
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 8 (1948)

Heft: 3

Artikel: Film und Menschen-Formung : VI. : Film und religiöses Erleben

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II ILM IIB C IIPAlf IE IP

3 Febr. 1948 8. Jahrg.

Organ der Filmkommission des Schweizerischen Katholischen Volksvereins
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54-
Administration; Generalsekretariat des Schweizerischen katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12, Tel. 2 69;-12 • Postcheck VII 7495
Abonnements-Preis halbjährlich für private Abonnenten Fr. 4.50, für
filmwirtschaftliche Bezüger Fr. 6.— • Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt, mit
genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt Film und Menschen-Formung 9

Schweizerfilm, was nun? 14

Wir lesen für Sie 15

Kurzbesprechungen 15

Film und Menschen-Formung
vi.

Film und religiöses Erleben.

„Das ist kein gut gestelltes Thema. Werden da nicht zwei Sachen
zueinander in Beziehung gebracht, die allzu wenig miteinander zu tun
haben? Wenn ich „fromm" sein will, dann gehe ich in die Kirche oder
auch (nach der Mahnung des Evangeliums) in's stille Kämmerlein. Im
Kino aber suche ich Erholung und Unterhaltung und manchmal lasse ich
mich auch gern in der anschaulichen Weise eines guten Kulturfilms über
interessante Dinge aus Welt- und Heimatkunde, aus Geschichte und
Technik u. ä. orientieren. Aber Frömmigkeit im Kino —? Nein, das ist
kitschig. Es fordert Unmögliches vom Film und es nimmt dem religiösen
Erleben seinen Wirklichkeits-Ernst, seine echte Tiefe und seine scheue
Verhaltenheit."

So ähnlich mögen manche denken. Und wir wollen es gleich sagen:
sie haben dabei gar nicht ganz Unrecht. Die Frage ist nur, worin sie

ganz Recht haben und wie „Fiim und Frömmigkeit" dennoch etwas
miteinander zu tun haben können.

I. „Religiöses Erleben" ist vor allem etwas absolut Unsensationelles

und „Untheatralisches". Zwar gibt es sich, infolge der Leib-
Seele-Einheit und der Sozialnatur des Menschen, naturgemäss Ausdruck
im äusseren Tun des Menschen, in Haltung, Wort und Gebärde. Aber
das alles würde seelenlos, wenn nicht im inneren Heiligtum der Seele
das Religiöse lebendig wäre. Dieses innerliche Erleben ist das reichste

9



und feinste, das eine Menschenseele haben kann. Es ist unermesslich
viel mehr als blosses nettes Spiel religiöser Phantasie und als ein halb
feierliches, halb beruhigendes, auf jeden Fall aber unverbindliches
„Gefühl". Religiöses Erleben ist aber auch mehr, als jene blosse Ge-
strafftheit des Willens zu Gesetzes-Beobachtung, die einst die „frommen"

Pharisäer schon für Religiosität hielten. Am allerwenigsten ist
religiöses Erleben ein nebelhaft gestaltloses Etwas, worin die granitfeste
Frage nach klarer religiöser Wahrheit keinen Platz hätte. Dogmenfreie
Religiosität, worin ein jeder sich nach seinem subjektiven Bedürfnis
jeweils seinen Gott aus dem Nebel formt, spielt ja eigentlich ein Spottspiel

mit dem „einen wahren Gott".
In echtem religiösem Erleben weiss die Seele sich vor Gott als ihrem

wirklichsten Höchstwert über alle Werte stehend, vor Gott, der geheimnistiefe

und lichte Wahrheit, höchstes Gut und ewige Liebe ist. Zu ihm
hin ist sie, im voll entfalteten religiösen Erleben, in ihrer innersten Tiefe
aufgeschlossen, in zugleich ehrfürchtig scheuer und liebender Hingabe
aller geistigen Kräfte des Denkens, Wollens und Herzens. Die geistigen
Grund-Haltungen des Glaubens, Hoffens und Liebens durchdringen und
durchwirken sich dabei zur Ganzheit des einen Erlebens. Sie wirken
formend auf die Seele zurück und bereiten sie zur religiösen Tat des
Lebens. Die helle Fülle religiöser Wahrheit und der grösste Reichtum
religiöser Lebenswerte aber sind dabei Geschenk der Offenbarung und
der Gnade Gottes.

II. Kann der Film befähigt und befugt sein, zu so feinem
und tiefem Erlebnis zu führen, zur Seele hin „die Wege des Herrn zu
bereiten"?

Das Erlebnis zu schädigen und unecht zu machen und die Wege zu ihm
zu untergraben, das vermag er ohne Zweifel. Er kann objektive religiöse
Wahrheiten in Zerrbildern verfälschen. Er kann das Denken des
Menschen durch viele Fehleinwirkungen so oberflächlich und matt machen,
dass es dem Ernst letzter Wahrheitsfragen feig ausweicht. Er kann
Gemüts- und Willensleben so fehlqestalten, dass der Mensch sich mehr
und mehr nur nach Irrlichtern des Lebens sehnt. Er kann verlogenen
Kultur- und Plaisir-Opfimismus pflegen und pessimistische Verzweiflung
an der Lebensmeisterung. (Vergl. die früheren Artikel über Film und
Menschenformung.) Aber auch der ernst und gut gemeinte „religiöse
Film" kann in Gefahr sein, im Gebrauch der (an und für sich durchaus
erlaubten) ausschmückenden „dichterischen Lizenz" dem religiösen Stoff
verfälschende Zugaben und Uebermalungen zu geben. Und schliesslich
kann die Gefahr bestehen, dass dem Schauspieler jene eigene religiöse
Tiefe des persönlichen religiösen Lebens fehlt, die er zum technisch
richtigen Spiel nötig hätte. Dann mag in seinem Spiel das Religiöse
sensationell überzerrt, „verkitscht" werden.

Das alles kann so sein. Aber muss es auch so sein? Oder gibt es
keine guten „religiösen Filme"? Das heisst solche Filme, die religiöse

10



Wahrheiten und Geschehnisse unverzerrt und ohne Irreführung des Denkens

darstellen, die vom echten religiösen Ethos beseelt sind und die
in der Weise des Spielens alles bloss Sensationelle, im üblen Sinn
„Theatralische", Verrenkte meiden, die Ehrfurcht vor dem Göttlichen
und dem Ernst religiösen Erlebens wahren.

Die Zeiten scheinen überwunden zu sein, da ein Filmproduzent es
noch wagen konnte, die Religion bloss als geschäftliches Lockmittel zu
missbrauchen. Der Geschmack des Publikums hat sich soweit gewandelt,
dass Monstre-Filme, wie „König der Könige" über das Leben Christi,
der vor zwanzig Jahren noch die grossen Massen begeisterte, heute
überhaupt keinen Erfolg mehr versprechen. Alles Theatralische,
Sensationelle auf religiösem Gebiet wird mehr und mehr als unerträglicher
Kitsch empfunden und abgelehnt.

Es fehlt aber nicht an Filmen, vor allem seit einigen Jahren, die
religiöse Gedanken und Gefühle überaus echt, wahr und packend zur
Darstellung bringen. Nur einige, wenige Titel seien in diesem
Zusammenhang hervorgehoben: die beiden schwedischen, aus protestanischer
religiöser Sicht geschaftenen, ausgezeichneten Streifen „Das Himmelsspiel"

und „Das Worf", die amerikanische Verfilmung von Werfeis Lour-
desroman „Das Lied von Bernadette" und der selten gut gelungene
hagiographische französische Film über den hl. Vinzenz von Paul: „Monsieur

Vincent".
III. Film-Spiel über religiöse Stoffe und Wirklichkeits-

Ernst religiöser Lebenstat bleiben freilich verschiedene Dinge.
Das Film-Spiel kann erbauen, es kann religiöse Wahrheiten und
geschichtliche Wirklichkeifen dem Denken nahebringen. Es kann die Seele
einstimmen und ihre Tore zum Ewigen hin öffnen helfen und so ist es
wertvoll. In den Vereinigten Staaten Nordamerikas gibt es etwa 7500
Kirchen, die mit Filmprojektionsapparaten versehen sind und die Zahl
der Filmbesucher wurde auf 3V2 Millionen im Jahr 1946 geschätzt. Eine
Firma hat seit 1936 unter Leitung des (protestantischen) Rev. Jasnes K.
Friedrich ununterbrochen religiöse Filme hergestellt, mit etwa 30 000
Dollars pro Film, den erzielten Gewinn nur für Herstellung neuer
religiöser Filme verwertend, in Chicago und San Francisco ist die Nachfrage
besonders stark und um Weihnachten und Ostern wird sie besonders
lebhaft.

Die religiöse Wirkkraft dieser Filmvorführungen im Gotteshaus wird
gut beurteilt. Manche dieser Filme wurden übrigens auch von der
katholischen Organisation der „Loyola-Films" zur Vorführung in katholischen
Schulen übernommen. Katholischem religiösem Empfinden wird es ja
wohi im allgemeinen mehr entsprechen, auch religiöse Filme lieber
ausserhalb des Gotteshauses zu gebrauchen. Denn im Gottesdienst, in
der Feier der Messe, sfeht ja der Katholik unmittelbar vor der gewaltigsten,

weit- und ewigkeitsgeschichtlichen Wirklichkeit des Opfers Christi.
Der Schmuck stiller religiöser Gemälde darf diskret auf diese Wirklich-

11



keit des Geschehens hinweisen. Der Film, auch der beste, würde
aufdringlich sförend vor der Wirklichkeit rollen. Im ausserkirchlichen Raum
hingegen können auch kleinere Mängel an religiöser Echtheit leichter
durch das Gute aufgewogen werden und das Ganze eines guten
„religiösen Films" kann die Menschenseele für die Tiefe religiöser Wirklichkeit

und für das Grosse religiöser Lebenstat vorbereifen.

* * *

VII.

Film und Freude.

„Das Leben ist zu ernst, um Musik zu machen". Dieses seltsame Wort
eines Erziehers stand glücklicherweise im grellsten Widerspruch zur
ganzen, sehr verständigen und frohmachenden Weise seines Wesens und
seiner Erzieherkunsf. Warum sollte denn auch Jugend nicht singen und
musizieren und froh sein? Und die grossen Leufe, die täglich zu Tausenden

und aber Tausenden ins Kino pilgern, was suchen sie dort eigentlich
immer wieder? Was denn anderes, als eben Freude nach des ernsten
Alltags ewig gleichem Ticktack?

I. Freude — das ist ja doch das Zauberwort des Lebens.
Wir dürfen und sollen die Freude lieben, die Freude suchen, die Freude
anderen schenken.

Wir sollen sie lieb haben. Aristoteles, der hohe Fürst im Reich des
ernsten philosophischen Denkens, schrieb einmal — und sein Wort ist
durch zweitausend Jahre und mehr aufbewahrt worden —: Freude sei
das „Gesundsein der Seele". Echtes, lebenswertes Frohsein ist ein
Anzeichen dafür, dass die Kräfte von Leib und Seele richtig „funktionieren";

und wie gesunde Berg- und Meerluft den Körper stärkt, so kann
die geistige Atmosphäre gesunder Freude anregend und belebend auf
die Seelenkräfte wirken. Pflanzen brauchen Sonne und die Seele gedeiht
nicht in düsterer Kellerluft. In echtem Frohsein wird auch das Böse
leichter gemieden, das Gute elastischer getan.

Wir dürfen und sollen darum die wirkliche Freude suchen. Vor
allem die Menschen von heute sollen es. Ludwig Klages meint einmal:
die heutigen Menschen „leben" nicht mehr, sie „existieren" bloss, als
Sklaven der Arbeit, des Irrsinns grosser Zahlen, des Taumels grossfädti-
schen sog. Vergnügens usw. und keine Zeit sei noch so arm an Freude
gewesen, wie die heutige. Wohl dem, der anderen Freude zu schenken

sucht! Denn der ist seines Glückes bester Schmied, der das Glück
für andere schmiedet.

Es gibt nun freilich manche „Fata morgana" blosser Scheinfreuden.
Bei diesen geht es dem Menschen, wie dem Wüstenwanderer, der

seine letzte Kraft hergibt, um dem lockenden Scheinbild einer wasserreichen

Oase zuzustreben, dann merkt, dass er sich täuschte und völlig

12



zusammenbricht. Es gibt Freuden-Irrlichter über Moorgrund; wer sie
greifen will, versinkt im Sumpf. Aber auch echte Freude hat verschiedene

Arfen und Stufen. Es gibt blosse „Oberflächen-Freude": sie gleicht
dem leichten Sich-kräuseln eines Weihers, in den ein kleiner Stein
geworfen wurde und sie verebbt ebenso rasch wieder, ohne eine Spur
von sich zurück zu lassen. Es gibt ein lange nachwirkendes Glück
seltener Stunden, wo einer die überwältigende Herrlichkeit des
einsamen Hochgebirges oder des Meeres gleichsam mit Auge und Seele
in sich aufnahm. Es gibt neben dem „Höhenrausch" hoher Freude den
stilleren, aber die ganze Weite und Tiefe der Menschenseele erfüllenden

und durchwirkenden Frieden, das Bewussfsein letzter und vollkommener

Geborgenheit und Sinnerfülltheit des Lebens. Ja, es gibt
Menschen, die zwar durch tiefes Dunkel eines heimlichen Leides wandern
müssen und die dennoch ein ewiges Licht von stiller Freude in der
Seele haben und es anderen leuchten lassen.

II. Führt der Film die freudenarmen Menschen der Zeit zur echten
und gesunden Daseins-Freude? Man hat ihn oft genug gescholten, dass
er viel mehr zu Irrlichtern hin führe. Er hat es ja leider auch allzu oft
getan. Er lockte in die seelisch vergiftende Schwüle sittlich schlechter
Kino's. Er verherrlichte verführerisch das Verbrechen, den Selbstmord,
die frivole Abwerfung der Treue. (Auch wo der „Held des Schlechten"
letzfendlich im Spiel unterliegt, vermag er sich und seinem Tun in
manchem Spiel die „Sympathie mit dem Unterliegenden" zu gewinnen.)
Niederdrückender Pessimismus von Tendenzfilmen, die einseifig Schatten
des Daseins zeigen, um die Massenseele erst recht leer und friedlos zu
machen, bereiten diese zu jedem Kurzschluss in der Lösung sozialer
Fragen und der Böse angelt dann im Dunkel. Weltanschaulich irreleitende,

überhitzte Phantastik pflegende, Gemütsleben verbiegende,
Gemeinschaftssinn fälschende, Gewissenstreue unterwühlende Filme — sie
alle erschliessen vergiftete Freudenquellen und nehmen der Seele die
Kraft zum wirklichen Frohsein.

Aber es gibt doch auch andere Filme.
Wahre Lebensfreude tritt im Film dem Zuschauer auf mannigfache

Weise entgegen. Wir denken, wenn wir hier von Freudenbringern
sprechen, weniger an jene Werke, in denen das Groteske, Burleske, grob
Komische den Menschen zum lauten, oft gröhlenden Lachen reizt,
sondern vielmehr an all die stillen, mehr beschaulichen, aber umso tiefer
wirkenden Filme, welche echte, innere Freude ausstrahlen, die
Zufriedenheit und das Glück von Menschen, die zutiefst glücklich sind. Wie
wohlfuend wirkten doch in diesem Sinne Filme wie „Ich hatte fünf
Söhne", „Und das Leben geht weiter", „Cluny Brown"

Eine seltsam klingende Frage: würde wohl ein „Heiliger", ein
richtiger Heiliger, anderen einen „blossen Unterhaltungsfilm" empfehlen?
(Vorausgesetzt natürlich, dass der Film einwandfrei und der Filmbesucher

13



sich nicht durch übertriebenen Filmgenuss zum Aufnehmen geistig
tieferer Werfe zu seicht mache.) Nun, er würde ja wohl zusehen, wem er
etwas empfiehlt, aber im übrigen: warum nicht? Das irrsinnige Tempo
modernen Lebens fordert Stunden leichter Entspannung. Nicht jedem
aber schenkt das Leben die äusseren Möglichkeiten und die innere
Freiheit und Elastizität, um seine Seele immer auf tiefsten und
wertreichsten Quellen für die Weiterwanderung zu erfrischen. Den Vielen
eine Stunde leichter Erholung und einwandfreier Freude zu schenken,
wäre das nicht recht?

Bis der moderne Film in jeder Hinsicht gut, ein wirklicher
Erzieher und Former gesunden und echten Menschentums
und schon damit Führer zu echtester Lebensfreude werde, mag
es noch mancher und mühsamer Arbeit der Film-Kultur bedürfen. Aber
solches Hochziel ist der Mühe der Besten wert. A.W.

(Nachdruck vorbehalten.)

Schweizerfilm, was nun!
Unsere Liebe und Sorge für den Schweizerfilm ist notorisch. Bereits in

der zweiten Nummer des „Filmberaters" (Februar 1941) stellten wir die
Frage nach seiner Eigenart sowie nach seiner Berechtigung, ja Notwendigkeit.

Unsere Einstellung war stets positiv und wohlwollend. Darum fühlen
wir uns um so mehr dazu berechtigt, eine Frage, die viele beschäftigt,
hier in aller Offenheit zu stellen. In diesem Sinne geben wir gern einem
Mitarbeiter zu kritischer Stellungnahme das Wort. Die Redaktion.

Wir erinnern: Nach der Hausse der Schweizerfilme in den Jahren 1940 bis 1943,
deren letztes Werk — „Marie-Louise" — sich dank seinen inhaltlichen wie formalen
Qualitäten auch im Ausland durchzusetzen vermochte, verging mehr als ein Jahr bis
zur „Letzten Chance", mit der der Schweizerfilm, im besonderen die Präsens-Film
AG. in Zürich, die letzte Chance in einer Art nützte, die ein für allemal den
Anschluss an den schwer zu erkämpfenden internationalen Markt sicherte. Doch bereits
damals tauchte die Frage auf: Was nun? Sie wurde in einem psychologisch
geschickten Themenwechsel von der Präsens mit dem Kriminalfilm „Matto regiert"
beantwortet — allerdings erst nach zwei Jahren! Nun ist innerhalb Jahresfrist die
Première von „Die Gezeichneten" gefolgt, einem erschütternden Bericht über die Not
des europäischen Kindes, in dem sich die Präsens alles dessen entäusserte, was wir
bisher als unentbehrliche Requisiten eines Schweizerfilms zu zählen geneigt waren.
Es blieb allerdings die Gesinnung, der Gesichtswinkel wesentlich schweizerisch.

Doch stellt sich jetzt mit umso grösserer Dringlichkeit wieder die Frage: Was nun?
Ein Film ist hinausgegangen und wird im In- und Ausland seinen Weg machen;
aber noch ist kein neues Drehbuch bereit, das in Angriff genommen werden könnte,
ja nicht einmal von der Wahl eines neuen Stoffes hat man etwas gehört. Wir sind
sicher die letzten, die den Schweizerfilm in eine Serienproduktion hineindrängen
möchten. Aber schon im Interesse einer rentablen Bewirtschaffung des
Aktienkapitals, das letztes Jahr zudem auf das Doppelte erhöht wurde, müssten doch
eigentlich solch unfruchtbare Pausen in der Spielfilmprodukfion dahinfallen. Ueber-
dies ist die Präsens-Film AG. unsere einzige Spielfilmproduzentin, und ihr ist damit
heute das Prestige des Schweizerfilms im Ausland überbürdet. Bei jahrelangen
Pausen müssen angesichts des fluktuierenden, immer auf Kommendes, Neues gerichteten

Filmmarktes notwendigerweise grosse Prestigeverluste eintreten, die aufzuholen
es nicht nur Qualität, sondern auch (andersweitig brauchbarere) Kapitalien braucht.—

14


	Film und Menschen-Formung : VI. : Film und religiöses Erleben

