
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 7 (1947)

Heft: 9

Artikel: Film und Menschen-Formung : IV. Film und Gemeinschaftsformung

Autor: Willwoll, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Film und Menschen-Formung

IV.

Filin und Gemeinschaffsformung*

Hans Pfinfzner lässt in einem Bühnenslück den greisen Palaesirina sagen:

„Wie fremd und unbekannt sind sich die Menschen,
Das Innerste der Welt ist Einsamkeif".

Das war ein müdes Wort, geboren aus viel bitterer Lebensenttäuschung
eines seelisch reichen und gütigen Menschen an der Mitwelt. Ist das
Wort ganz unrichtig? Geredet wurde wohl in keiner Zeit so viel von
Gemeinschaft, wie im berühmten 20. Jahrhundert, das sich als Jahrhundert

der Gemeinschaft dem 19. Jahrhundert als dem des „Individualismus"

gegenüber brüstet. Aber vielleicht wusste kaum eine Zeit so
wenig, was Gemeinschaft ist. — Zwar gab es noch nie so vielerlei
Innungen jeglicher Art, so viele Karfelle, Trusts, Gewerkschaften,
berufliche, politische, wirtschaftliche Organisation. Aber ist das schon
„Gemeinschaft"? Filme reden hundertfach von Liebe und Freundschaft
— haben viele ihrer Verfasser überhaupt eine Ahnung davon, was wirkliche

menschliche Freundschaft und Liebe sei? Es wird auch viel ideale
Sorge aufgewendet, um echte und feine Art menschlicher Gemeinsamkeit

zu pflegen. Aber wirken sich nicht, Spaltpilzen vergleichbar,
Rücksichtslosigkeit und Eifersucht, Versfändnisarmut und krankhafte Empfindlichkeit,

kurzum alle hundert Formen der Horizont-Enge, die uns
Menschen eignet und uns von eigenen Lebenssorgen und Arbeitszielen ganz
erfüllt sein lässt, im Gemeinschaftsleben der Menschheit aus? So wäre
also „das Innerste der Welt doch Einsamkeif"?

Der Natur des Menschen entspräche das nicht. Wohl gibt es im Innersten

jedes Menschen irgendwelche Tiefen, die weder er noch andere
begreifen, in die nur Gott hineinschaut. Aber gerade weil der Allweise
hineinschaut, besagen sie nicht ein letztes Einsamsein der Menschenseele.

Ein Monolit mag ganz allein auf weitem Platze ragen, es verrät die
Armut seines Wesens, dass ihm das nichts ausmacht. Gott in der Ueber-
füIle des Reichtums genügt sich selbst, kann der „Alleingehende" sein
(wie ein alter Primitivenstamm ihn nannte). Aber er ist nicht einsam, ist er
doch dreieinig. Und in allen höheren, geistigen Geschöpfen lebt trotz
aller persönlichen Eigenständigkeit die Bestimmung zu „Gemeinschaft",
um so stärker, je reicher das Eigenleben der geistigen Persönlichkeit
wogt.

Aber eigenartig sind die seelischen Quellgründe spezitisch menschlicher

Gemeinschaftshaltung und sehr verschiedenartig sind die Formen,
die menschliches Gemeinschaftsleben annehmen kann.

Abdruck nur mit Erlaubnis der Redaktion.

39



1. Die seelischen Quellen menschlicher Gemeinschaft.
Wie der Mensch ein Doppelwesen ist, Sinnenwesen und Geist, so

sind die seelischen Quellen seiner Gemeinschaftshaltung triebhaft
und geistig. Schon ins Tierreich hat der Schöpfer wundersame In-
sfinktanlagen gelegt, die zu mannigfaltigen Weisen des Beisammenlebens

führen: zu einer Art gegenseifiger Verständigung in der
„Tiersprache", zu einem gegenseitigen Sichhelfen, Einanderschützen, Ein-
anderdienen, einem Sicheinordnen und Sichergänzen in der Tätigkeit für
den Nachwuchs oder für andere. Auch in der Menschenseele wirken sich
solche Instinktanlagen aus und wirken mit zum Autbau von
Gemeinschaftsleben. Im Kleinkind bekunden sie sich schon bevor das geistige
Leben in ihm aufblitzt und sie erstarken mit dem Grösser werden des
Kindes. Darin liegt nicht etwas des Menschen Unwürdiges; ins Ganze
menschlichen Seins eingeordnet, vermögen diese Instinktanlagen zu
starken Hilfskräften im Dienst geistigen Menschentums zu v/erden. Tragik
liegt in ihnen erst dann, wenn ihr eigentlicher Sinn vom Erwachsenen
fehlgedeutet und verborgen wird: wenn entweder blosse Rationalisierung

des Gemeinschaftslebens aus Ehe, Familie, Freundschaft ein blosses
Mittel kalt berechnender Eigensucht macht oder wenn das Triebhafte
im Menschen die Führung des Gemeinschaftslebens übernimmt und
diesem damit den eigentlich menschlichen Charakter wegreisst.

Diejenige Kraft aber, die eigentlich menschliche Gemeinschaft formt
und alles rein Instinktartige in ihren Dienst und in den der echt menschlichen

Gemeinschaft nimmt, entquillt einer höheren und reicheren
Schicht der menschlichen Seele. Es ist die schenkende schöpferische
geistige Liebe und Ehrfurcht. Es ist leider notwendig, zu fragen,
was das sei. Denn es gibt wenige Worte unserer Sprache, die so oft
sinnverzerrt werden, wie dieses eine Wort: Liebe; und es ist ja eine der
verhängnisvollen Verirrungen des Kitschfilms, dass er der Verwechslung
von menschlicher Liebe und tierischer Gier nur allzu viel und allzu gern
schmeichelte. Der Insfinktantrieb als solcher zielt im Erleben des
Tierwesens unmittelbar nur auf die eigene Befriedigung, selbst dort, wo
sich ein Tier gleichsam „für ein anderes opfert". Nicht so die
geistgeborene Liebe des Menschen, dem bewusst ist, was er tut und hingibt.

Was ist also menschliche Liebe? Wogender Reichtum des Herzens
und Gemütes? Ja, aber damit ist nicht alles gesagt. Sympathie, die
spontan erwacht, allem kühlen Erwägen des Verstandes vorauseilt, die
einfach da ist und manchmal leise, manchmal stark wogend durch die
Seele zieht? Solches Wogen ist nicht etwas Wertloses, sonst wäre ja die
spontane Liebe von Kind und Mutter wertlos. Es ist etwas, wie Wind
und Wellen, die das Boot treiben. Allein, Wind und Wellen können das
Boot auch zum Kentern bringen, wenn nicht ein Fährmann am Steuer ist.
Vollmenschliche geistgeborene Liebe durchwirkt die ganze geistige
Seele. Sie wurzelt im Erkennen der Persönlichkeitswerte, die im
Nebenmenschen vorhanden oder wenigstens angelegt sind und der helfenden

40



Entfaltung bedürfen. Sie leitet und beflügelt das Wollen, dass es
hilfsbereit die Werte des Mitmenschen zu fördern, zu wecken, zu entfalten,
ihnen zum Durchbruc'n zu helfen trachte. So ist sie das Gegenteil von
blossem Trieb; sie zielt nicht ab auf die blosse Erfüllung eigenen
triebhaften Hungers, sie zielt vom eigenen Ich hinweg auf die Werte anderer.
Und so ist sie die grosse schöpferische Macht im wirklich menschlichen
Gemeinschaffsleben. Solche Liebe kann werden, wie Paulus sie zeichnete:

„langmütig und gütig, ohne Eifersucht und Prahlhanserei, nicht
ehrsüchtig und eigennützig, nicht erregt und nachträgerisch, alles
hoffend, alles ertragend, alles überstehend." Solche Liebe ist wesentlich
gepaart mit feiner und Distanz haltender Ehrfurcht vor dem Eigensein
und Eigenrecht des Mitmenschen. Sie weiss, dass jeder Mensch seine
unverlierbare Würde als Gotteskind besitzt, dass jeder seinen eigenen
Herrgottsruf und seine Herrgottswege im Leben hat und sie müht sich,
ihm diesen Ruf begreifen und diesen Weg gehen zu helfen. Solche
echte Liebe ist die immer sich erneuernde Kraft, die wahrhaft menschliches

Gemeinschaftsleben formt.

2. Echte und F e h I g e m e i n s c h a f t.

Es ist nicht gleichgültig, ob an den Quellgründen menschlicher
Gemeinsamkeit selbstvergessene Liebe und Ehrfurcht den Vorrang haben
oder blosse Instinktkräfte. V/o die Ehrfurcht vor dem Menschen und
damit die Fähigkeit zur qeistgeborenen Liebe fehlt, versucht der Mensch
— der Einzelne, wie das Kollektiv und seine Herren — den Mitmenschen

als Werkzeug und Mittel für eigene Wünsche zu gebrauchen. Die
Einzelperson wird gleichsam einzementiert in ein grosses oder kleines
„Kollektiv", ihr persönliches Eigenleben wird absichtlich zum Verkümmern

gebracht im steten Taumel von Arbeitshast und Vergnügungsrausch.
Der Einzelne soll nicht mehr zum stillen persönlichen, auch

kritischen Denken kommen, nicht mehr zum Erwägen seiner wesentlichsten
Menschenwürde und Menschenziele, er soll sich nur noch als Nutztier
entwickeln, betört und betäubt durch klingende Worte von Liebe und
Gemeinschaft. Er wird zum Massenmensch, der denkt und fühlt und will,
wie er dirigiert wird. Weil aber so die Persönlichkeitswerte absterben,
kann er auch nicht mehr viel Werte schenken. Keine Art menschlicher
Gemeinsamkeit ist darum geistig ärmer, als die blosse AAenschen-Masse,
in der Seichtigkeit ihres Denkens, der Grobkörnigkeit ihres Fühlens, der
Unselbständigkeit ihres Wollens. Im Einzelmenschen, wie im
Gemeinschaftsleben überwiegt schliesslich eben das Instinktwesen, das Tier. Wo
hingegen geistgeborene wahre Ehrfurcht und Liebe die gemeinschafts-
formenden Kräffe sind, bauen sie an reichen, jeden einzelnen
bereichernden Gemeinschaftsformen. Sie schaffen echte Freundschaft. Sie
weben als bräuiliche und als Gaitenheue an Gemeinschaftsweisen, wo
das Geistig-Seelische im Aeusseren sich Ausdruck gibt und über diesem
steht, darum es auch überdauert. Sie walten in gemeinsam getragener

41



Sorge von Elfern und von Erziehern als schöpferisch emporbildende
Liebe. Sie wirken wie die Sonne, geisfdurchwirktes menschliches Werfleben

und Wertschaffen weckend.

3. Und der Film?

Wie weif ist echt menschliche hohe Auffassung von Gemeinschaft
und Liebe lebendig? Wir sprechen hier nichf von blossen Nutz- und
Trutzgemeinschaften politischer und wirtschaftlicher Art. Darüber, wieweit

in den wichtigsten und an sich höchsten Naturgemeinschaften
geistige Gemeinschaftshaltung oder Selbstsucht des Instinktwesens
vorwalte, sprechen die Rekordzahlen der Ehescheidungen und noch mehr
ihre zahlreichsten Begründungen eine furchtbare Sprache. Und nicht
nur sie allein.

Es wäre töricht, alle Schuld daran auf den „Sündenbock Film" zu
wälzen. Aber es wäre auch einfältig, die grossen Anteile zu verkennen,
die allzuviele Kitschfilme an der Verbiegung, Verinstinktierung,
Vertierung menschlicher Gemeinschaffshaltung hatten und haben. Filme, die
um des Judasgoldes willen die Triebmächfe der Massen entfesseln und
sie blöd und tierisch machen. Filme, die von der ungeheuren Würde
und Verantwortung der Ehe keine Ahnung haben, dafür weltanschaulich
falsche und menschlich unsagbar verlogene Auffassungen über Dauerehe
und Ehe auf Zeit, über Treue und Untreue, Einheit und Polygamie oder
Polyandrie unter Gesefzesschufz, über Flirt und Liebe in die Menschenseele

einimpfen. Wie viele Filme gibt es, die das Grosse und die Würde
einer alle Lebensopfer tragenden sinngemässen Gestaltung des Ehe-
und Familienlebens in Treue zueinander und zum Kinde eindringlich
aufzeigen und „Liebe" so als etwas sehr Ernsthaftes und Hohes erfassen
lehren?

Gewiss gibt es solche Filme. Wir durften im „Filmberater" schon
wiederholt auf solche edle, wegweisende und aufbauende Werke
empfehlend hinweisen.

Anderseits ist aber nicht zu verkennen, dass die allermeisten sog.
Spielfilme, besonders die Gesellschaffsdramen, aber auch viele
Lustspiele eine krass frivole Auffassung von Ehe und Liebe mehr oder weniger

verdeckt zum Ausdruck bringen. Wir wollen nicht einmal von den
Streifen reden, die wie „Von Mäusen und Menschen" (nach Steinbeck's
Roman) oder Duvivier's französischer Film „Panique" eine völlige
Zersetzung jeglicher naturverbundener, menschlicher Gemeinschaft zynisch
zur Schau stellen; das Gift einer falschen Auffassung von Gemeinschaft,
vor allem von Ehe und Liebe kann auch in unauffälligerer, verfeinerter
Art, aber darum nichf weniger wirksam in die Seelen der Zuschauer
eindringen.

Ist eine hohe und verantwortungsbewusste Auffassung von menschlicher

Liebe als der Urkraff wahrhaft menschwürdiger Gemeinschaft
etwas veraltetes? Es mag in mehr oder minder weitem Ausmasse wohl so

42



scheinen. Darum ist eben auch die heutige Zivilisationswelt etwas Ueber-
altetes und zum Sterben weithin reif. Ob sie wieder zur Verjüngung und
zu neuer Lebenskraft menschlicher Gemeinschaft kommen wird, wird wohl
davon abhängen, ob die „veralteten" grossen Auffassungen von Liebe
und Ehrfurcht dem Menschen gegenüber wieder lebendiger und leben-
fcrmena'er werden. Auf seinem Platz hätte unter den Mitteln der
Volksbildung und innerlichen Völkererneuerung der Film viele frühere Sünden

gutzumachen und eine menschenwürdige und grosse Sendung zu
erfüllen. Dr. A. Willwoll.

Kriterien einer sachlichen Fiimbewertung (1. Fortsetzung)

Der Filmkritiker stützt sich in der Beurteilung eines Films wie seine
Kollegen vom Theater, von der bildenden Kunst und der Musik in erster
Linie auf das natürliche menschliche Unterscheidungsvermögen, auf die
gegebene Urteilkraff des menschlichen Verstandes. Diese Urfeilskraff,
dieser „kritische Blick" gegenüber einer vorhandenen Aeusserung
schöpferischer Begabung ist nun allerdings nicht jedem Menschen in
gleichem Masse gegeben — und daraus erklären sich ja in erster Linie
die abweichenden, oft einander entgegengesetzten Urteile über künst-
letische Leistungen ganz allgemein.

Während sich aber der Theaferkritiker oder der Musikkritiker immerhin

auf eine Tradition stützen und berufen kann, die sich in Jahrhunderten

herangebildet hat, fehlt diese Tradition dem Filmkritiker fast
vollständig. Daher treffen wir in der Beurteilung eines Filmwerkes noch viel
stärker auf Unterschiede und Widersprüche der einzelnen Beurteiler,
weil hier das persönliche Urteil in den seltensten Fällen auf den nach
und nach erworbenen Erkenntnissen vieler Generationen aufbauen kann.
Jeder Filmkritiker steht immer wieder jenen Situationen gegenüber, da
er seiner eigenen Urteilskraft misstraut, weil ihm etwas völlig Neues
begegnet. Das ist zwar die Problematik jeder Kritik, aber sie ist nirgends
so häufig wie in der Filmkritik. Andererseits kann die Traditionslosigkeit
allerdings auch ein Segen sein, weil der Wert einer von akademischen
Lehrsätzen ungetrübten Meinungsäusserung des gesunden Menschenverstandes

oft ungleich grösser ist als die schematische Klassifizierungssucht
einer von „Ismen" belasteten Kunstbetrachtung.

Ist die Filmkritik einerseits viel stärker auf die Sicherheit des
persönlichen Urteilsvermögens angewiesen als jede andere Kunstkritik, so
behilfi sich der Filmkritiker mangels filmeigenen wissenschafflichen
Theorien oft und gerne mit aus dem Bereiche des Theafers, der Musik
und der bildenden Kunst entlehnten Begriffen. Das ist ein Vorfeil und
eine Gefahr zugleich. Dem Filmpublikum und den Lesern der Filmkritik
sind die termini technici des Theaterkritikers meist geläufig, sie kennen
die landläufige Ausdrucksweise des Kunstkritikers und sie haben wenig-

43


	Film und Menschen-Formung : IV. Film und Gemeinschaftsformung

