
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 6 (1946)

Heft: 18

Artikel: Kino und Moral

Autor: Civardi, Luigi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


!L44 IIB C ißAT iE Iß
Organ der Filmkommission des Schweizerischen kaiholischen Volksvereins.
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54)
Administration; Generalsekretariat des Schweizerischen katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12, Tel. 2 72 28 • Postcheck VII 7495

Abonnements-Preis halbjährlich Fr. 3.90 • Nachdruck, wenn nichts anderes ver-
18 Nov. 1946 6. Jahrg. merkt, mit genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt Kino und Moral 73

„Die Glocken von St. Maria" vom amerikanischen Standpunkt aus gesehen 76

Jugendschutz und kantonale Filmgesehe 78

Kino und Moral
Von Msgr. Luigi Civardi.*
(Nachdruck nur mit Erlaubnis der Redaktion des Filmberaters gestattet.)

Die moralische Macht des Films.

Den Katholiken interessiert der Kino vor allem wegen seiner
Rückwirkungen auf religiösem und moralischem Gebiet, Rückwirkungen von
ausserordentlicher Weite und Tiefe, wie sich im weitern zeigen wird.

Darum verlangt der Film nicht bloss die Aufmerksamkeit und das
Mitwirken von Künstlern und Geschäftsleuten, sondern eben so sehr von
Moralisten und Seelsorgern. Tatsächlich hat er viele Berührungspunkte
mit der Moral, ob man sie nun theoretisch oder praktisch nimmt, als
Gesamtheit der Prinzipien oder als Lebensform.

Auch allein schon als Zeitvertreib genommen, hat der Kino
Beziehungen mit der Moral — auch Zeitvertreib kann Gelegenheit zur
Verderbnis werden —, er hat aber solche Beziehungen ganz besonders als
Schule der Wahrheit oder des Irrtums, des Guten oder Bösen.

Und die moralische Macht ist so gross, dass er den Einfluss eines
jeden andern Ausdrucks- und Propagandamitfels übertrifft, ihre Wirkung
neutralisieren und ihre Anwendung zu hemmen vermag.

Pius XI. verwendete in seiner Enzyklika „Vigilanti cura" Worte, die
gleich einem Blitzlicht die überaus traurige Lage beleuchten, Worte, die
sich in unsern Geist eingraben, die Gegenstand unaufhörlicher Betrach-

* Diese Ausführungen stammen aus dem ausgezeichneten Buch von Msgr. L.
Civardi: „Cinema e morale". 225 S. Ed. Ave, Roma 1946.

73



tung, Stichwort und Stachel unermüdlicher Aktion sein müssten. Sie
lauten: „In der Tat wird ja die Tätigkeit unserer Schulen, unserer Vereine
und auch der Kirche seihst geschmälert und in Gefahr gekracht durch
die Landplage eines sittenlosen und verderblichen Filmwesens."

Wer aus eigener Erfahrung die steigende Kurve der Filmproduktion
kennt, die mehr und mehr auf dem unerschöpflichen Weltmarkt in
Erscheinung tritt, der kann bezeugen, dass diese Worte des Papstes nicht
eine rhetorische Uebertreibung, sondern die scharfe Photographie einer
harten und bitfern Wirklichkeit sind. Und als ganz besonders wahr
erweisen sich diese Worte, wenn man sie auf die Jugend bezieht. Ist es
doch eine bekannte Tatsache — aus leichtbegreiflichen und später noch
zu nennenden Gründen —, dass der Film sich in das jugendliche Gemüt
viel tiefer einprägt.

Daraus folgt, dass der Kino heute ein brennendes und dringliches
Problem der Moral und des Apostolates ist, ein Anliegen, das den
Seelenhirten, den Vereinspräsides, den Institutsrektoren, Eltern und Erziehern

aller Art und jeden Grades den Schlaf rauben müsste.
Dass es sich um ein Moraiproblem ersten Grades handelt, zeigt

übrigens schon die Tatsache, dass ein Papst darüber eine eigene
Enzyklika schrieb, die schon erwähnte „Vigilanti cura", die sich ganz
mit den Filmvorstellungen beschäftigt. In der Einleitung dieses überaus
wichtigen Dokumentes erklärt Pius XI., dass er es als Pflicht seines hohen
Amtes betrachte, die Aufmerksamkeit, nicht nur des Episkopates und
des Klerus, sondern aller rechtlich-denkenden und dem öffentlichen
Wohl verpflichteten Menschen auf die Kinos zu lenken.

Die psychologische Macht des Films.

Der moralische Einfluss kommt hauptsächlich von dem grossen
Eindruck, den der Film auf die Seele macht; mit andern Worten: Sein
grosser Einfluss auf die Sitten kommt von seiner Macht über
die Seelen.

Ueber seinen Einfluss auf Individuum und Volk wird später noch zu
reden sein, hier wollen wir nur ganz kurz, gleichsam als Vorspiel, den
Eindruck prüfen, den er auf die Seele machf. Dieser Eindruck hat
verschiedene Gründe, die teils in der Natur des Menschen liegen, teils sich
aus der Natur der darstellenden Kunst ergeben.

Das Kino hat deswegen eine besondere Macht über unsern Geist,
weil er zum Unterschied gegen andere Formen der Erholung und
Bildung, den ganzen Menschen, Leib und Seele mit seinen Reizen
erfasst und gefangen nimmt. Er wendet sich an alle Fähigkeiten: An die
äussern Sinne, an die geistigen Kräfte und ans Gemüt, an Materie und
Geist. Er übt einen besondern Anreiz auf die Sinne aus, und zwar
gerade auf die empfänglichsfen, die Augen, und beansprucht seit der
Erfindung des Tonfilmes gleichzeifig auch das Gehör. So wirkt der Film

74



durch die Reize des Gesichts- und Gehörsinnes — also der lebhaftesten
und eindruckmächtigsfen — auf uns ein.

Nun aber verwandeln sich (in einem seelischen Prozess, den die
Philosophen genau untersucht haben) diese Gesichts- und
Gehörseindrücke in Gedanken und Urteile. So wird sich da immer wieder die
Richtigkeit des Grundsatzes aristotelisch-scholastischer Philosophie —
der guten, alten Philosophie — bewahrheiten: „Nichts ist im Geist,
was nicht zuerst in den Sinnen war." So konnte ja auch der
grösste Dichter, als treuer Schüler des Aquinaten schreiben, dass der
Menschengeist

„solo da sensafo apprende
Ciö che fa poscia d'inteletto degno."

(Die Menschenseele nimmt nur von den Sinnen, was sie in Geisteshöhen
dann erhebt. Dante: Paradiso IV. 41—42).

Die Ideen gelangen also (bildlich gesprochen) auf dem Weg über die
Sinne in unsern Geist und sind umso deutlicher und dauerhafter, je
lebendiger und durchsichtiger die Sinnesbilder sind.

Und eben das ist der Grund, warum der Film gegenüber dem Buch
einen so grossen Einfluss ausübt. Die eigene Erfahrung lehrt uns alle,
dass eine bestimmte auf die Leinwand projezierte Szene sich viel tiefer
in unsern Geisf eingräbt, als dies ein Romankapitel tun könnte, und
wäre es noch so bildhaft und natürlich in der Darstellung. Das kommt
daher, dass das Gedruckte den Gegenstand nicht vor die Augen oder
vors Gehör, sondern nur vor die Phantasie bringt. Das Buch spricht nicht
durch lebendige Bilder, sondern nur durch konventionelle Zeichen,
durch das stumme Wort, durch die leblose Materie also: Das Bi;ch stell}
dar, der Film stellt vor.
Aeusssre Ursachen des seelischen Einflusses.

Mehr noch! Der Film kann im Gegensatz zum Buch, und sogar zum
Theater, zu hundert Mitteln, Kunstgriffen und Kniffen greifen, um den
Bildern grösseres Relief und grössere Lebendigkeit zu verleihen und
damit den Effekt zu vergrössern, den Affekt zu steigern. Sein Reichtum
an Abwechslungsmöglichkeiten ist unvergleichlich. Denken wir nur an
die Gross- und Nahaufnahmen, durch welche die Personen wie
herausgeschnitten, vergrößert, sprechend erscheinen oder durch die ein
Detail, auf das man die Aufmerksamkeit der Zuschauer bannen,
sozusagen monopolisieren will, geradezu herausgestochen und von
durchdringend-hellem Licht Übergossen wird. Der lebendige Ausdruck des
Gesichts, licht-überstrahlt und licht-ausstrahlend, ermöglicht direkt eine
Intuition der Gedanken und Gefühle, zieht den denkenden Geisf des
Zuschauers überaus stark „in Mitleidenschaft" (im eigentlichen Sinne des
Wortes) und bringt die Seelen zum Mitklingen.

Ja, auch schon die Flüchtigkeit der beweglichen Bilder und Szenen,
die über die Leinwand huschen und die Seele nicht zur Besinnung kommen

lassen, bewirkt eine Art angenehmer Verzauberung.

75



Diese einzigartige Spannung ist in der Enzyklika „Vigilanti cura" gut
beschrieben: „Die Macht des Films beruht auf der Tafsache, dass er durch
das Bild spricht, lebendig und anschaulich. Es wird von der Seele mit
Lust und ohne Ermüdung aufgenommen, auch von einer ungebildeten
und primitiven Seele, die nicht die Fähigkeif hat und nicht einmal das
Verlangen darnach spürt, sich mit den Abstraktionen oder Deduktionen
des Denkens abzumühen; auch das Lesen und das Zuhören verlangt
noch eine gewisse Anstrengung, während sie beim Filme ersetzt wird
durch das ununterbrochene Lustgefühl beim Anblick der einander
folgenden und sozusagen lebendigen Bilder."

Zu all dem gesellt sich noch der Reiz der Begleitmusik, die eigens
dazu komponiert ist, um die Bilder, die Gesten, die Worte hervortreten

zu lassen, die Seele auf ihre Einwirkung vorzubereiten, ihre
Empfänglichkeit zu erhöhen und sie mit ihnen ganz zu erfüllen.

Und endlich: Vergessen wir auch nicht den andern Faktor des
seelischen Einflusses beim Kino: Die Dunkelheit des Saales, welche
mit der lichtüberfluteten Leinwand in scharfem Kontraste steht. Diese
Dunkelheit des Saales vermehrt einesteils die bezaubernde Wirkung des
leuchtenden Bildes und begünstigt andererseits, auch in einem Saal voll
Zuschauern, jene Sammlung, jene geistige Einsamkeit, in welcher die
Seele, mangels äusserer Anreize, viel empfänglicher wird.

Aus all diesen Gründen darf man ohne Angst vor Uebertreibung
behaupten, der Kino habe suggestive Kraft, und das ganz besonders

auf die Jugend mit ihrem empfindsamen, eindrucksfähigen Gemüt.
Die Tatsachen beweisen dies. Die Gerichtschroniken registrieren

immer wieder sogenannte „kinomategraphische Verbrechen", Verbrechen
also, die unter dem Einfluss, unter der Suggestion des Filmes begangen
wurden: Da sind junge Leute, kommen aus dem Kinosaal, begehen
gerade das Verbrechen, das sie auf der Leinwand im Bilde sahen, mit den
gleichen Umständen, und bekennen dann, sie seien dazu angetrieben
worden wie von einer geheimnisvollen, unwiderstehlichen Gewalt.

Gewiss, dieser äusserste Grad von Suggestion setzt übersensible
Typen voraus; aber es ist doch nicht zu bezweifeln, dass ein gewisser
suggestiver Zwang auf alle Gemüter ausgeübt wird, auch auf ganz
ausgeglichene. (Fortsetzung folgt.)

„Die Glocken von Sf. Maria" vom amerikanischen
Standpunkt aus gesehen

Auf die ziemlich negative, ablehnende Wertung des Films „The bells of
Sf. Mary" im Filmberater meldeten sich mehrere Leser, die unverblümt Kritik
an unserer Kritik übten. Rech! gern geben wir einem von ihnen hier das Wort
zu einer gewissen „Ehrenrettung" des Streifens. Die Red.

Die erfolgreiche Arbeit der Filmberatung mit ihrer sorgsamen Ueberwachung aller
Filme verdient höchste Anerkennung und Lob. Aber wenn man die verschiedenen

76


	Kino und Moral

