
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 6 (1946)

Heft: 1

Artikel: Der Film und die christliche Lebensauffassung

Autor: Lunders, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


—f^r
DER M LH E RAT E R

Organ der Filmkommission des Schweizerischen katholischen Volksvereins
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54)
Administration; Generalsekretariat des Schweizerischen katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12, Tel. 2 72 28 • Postcheck VII 7495

Abonnements-Preis halbjährlich Fr. 3.90 • Nachdruck, wenn nichts anderes
vermerkt, mit genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt Der Film und die christliche Lebensauffassung * 1

Kurzbesprechungen 8

Der Film und die christliche Lebensauffassung
Von P. L. Lunders O. P., Int. kath. Filmbüro, Brüssel

Wir veröffentlichen hier die deutsche Uebersetzung eines Vortrages, den
unser geschätzter belgischer Kollege im Januar 1943 auf einer Filmtagung
katholischer Studenten in Zürich hielt. Trotz des zeitlichen Abstandes von drei
Jahren haben seine grundsätzlichen Ausführungen ihre Aktualität bewahrt, so
dass wir heute noch jeden Gedanken unterstreichen können. Die Redaktion.

Vor einiger Zeit hatte ich Gelegenheit, eine kleine Flugschrift über
den Film zu lesen, von der ich Ihnen nur den oder besser gesagt die
Titel nennen möchte: „Der schlechte Film: Eine furchtbare Volksgefahr...
Seine verderblichen Wirkungen Die Notwendigkeit seiner
Bekämpfung ...". Ich will hier diese Flugschrift, die übrigens
ausgezeichnete Sachen enthält, nicht kritisieren. Wenn ich sie zu Beginn
meines Vortrages erwähne, so nur deshalb, um einen der grössten,
wenn nicht den grössten Fehler hervorzuheben, der jede Filmaktion
von vorneherein belastet und behindert. Eine kampfbereite Haltung ist
an sich natürlich richtig; nur müsste man seine Kriegsziele sehr deutlich
abgrenzen. Die Hauptsache ist, zu wissen, für was und nicht gegen was
man kämpft. Durch die Versteifung auf eine zu negative Einstellung
sieht man sich in der Filmaktion viel zu oft ohne bestimmtes positives
Ziel. Wir wollen hier versuchen, so wenig wie möglich vom schlechten
Film oder von den Gefahren des Films zu sprechen, um unser Augenmerk

mehr den wirklichen Möglichkeiten des guten Films zuzuwenden.
Man kann den Film unter vielen verschiedenen Gesichtspunkten

betrachten: man spricht von einer erzieherischen, kulturellen oder geistigen
Sendung des Films. Man kennt den Film als Lehrmittel oder als Instru-

1

1 Januar 1946 6. Jahrg.



ment wissenschaftlicher Forschung usw. All das ist richtig; aber alle
diese Ueberlegungen dürfen uns nicht den ersten und fundamentalsten
Gesichtspunkt der ganzen Frage übersehen lassen. Der Film ist und
bleibt in erster Linie ein Volksvergnügen. Wenn wir den Film nicht von
diesem wichtigsten Gesichtspunkt aus betrachten, bleibt die ganze
Diskussion unfruchtbar. Die gesamte Filmindustrie ist mit einigen wenigen
Ausnahmen auf dieses Ziel hin gerichtet.

Der Film zeigt dem Publikum das Bild oder wenigstens die Illusion
der Wirklichkeit, versucht es ihm zumindest zu zeigen. Man täuscht sich,
wenn man glaubt, dass uns der Film das Leben so zeigt, wie es ist.
Gleich wie Theater und Literatur ersteht im Film eine neue, gleichsam
idealisierte Welt, die dem Zuschauer vorgeführt wird. Wenn man
glaubte, dass der Film besser als jede andere künstlerische Schöpfung
zur Darstellung eines realen Lebensausschnittes befähigt sei, so deshalb,
weil man annahm, dass sich der Film dank der Fotografie viel unmittelbarer

der Wirklichkeif annähere. Mit dieser Annahme täuschte man sich
jedoch vollkommen über den wahren Sinn und die wirklichen Möglichkeifen

der Fotografie, aber auch jedes Filmwerkes. Denn mit der
Fotografie erfassen wir nicht direkt die Wirklichkeit selbst; das fotografische
Bild ist nicht eine Reproduktion, sondern eine Interpretation der
lebendigen Wirklichkeit.

Es ist hier nicht der Ort, uns mit dieser sehr interessanten Frage der
Fotografie und des Films in ihrem Verhältnis zur Wirklichkeit näher zu
befassen. Uns möge diese eine Feststellung genügen: Die objektive
Wirklichkeit zeigt sich uns in drei Dimensionen: Länge, Breite und Tiefe.
Die Fotografie reduziert diese Wirklichkeit in eine zweidimensionale
Fläche. Diese elementare Tatsache, die Reduktion eines Raumes zu
einer Fläche, ist die Grundlage jedes fotografischen Werkes. Die
Fotografie betrachtet die objektive Wirklichkeit unter einem anderen
Gesichtswinkel. Und diese Tafsache hat auch für jedes Filmwerk Geltung.
Der Filmschöpfer unternimmt durch die Verwendung von Rhythmus und
Montage, durch die Herstellung eines Films mehr als eine blosse
sklavische Wiedergabe der äusseren Wirklichkeit, wozu er sogar völlig
unfähig ist. Der Filmschöpfer, der Film interpretiert im Gegenteil die
Wirklichkeit. Beinahe unbewusst trifft der Filmschöpfer in den
Erscheinungen, die ihm das Leben bietet, eine Auswahl und eine Umstellung.

Es gibt im Film eine optische Täuschung, die mich oft frappierte. Sie
alle konnten sicher schon mehr als einmal folgende Erscheinung
feststellen: wenn man auf der Leinwand die Drehung eines Wagenrades
sieht, scheint diese Bewegung sehr langsam und in entgegengesetzter
Richtung zu verlaufen. Dies ist eine leicht erklärliche optische Täuschung;
sie ist aber charakteristisch genug, um hervorgehoben zu werden. Wir
haben hier also ein Rad, das in der Wirklichkeit nicht die geringste
abnormale Eigenschaff besitzt, das aber auf die Leinwand überfragen,
eine völlig andere Bewegung und Richtung erhält. Diese optische
Erscheinung ist irgendwie Symbol jeder filmischen Uebertragung. Das auf

2



den Film übertragene Leben erhält einen anderen Sinn, eine veränderte
Bedeutung. Der Filmschöpter schattt eine neue, eine ideale Welt, die
dem Zuschauer viel wirklicher und begehrenswerter erscheint als seine
eigene, in der er lebt. Das erklärt auch den leichten Erfolg gewisser
Filmgattungen.

Das Publikum will sich in der Tat seiner wirklichen Lebensbedingungen
entledigen, um wenigstens für ein paar Stunden in einer neuen und
idealen Welt zu leben, in der es keine Existenzsorgen gibt. Dort ist alles
leicht, wunderbar schön und prächtig. Hier liegt auch die Erklärung für
den geringen Erfolg gewisser Streifen, welche die Erscheinungen des
Lebens anders gestalten, als es das Publikum erwartet. Und beachten
Sie gut, dass der Grund dazu keine Frage der Komik oder des dramatischen

Films ist; ein sehr pessimistisches Drama wie „Quai des brümes"
kann einen ungeheuren Erfolg erzielen, während ein Lustspiel den
Erwartungen der Zuschauer nicht im geringsten zu entsprechen braucht.

Denn die im wirklichen Leben entstandene Synthese entspricht nicht
immer dem Geschmack des Publikums; indessen kann es auch
geschehen, dass ein Filmschöpfer gerade jene Erscheinungen und
Richtungen auswählt, auf die der Publikumsgeschmack günstig reagiert, die
seinen verborgenen Wünschen entgegenkommen. Wir sehen uns in
diesem Fall vor einem jener durchschlagenden Erfolge, deren erstaunlicher

Siegeszug vorher durch keine besonderen Merkmale
vorausgesehen werden kann. Aus der letzten Zeit nenne ich nur den ebenso
gewaltigen wie unerwarteten Erfolg von „Goodbye Mr. Chips".

Solche Erfolge sind es, die uns die ungeheure Suggestionskraft
ermessen, aber auch die wahre Sendung des Films entdecken lassen —
denn der Film hat wirklich eine Sendung zu erfüllen. Selbstverständlich
wird der Film immer und vor allem eine Volksunterhaltung erster
Ordnung bleiben, aber das schliesst seine erzieherische Mission keineswegs
aus — ganz im Gegenteil.

Das Publikum geht ins Kino, um aus seiner gewohnten Welt
herauszutreten, um sich neue Kraft in einer ungewohnten und idealen Welt zu
holen. Der Film befriedigt diese „Alltagsflucht" in einer Weise, die
vollständig den Forderungen unserer Zeit entspricht. Es besteht hier ein
gewisser Zusammenhang zwischen dem Film und dem Leben unserer
modernen Grosstädfe. Beide, Film und Grossfadt, sind die Kinder unserer
Zeit, des 20. Jahrhunderts. Sie sind zusammen geboren und haben sich
miteinander entwickelt; und die ganze fieberhafte Betriebsamkeit der
modernen Grosstadt findet sich irgendwie im bewegten Rhythmus und
in der Betriebsamkeit des Films wieder. Man will rasch leben und sich
schnell ergötzen. Man hat keine Zeit mehr zum Denken, zum Lesen. Ein

ganzer Roman, der Tage zu seiner Lektüre erfordert, kann in einer oder
in anderthalb Stunden genossen werden.

Aber hier können und müssen wir als Christen die Frage stellen: Bis
zu welchem Grad genügt die Filmproduktion den Forderungen, die
wir mit vollem Recht an sie zu stellen verpflichtet sind? Können wir als

3



Christen diese neue Welt, die der Film schafft, mit unseren Absichten
in Einklang bringen? Wohlverstanden, es handelt sich hier nicht um eine
prinzipielle Frage: was kann uns der Film bieten? sondern vielmehr
um eine tatsächliche Frage: was bietet uns der Film wirklich? Und
hier müssen wir gestehen: Die Filmproduktion ist noch weit genug
davon entfernt, uns vollständig zu genügen; und wir müssen mit aller
Aufrichtigkeit bekennen, dass der Film nicht immer eine Schule der
Tugend ist. Im übrigen dürfen wir nicht übertreiben und vor allem nicht
unsere Energie im Kampf gegen Windmühlen verschwenden.

In einer sehr positiv eingestellten ausländischen Zeitung konnte man
kürzlich in einem Aufsatz über das Filmproblem folgenden Passus lesen:
„Bei der Betrachtung der französischen Produktion während eines
Jahres ergaben sich folgende Themen: 310 Morde oder Meuchelmorde,

104 Raubüberfälle, 74 Erpressungsdelikte, 43 Brandstiftungen,
14 andere Gaunereien, 642 Betrugsfälle, 182 Meineide, 165 Diebstähle,
54 kleinere Unterschlagungen, 192 Ehebrüche des weiblichen und 213
des männlichen Teils" und der Autor kommt zum Schluss: eine schöne
Summe, wie man sieht.

Die Summe ist in der Tat hübsch, weniger hübsch indessen als die
Gewissenlosigkeit des Statistikers, der diese Bilanz aufstellte. Es ist dies
übrigens nicht die einzige Statistik dieser Art, die herumgeboten wird:
Ich erinnere mich, zahlreiche andere von der gleichen Sorte gesehen zu
haben. Da das Produktionsjahr, das so reich an Verbrechen und
Vergehen sein soll, nicht angegeben ist, fällt es ziemlich schwer, genau
darauf zu antworten. Ueberlegen wir aber doch ein wenig! Ich verfolge
die Filmproduktion seit mehr als zehn Jahren, ich sah jede Woche
durchschnittlich etwa fünf Filme. Ich erinnere mich aber, um nur ein
einziges Beispiel zu nennen, nicht, je einen Fall von Meineid gesehen zu
haben. Wenn unter den Zuhörern jemand sein sollte, der sich an einen
solchen Fall erinnern kann, so würde ich es mit Vergnügen zur Kenntnis
nehmen. Ich bin aber sicher, dass wir bei aller Gedächtnisanstrengung
auf höchstens zehn kämen. Der erwähnte Statistiker brachte es aber
im Verlaufe eines einzigen Jahres auf 182, und das nur bei der
französischen Produktion. Man könnte das Gleiche von mehreren anderen
Verbrechen sagen: wo nimmt er seine 43 Brandstiftungen, sein 54
kleineren Unterschlagungen her! Ich wäre begierig, die vollständige Liste
all dieser Filme zu sehen, welche die französische Produktion eines
einzigen Jahres aufführt. Bei solchen Masstäben ständen die „Wildwester"
in der Reihe der schlechtesten Filme überhaupt, denn dort sieht man ja
die meisten Raubüberfälle. Die „Wildwesfer" nehmen nun aber gerade
einen bevorzugten Platz in den Jugendprogrammen ein, gleich wie
die sogenannte „Wildwest-Literatur", ohne dass die Jugendlichen dabei
viel schlechter wären.

Statistiken und Verurteilungen solcher Art wären ergötzlich, wenn sie
nicht so traurig wären. Denn alles findet sich gedruckt und ein
unwissendes Publikum akzeptiert es als unumstössliche Wahrheit. Es steht

4



dazu noch in einer Zeitung, die ernst genommen wird! Die übrigen aber,
welche dem Filmbetrieb ein wenig näher stehen, das heisst einfach, die
Stammbesucher der Kinos zucken die Achseln ob einer solchen
journalistischen Verirrung und, was die schlimmere Folge ist, sie verspotten
in grober Weise jede Aktion, die den Film wirklich besser machen
möchte. Denn das Schlechte besteht tatsächlich, und die Anklage geht
von keinem Geringeren aus als von Papst Pius XI. in seiner Enzyklika
„Vigilanti cura". „Es ist bekannt", liest man dort, „welch üble Wirkungen
unmoralische Filme im Geiste der Menschen hervorbringen. Sie
bieten Gelegenheiten zur Sünde; sie führen die Jugend auf schlechte
Wege, denn sie sind die Verherrlichung böser Leidenschaften; sie stellen
das Leben unter falsche Beleuchtung; sie trüben die Ideale; sie zerstören
die reine Liebe, die Achtung vor der Ehe, die Verehrung für die
Familie. Sie können ebenfalls leicht Vorurteile schaffen zwischen einzelnen
Menschen und Missverständnisse zwischen den Nationen, den sozialen
Klassen und ganzen Rassen."

Nicht in der Darstellung dieses oder jenes Verbrechens besteht das
Schlechte, sondern in der Gesinnung, welche in der Mehrzahl der Filme
herrscht. Wirklich schlechte Filme sind sehr selten, sie machen kaum
zwei oder drei Prozent der gesamten Produktion aus; weniger selten ist
hingegen ein allgemeiner Geist der Verflachung sämtlicher Werte, eine
leichte Auffassung von Leben oder Arbeit. Familienleben, Heiligkeit der
Ehe sind nicht in ihrem wahren Wert erkannt, selbst wenn sie an sich
nicht verletzt werden. Nehmen Sie zum Beispiel die Mehrzahl der
amerikanischen Lustspiele: sie sind kleine Spielereien um die Ehe, um
Scheidung und Wiederverheiratung von einem unfassbaren Leichtsinn.
Oh — alles geht gut aus: es kommt nicht zur Scheidung, die Ehegatten
finden sich am Schluss des Filmes wieder! Aber für das Publikum
besitzt dieses einmalige Spiel vielleicht keine grosse Wichtigkeit. Es wiegt
nicht schwer — doch das wiederholt sich zehnmal, hundertmal. Und
diese tausendfachen Nichtigkeiten sind es, welche den Respekt vor der
Ehe und vor dem Leben untergraben.

Haben Sie schon einmal bemerkt, dass sich die meisten Szenen vieler
Filme in den Salons und Luxusrestaurants und in grosser Abendtoilette
abspielen? Die täglichen Exisfenzsorgen bestehen nicht: Nichtstun,
Amusement, Spiel, das ist das höchste Ideal, nach dem die Welt strebt.
Zugegeben, es wird nicht mit dieser Offenheit ausgedrückt, aber es ist
die allgemeine Stimmung des Films, die Traumwelt, die man dem
Zuschauer darbietet.

Hier liegt die Gefahr des Films: der grundlegende Irrtum über den
wirklichen Wert des Daseins. Dies muss man dem Publikum sagen und
ihm nicht eine verkehrte Verbottafel hinstellen, über die es nur die
Achseln zucken kann, und zwar mit Recht!

Diese Welt der Leichtlebigkeit, als ein erstrebenswertes Lebensideal
hingestellt, macht den Erfolg des Films aus. Das Publikum sucht im Film
die Befreiung von den Lebensnotwendigkeiten des Alltags; also beeilt

5



sich die Produktion, ihm das Verlangte zu bieten: ein leichtes, sorgenloses

Dasein, selbst auf Kosten einer gesunden Lebensmoral. Und das

muss geändert werden!
Hier berühren wir die schwierige und heikle Frage, die schon bis

zum Ueberdruss diskutiert wurde und beinahe nicht zu lösen ist: was ist
ein guter Film? was wollen wir eigentlich genau im Kino sehen? Es gibt
Leute, die vor Filmen „Golgotha", „Das Leben der heiligen Theresia"
oder „Boys Town" in Ekstase geraten. Das sind „katholische Filme", solche
brauchen wir! Sprechen wir nicht über den künstlerischen Wert dieser
drei Werke, da ich absichtlich drei künstlerisch sehr ungleichwertige
Filme wählte.

Uebertreiben wir nichts, verkleinern wir aber auch nichts! „Boys
Town" hatte einen riesigen und sehr schmeichelhaften Erfolg, was die
MGM veranlasste, ihm eine Fortsetzung in „Men of Boys Town" folgen
zu lassen. Das ist alles sehr gut. Aber beachten wir immerhin, dass „Boys
Town" nicht einen derartigen Erfolg gehabt hätte, wenn es mehrere
solcher Filme in jedem Jahr gäbe. Es würde genügen, diese Streifen in
Serien herzustellen, damit sich die Kinotheater wie durch ein Zauberwort

entleeren würden. Das ist einleuchtend und logisch.
Denn wir können es nicht genug wiederholen: der Film ist und bleibt

in erster Linie ein Vergnügen für das Volk, und zwar das Volksvergnügen

par excellence. Misstrauen wir deshalb zuviel gutem Willen und
geben wir uns nicht der Versuchung oder dem leisen Wunsch hin,
unsere Kinotheater in Unferrichtslokale oder Bethäuser unmwandeln zu
wollen! Zugegeben, diese Gefahr ist nicht sehr gross; aber man neigt
in gewissen Kreisen doch dazu, das Problem des guten Films nur unter
diesem Gesichtspunkt zu betrachten. Für gewisse Leute kann ein christlicher

Film nur in der Darstellung Christi bestehen, in einer Heiligenlegende

oder Konversionsgeschichte, auf jeden Fall wenigstens in einer
Geschichte mit möglichst vielen Geistlichen und Gebeten. Das ist
selbstverständlich nicht ausgeschlossen: wenn wir uns dazu befähigt genug
halten, so mögen wir solche Filme für unsere Vereinshäuser,
Pfarreiversammlungen und zur Erbauung unserer Gläubigen herstellen und uns
glücklich schätzen, wenn einer dieser Filme hin und wieder auch in den
öffentlichen Kinotheatern Erfolg haben sollte! Aber hüten wir uns davor,
in der Herstellung solcher religiöser Tendenzfilme das Idealziel der
Filmproduktion zu erblicken! Das wäre eine optische Täuschung, welche
uns die Augen kosten könnte.

Wenn man von einer christlichen Filmproduktion spricht, heisst es
achtgeben, an wen man sich überhaupt wendet. Ist es unser eigenes Publikum,

sind es gute Christen, treue Pfarrkinder? Oder ist es die breite
Masse, das filmgewohnte Kinopublikum? Im ersten Fall frisch drauflos
(wenn wir die nötigen finanziellen Sicherheiten besitzen, wohlverstanden)!

Drehen wir religiöse Filme, welche ihre apostolische Mission nicht
bemänteln. Wenn wir uns aber an das breite Kinopublikum wenden,

6



müssen wir zurückhaltend sein und dürfen das Ziel nicht aus lauter
gutem Willen überschreiten.

Wir müssen vor allem streng sein — und man kann nie streng genug
sein, wenn man uns einen religiösen Film zeigt. Wir dürten uns nie mit
einem „Beinahe" zufrieden geben, mit dem blossen guten Willen. Wir
leisten der Produktion von guten Filmen den schlechtesten Dienst, wenn
wir Filme mit Begeisterungsgeschrei begrüssen, die vom technischen
Standpunkt aus weit unter dem Durchschnitt liegen, oder die ein völlig
falsches Bild vom wirklichen Wert religiöser Dinge vermitteln. Ich
erkläre es durch ein Beispiel näher. Vor mehr als zehn Jahren hatte ein
Film, der das Leben Christi darstellte, einen aussergewöhnlich grossen
Erfolg. Es handelte sich dabei um das amerikanische Werk „King ot
Kings" (Der König der Könige). Der Film war aber grundfalsch und eine
vollständige Entstellung der grundlegenden Autfassung vom Leben
Christi. Was war er denn tatsächlich? Der Film erzählte das Leben eines
träumerischen Menschen, der sich Jesus nannte, den lieben langen Tag
faulenzte und inmitten der Vögel durch Wald und Feld spazierte. War
er guter Laune, so wirkte er hier und dort ein Wunder, um Gefallen zu
erwecken oder um sich zu unterhalten; war er schlecht aufgelegt, wirkte
er eben keine. Dann gab es nur zwei Arten von Menschen auf der Welt:
Gute und Schlechte. Die Guten liebten ihn, die Bösen nicht. Eines
schönen Tages wird er von den Schlechten überwältigt, ohne ersichtlichen

Grund gefangen genommen und hingerichtet. Das ist alles. Ich
übergehe unrichtige Einzelheiten und die abgeschmackten Auswüchse
einer verirrten Phantasie: so wird in diesem Film, um nur ein Beispiel
zu nennen, Maria Magdalena die Verlobte des Judas! Das ist aber nicht
das Schlimmste. Man unterschied nämlich beim Verleih dieses Filmes
genau zwischen geschlossenen Vorführungen für katholische Vereine
und zwischen regulären öffentlichen Vorstellungen. Im letzteren Fall
zeigte man einem den Film in seiner Originalfassung, d. h .den gleichen
Film, „bereichert" um zwei Szenen von niedrigster und gemeinster
Sinnlichkeif: man präsentierte zuerst die Episode der Herodiasfochter
mit dem unvermeidlichen Tanz der Salome in üblicher Aufmachung;
dann folgte das in allen Einzelheiten dargestellte Sünderleben der
Maria Magdalena vor ihrer Bekehrung! Diese beiden eingeschobenen
Szenen, die ein Schauspiel von hohem religiösen Gehalt pikanter
machen sollten, erweckten in jedem Menschen, dem noch nicht jedes
Gefühl für Würde abhanden gekommen war, einen peinlichen und
unerträglichen Eindruck. Selbst Ungläubige wurden dabei von einem
Gefühl des Ekels erfüllt.

Der ganze Film selbst ist jedoch von Grund auf falsch, weil er die
wirkliche Sendung Christi völlig missachtet. Er begnügt sich damit, die
äusserlichen Lebensabschnitte des Heilandes schlecht und recht zu
rekonstruieren. Dabei ist das Milieu durch eine krankhafte Sentimentalität
vollständig verzeichnet. Von der wirklichen Sendung Christi ist
überhaupt nichts bemerkbar. Mit keinem Wort wird angetönt, dass Christus

7



eine göttliche Botschaft zu verkünden hatte, dass er in die Welt
gekommen war, um zu heilen, um eine Brücke zwischen Himmel und Erde
zu bauen und zu sein. Kein Wort über seine Lehre, über die Umwälzung
der moralischen Begriffe, die er uns brachte. Hierin liegt die wirkliche
Gefahr dieses und anderer Filme der gleichen Art. Dimitri Merejkowsky
überschrieb eines seiner Bücher „Der unbekannte Jesus". Das ist leider
nur zu wahr. Die wahre Bedeutung Christi ist nicht genügend bekannt,
nicht einmal uns Christen. Wir dringen nicht bis zur Vertrautheit mit
Christus vor, er ist uns oft noch allzu fern. Filme wie „King of Kings"
mif ihrer Verständnislosigkeit und falschen Sentimentalitäten können nur
die Wirkung haben, uns noch mehr von ihm zu entfernen.. Man muss
sich allen Ernstes fragen, ob die Darstellung des Lebens Jesu im Film
überhaupt möglich ist. Man nennt als Beispiel „Golgotha" von Julien
Duvivier. Dieses Werk ist zweifellos schön bedeutend ernsthafter und
viel aufrichtiger als „King of Kings". Aber es ist immer noch weit vom
Ideal entfernt. Gewiss ist die Gestalt Christi mit viel Würde gezeichnet,
aber seine wirkliche Persönlichkeit, seine wahre Sendung isf noch derart
verschleiert, dass man sie kaum ahnt. Ich persönlich bin überzeugt, dass
die filmische Darstellung des Lebens Jesu, in der sein göttliches und
menschliches Wesen und seine Erlösersendung zugleich genügend
hervorgehoben werden könnte, eine Unmöglichkeit ist. Der Film „Golgotha"
ist bis jetzt aber immerhin der einzige Christusfilm, der nicht lächerlich
ist. Und das ist doch schon etwas! (Fortsetzung folgt.)

Kurzbesprechungen
III. Für Erwachsene:

Glück bei Frauen. Tobis-Film. D. Amüsantes Lustspiel aus dem Bühnenmilieu.
Einige leichtgeschürzte Revueszenen. Ct. Besprechung.
Invisible Agent, The (Der unsterbliche Spion). Universal. E. Neue Version der
Geschichte vom Mann, der sich durch eine Droge unsichtbar machen kann. Es
wirkt etwas peinlich, wenn dieser Lustspieltrick im Kampf gegen die Gestapo
eingesetzt wird. Im übrigen ein echter Spionagereisser.
Sahara. Columbus. E. Gut gestalteter, spannender Film von den Schicksalen eines
in der Wüste zersprengten amerikanischen Tanks und seiner heldenmütigen
Besatzung. Etwas verspätete, aber gute Unterhaltung.
Two tickets tor London (Die Schicksalsnacht). Universal. E. Die spannende, wenn
auch etwas konstruierte, absolut sauber erzählte Geschichte eines des Verrats
angeklagten Schiffsoffiziers, seiner Liebe und endlich seiner Rechtfertigung.

IV. Für Erwachsene mit Reserven.
Chiquita. 20th Century-Fox. E. Ein äusserst anspruchsloser, sehr temporeicher
Technikolor-Revuefilm mit viel „Beinseligkeit".

IVb. Für Erwachsene mit ernsten Reserven.
Macao, l'enfer du jeu (Makao, die Spielhölle). Cineoffice. F. Dieser französische
Film aus der vollkommen unmoralischen Verbrecherwelt Ostasiens, lebt ganz von
der Milieuschilderung und vom Spiel der Hauptdarsteller. Wer, vom Titel
angelockt, auf schwüle Erotik spekuliert, kommt kaum auf seine Rechnung. Ein
Streifen, von dessen Besuch wir immerhin wegen seiner haltlosen, negativen
Grundhaltung abraten. Cf. Besprechung.

8


	Der Film und die christliche Lebensauffassung

