Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 5(1945)

Heft: 5

Artikel: Prinzipien einer katholischen Filmkritik
Autor: Chamonin, A.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L
IDIEIR /= HILAA B IEIRAT IEIR

Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zirich (Telephon 28 54 54)
Herausgegeben vom Schweizerischen katholischen Volksverein, Abteilung
Film, Luzern, St. Karliquai 12, Telephon 27228 . Posicheck VIl 7495 - Abonne-
ments-Preis halbjdhrlich Fr. 3.90 . Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt,
5. Marz 1945 5. Jahrgang mit genauer Quellenangabe gestatiet

inhalt Prinzipien einer katholischen Filmkritik . . . . 3
Papst Pius XIl., damals noch Kardlnalsfaalssekreiar, zur Fllmfrage i & ¢ % & s B om 24
Kurzbesprechungen % w8 s @ F W & Wow B W F oW & B ¥ & ¥ . @ 5 w 36

Prinzipien einer katholischen Filmkritik von A. M. Chamonin

Wir verdffentlichen in dieser Nummer auf mehrfachen Wunsch die deut-
sche Uebersetzung eines Vortrags, den hochw. Herr Abbé Chamonin, Chef-
redaktor des Courrier de Genéve und Mitglied der Schweiz. Filmkammer, zu
Beginn der Tagung katholischer Filmkritiker (17./18. Februar) in Zirich ge-
halten hat. Die Redakiion.

Wenn die Katholiken nach Grundsatzen suchen, die sie auf neuen
Gebieten fuhren sollen, wenden sie sich unwillkirlich nach Rom und
suchen bei den Oberhirten den Rat, den sie brauchen. Eines dieser neu
erschlossenen Gebiete ist der Film, und die Katholiken bewegen sich
darin mit einer gewissen angstlichen Vorsicht. Dies erklart, weshalb so
viele katholische Zeitungen noch immer zégern, den Filmen und den
Filmproblemen irgendeinen Platz einzuraumen. Viele Herausgeber und
Redaktoren ignorieren die Einstellung, die den Gesetzen der katholi-
schen Sittenlehre entsprichf, und anstatt sie sich zu eigen zu machen,
ziehen sie vor, die Filme von ihren redaktionellen Spalten fernzuhalten
und alles, was den Film betrifft, auf den Reklameteil zu verweisen. Und
doch hat der HI. Vater vor mehr als 10 Jahren seine Stimme erhoben,
um gegen eine solche Haltung zu protestieren. Mehr noch: der Papst ist
den Journalisten zu Hilfe gekommen, hat sie auf ihre Pflicht hingewie-
sen, und hat ihnen gezeigt, wie sie sie zu erfiillen hatten.

In seiner Antwort auft das Schreiben, welches das ,Office catholique
international du Cinéma" anlasslich der Studientage in Brissel im Sep-
tember 1933 an ihn gerichtet hatte, sagte Pius XI|. unter anderem fol-

gendes:

.Die Katholiken in aller Welt miissen sich eine Gewissenspflicht daraus
machen, sich mit dieser Frage abzugeben, die immer wichtiger wird... Es ist
wichtig, dass alle katholischen Zeitungen eine Filmrubrik fiihren, um die guten
Filme zu loben und die schlechten zu tadeln.”

21



Im Oktober 1934 empfing Pius XI. die Veritreter des internationalen
Filmpresseverbandes (Fédération internationale de la presse cinémato-
graphique) in Audienz. Trotz der Meinungsunterschiede unter den Zu-
horern setzte der Papst das Problem von Film und Presse mit bewun-
dernswirdiger Klarheit und Kithnheit auseinander.

“Waére der Film, was er ist, und wiirde er alles Uebel verursachen, wie er
es tut, wenn die Presse ihn nicht unterstiiizen wiirde, und wenn sie sich ent-
schieden all dieser Immoralitat entgegenstellen wirde? Mit anderen Worten: Ist
der Film nicht vielleicht zum grossen Teil das, wozu die Presse ihn machf?

Die Frage ist sehr ernst. Es handelt sich in der Tat nicht nur um ein rein

religioses Interesse, es handelt sich vielmehr um bestandige Angriffe auf die
christliche Moral oder auch ganz einfach auf die natiirliche, menschliche Sitt-
lichkeit.

Wir missen dem Film gegeniiber die gleichen Auffassungen anwenden,
die gegeniiber der grossen Gabe der Kunst tberhaupt gelten. Die wesentliche
Aufgabe der Kunst und ihr Daseinsgrund besteht darin, das sittliche Wesen
des Menschen zu vervollkommnen, und damit ist sie sich selber ihre Sittlich-
keit schuldig; im anderen Falle hatten wir die schadlichste Sinnlosigkeit. Konnte
also der Film so schlecht, moralisch so verkommen sein, wenn sich die Presse
dem unmoralischen Film entschieden entgegenstellen wirde?”

Wie wir wissen, hat die Immoralitat der Filme Papst Pius Xl. so be-
schaftigt, dass er am 29.Juni 1936 dem Film eine eigene Enzyklika
widmete. Sie befasst sich mit dem Problem nach allen seinen Gesichts-
punkfen, und weist den Bischofen, den Priestern, den Produzenten, den
Verleihern, den Theaterbesitzern, den Glaubigen und den Fiihrern der
katholischen Aktion ihre besonderen Pflichten zu. Auch die Presse ist
nicht vergessen worden. Zwei Abschnitte beschéaftigen sich mit ihr. Der
erste bezieht sich auf die Filmkritiker:

+Wir kénnen alle jene nicht genug loben, die sich dem edlen Ziel ge-
widmet haben und widmen werden, den Film zu seiner erzieherischen Rolle
und zu den Forderungen des christlichen Gewissens emporzuheben, indem sie
sich dafiir verwenden, dieses Ziel mit der Kompetenz von Fachleuten und
nicht nur als Dilettanten zu erreichen, um jeden Kraft- und Geldverlust zu
vermeiden.”

Der zweite verlangt von der katholischen Presse, dass sie besonders
Uber das sogenannte ,Filmgeldébnis” (Pledge) die Ansicht des
Papstes bekannt gebe, das heisst Uber das Versprechen, Filme zu mei-
den, die von den nationalen katholischen Filmbureaus verurteilt worden

sind, also alle jene, welche die Wahrheit und die christliche Moral an-
tasten.

+Die Bischéfe konnen sich zu diesem Zwecke der katholischen Presse be-
dienen, welche auf die Schénheit und Wirksamkeit eines solchen Versprechens
hinweisen kann."

Diese Texte sind klar. Im Sinne des Papstes ist der Film eine wichtige
und ernste Sache, eine Gewissenspflicht fir die Katholiken. Die katho-
lische Presse muss sich damit gemass der katholischen Kunstauffassung
befassen. Sie hat die bischéflichen und papstlichen Initiativen zu unter-
sttzen. Wenn wir die Gedanken des Papstes naher betrachten, so fin-

22



den wir die allgemeinen Prinzipien, welche die katholischen Journalisten
in ihrer Arbeit leiten mussen.

Es ist offensichtlich, dass der Papst sich in erster Linie an die spezia-
lisierte Filmpresse wendet. In Deutschland, Frankreich, Belgien, Holland,
ltalien, in der Schweiz und in Amerika haite es und hat es heute noch
solche katholische Filmzeitschriften, die sich mit einer lobenswerten Ge-
wissenhaftigkeit bemihen, die Grundsatze von ,Vigilanti cura”
zu befolgen.

Aber der Papst will mehr. Er verlangt von den Periodika wie von der
Tagespresse, dass sie unter so vielen Rubriken, die sich mit den ver-
schiedensten Schaffensgebieten des Menschen befassen ,auch dem Film
eine widmen. Er will das nicht als Rat aufgefasst wissen, lGber den man
diskutieren konnte, sondern als eine kategorische Pilicht. Die Presse hat
in der Tat eine Bildungs- und Informationsaufgabe gegenlber ihren
Lesern. Wie kénnte sie da eine kunstlerische Tatigkeit mit Schweigen
ubergehen, die Millionen von Menschen interessiert und deren Einfluss
sich oft demjenigen des Christentums entgegenstellte? Die Frage, die
den Vertretern der FIPRESCI| (Fédération Internationale de la Presse
Cinématographique) gestellt wurde, war inhaltsschwer. ,Der Film waére
nicht, was er ist, wenn die gesamte Presse stets ihre Pflicht getan hatte,
wie es die Tugend, die Wahrheit und die Gerechtigkeit fordern.” Mit
andern Worten: Vogelstrauss-Politik zu treiben und sich nicht um den
Film zu kimmern, ist Verrat und Feigheit und macht jene mitverantwort-
lich, welche das Uebel ignorieren wollen, das die schlechten Filme ver-
ursachen.

Aber welches ist nun im einzelnen die Aufgabe, die sich der Tages-
presse und den Zeitschriften autdrangt?

Sie ist zweifach: Der Papst verlangt von den Journalisten, dass sie
an der sittlichen und geistigen Hebung des Filmwesens mitwirken; dies
wére die besondere Aufgabe, der Kritik. Er verlangt von den Zeitungen,
dass sie die Glaubigen und alle Guigesinnten in der Wahl der Filme
leiten, um das Publikum vor den ernsten Gefahren schlechter Vorstel-
lungen zu bewahren. Dies soll durch moralische Wertungen (cotes
morales) geschehen, nach einem System, das der Papst selbst in seiner
Enzyklika angibt.

Die moralischen Wertungen und die Kritik drangen sich der katho-
lischen Presse mit dem gleichen Ernst auf. Ich kann lhnen heute die
ersteren nur bezeichnen, muss aber auf die Normen einer Filmkritik
besonderes Gewicht legen, wie sie den papstlichen Weisungen ent-
spricht und den Erfahrungen in der Schweiz und im Ausland Rechnung
tragt.

Allgemeines.

Ein einfacher Satz Pius Xl. erlaubt uns, lange theoretische Diskus-
sionen zu vermeiden und ohne Mihe die allgemeinen Grundgedanken
aufzudecken, welche die Filmkritik einer katholischen Zeitung leiten sol-

23



len: ,Man muss, sagte der Papst, dem Film gegentiber die gleichen Auf-
fassungen anwenden, die gegenlber der grossen Gabe der Kunst liber-
haupt gelten. Die wesentliche Aufgabe der Kunst und ihr Daseinsgrund
besteht darin, das sittliche Wesen des Menschen zu vervollkommnen,
und damit ist sie sich selbst ihre Sittlichkeit schuldig.”

Ich weiss wohl, dass die Theoretiker noch heute nicht im Klaren sind,
wie weit der Film die Bezeichnung Kunst verdient. Es scheint indessen,
dass die eindringliche Vorwegnahme Ricciotto Canudo’s durchgedrun-
gen ist, der schon vor mehr als 20 Jahren den Film als eine totale Kunst
bezeichnet hat, als die siebente Kunst. Die zahlreichen Blcher, die seit
20 Jahren erschienen sind, von Louis Delluc bis zu Carl Vincent, haben
die Formel ,Filmkunst” popularisiert. Auch Pius XI. reiht den Film unter
die Kunste ein und will, dass auf ihn die Regeln angewandt werden, die
fur alle Kinste gelten.

Auch eine andere missige Streitfrage ist vermieden: Jene um die
Unabhangigkeit der Kunst von der Moral und um die Rechte einer rein
asthetischen Kritik.

Damit ist der doppelte Aspekt der katholischen Filmkritik klargemacht:
Sie muss zugleich &asthetisch und moralisch sein.

Die dsthefische Kritik.

Seit der Zeit, da die katholischen Zeitungen ihre Spalten der Film-
kritik gedffnet haben, haben wohlmeinende Leute der Tatigkeit des
Journalisten, der sich mit dieser Arbeit befasste, Schranken setzen wol-
len. Seine Rolle, sagten sie, muss darauf beschrankt werden, die Schad-
lichkeit der schlechten Filme aufzuweisen und die Glaubigen, besonders
aber die Jugend, vor den sinnlichen Filmen und den Kriminalfilmen zu
warnen,

Diese rein negative Kritik entspricht keineswegs dem, was die Kirche
erwartet. Pius Xl. kannte besser als irgendwer den Schaden, der durch
die schlechten Filme entstand. Und doch hat ihn dies nicht daran ge-
hindert, folgendes zu schreiben:

~Gute Vorfilhrungen kénnen einen tief sittlichen Einfluss auf alle ausiiben,
die sie sehen. Sie konnen nicht nur unterhalten, sondern auch edle Lebens-
auffassungen wecken, wertvolle Kenntnisse vermitteln, sie kénnen reichere Er-
kenntnisse Uber die Geschichte und die Schénheiten des Vaterlandes bringen,
die Wahrheit und die Tugend in anziehender Form darstellen oder wenigstens
das Verstindnis unter den Nationen, den sozialen Schichten und den Rassen
fordern, sie kénnen der Sache des Rechtes dienen, den Anreiz zur Tugend
wecken und einen possitiven Beitrag leisten zum Kommen einer gerechten
sozialen Ordrung in der Welt."

Eine rein negative Kritik austiben hiesse jenen allzu verbreiteten Irr-
tum Vorschub leisten, dass der Film ein Teufelswerk sei, das an sich
schiecht und unféhig ware, irgend welches Gute hervorzubringen. Aber

24



Pius XI. sagt weiter: ,Die Filme kénnen und mussen durch ihre wunder-
bare Macht die Menschen aufklaren und positiv zum Guten anspor-
nen...

Es ist also wichtig, dass die Kritik alle Elemente der Filme bertick-
sichtigt, nicht nur um sie zu tadeln, sondern auch um sie zu loben. ,Das
Hauptziel der Publikumserziehung ist, ihm verstandlich zu machen, dass
der Film mehr als Unterhaltung ist. Belustigung, Zerstreuung und Unter-
haiiung wird der Film immer sein, und niemand wird daran denken, ihm
diesen Charakter zu nehmen; aber neben der Zerstreuung kann der Film
uns auch belehren, wenn wir ihn unsererseits ernst zu nehmen verste-
hen”, wie uns eine Studie lUber die geistige Bedeutung des Films er-
klart.

Es heisst den Film ernst nehmen, wenn wir dem Publikum zu ver-
stehen geben, dass der Film eine eigene Kunst ist, deren Faktoren von
denen der anderen Kiinste verschieden sind. Wenn wir ihm helfen, den
Kunstwert der Filme, die es zu sehen bekommt, besser zu erfassen,
helfen wir ihm den schlechten Geschmack, die Plattheit und die Dumm-
heit meiden, die oft mit der Immoralitat einhergehen. Wir miissen dem
Publikum die Maoglichkeit geben, zu analysieren, was es sieht, die Bil-
der unter ihren verschiedenen Aspekten zu beurteilen, die filmischen
Rhythmen, das Spiel der Darsteller, die Qualitat der Regie, den kinst-
lerischen Wert des Handlungsvorwurfs, die Dialoge, die Musik. Wenn
wir sein klinstlerisches Urteil fordern, so differenzieren wir die seelischen
Fahigkeiten des Publikums und es wird so flr die sittlichen Wertungen
empfanglicher.

Es ist darum nicht moglich, die Filmkritik in katholischen Zeitungen
Amateuren anzuvertrauen. Wir dirfen nicht vergessen, dass Pius Xl. fir
den Film mit eigenen Worten nicht Dilettanten, sondern Fachleute for-
dert. Der Einfluss der katholischen Zeitung auf die kiinstlerische und
moralische Hebung des Films kann betrachtlich sein; aber unter einer
Bedingung: Dass die Kritiker Leute vom Fach seien, d. h. in Filmdingen
besonders informierte Journalisten.

Erlauben Sie mir, hier zwei Zitate anzufihren. Das erste entstammt
einem Artikel von Richard Muckermann im ,Osservatore Romano”:

.Der Journalist, der sich mit Filmkritik befasst, muss tiber eine solide welt-
anschauliche Grundlage verfligen; er muss einen wohl definierten Ausgangs-
punkt haben, der sittlich und religios begriindet ist, auf den er sich immer
berufen kann und der ihm in den schwierigsten und umstrittensten Fallen zeigt,
welchen Weg er einzuschlagen hat. Eine solche feste und sichere weltanschau-
liche Grundlage wird ihm ein richtiges Urteil erlauben, das die Irrtimer und
Unvollkommenheiten tadelt, aber auch die Vorziige einer sauberen Arbeit
nicht verkennt. Der Kritiker muss auch iiber technische Kenninisse verfligen:
Er muss die wichtigsten technischen Mittel des Films, seine kinstlerischen Mog-
lichkeiten, die Entwicklung seiner Organisation kennen, kurz, er muss Uber die
junge, aber interessante Geschichte des Films auf dem Laufenden sein. Die
technischen Kenntnisse werden seiner Kritik, so streng sie auf der prinzipiellen
Linie auch sein muss, das notige Wohlwollen gegeniiber den kinstlerischen

25



Moglichkeiten verleihen. Endlich gehort zum Kritiker auch eine gewisse hei-
tere Distanz (Serenitad) des Urteils und kiinstlerischer Sinn. Fir die Zukunft des
Films ist es notwendig, auch den Erfordernissen der Kunst Rechnung zu tra-
gen, denn schliesslich soll ja die Kunst den Film kronen.”

Das zweite Zitat entnehme ich einer Studie, die ich vor einigen Jah-
ren im ,Courrier de Genéve” dem ,Kritiker vor dem Publikum” gewid-

met habe:

JWenn der Kritiker nicht besser vorbereitet ist, einen Film zu sehen als
seine Nachbarn im Kino, so kann er wohl den Eindruck wiedergeben, den
dieser Film auf ihn gemacht hat, aber er kann kein Werturteil fomulieren, das
einen Teil der offentlichen Meinung beeinflusst.”

Es braucht ein langes Kapitel, um zu erkléren, worin diese Vorberei-
tung zu bestehen hat. Hier mag eine blosse Skizze geniligen. Der Film-
kritiker muss in erster Linie die Geschichte des Films kennen, die ihn
zuerst mit dem technischen, mechanischen Aspekt dieser neuen Kunst
pbekannt macht und schliesslich mit der kunstlerischen Entwicklung der
Filme vom ,Arroseur arrosé"” bis zur ,Mrs. Miniver". Er
muss die verschiedenen Aspekte der Filmasthetik studieren, die in recht
zahlreichen, aber schwer aufzufindenden Bichern niedergelegt sind,
welche von allzu seltenen Intellektuellen geschrieben worden sind: Ich
denke an die Blcher von Louis Delluc, an die Artikel von Canudo, an
die Studien von Léon Moussinac, Jean Epstein, Rudolf Arnheim, Alberto
Consiglio, Raymond J. Spottiswoode, Giovanni M. Scotese, um mich
an die wesentlichen zu halten, ohne dabei die Bandchen des ,Art ciné-
matographique” zu vergessen, die bei Alcan erschienen und heute nicht
mehr aufzufinden sind. Er muss die technischen Werke studieren, die er-
klaren, was der Aufnahmeapparat ist und welche ungezéhlten ,Verfah-
ren” er dem Kameramann und dem Regisseur zur Verfigung stellt; wel-
ches die Tonaufnahmeverfahren sind und wenigstens in allgemeiner Art
die verschiedenen Bearbeitungsvorgange, denen sich der Film von der
Sensibilierung bis zu seiner Entwicklung und Fixierung unterziehen muss
Er hat die Kunst des Filmschauspielers zu studieren, die so verschieden
ist von derjenigen des Biihnenschauspielers. Er muss sich mit der Psycho-
logie der Massen auseinandersetzen, die ihm helfen wird, den Beeinflus-
sungswert des Films richtig einzuschatzen. Er hat sich auch in die ver-
schiedenen und komplexen Probleme der Filmproduktion und der Aus-
wertung einzuweihen und, soweit es ihm moglich ist, sollte er den hau-
figen Besuch der Aufnahme-Ateliers pflegen, wo er viele Kenntnisse er-
werben kann, die fiir seinen Beruf nutzlich sind.

So komme ich nach 10 Jahren verschiedenartiger Erfahrungen zum
gleichen Schluss wie Richard Muckermann: Der Filmkritiker einer katho-
lischen Zeitung muss ein Fachmann sein, wenn er das Vertrauen seiner
Leser erwerben und, was vielleicht noch wichtiger ist, einen Einfluss
auf die Produktion selbst gewinnen will. Wenn die Kinobesitzer und die
Verleiher die Ueberzeugung haben, dass derjenige, welcher tber ihre
«Ware" spricht, die technischen Probleme des Films ebenso gut kennt

26



wie sie und dass seine kiinstlerische Kompetenz unanfechtbar ist, so wer-
den sie die kulnstlerischen oder moralischen Anregungen, die er in sei-
nen Artikeln aussert, leichter annehmen.

Soll dies nun heissen, dass die von einem Fachmann verfasste Film-
kritik allen Lesern zufreffend erscheint? Ich erinnere mich an eine Po-
lemik, die vor sieben Jahren Herrn Roux-Parrassac von der ,Cinéopse”
und Jean Morienval von ,Choisir" hintereinanderbrachte. Der erste nahm
die gegensatzlichen Urteile einiger Kritiker liber zwei Filme von Jean
Benoit-Lévy zum Anlass, um zu behaupten, die Kritiker hatten es nétiger,
erzogen zu werden als das Publikum. Darauf antwortete Herr Morienval
trefend, dass die Erziehung fiir den Kritiker unentbehrlich sei. Aber er
figte hinzu: ,Die Freiheit des Urteils ist die Grundlage jeder klnst-
lerischen Kritik, weil die Aufrichtigkeit ihre notwendige Voraussetzung
ist. Stossen wir uns nicht daran, dass gewisse Urteile voneinander ver-
schieden, ja einander vollkommen entgegengesetzt sind. Wenn sie moti-
viert, aufrichtig und gewissenhaft sind, so wird uns sogar ihr Gehalt an
Irrtimern oder die Entstellung der Wahrheit etwas lehren, und die Rolle
der Kritik besteht weniger im Urteilen selbst, als darin, dass sie uns
urteilen lehrt. Der gute Kritiker ist derjenige, der mir hilft, selbst die
Schénheiten eines Films zu entdecken, und nicht jener, der mich zwingt,
passiv zu tadeln oder zu loben.”

Die asthetische Kritik der katholischen Zeitung beruht somit auf einer
christlichen Kunstauffassung. Sie weiss, dass die Kunst Uber sich selbst
hinausgeht, dass sie die Grenzen ihrer asthetischen Sphare lberschreitet
und dass sie auf den ganzen Menschen geht, indem sie einen wahren
und besonderen Einfluss ausubt, der erzieht und das Gewissen bildet.
Sie bereitet den Leser in einem gewissen Sinne darauf vor, die feinen
Nuancen der moralischen Kritik zu erfassen.

Moralische Kritik.

Die Mehrzahl der Filmkritiker der neutralen Presse, sowohl der Film-
als auch der Tagespresse, gehen von einer heidnischen Kunstauffassung
aus. Fur sie gelten allein die &sthetischen Kriterien. Sie glauben ihre
Aufgabe erfillt zu haben, wenn sie das Drehbuch analysiert, das Spiel
der Darsteller gelobt, die Schonheit der Bilder und der regielichen Ge-
staltung gewlirdigt, den Dialog und die Musik gewertet haben.

Der katholische Kritiker hingegen kann nie vergessen, dass eine der
Grundregeln, denen er sich unterzuordnen hat, diese ist: Der mora-
lischeWert eines Films hat immer den Primat Gber
seinen asthetischen Wert Pius Xl. hat, wie ich es schon er-
wahnt habe, seine Gedanken liber diesen Punkt genauer festgelegt: ,Die
Kunst hat als wesentliche Aufgabe, das sittliche Wesen des Menschen
zu vervollkommnen und damit ist sie sich selbst ihre Sittlichkeit schul-

27



dig.” Die Filmkunst muss sich also zum Rang eines positiven Erziehungs-
und Versittlichungsfakiors erheben. Und der Kritiker wird dariiber
wachen, nicht der leichten Versuchung des Aesthetizismus zu verfallen,
indem er sich lange lber den asthetischen Aspekt der Filme auslasst
und die Reserven, die er gegeniber dem Drehbuch, der Regie, dem
Dialog oder den Bildern anbringen muss, nur leicht lbergeht. Mar.
Luigi Civardi gab den katholischen Kritikern anlasslich der internatio-
nalen katholischen Presseausstellung am 30. Mai 1937 folgendes Lo-
sungswort: ,Es ist wichtig, dass der Primat des sittlichen Wertes tiber
dem kiinstlerischen Wert in der Substanz wie in der Form der Bespre-
chung betont wird, und damit auch in ihren Proporfionen, wodurch
Reklameeffekte vermieden werden, die dem zugute kamen, was den
Seelen schadet.”

Es ist klar, dass die Kritik einer Tageszeitung nicht identisch sein
kann mit derjenigen einer Fachzeitschrift. Sie verfolgt andere Ziele. Der
«Filmberater” hat ein anderes Publikum im Auge als beispielsweise das
»Vaterland", die Freiburger ,Liberté" oder der ,Courrier de Geneéve”.
Der Kritiker als Berufsjournalist vermag diese Nuancen sehr wohl zu
unterscheiden und die Form zu finden, die seinen Lesern am angemes-
sensten ist. Das Ziel, das der Kritiker verfolgt, ist einfach und edel: es
handelt sich darum, dem Publikum verstandlich zu machen, dass hinter
den Bildern, die voribergehen, ein lebendiger Eindruck bleibt, welcher
die Seelen, welche ihn erlebt haben, wesentlich beeinflusst. Der Film ist
eine Schule — so hat man oft geschrieben — aber es ist eine Schule
ohne langweilige Lehrer, ohne schwer zu lernende Lektionen, eine
Schule, die alles lehrt, was das menschliche Wissen und das Leben
betrifft, und die leben lehrt, nicht durch kalte Definitionen, sondern
durch lichte und schone Bilder, die uns nicht ein System des Lebens
zeigen, sondern ganz einfach das Leben. Man muss dem Publikum
ausserdem verstandlich machen, dass jeder Film auf einer religiosen
Weltanschauung beruht. Es kann dies eine Welt ohne Gott sein, oder
mindestens eine Welf, in die Gott niemals eingreift, wie wenn er daraus
abwesend ware; oder eine Welt mit Gott, in welcher er ganz natiirlich
seinen Platz findet.

Die moralische Kritik der Filme setzt eine solide weltanschauliche
Schulung voraus, eine grosse Lebenserfahrung, und der Kritiker muss
gewohnt sein, die Prinzipien auf die konkreten Félle des taglichen Da-
seins anzuwenden. Sie verlangt eine vertiefte Kenntnis der Psychologie,
sowohl der Individuen als auch der Massen, aber auch derjenigen, die
sich auf die Wirkung der bewegten Bilder auf die Seelen der Zuschauer
bezieht. Auch hier ist nochmals der Geist und das Urteil eines Fach-
mannes von Noten: es geht nicht mehr einfach um die kiinstlerische
Erziehung, sondern um das Heil der Seelen.

Die Zuschauer mussen tatsachlich lernen, vor der Leinwand moralisch,
d. h. als Christen zu reagieren, zu unterscheiden, wo Gut und wo Bose

28



ist, wirklich das Gute als gut und das Bése als schlecht zu bezeichnen,
und auf das Leben, das ihnen im Film dargeboten wird, die gleichen
sittlichen Unterscheidungen anzuwenden, die ihr eigenes Leben leiten
sollen.

Die Aufgabe des katholischen Kritikers ist der Kampf gegen die Un-
moral: wir miissen also, damit unsere Studie fruchibar sei, die Grund-

satze darlegen, die ihn in diesem Kampfe fihren sollen.

Die Unmoral in der Kunst.

lch werde mich von den allgemeinen Grundlinien leiten lassen, die
Mgr. Civardi, der Herausgeber der Revue fir die geistlichen Fiihrer der
italienischen katholischen Aktion in seiner Broschire ,ll cinema di
fronte alla morale” niedergelegt hat.

Ganz allgemein nennen wir eine Handlung unsittlich, die sich gegen
ein Gesetz wendet. Wir mussen unmittelbar feststellen, dass gewisse
unmoralische Handlungen eine Ansteckungsgefahr in sich fragen, die sie
fahig macht, andere Menschen zur Nachahmung anzuspornen. Dies ist
der Fall beim Aergernis, d.i. in einer schlechten Handlung, die den
andern Gelegenheit gibt, sie nachzuahmen. Es ist das Bose, das das
Bose zeugt. Das Aergernis ist also in einem doppelten Sinne bdse. Die
unmoralische Kunst Ubertritt nicht nur ein Gesetz, sondern sie schafft
auch fast immer Gelegenheit zu neuen Uebertretungen.

Der Begriff des Unsiltlichen in der Kunst ruft einer Unterscheidung:
In einem weiteren Sinne ist alles unmoralisch, was die anderen
auf irgend welche Weise veranlassen kann, irgend ein Gesetz, irgend
eine Vorschrift zu ibertreten, sei sie nun gottlich oder menschlich, natiir-
lich oder positiv. Ein Film ist also unmoralisch, wenn er eine auch nur
unausdriickliche Berechtigung fir den Diebstahl, fir den Mord usw.
zeigt. Ein Film ist unmoralisch, wenn er die religidse oder staatliche
Autoritat verunglimpft, wenn er das Prinzip der Anarchie, der Revolte,
des Klassenkampfes unterschiebt, wenn er die Institutionen der Religion
oder des Vaterlandes diskreditiert.

Im engeren — dem allgemeiner gebrduchlichen — Sinne
nennt man unmoralisch, was das Gebot der Keuschheit bedroht; was
das sechste und das neunte Gebot verletzt, was die Sinne schwaécht,
was zu inneren oder dusseren Sunden der Unkeuschheit verleitet. Die
Unmoral in diesem engeren Sinne ist die haufigste in der Kunst. Sie ist
die geféahrlichste, weil sie den verletzlichsten und empfindlichsten Punkt
der von der Erbsiinde verletzten Menschennatur anspricht.

Die Mission des katholischen Kritikers besteht nicht nur darin, den
einen oder anderen Aspekt der unmoralischen Handlung hervorzuheben.
Gewiss denken die meisten an das Gebiet der Schamhaftigkeit und an
sexuelle Dinge, wenn man von der Moralitat im Film spricht. In der Tat
ist die sexuelle Empfindung am leichtesten zu erschiitern, und sie wird

29



es besonders durch jenen Sinn, der direkt durch das Filmbild getrotten
wird; tfatsachlich vervieifacht der Film infolgedessen auch die Reize an
die geschlechtliche Empfindung. Aber es ware naiv, das Uebel nur darin
zu sehen,

Seit dem Aufkommen des Tonfilms ist der Ehrgeiz der Produzenten
gestiegen, und sie versuchen nun, alle Aspekte des Lebens zu zeigen.
Indem der Film seinen Horizont erweitert hat, ist er mit allen anderen
Geboten des Dekalogs in Konflikt getreten. Filme, die die Religion an-
greifen, sei es offen oder versteckt, und die drei ersten Gebote verlet-
zen. Filme, die den Familiensinn zersetzen und die Kinder gegen ihre
Eltern aufbringen: viertes Gebot. Antisoziale Filme, die den Mord, den
Diebstahl, die Liige, die lible Nachrede und die Verleumdung in den
Vordergrund stellen, und welche durch eine oberflachliche konventio-
nelle Zeichnung sowohl des proletarischen wie des reichen Milieus den
Neid und ungerechte Winsche aufstacheln: 5., 7., 8. und 10. Gebot.

Der Kritiker muss im Buch und in den Bildern alle Absichten des Re-
gisseurs aufdecken und sie unvoreingenommen beurteilen, indem er die
verschiedenen Sekioren der Moral vor Augen behailt.

Die ,absolute” und die ,relative” Unmoral.

Die ,absolute” Unmoral ist ein Fehler des Kunstwerkes, das einem
siftlichen oder erzieherischen Prinzip, einer gottlichen oder menschlichen
Vorschrift zuwiderhandelt. Sie wird absolut genannt, weil sie in sich
selbst, unabhéngig vom Einfluss, den sie auf den Menschen ausliben
kann, betrachtet wird.

Ein Film ist beispielsweise dann im absoluten Sinne un-
moralisch, wenn er die niedrigsten Formen der geschlechilichen Bezie-
hungen ausbeutet, provozierende Nuditaten darstellt, die ,Kunst” des
Diebstahls lehrt, die eheliche Untreue in sympathischem Lichte zeigt,
den Selbstmord oder das Duell mit Heroismus kront usw. ... Das Mass
der absoluten Unmoral ist durch den Grad der Verletzung moralischer
Prinzipien gegeben und durch die Bedeutung, welche diese im indivi-
duellen Leben, in dem der Familie oder der Gesellschaft haben.

Die ,relative” Moral (Moralitat) eines Kunstwerkes besteht in
seiner Fahigkeit, einen geistigen Schaden anzurichten, d.h. die Seele
dem Bosen geneigt zu machen. Sie wird nach ihrer schadlichen Sug-
gestionskraft bemessen.

Die ,absolute” Unmoral ist unveranderlich, weil sie unab-
hangig von den Umstanden der Person, des Alters, der Zeit und des
Ortes ist. Ein Film, der eine obszéne Handlung direkt wiedergibt, ist
absolut unmoralisch nach dem Grad der Obszonitat der Handlung
selbst, unabhangig vom Einfluss, den er auf die Seele der Zuschauer
ausiiben mag. Die ,relative” Unmoral ist veranderlich je nach den
Umsténden. Die Schadlichkeit eines Kunstwerkes, d. h. seine Fahigkeit,

30



den Zuschauern zu schaden, ist immer abhangig von der Reaktions-
fahigkeit, die es in den Seelen vorfindet: Alter, Geschlecht, Tempera-
ment, Erziehung, Beruf und moralisches Klima sind ebenso viele Fak-
toren, die dieses Verhaltnis wechseln lassen. So wird die gleiche Nacki-
heit zu verschiedenen Reaktionen fiihren, je nachdem, ob es sich um
einen Erwachsenen oder einen Heranwachsenden, einen Arzt oder einen
Advokaten, einen keuschen oder ausschweifenden Menschen, einen
Weltmann oder einen Sekundarschiler, einen Stadter oder einen Land-
bewohner handelt.

Der katholische Filmkritiker muss in seinem Artikel nicht allein der
absoluten, sondern vor allem der relativen Moralitat eines Films Rech-
nung tragen. Er muss seiner Leserschaft Rechnung fragen und klar zu
erkennen geben, an welche Kategorie von Zuschauern der Film sich
mit seiner Moralitat wendet. Es ist evident, dass er nicht auf individuelle
Falle abstellen kann, sondern sich an die Allgemeinheit wenden und sich
an eine Mittellinie halten muss.

Das Alter und die sittliche Reife der Zuschauer sind im Grunde die
beiden einzigen Umstande, die er ins Auge fassen kann. So hat er zu
sagen, ob der Film Kindern, Jugendlichen oder Erwachsenen angemes-
sen ist; ob jeder beliebige Erwachsene einen Film ansehen kann, oder
ob er im Gegenteil eine bestimmte Reife des Urteils voraussetzt.

Anwendung der Prinzipien auf die besonderen Fille.

Wir mussen nun diese paar allgemeinen Prinzipien dem Film selbst
gegeniiber anzuwenden suchen.

Wir mlssen daher im Film die verschiedenen Teile unterscheiden,
in denen das Siftengesetz auf dem Spiele steht: Es sind dies das
Thema, das Drehbuch, die Regie und die Bilder.

Das Thema:

Das Thema eines Films ist die allgemeine Idee, die den Drehbuch-
autor und den Regisseur leitet. Sie kann im allgemeinen in recht ein-
facher Form ausgedriickt werden und macht so auch ihren moralischen
Charakter sichtbar.

Das Drehbuch:

Das Thema eines Films ist also eine allgemeine Grundidee. Das
Drehbuch gibt dem Thema die besonderen Umsténde der Zeit, des
Ortes und des Charakters und bindet es an eine Folge von Handlungen
und an bestimmte Personen. Mit anderen Worten: Es konkretisiert die
allgemeine Idee, gibt ihm Leben und fixiert die Anschauung, die der
Autor und der Regisseur von der Welt haben.

31



Der moralische Wert des Buches ist festgelegt durch denjenigen des
Themas einerseits und andererseits durch die Bedeutung, die es den
verschiedenen Umstanden der Handlung gibt. So kann ein Kriminalfilm
nur wenig auf die Details eines Verbrechens eingehen und lange bei
den verschiedenen Etappen des Untersuchungsverfahrens verweilen,
oder er kann im Gegenteil die Handlungen des Verbrechers bis ins Ein-
zelne hervorheben und die Polizeiaktion rasch hinwerfen.

Die Regie:

Die Regie, um die es sich hier handelt, ist die Umsetzung des Dreh-
buches ins Bild, seine Uebersetzung in die bildlichen Ausdrucksmittel.
Ein Thema und ein Drehbuch kénnen vollkommen moralisch sein und
durch die Regie in Gesten, Dialog, Kostimen dennoch unmoralisch wer-
den. Es kann auch vorkommen, dass ein unmoralisches Thema und Dreh-
buch mit grosser Diskretion bearbeitet werden, was aber ihrer wesent-
lichen Immoralitat keinen Abbruch tut.

Die Bilder:

Die Bilder sind die Worte, deren sich die Filmsprache bedient, um
auf Sinn und Geist der Zuschauer zu wirken, und haben eine grosse,
moralische Bedeutung. Sie haben einen unermesslichen psychologischen
Wert, der selbst von Unglaubigen wie Dr. Allendy anerkannt wird. lhre
Moralitat oder Immoralitét bezieht sich vor allem auf das sechste und
neunte Gebot, sowie auf das siebte und zehnte. Die Nacktheit, die
listernen Kusse und die obszonen Gesten, die Einzelheiten eines Dieb-
stahls, eines Einbruchs, haben eine absolute und eine relative Immora-
litat an sich, die beide dazu beitragen, den Seelen zu schaden.

Der Kritiker, der einen Film moralisch analysiert, muss ein Urteil Giber
jeden Aspekt des Films fallen. Er formuliert es, indem er auf bestimmte
Details hinweist und vor allem, indem er den moralischen Grundgedan-
ken beleuchtet.

Einige besondere Fille.

Wir mussen einige moralische Probleme gesondert behandeln, die
durch besondere Filmarten gestellt werden.

Hieher gehort der Kriminalfilm. Es gab eine Zeit, wo diese Art
zu den bedauerlichsten Erscheinungen der Leinwand gehorte. Thema,
Buch, Regie und Bilder waren nichts als ein Lob des Gesetzbrechers, des
Gangsters, des ,Schweren Jungen” oder des verlorenen Madchens, eine
Beschreibung des verdorbenen Lebens in den anziehendsten Farben
und mit einem solchen Aufwand von sorgfiltig ausgewahlten Details
bereichert, dass der Film nicht nur eine Anspornung zum Mord oder zum
Diebstahl war, sondern eine eigentliche Schule des Verbrechens.

32



Heute ist der Kriminalfilm, vor allem im amerikanischen Film, dank
der Methoden der ,League of Decency”, nicht immer ein Lob des
Delinquenten. Er ist in einem Sinne moralischer geworden, weil er zeigt,
dass trotz des Geschickes der Schuldigen ,Verbrechen sich nicht loh-
nen”. Im einen wie im anderen Falle bleibt der Kriminalfilm eine Gefahr
far die Jugend, die fir das Beispiel der Schlauheit und der Kraft, wie
sie im Dienste des Verbrechens stehen, viel empfanglicher ist. Der katho-
lische Kritiker wird diese Tatsache in seinen Artikeln nicht vergessen.
Er wird sich bei Erwachsenen dem modernen Kriminalfilm gegenuber
nachsichtiger zeigen kénnen, vorausgesetzt, dass sie nicht einem lber-
iriebenen Realismus huldigen oder aus Gewaltanwendung und Brutalitat
ein Schauspiel machen. Unanstandigkeit und Brutalitat sind Anreize zu
verbrecherischen Emotionen und Handlungen.

Einen anderen Fall stellen die Sittenfilme dar. Er stellt das
Problem des Anstandes und der Moralitat in den Vordergrund. Wir
stehen hier vor einer Nuance, die der Kritiker nicht aus den Augen
verlieren darf, wenn er diese Art Film gerecht beurteilen will.

Das Unanstandige erscheint in zwei Formen: Die erste verletzt die
landlaufigen Ideen des guten Geschmacks und der Konvention: So
hatte man um 1900 den kurzen Rock von 1945 als unanstandig ange-
sehen. Sogar ein halblanger Rock wére unvorteilhaft aufgenommen
worden. Zur selben Zeit hitten die heutigen kurzen Haare und die
Dauerwellen der Frauen das allgemeine Missfallen erregt. Die andere
Form des Unanstandigen beriihrt tatsdachlich die Sittlichkeit. Die soge-
nannten Sex-appeal-Filme, die auf die niederen Instinkte des
Publikums spekulieren, indem sie sich suggestiver Entkleidungsformen
bedienen, verstossen gegen das neunte Gebot. So wird der Moral direkt
ins Gesicht geschlagen. Die wirkliche Unanstandigkeit kann auch das
Resultat von Worten und Handlungen sein, die in neun von zehn Fal-
len unmoralische Reaktionen in der Seele der Zuschauer herbeifiihren.
Es handelt sich hier nicht mehr nur um guten Geschmack und Schick-
lichkeit, sondern um wahre Sittlichkeit.

Es bleiben mir noch zwei Falle zu erwahnen, wo die Anwendung
der allgemeinen Prinzipien eine besondere Behandlung notwendig
machen: Derjenige der historischen Dramen und derjenige der
komischen Filme. Die historischen Filme, sagt Mgr. Civardi, haben
einen geringeren moralischen Einfluss auf das Publikum als die Gegen-
wartsdramen, die das Leben, die Umgebung und die Gewohnheiten der
Zuschauer widerspiegeln. Die Verbrechen vergangener Zeiten finden
eine Milderung in der Tatsache, dass sie von Menschen begangen wur-
den, die anderen Sitten, anderen Glaubensformen und einer nunmehr
entschwundenen Zivilisation angehorten. Diese Verbrechen sind anderer-
seits durch die Geschichte so bekannt, dass sie ihre Beeinflussungskraft
verloren haben. Der Ehebruch des Kénigs David z. B. ist weniger sug-
gestiv als derjenige eines heutigen Menschen unter gleichen Umstanden.

33



Wenn die Verbrechen in sich auch weniger gefahrlich sind, so muss
doch ihre Darstellung in Regie und Bild den gleichen moralischen Kri-
terien unterworfen sein wie heutige Geschehnisse. Ein mildernder Um-
stand ist kein Entschuldigungsgrund.

Die komischen Filme mildern oftmals die Immoralitat gewisser Situa-
tionen. Eine Anzahl amerikanischer Komodien z. B., welche die Eheschei-
dung zum Thema haben, behandeln sie mit einem Takt und einer Deli-
katesse, welche die Tragweite des Themas fir das Publikum abschwa-
chen. Es ist klar, dass wir hier sehr vorsichtig sein mussen, denn wir
kénnen so wenig bei der Liebe der Geschlechter wie bei der Ehe das
Komische als mildernden Umstand zulassen, wenn schliesslich als Ge-
samteindruck des Films zurlickbleibt, dass man sich Uber die Treue und
uber die Einheit der Ehe lustig macht. Wenn ein Film durch die Komik
verursacht, die Tugend lacherlich zu machen, die Heiligkeit der Ehe
oder der Keuschheit zu erniedrigen, so missen wir uns unerbittlich
zeigen. Es ist allerdings moglich, dass solche Filme sich des Satzes
,Ridentem dicere verum, quid vetat” des Horaz erinnern oder des
lateinischen Sprichwortes ,Castigat ridendo mores”.

In jedem Falle missen dem Kritiker die Nunancen eines freimitigen
Geistes zu Gebote stehen, und er wird sich in ihrem Gebrauch die zu-
verlassigste und nirgends lieblose christliche Klugheit zur Regel machen.
Er wird vor allem den Filmen mit Hap py-E nd misstrauisch gegen-
Uberstehen, d. h. jenen Filmen, welche der christlichen Moral von An-
fang an bis fast zum Schluss ins Gesicht schlagen, um dann im Anfall
eines Rests von Moralitdat oder aus Angst vor der Zensur noch eine
Szene einzufiihren, die alles wieder gutmachen soll. Ende gut, alles gut,
sagen die Naiven ... Wahrend ein und dreiviertel Stunden werden die
Zuschauer im Schmutz herumgezogen, und wahrend funf Minuten wer-
den sie dann in den Tranen einer unerwarteten, unverhofften, reinigen-
den Reue gebadet. Das moralische Urteil des Kritikers wird sich durch
einen solchen Gimpeltang nicht beeinflussen lassen. Der ganze Film ist
seinem moralischen Urfeil unterstellt und nicht nur die letzten Bilder.

Es gabe noch manches Problem uber dieses wichtige Thema der
katholischen Filmkritik zu behandeln. Doch ist hier nicht der Ort dafr.

Papst Pius Xll., damals noch Kardinalstaatssekretdr,
zur Filmfrage

nDie lobenswerten Anstrengungen der Gesetzgeber und der wissen-
schaftlich Gebildeten, der Eltern und Erzieher, denen die Heranbildung
der neuen Generationen zu rechtschaffenem Denken und Leben obliegt,
laufen Gefahr, durch die haufigen Darstellungen erkiinstelten und unsitt-
lichen Lebens unrettbar vereitelt zu werden; der darin vorherrschende

34



	Prinzipien einer katholischen Filmkritik

