
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 5 (1945)

Heft: 5

Artikel: Prinzipien einer katholischen Filmkritik

Autor: Chamonin, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54)
Herausgegeben vom Schweizerischen katholischen Volksverein, Abteilung
Film, Luzern, St. Karliquai 12, Telephon 2 72 28 • Postcheck VII 7495

Abonnements-Preis halbjährlich Fr. 3.90 • Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt,
5. März 1945 5. Jahrgang mit genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt Prinzipien einer katholischen Filmkritik 21

Papst Pius XII., damals noch Kardinalstaafssekreiär, zur Filmfrage 34

Kurzbesprechungen 36

Prinzipien einer katholischen Filmkritik Von A. M. Chamonin

Wir veröffentlichen in dieser Nummer auf mehrfachen Wunsch die deutsche

Uebersetzung eines Vortrags, den hochw. Herr Abbé Chamonin,
Chefredaktor des Courrier de Genève und Mitglied der Schweiz. Filmkammer, zu
Beginn der Tagung katholischer Filmkritiker (17./18. Februar) in Zürich
gehalten hat. Die Redaktion.

Wenn die Katholiken nach Grundsätzen suchen, die sie auf neuen
Gebieten führen sollen, wenden sie sich unwillkürlich nach Rom und
suchen bei den Oberhirten den Rat, den sie brauchen. Eines dieser neu
erschlossenen Gebiete ist der Film, und die Katholiken bewegen sich
darin mit einer gewissen ängstlichen Vorsicht. Dies erklärt, weshalb so
viele katholische Zeitungen noch immer zögern, den Filmen und den
Filmproblemen irgendeinen Platz einzuräumen. Viele Herausgeber und
Redaktoren ignorieren die Einstellung, die den Gesetzen der katholischen

Sittenlehre entspricht, und anstatt sie sich zu eigen zu machen,
ziehen sie vor, die Filme von ihren redaktionellen Spalten fernzuhalten
und alles, was den Film betrifft, auf den Reklamefeil zu verweisen. Und
doch hat der Hl. Vater vor mehr als 10 Jahren seine Stimme erhoben,
um gegen eine solche Haltung zu protestieren. Mehr noch: der Papst ist
den Journalisten zu Hilfe gekommen, hat sie auf ihre Pflicht hingewiesen,

und hat ihnen gezeigt, wie sie sie zu erfüllen hätten.
In seiner Antwort auf das Schreiben, welches das „Office catholique

international du Cinéma" anlässlich der Studientage in Brüssel im
September 1933 an ihn gerichtet hatte, sagte Pius XI. unter anderem
folgendes:

„Die Katholiken in aller Well müssen sich eine Gewissensptlichf daraus
machen, sich mit dieser Frage abzugeben, die immer wichtiger wird... Es ist
wichtig, dass alle katholischen Zeitungen eine Filmrubrik führen, um die guten
Filme zu loben und die schlechten zu tadeln."

21



Im Oktober 1934 empfing Pius XI. die Vertreter des internationalen
Filmpresseverbandes (Fédération internationale de la presse
cinématographique) in Audienz. Trotz der Meinungsunterschiede unter den
Zuhörern setzte der Papst das Problem von Film und Presse mit
bewundernswürdiger Klarheit und Kühnheit auseinander.

„Wäre der Film, was er ist, und würde er alles Uebel verursachen, wie er
es tut, wenn die Presse ihn nicht unterstützen würde, und wenn sie sich
entschieden all dieser Immoralität entgegenstellen würde? Mit anderen Worten: Ist

der Film nicht vielleicht zum grossen Teil das, wozu die Presse ihn macht?
Die Frage ist sehr ernst. Es handelt sich in der Tat nicht nur um ein rein

religiöses Interesse, es handelt sich vielmehr um beständige Angriffe auf die
christliche Moral oder auch ganz einfach auf die natürliche, menschliche
Sittlichkeit.

Wir müssen dem Film gegenüber die gleichen Auffassungen anwenden,
die gegenüber der grossen Gabe der Kunst überhaupt gelten. Die wesentliche
Aufgabe der Kunst und ihr Daseinsgrund besteht darin, das sittliche Wesen
des Menschen zu vervollkommnen, und damit ist sie sich selber ihre Sitllich-
keit schuldig; im anderen Falle hätten wir die schädlichste Sinnlosigkeit. Könnte
also der Film so schlecht, moralisch so verkommen sein, wenn sich die Presse
dem unmoralischen Film entschieden entgegenstellen würde?"

Wie wir wissen, hat die Immoralität der Filme Papst Pius XI. so
beschäftigt, dass er am 29. Juni 1936 dem Film eine eigene Enzyklika
widmete. Sie befasst sich mit dem Problem nach allen seinen Gesichtspunkten,

und weist den Bischöfen, den Priestern, den Produzenten, den
Verleihern, den Theaterbesitzern, den Gläubigen und den Führern der
katholischen Aktion ihre besonderen Pflichten zu. Auch die Presse ist
nicht vergessen worden. Zwei Abschnitte beschäftigen sich mit ihr. Der
erste bezieht sich auf die Filmkritiker:

„Wir können alle jene nicht genug loben, die sich dem edlen Ziel
gewidmet haben und widmen werden, den Film zu seiner erzieherischen Rolle
und zu den Forderungen des christlichen Gewissens emporzuheben, indem sie
sich dafür verwenden, dieses Ziel mit der Kompetenz von Fachleuten und
nicht nur als Dilettanten zu erreichen, um jeden Kraft- und Geldverlust zu
vermeiden."

Der zweite verlangt von der katholischen Presse, dass sie besonders
über das sogenannte „Filmgelöbnis" (Pledge) die Ansicht des
Papstes bekannt gebe, das heisst über das Versprechen, Filme zu meiden,

die von den nationalen katholischen Filmbureaus verurteilt worden
sind, also alle jene, welche die Wahrheit und die christliche Moral
antasten.

„Die Bischöfe können sich zu diesem Zwecke der katholischen Presse
bedienen, welche auf die Schönheit und Wirksamkeit eines solchen Versprechens
hinweisen kann."

Diese Texte sind klar. Im Sinne des Papstes ist der Film eine wichtige
und ernste Sache, eine Gewissenspflicht für die Katholiken. Die katholische

Presse muss sich damit gemäss der katholischen Kunstauffassung
befassen. Sie hat die bischöflichen und päpstlichen Initiativen zu
unterstützen. Wenn wir die Gedanken des Papstes näher betrachten, so fin-

22



den wir die allgemeinen Prinzipien, welche die katholischen Journalisten
in ihrer Arbeit leiten müssen.

Es ist offensichtlich, dass der Papst sich in erster Linie an die spezialisierte

Filmpresse wendet. In Deutschland, Frankreich, Belgien, Holland,
Italien, in der Schweiz und in Amerika hatte es und hat es heute noch
solche katholische Filmzeitschriften, die sich mit einer lobenswerten
Gewissenhaftigkeit bemühen, die Grundsätze von „Vigilanti cura"
zu befolgen.

Aber der Papsf will mehr. Er verlangt von den Periodika wie von der
Tagespresse, dass sie unter so vielen Rubriken, die sich mit den
verschiedensten Schaffensgebieten des Menschen befassen ,auch dem Film
eine widmen. Er will das nicht als Rat aufgefasst wissen, über den man
diskutieren könnte, sondern als eine kategorische Pflicht. Die Presse hat
in der Tat eine Bildungs- und Informationsaufgabe gegenüber ihren
Lesern. Wie könnfe sie da eine künstlerische Tätigkeit mit Schweigen
übergehen, die Millionen von Menschen interessiert und deren Einfluss
sich oft demjenigen des Christentums entgegenstellte? Die Frage, die
den Vertretern der FIPRESCI (Fédération Internationale de la Presse
Cinématographique) gestellt wurde, war inhaltsschwer. „Der Film wäre
nicht, was er ist, wenn die gesamte Presse stets ihre Pflicht getan hätte,
wie es die Tugend, die Wahrheit und die Gerechtigkeit fordern." Mit
andern Worten: Vogelstrauss-Politik zu treiben und sich nicht um den
Film zu kümmern, ist Verrat und Feigheit und macht jene mitverantwortlich,

welche das Uebel ignorieren wollen, das die schlechten Filme
verursachen.

Aber welches ist nun im einzelnen die Aufgabe, die sich der Tagespresse

und den Zeitschriften aufdrängf?
Sie ist zweifach: Der Papst verlangt von den Journalisten, dass sie

an der sittlichen und geistigen Hebung des Filmwesens mitwirken; dies
wäre die besondere Aufgabe, der Kritik. Er verlangt von den Zeitungen,
dass sie die Gläubigen und alle Gutgesinnten in der Wahl der Filme
leiten, um das Publikum vor den ernsten Gefahren schlechter Vorstellungen

zu bewahren. Dies soll durch moralische Wertungen (cotes
morales) geschehen, nach einem System, das der Papst selbst in seiner
Enzyklika angibt.

Die moralischen Wertungen und die Kritik drängen sich der
katholischen Presse mit dem gleichen Ernst auf. Ich kann Ihnen heute die
ersteren nur bezeichnen, muss aber auf die Normen einer Filmkritik
besonderes Gewicht legen, wie sie den päpstlichen Weisungen
entspricht und den Erfahrungen in der Schweiz und im Ausland Rechnung
trägt.

Allgemeines.
Ein einfacher Safz Pius XL erlaubt uns, lange theoretische Diskussionen

zu vermeiden und ohne Mühe die allgemeinen Grundgedanken
aufzudecken, welche die Filmkritik einer katholischen Zeitung leiten sol-

23



len: „Man muss, sagte der Papst, dem Film gegenüber die gleichen
Auffassungen anwenden, die gegenüber der grossen Gabe der Kunst
überhaupt gelten. Die wesentliche Autgabe der Kunst und ihr Daseinsgrund
besteht darin, das sittliche Wesen des Menschen zu vervollkommnen,
und damit ist sie sich selbst ihre Sittlichkeit schuldig."

Ich weiss wohl, dass die Theoretiker noch heute nicht im Klaren sind,
wie weit der Film die Bezeichnung Kunst verdient. Es scheint indessen,
dass die eindringliche Vorwegnahme Ricciotto Canudo's durchgedrungen

ist, der schon vor mehr als 20 Jahren den Film als eine totale Kunst
bezeichnet hat, als die siebente Kunst. Die zahlreichen Bücher, die seit
20 Jahren erschienen sind, von Louis Delluc bis zu Carl Vincent, haben
die Formel „Filmkunst" popularisiert. Auch Pius XI. reiht den Film unter
die Künste ein und will, dass auf ihn die Regeln angewandt werden, die
für alle Künste gelten.

Auch eine andere müssige Streitfrage isf vermieden: Jene um die
Unabhängigkeit der Kunst von der Moral und um die Rechte einer rein
ästhetischen Kritik.

Damit ist der doppelte Aspekt der katholischen Filmkritik klargemacht:
Sie muss zugleich ästhetisch und moralisch sein.

Die ästhetische Kritik.

Seit der Zeit, da die katholischen Zeitungen ihre Spalten der Filmkritik

geöffnet haben, haben wohlmeinende Leute der Tätigkeit des
Journalisten, der sich mit dieser Arbeit befasste, Schranken setzen wollen.

Seine Rolle, sagten sie, muss darauf beschränkt werden, die
Schädlichkeit der schlechten Filme aufzuweisen und die Gläubigen, besonders
aber die Jugend, vor den sinnlichen Filmen und den Kriminalfilmen zu
warnen.

Diese rein negafive Kritik entspricht keineswegs dem, was die Kirche
erwartet. Pius XI. kannte besser als irgendwer den Schaden, der durch
die schlechten Filme entstand. Und doch hat ihn dies nicht daran
gehindert, folgendes zu schreiben:

„Gute Vorführungen können einen tief sittlichen Einfluss auf alle ausüben,
die sie sehen. Sie können nicht nur unterhalfen, sondern auch edle
Lebensauffassungen wecken, werfvolle Kenntnisse vermitteln, sie können reichere
Erkenntnisse über die Geschichte und die Schönheilen des Vaterlandes bringen,
die Wahrheit und die Tugend in anziehender Form darstellen oder wenigstens
das Verständnis unter den Nationen, den sozialen Schichten und den Rassen
fördern, sie können der Sache des Rechfes dienen, den Anreiz zur Tugend
wecken und einen possitiven Beifrag leisten zum Kommen einer gerechten
sozialen Ordnung in der Welt."

Eine rein negative Krifik ausüben hiesse jenen allzu verbreiteten Irr-
fum Vorschub leisten, dass der Film ein Teufelswerk sei, das an sich
schiecht und unfähig wäre, irgend welches Gute hervorzubringen. Aber

24



Pius XI. sagt weiter: „Die Filme können und müssen durch ihre wunderbare

Macht die Menschen aufklären und positiv zum Guten anspornen
..."

Es ist also wichtig, dass die Kritik alle Elemente der Filme berücksichtigt,

nicht nur um sie zu tadeln, sondern auch um sie zu loben. „Das
Flauptziel der Publikumserziehung ist, ihm verständlich zu machen, dass
der Film mehr als Unterhaltung ist. Belustigung, Zerstreuung und
Unterhaltung wird der Film immer sein, und niemand wird daran denken, ihm
diesen Charakter zu nehmen; aber neben der Zerstreuung kann der Film
uns auch belehren, wenn wir ihn unsererseits ernst zu nehmen verstehen",

wie uns eine Studie über die geistige Bedeutung des Films
erklärt.

Es heisst den Film ernst nehmen, wenn wir dem Publikum zu
verstehen geben, dass der Film eine eigene Kunst ist, deren Faktoren von
denen der anderen Künste verschieden sind. Wenn wir ihm helfen, den
Kunstwert der Filme, die es zu sehen bekommt, besser zu erfassen,
helfen wir ihm den schlechten Geschmack, die Plattheit und die Dummheit

meiden, die oft mit der Immoralität einhergehen. Wir müssen dem
Publikum die Möglichkeit geben, zu analysieren, was es sieht, die
Bilder unter ihren verschiedenen Aspekten zu beurteilen, die filmischen
Rhythmen, das Spiel der Darsteller, die Qualität der Regie, den
künstlerischen Wert des Handlungsvorwurfs, die Dialoge, die Musik. Wenn
wir sein künstlerisches Urteil fördern, so differenzieren wir die seelischen
Fähigkeiten des Publikums und es wird so für die sittlichen Wertungen
empfänglicher.

Es ist darum nicht möglich, die Filmkritik in katholischen Zeitungen
Amateuren anzuvertrauen. Wir dürfen nicht vergessen, dass Pius XI. für
den Film mit eigenen Worten nicht Dilettanten, sondern Fachleute
fordert. Der Einfluss der katholischen Zeitung auf die künstlerische und
moralische Hebung des Films kann beträchtlich sein; aber unter einer
Bedingung: Dass die Kritiker Leute vom Fach seien, d. h. in Filmdingen
besonders informierte Journalisten.

Erlauben Sie mir, hier zwei Zitate anzuführen. Das erste entstammt
einem Artikel von Richard Muckermann im „Osservatore Romano":

„Der Journalist, der sich mit Filmkritik befasst, muss über eine solide
weltanschauliche Grundlage verfügen; er muss einen wohl definierten Ausgangspunkt

haben, der sittlich und religiös begründet ist, auf den er sich immer
berufen kann und der ihm in den schwierigsten und umsfrittensten Fällen zeigt,
welchen Weg er einzuschlagen hat. Eine solche feste und sichere weltanschauliche

Grundlage wird ihm ein richtiges Urteil erlauben, das die Irrtümer und
Unvollkommenheiten tadelt, aber auch die Vorzüge einer sauberen Arbeit
nicht verkennt. Der Kritiker muss auch über technische Kenntnisse verfügen:
Er muss die wichtigsten technischen Mittel des Films, seine künstlerischen
Möglichkeiten, die Entwicklung seiner Organisation kennen, kurz, er muss über die
junge, aber interessante Geschichte des Films auf dem Laufenden sein. Die
technischen Kenntnisse werden seiner Kritik, so streng sie auf der prinzipiellen
Linie auch sein muss, das nötige Wohlwollen gegenüber den künstlerischen

25



Möglichkeifen verleihen. Endlich gehört zum Kritiker auch eine gewisse
heitere Distanz (Serenità) des Urteils und künstlerischer Sinn. Für die Zukunft des
Films ist es notwendig, auch den Erfordernissen der Kunst Rechnung zu
tragen, denn schliesslich soll ja die Kunst den Film krönen."

Das zweite Zitat entnehme ich einer Studie, die ich vor einigen Jahren

im „Courrier de Genève" dem „Kritiker vor dem Publikum" gewidmet

habe:
„Wenn der Kritiker nicht besser vorbereitet ist, einen Film zu sehen als

seine Nachbarn im Kino, so kann er wohl den Eindruck wiedergeben, den
dieser Film auf ihn gemacht hat, aber er kann kein Werturteil fomulieren, das
einen Teil der öffentlichen Meinung beeinflusst."

Es braucht ein langes Kapitel, um zu erklären, worin diese Vorbereitung

zu bestehen hat. Hier mag eine blosse Skizze genügen. Der
Filmkritiker muss in erster Linie die Geschichte des Films kennen, die ihn
zuerst mit dem technischen, mechanischen Aspekt dieser neuen Kunst
bekannt macht und schliesslich mit der künstlerischen Entwicklung der
Filme vom „Arroseur arrosé" bis zur „Mrs. Miniver". Er

muss die verschiedenen Aspekte der Filmästhetik studieren, die in recht
zahlreichen, aber schwer aufzufindenden Büchern niedergelegt sind,
welche von allzu seltenen Intellektuellen geschrieben worden sind: Ich
denke an die Bücher von Louis Delluc, an die Artikel von Canudo, an
die Studien von Léon Moussinac, Jean Epstein, Rudolf Arnheim, Alberto
Consiglio, Raymond J. Spottiswoode, Giovanni M. Scotese, um mich
an die wesentlichen zu halten, ohne dabei die Bändchen des „Art
cinématographique" zu vergessen, die bei Alcan erschienen und heute nicht
mehr aufzufinden sind. Er muss die technischen Werke studieren, die
erklären, was der Aufnahmeapparat ist und welche ungezählten „Verfahren"

er dem Kameramann und dem Regisseur zur Verfügung stellt;
welches die Tonaufnahmeverfahren sind und wenigstens in allgemeiner Arf
die verschiedenen Bearbeitungsvorgänge, denen sich der Film von der
Sensibilierung bis zu seiner Entwicklung und Fixierung unterziehen muss
Er hat die Kunst des Filmschauspielers zu studieren, die so verschieden
ist von derjenigen des Bühnenschauspielers. Er muss sich mit der Psychologie

der Massen auseinandersetzen, die ihm helfen wird, den
Beeinflussungswert des Films richtig einzuschätzen. Er hat sich auch in die
verschiedenen und komplexen Probleme der Filmproduktion und der
Auswertung einzuweihen und, soweit es ihm möglich ist, sollte er den
häufigen Besuch der Aufnahme-Ateliers pflegen, wo er viele Kenntnisse
erwerben kann, die für seinen Beruf nützlich sind.

So komme ich nach 10 Jahren verschiedenartiger Erfahrungen zum
gleichen Schluss wie Richard Muckermann: Der Filmkritiker einer
katholischen Zeitung muss ein Fachmann sein, wenn er das Vertrauen seiner
Leser erwerben und, was vielleicht noch wichtiger ist, einen Einfluss
auf die Produktion selbst gewinnen will. Wenn die Kinobesitzer und die
Verleiher die Ueberzeugung haben, dass derjenige, welcher über ihre
„Ware" spricht, die technischen Probleme des Films ebenso gut kennt

26



wie sie und dass seine künstlerische Kompetenz unanfechtbar ist, so werden

sie die künstlerischen oder moralischen Anregungen, die er in
seinen Artikeln äussert, leichter annehmen.

Soll dies nun heissen, dass die von einem Fachmann verfasste Filmkritik

allen Lesern zutreffend erscheint? Ich erinnere mich an eine
Polemik, die vor sieben Jahren Herrn Roux-Parrassac von der „Cinéopse"
und Jean Morienval von „Choisir" hintereinanderbrachfe. Der ersfe nahm
die gegensätzlichen Urteile einiger Kritiker über zwei Filme von Jean
Benoit-Lévy zum Anlass, um zu behaupten, die Kritiker hätten es nötiger,
erzogen zu werden als das Publikum. Darauf antwortete Herr Morienval
treffend, dass die Erziehung für den Kritiker unentbehrlich sei. Aber er
fügte hinzu: „Die Freiheit des Urteils ist die Grundlage jeder
künstlerischen Kritik, weil die Aufrichtigkeit ihre notwendige Voraussetzung
ist. Sfossen wir uns nicht daran, dass gewisse Urteile voneinander
verschieden, ja einander vollkommen entgegengesetzt sind. Wenn sie motiviert,

aufrichtig und gewissenhaft sind, so wird uns sogar ihr Gehalt an
Irrtümern oder die Entstellung der Wahrheit etwas lehren, und die Rolle
der Kritik besteht weniger im Urteilen selbst, als darin, dass sie uns
urteilen lehrt. Der gute Kritiker ist derjenige, der mir hilft, selbst die
Schönheiten eines Films zu entdecken, und nicht jener, der mich zwingt,
passiv zu tadeln oder zu loben."

Die ästhetische Kritik der katholischen Zeitung beruht somit auf einer
christlichen Kunstauffassung. Sie weiss, dass die Kunst über sich selbst
hinausgeht, dass sie die Grenzen ihrer ästhetischen Sphäre überschreifet
und dass sie auf den ganzen Menschen geht, indem sie einen wahren
und besonderen Einfiuss ausübt, der erzieht und das Gewissen bildet.
Sie bereitet den Leser in einem gewissen Sinne darauf vor, die feinen
Nuancen der moralischen Kritik zu erfassen.

Moralische Kritik.

Die Mehrzahl der Filmkritiker der neutralen Presse, sowohl der Filmais

auch der Tagespresse, gehen von einer heidnischen Kunstauffassung
aus. Für sie gelfen allein die ästhetischen Kriterien. Sie glauben ihre
Aufgabe erfüllt zu haben, wenn sie das Drehbuch analysiert, das Spiel
der Darsteller gelobt, die Schönheit der Bilder und der regielichen
Gestaltung gewürdigt, den Dialog und die Musik gewertet haben.

Der katholische Kritiker hingegen kann nie vergessen, dass eine der
Grundregeln, denen er sich unterzuordnen hat, diese ist: Der mora-
lischeWert eines Films hat immer den Primat über
seinen ästhetischen Wert. Pius XI. hat, wie ich es schon
erwähnt habe, seine Gedanken über diesen Punkt genauer festgelegt: „Die
Kunst hat als wesentliche Aufgabe, das sitfliche Wesen des Menschen
zu vervollkommnen und damit ist sie sich selbst ihre Sittlichkeit schul-

27



dig." Die Filmkunst muss sich also zum Rang eines positiven Erziehungsund

Versittlichungstaktors erheben. Und der Kritiker wird darüber
wachen, nicht der leichten Versuchung des Aesthetizismus zu verfallen,
indem er sich lange über den ästhetischen Aspekt der Filme auslässt
und die Reserven, die er gegenüber dem Drehbuch, der Regie, dem
Dialog oder den Bildern anbringen muss, nur leicht übergeht. Mgr.
Luigi Civardi gab den katholischen Kritikern anlässlich der internationalen

katholischen Presseausstellung am 30. Mai 1937 folgendes
Losungswort: „Es ist wichtig, dass der Primat des sittlichen Wertes über
dem künstlerischen Wert in der Substanz wie in der Form der Besprechung

betont wird, und damit auch in ihren Proportionen, wodurch
Reklameeffekte vermieden werden, die dem zugute kämen, was den
Seelen schadet."

Es ist klar, dass die Kritik einer Tageszeitung nicht identisch sein
kann mit derjenigen einer Fachzeitschrift. Sie verfolgt andere Ziele. Der
„Filmberater" hat ein anderes Publikum im Auge als beispielsweise das
„Vaterland", die Freiburger „Liberté" oder der „Courrier de Genève".
Der Kritiker als Berufsjournalist vermag diese Nuancen sehr wohl zu
unterscheiden und die Form zu finden, die seinen Lesern am angemessensten

ist. Das Ziel, das der Kritiker verfolgt, ist einfach und edel: es
handelt sich darum, dem Publikum verständlich zu machen, dass hinter
den Bildern, die vorübergehen, ein lebendiger Eindruck bleibt, welcher
die Seelen, welche ihn erlebt haben, wesentlich beeinflusst. Der Film ist
eine Schule — so hat man oft geschrieben — aber es ist eine Schule
ohne langweilige Lehrer, ohne schwer zu lernende Lektionen, eine
Schule, die alles lehrt, was das menschliche Wissen und das Leben
betrifft, und die leben lehrt, nicht durch kalte Definitionen, sondern
durch lichte und schöne Bilder, die uns nicht ein System des Lebens
zeigen, sondern ganz einfach das Leben. Man muss dem Publikum
ausserdem verständlich machen, dass jeder Film auf einer religiösen
Weltanschauung beruhf. Es kann dies eine Welt ohne Gott sein, oder
mindestens eine Welt, in die Gott niemals eingreift, wie wenn er daraus
abwesend wäre; oder eine Welt mit Gott, in welcher er ganz natürlich
seinen Platz findet.

Die moralische Kritik der Filme setzt eine solide weltanschauliche
Schulung voraus, eine grosse Lebenserfahrung, und der Kritiker muss
gewohnt sein, die Prinzipien auf die konkreten Fälle des täglichen
Daseins anzuwenden. Sie verlangt eine vertiefte Kenntnis der Psychologie,
sowohl der Individuen als auch der Massen, aber auch derjenigen, die
sich auf die Wirkung der bewegten Bilder auf die Seelen der Zuschauer
bezieht. Auch hier ist nochmals der Geist und das Urteil eines
Fachmannes von Nöten: es geht nicht mehr einfach um die künstlerische
Erziehung, sondern um das Heil der Seelen.

Die Zuschauer müssen tatsächlich lernen, vor der Leinwand moralisch,
d. h. als Christen zu reagieren, zu unterscheiden, wo Gut und wo Böse

28



ist, wirklich das Gute als gut und das Böse als schlecht zu bezeichnen,
und auf das Leben, das ihnen im Film dargeboten wird, die gleichen
sittlichen Unterscheidungen anzuwenden, die ihr eigenes Leben leiten
sollen.

Die Aufgabe des kafholischen Kritikers ist der Kampf gegen die
Unmoral: wir müssen also, damit unsere Studie fruchtbar sei, die Grundsätze

darlegen, die ihn in diesem Kampfe führen sollen.

Die Unmoral in der Kunst.

Ich werde mich von den allgemeinen Grundlinien leifen lassen, die
Mgr. Civardi, der Herausgeber der Revue für die geisflichen Führer der
italienischen katholischen Aktion in seiner Broschüre „II cinema di
fronte alla morale" niedergelegt hat.

Ganz allgemein nennen wir eine Handlung unsittlich, die sich gegen
ein Gesetz wendet. Wir müssen unmittelbar feststellen, dass gewisse
unmoralische Handlungen eine Ansteckungsgefahr in sich tragen, die sie
fähig macht, andere Menschen zur Nachahmung anzuspornen. Dies ist
der Fall beim Aergernis, d. i. in einer schlechten Handlung, die den
andern Gelegenheit gibt, sie nachzuahmen. Es ist das Böse, das das
Böse zeugt. Das Aergernis ist also in einem doppelten Sinne böse. Die
unmoralische Kunst übertritt nicht nur ein Gesetz, sondern sie schafft
auch fast immer Gelegenheit zu neuen Uebertretungen.

Der Begriff des Unsittlichen in der Kunst ruft einer Unterscheidung:
In einem weiteren Sinne ist alles unmoralisch, was die anderen
auf irgend welche Weise veranlassen kann, irgend ein Gesetz, irgend
eine Vorschrift zu übertreten, sei sie nun göttlich oder menschlich, natürlich

oder positiv. Ein Film ist also unmoralisch, wenn er eine auch nur
unausdrückliche Berechtigung für den Diebstahl, für den Mord usw.
zeigf. Ein Film ist unmoralisch, wenn er die religiöse oder staatliche
Autorität verunglimpft, wenn er das Prinzip der Anarchie, der Revolte,
des Klassenkampfes unterschiebt, wenn er die Institutionen der Religion
oder des Vaterlandes diskreditiert.

Im engeren — dem allgemeiner gebräuchlichen — Sinne
nennt man unmoralisch, was das Gebot der Keuschheit bedroht; was
das sechste und das neunte Gebot verletzt, was die Sinne schwächt,
was zu inneren oder äusseren Sünden der Unkeuschheit verleitet. Die
Unmoral in diesem engeren Sinne ist die häufigste in der Kunst. Sie ist
die gefährlichste, weil sie den verletzlichsten und empfindlichsten Punkt
der von der Erbsünde verletzten Menschennatur anspricht.

Die Mission des katholischen Kritikers besteht nichf nur darin, den
einen oder anderen Aspekt der unmoralischen Handlung hervorzuheben.
Gewiss denken die meisten an das Gebiet der Schamhaftigkeit und an
sexuelle Dinge, wenn man von der Moralität im Film spricht. In der Tat
ist die sexuelle Empfindung am leichtesten zu erschüttern, und sie wird

29



es besonders durch jenen Sinn, der direkt durch das Filmbild getroffen
wird; tatsächlich vervielfacht der Film infolgedessen auch die Reize an
die geschlechtliche Empfindung. Aber es wäre naiv, das Uebel nur darin
zu sehen.

Seit dem Aufkommen des Tonfilms ist der Ehrgeiz der Produzenten
gestiegen, und sie versuchen nun, alle Aspekte des Lebens zu zeigen.
Indem der Film seinen Horizont erweitert hat, ist er mit allen anderen
Geboten des Dekalogs in Konflikt getreten. Filme, die die Religion
angreifen, sei es offen oder versteckt, und die drei ersten Gebote verletzen.

Filme, die den Familiensinn zersetzen und die Kinder gegen ihre
Elfern aufbringen: viertes Gebot. Antisoziale Filme, die den Mord, den
Diebstahl, die Lüge, die üble Nachrede und die Verleumdung in den
Vordergrund stellen, und welche durch eine oberflächliche konventionelle

Zeichnung sowohl des proletarischen wie des reichen Milieus den
Neid und ungerechte Wünsche aufstacheln: 5., 7., 8. und 10. Gebot.

Der Kritiker muss im Buch und in den Bildern alle Absichten des
Regisseurs aufdecken und sie unvoreingenommen beurteilen, indem er die
verschiedenen Sektoren der Moral vor Augen behält.

Die „absolute" und die „relative" Unmoral.

Die „absolute" Unmoral ist ein Fehler des Kunstwerkes, das einem
sittlichen oder erzieherischen Prinzip, einer göttlichen oder menschlichen
Vorschrift zuwiderhandelt. Sie wird absolut genannt, weil sie in sich
selbst, unabhängig vom Einfluss, den sie auf den Menschen ausüben
kann, betrachtet wird.

Ein Film ist beispielsweise dann im absoluten Sinne
unmoralisch, wenn er die niedrigsten Formen der geschlechtlichen
Beziehungen ausbeutet, provozierende Nuditäten darstellt, die „Kunst" des
Diebstahls lehrt, die eheliche Untreue in sympathischem Lichte zeigt,
den Selbstmord oder das Duell mit Heroismus krönt usw. Das Mass
der absoluten Unmoral ist durch den Grad der Verletzung moralischer
Prinzipien gegeben und durch die Bedeutung, welche diese im
individuellen Leben, in dem der Familie oder der Gesellschaft haben.

Die „relative" Moral (Moralität) eines Kunstwerkes besteht in
seiner Fähigkeif, einen geistigen Schaden anzurichten, d. h. die Seele
dem Bösen geneigt zu machen. Sie wird nach ihrer schädlichen
Suggestionskraft bemessen.

Die „absolute" Unmoral ist unveränderlich, weil sie
unabhängig von den Umständen der Person, des Alters, der Zeit und des
Ortes ist. Ein Film, der eine obszöne Handlung direkt wiedergibt, ist
absolut unmoralisch nach dem Grad der Obszönität der Handlung
selbst, unabhängig vom Einfluss, den er auf die Seele der Zuschauer
ausüben mag. Die „relative" Unmoral ist veränderlich je nach den
Umständen. Die Schädlichkeit eines Kunstwerkes, d. h. seine Fähigkeit,

30



den Zuschauern zu schaden, ist immer abhängig von der Reaktionsfähigkeit,

die es in den Seelen vorfindet: Alfer, Geschlecht, Temperament,

Erziehung, Beruf und moralisches Klima sind ebenso viele
Faktoren, die dieses Verhältnis wechseln lassen. So wird die gleiche Nacktheit

zu verschiedenen Reaktionen führen, je nachdem, ob es sich um
einen Erwachsenen oder einen Heranwachsenden, einen Arzt oder einen
Advokaten, einen keuschen oder ausschweifenden Menschen, einen
Weltmann oder einen Sekundarschüler, einen Städter oder einen
Landbewohner handelt.

Der katholische Filmkritiker muss in seinem Artikel nicht allein der
absoluten, sondern vor allem der relativen Moralität eines Films Rechnung

tragen. Er muss seiner Leserschaff Rechnung tragen und klar zu
erkennen geben, an welche Kategorie von Zuschauern der Film sich
mit seiner Moralität wendet. Es ist evident, dass er nicht auf individuelle
Fälle abstellen kann, sondern sich an die Allgemeinheit wenden und sich
an eine Mittellinie halten muss.

Das Alter und die sittliche Reife der Zuschauer sind im Grunde die
beiden einzigen Umstände, die er ins Auge fassen kann. So hat er zu
sagen, ob der Film Kindern, Jugendlichen oder Erwachsenen angemessen

ist; ob jeder beliebige Erwachsene einen Film ansehen kann, oder
ob er im Gegenteil eine bestimmte Reife des Urteils voraussetzt.

Anwendung der Prinzipien auf die besonderen Fälle.

Wir müssen nun diese paar allgemeinen Prinzipien dem Film selbst
gegenüber anzuwenden suchen.

Wir müssen daher im Film die verschiedenen Teile unterscheiden,
in denen das Sittengesetz auf dem Spiele steht: Es sind dies das
Thema, das Drehbuch, die Regie und die Bilder.

Das Thema:
Das Thema eines Films ist die allgemeine Idee, die den Drehbuchautor

und den Regisseur leitet. Sie kann im allgemeinen in recht
einfacher Form ausgedrückt werden und macht so auch ihren moralischen
Charakter sichtbar.

Das Drehbuch:
Das Thema eines Films ist also eine allgemeine Grundidee. Das

Drehbuch gibt dem Thema die besonderen Umstände der Zeit, des
Ortes und des Charakters und bindet es an eine Folge von Handlungen
und an bestimmte Personen. Mit anderen Worten: Es konkretisiert die
allgemeine Idee, gibt ihm Leben und fixiert die Anschauung, die der
Autor und der Regisseur von der Welt haben.

31



Der moralische Wert des Buches ist festgelegt durch denjenigen des
Themas einerseits und andererseits durch die Bedeutung, die es den
verschiedenen Umständen der Handlung gibt. So kann ein Kriminalfilm
nur wenig auf die Details eines Verbrechens eingehen und lange bei
den verschiedenen Etappen des Unfersuchungsverfahrens verweilen,
oder er kann im Gegenteil die Handlungen des Verbrechers bis ins
Einzelne hervorheben und die Polizeiaktion rasch hinwerfen.

Die Regie:
Die Regie, um die es sich hier handelt, ist die Umsetzung des

Drehbuches ins Bild, seine Uebersetzung in die bildlichen Ausdrucksmittel.
Ein Thema und ein Drehbuch können vollkommen moralisch sein und
durch die Regie in Gesten, Dialog, Kostümen dennoch unmoralisch werden.

Es kann auch vorkommen, dass ein unmoralisches Thema und Drehbuch

mit grosser Diskretion bearbeitet werden, was aber ihrer wesentlichen

Immoralität keinen Abbruch tut.

Die Bilder:
Die Bilder sind die Worte, deren sich die Filmsprache bedient, um

auf Sinn und Geist der Zuschauer zu wirken, und haben eine grosse,
moralische Bedeutung. Sie haben einen unermesslichen psychologischen
Wert, der selbst von Ungläubigen wie Dr. Allendy anerkannt wird. Ihre
Moralität oder Immoralität bezieht sich vor allem auf das sechste und
neunte Gebot, sowie auf das siebte und zehnte. Die Nacktheit, die
lüsternen Küsse und die obszönen Gesten, die Einzelheiten eines
Diebsfahls, eines Einbruchs, haben eine absolute und eine relative Immoralität

an sich, die beide dazu beitragen, den Seelen zu schaden.
Der Kritiker, der einen Film moralisch analysiert, muss ein Urteil über

jeden Aspekt des Films fällen. Er formuliert es, indem er auf bestimmte
Details hinweist und vor allem, indem er den moralischen Grundgedanken

beleuchtet.

Einige besondere Fälle.

Wir müssen einige moralische Probleme gesondert behandeln, die
durch besondere Filmarten gestellt werden.

Hieher gehört der Kriminalfilm. Es gab eine Zeit, wo diese Art
zu den bedauerlichsten Erscheinungen der Leinwand gehörte. Thema,
Buch, Regie und Bilder waren nichts als ein Lob des Gesetzbrechers, des
Gangsters, des „Schweren Jungen" oder des verlorenen Mädchens, eine
Beschreibung des verdorbenen Lebens in den anziehendsten Farben
und mit einem solchen Aufwand von sorgfältig ausgewählten Details
bereichert, dass der Film nicht nur eine Anspornung zum Mord oder zum
Diebstahl war, sondern eine eigentliche Schule des Verbrechens.

32



Heute ist der Kriminalfilm, vor allem im amerikanischen Film, dank
der Methoden der „League of Decency", nicht immer ein Lob des
Delinquenten. Er ist in einem Sinne moralischer geworden, weil er zeigt,
dass trotz des Geschickes der Schuldigen „Verbrechen sich nicht
lohnen". Im einen wie im anderen Falle bleibt der Kriminalfilm eine Gefahr
für die Jugend, die für das Beispiel der Schlauheit und der Kraft, wie
sie im Dienste des Verbrechens stehen, viel empfänglicher ist. Der katholische

Kritiker wird diese Tatsache in seinen Artikeln nicht vergessen.
Er wird sich bei Erwachsenen dem modernen Kriminalfilm gegenüber
nachsichtiger zeigen können, vorausgesetzt, dass sie nicht einem
übertriebenen Realismus huldigen oder aus Gewaltanwendung und Brutalität
ein Schauspiel machen. Unanständigkeif und Brutalität sind Anreize zu
verbrecherischen Emotionen und Handlungen.

Einen anderen Fall stellen die S i t f e n f i I m e dar. Er stellt das
Problem des Anstandes und der Moralität in den Vordergrund. Wir
stehen hier vor einer Nuance, die der Kritiker nicht aus den Augen
verlieren darf, wenn er diese Art Film gerecht beurteilen will.

Das Unanständige erscheint in zwei Formen: Die erste verletzt die
landläufigen Ideen des guten Geschmacks und der Konvention: So
hätte man um 1900 den kurzen Rock von 1945 als unanständig
angesehen. Sogar ein halblanger Rock wäre unvorteilhaft aufgenommen
worden. Zur selben Zeit hätten die heutigen kurzen Haare und die
Dauerwellen der Frauen das allgemeine Missfallen erregt. Die andere
Form des Unanständigen berührt tatsächlich die Sittlichkeit. Die
sogenannten Sex-appeal-Filme, die auf die niederen Instinkte des
Publikums spekulieren, indem sie sich suggestiver Entkleidungsformen
bedienen, Verstössen gegen das neunte Gebot. So wird der Moral direkt
ins Gesicht geschlagen. Die wirkliche Unanständigkeit kann auch das
Resultat von Worten und Handlungen sein, die in neun von zehn Fällen

unmoralische Reaktionen in der Seele der Zuschauer herbeiführen.
Es handelt sich hier nicht mehr nur um guten Geschmack und
Schicklichkeit, sondern um wahre Sittlichkeit.

Es bleiben mir noch zwei Fälle zu erwähnen, wo die Anwendung
der allgemeinen Prinzipien eine besondere Behandlung notwendig
machen: Derjenige der historischen Dramen und derjenige der
komischen Filme. Die historischen Filme, sagt Mgr. Civardi, haben
einen geringeren moralischen Einfluss auf das Publikum als die
Gegenwartsdramen, die das Leben, die Umgebung und die Gewohnheiten der
Zuschauer widerspiegeln. Die Verbrechen vergangener Zeiten finden
eine Milderung in der Tatsache, dass sie von Menschen begangen wurden,

die anderen Sitten, anderen Glaubensformen und einer nunmehr
entschwundenen Zivilisation angehörten. Diese Verbrechen sind andererseits

durch die Geschichte so bekannt, dass sie ihre Beeinflussungskraft
verloren haben. Der Ehebruch des Königs David z. B. ist weniger
suggestiv als derjenige eines heutigen Menschen unter gleichen Umständen.

33



Wenn die Verbrechen in sich auch weniger gefährlich sind, so muss
doch ihre Darstellung in Regie und Bild den gleichen moralischen
Kriterien unterworfen sein wie heutige Geschehnisse. Ein mildernder
Umstand ist kein Entschuldigungsgrund.

Die komischen Filme mildern oftmals die Immoralität gewisser
Situationen. Eine Anzahl amerikanischer Komödien z. B., welche die Ehescheidung

zum Thema haben, behandeln sie mit einem Takt und einer
Delikatesse, welche die Tragweite des Themas für das Publikum abschwächen.

Es ist klar, dass wir hier sehr vorsichtig sein müssen, denn wir
können so wenig bei der Liebe der Geschlechter wie bei der Ehe das
Komische als mildernden Umstand zulassen, wenn schliesslich als
Gesamteindruck des Films zurückbleibt, dass man sich über die Treue und
über die Einheit der Ehe lustig macht. Wenn ein Film durch die Komik
verursacht, die Tugend lächerlich zu machen, die Heiligkeit der Ehe
oder der Keuschheit zu erniedrigen, so müssen wir uns unerbittlich
zeigen. Es ist allerdings möglich, dass solche Filme sich des Satzes
„Ridentem dicere verum, quid vetat" des Horaz erinnern oder des
lateinischen Sprichwortes „Castigat ridendo mores".

In jedem Falle müssen dem Kritiker die Nunancen eines freimütigen
Geistes zu Gebote stehen, und er wird sich in ihrem Gebrauch die
zuverlässigste und nirgends lieblose christliche Klugheit zur Regel machen.
Er wird vor allem den Filmen mit Happy-End missfrauisch
gegenüberstehen, d. h. jenen Filmen, welche der christlichen Moral von
Anfang an bis fast zum Schluss ins Gesicht schlagen, um dann im Anfall
eines Rests von Moralität oder aus Angst vor der Zensur noch eine
Szene einzuführen, die alles wieder gutmachen soll. Ende gut, alles gut,
sagen die Naiven Während ein und dreiviertel Stunden werden die
Zuschauer im Schmutz herumgezogen, und während fünf Minuten werden

sie dann in den Tränen einer unerwarteten, unverhofften, reinigenden
Reue gebadet. Das moralische Urfeil des Kritikers wird sich durch

einen solchen Gimpelfang nicht beeinflussen lassen. Der ganze Film ist
seinem moralischen Urteil unterstellt und nicht nur die letzten Bilder.

Es gäbe noch manches Problem über dieses wichtige Thema der
katholischen Filmkritik zu behandeln. Doch ist hier nicht der Ort dafür.

Papst Pius XII., damals noch Kardinalstaatssekretär,
zur Filmfrage

„Die lobenswerten Anstrengungen der Gesetzgeber und der
wissenschaftlich Gebildeten, der Elfern und Erzieher, denen die Heranbildung
der neuen Generationen zu rechtschaffenem Denken und Leben obliegt,
laufen Gefahr, durch die häufigen Darstellungen erkünstelten und unsittlichen

Lebens unrettbar vereitelt zu werden; der darin vorherrschende

34


	Prinzipien einer katholischen Filmkritik

