
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 4 (1944)

Heft: 12

Artikel: Kunst und Filmkritik mit Reserven [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1! 1L44 IIB IE HRAT IE Iß
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 8 54 54)

Herausgegeben vom Schweizerischen katholischen Volksverein, Abteilung
Film, Luzern, St. Karliquai 12, Telephon 2 72 28 • Postcheck VII 7495 •

Abonnements-Preis halbjährlich Fr. 3.90 • Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt
12. Juli 1944 4. Jahrgang mit genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt

Kunst und Filmkritik mit Reserven

Filmdämonie und Massenpsychologie
Zehn Jahre Nationalsozialistischer deutscher Film

Kurzbesprechungen

49

52

53

56

Kunst und Filmkritik mit Reserven
(Schluss.)

II.

Da nun einmal das Kinopublikum Filme gern missversteht, da es oft
das Gute sucht um des Bösen willen, an dem jenes deutlich gemacht
werden soll, darum kann der Filmschaffende nie die ganze Verantwortung

über die Wirkung seines Werkes übernehmen. Allzu oft bleibt ihm
eine sinnwidrige, aber doch notwendige Wahl zwischen ethischem
Gewissen und künstlerischem Gewissen.

Nennen wir Fälle: Eine Geschichte soll zeigen, welche Freiheit in
einem reinen Leben liegt — sie soll dies dadurch zeigen, dass sie von
einem Menschen erzählt, der an einem lockeren Lebenswandel
zugrunde geht, zugrunde gehen muss. — Soundsoviele Zuschauer werden
hängen bleiben am Pikanten des Milieus, das eindringlich gezeigt werden

muss, um die Geschichte verständlich zu machen.
Oder: Es soll dargetan werden, dass die Ehe auch wegen

diesseitiger Belange unauflöslich sein muss, indem die innere Unsicherheit
und Hilflosigkeit zweier Geschiedener oder die Scheidung Suchender
ausgemalt wird. — Kann da nicht schon der Gedanke an die Möglichkeit

der Scheidung an sich dem einen oder andern zum Aergernis
werden?

Oder: Das Thema sei die Gewissensqual eines Mörders, in dessen
Erinnerung alle Einzelheiten seiner Tat wachbleiben und ihn ständig
foltern. — Das Eindringlichste wird trotz alledem für manchen doch die
Raffiniertheit der geglückten Tat sein.

Selbst die sehr moralisch gedachten Filme unter dem Motto: „Das
Verbrechen lohnt sich nicht" können für ungesunde Geister als Anleitung

49



zu klugem Vorgehen bei einem Verbrechen dienen, die umso
zweckdienlicher ist, als der Zuschauer bereits vor den naheliegendsten Klippen

gewarnt wird.
Eine andere Verwirrung entsteht dadurch, dass man im Film nicht

unterscheidet zwischen Schilderung und Verherrlichung, zwischen Werken,

die die bestehende Welt, und jenen, die eine erträumte Welt
darstellen, zwischen naturalistischer und idealistischer Filmart. Oft zeigt der
Autor allerdings selbst unklar, ob er eine sinnvolle Welt darstellen will
oder ob er die Sinnlosigkeit der sinnlosen Welt beweisen will.

So werden die betont moralischen und die indifferenten Filme
(d. h. die unbetont moralischen) gleicherweise zur Gefahr. Wollte man
diese Gefahr verhüten, dann würde man auf eine Stufe gelangen, auf
der die Wildwester billigster Art bereits schon stehen, in denen immer
das Gute siegt, nicht wegen der moralischen Kraft der Menschen,
sondern sozusagen wegen der moralischen Treffsicherheit der Pistolen,
aus denen die „Guten" ihre Schüsse abgeben. Auf dieser Sfufe wird
die Kunst nicht mehr eine „moralische Anstalt", sondern eine Plakatwand

voll nichtssagender Slogans.
So entstände noch eine andere Gefahr: dass die Filmkunst, die

immer eine gewisse Art Doppelleben schafft im Zuschauer (wenigstens
in denen, die im Kino eine gründliche Ablenkung von den alltäglichen
Sorgen erwarten), sogar zweierlei Moral: eine edle Haltung im Alltag,
die auf den tatsächlichen, oft mühsamen Gelegenheiten der Wirklichkeit

aufbauen muss, und eine edle Halfung im Film, die sich nach den
dramaturgischen Spielregeln von selbst herstellt. (Wobei aber nicht zu
leugnen ist, dass diese Zweiheit noch vielmal nützlicher ist als der
Gegensatz zwischen moralischer Verpflichtung des Alltages und dem
filmischen Schweben in einem „übermoralischen" oder moralfeindlichen
Raum.)

Das Gute wird nur künstlerisch wirksam, indem es seine Wirklichkeit

an der Wirklichkeit des Bösen, mit dem es ringt, immer wieder neu
bestärkt. Es wird auch nur dann überzeugen, wenn es nicht vom Kampf
getrennt wird, den jeder um das Gute führen muss. Dieser Kampf bringt
auch in der Kunst gewisse Härten und Gefahren mit sich.

Wollte die Kunst ein kampffreies Gutes zeigen, dann schüfe sie
eine Arf „Inflation des Guten", eine wirklichkeitsferne Häufung der
moralischen Halfungen und damit eine Entwertung aller ethisch
gerichteten Kunst.

Eine solche Einstellung hat noch wenig zu tun mit jenem Naturalismus,

der alles erlaubt mit dem Schlagwort „So ist das Leben!". Höchstens

ist der Standpunkt, den wir einnehmen, noch naturalistischer als

derjenige des So-ist-das-Leben. Denn die Welt jenseits der Sitten, die
Welt der Schwächen und Vergehen ist ja nicht wirklicher als diejenige
ernsten und tapfern sittlichen Bemühens; sie ist ebensowenig wirklicher
oder allgemeiner oder typischer wie ein Krankenbericht wirklicher wäre
als ein Liebesbrief.

Dieser Realitäten wegen ist der sittlich gerichtete Film kein
Sonderfall, sondern der Fall eines künstlerischen Films. Aber aus dem

50



gleichen Grunde darf die edle Halfung nichf eine Schreibfischmoralifäf,
keine fabrizierte Ethik, keine serienmässige, erfundene Tugendhaftigkeit
sein, sondern eine, die immer wieder auf dem Grunde des Menschen
ruht, dort seine Kraff und Notwendigkeit holt, nicht bloss auf veräusser-
lichter bürgerlicher Konvention.

Diese Realität des Guten (und des Bösen) ist im Film genau so
Ursache der Versuchungen wie im Alltag. Der Kriminalfilm kann Gefahr
werden, auch wenn er so brav und nüchtern sein will wie die Gerichtsberichte

in den Zeitungen. Der Alltag kann nicht erst durch seine
Kritiker gedeutet und entgiftet werden, aber für das Verständnis des
Alltags ist man durch eine jahrelange Erziehung vorbereitet worden. Ja,
es nimmt sich diese Erziehung beinahe wie eine Art Reservierung aus,
die den Menschen ihre Lebenskreise zufeilt, aus denen man selten ohne
gewisse sittliche Beunruhigung ausbrechen kann. Die Filmkunst als
Gestaltung des Lebens durch künstlerische Mittel muss solche Erziehung
zur Seife haben. In diesem Sinne ist der Kritiker Erzieher.

III.
Da der Film Kunst ist, bildet er die Welt nicht bloss ab, sondern

gestaltet sie. Kann die Kunst die moralische Welt gestalten? Ist nicht die
Stetigkeit der moralischen Werte über die Kraft der künstlerischen Mittel
erhaben? Oder anders: Kann der Film zugleich die Welt in ihrer
Wirklichkeit erfassen und doch unmittelbar an die Ordnung heranreichen,
die durch die unordentliche Wirklichkeif verdeckt ist?

Diese Bedenken sind einfach zu lösen durch die Aufgabe der
Kunst, die Erscheinungsformen der diesseitigen Welt neu auf ihre
Zusammenhänge zu prüfen, sie gegeneinander und besonders gegenüber
ihrer Zielsetzung abzuwägen und sie in einer neuen — eigentlich
uralten, in der Ewigkeit begründeten — Ordnung zusammenzufügen.
Darin bekommen die Darstellungen des Bösen einen andern Sinn.

Die Lust an der Gefahr, am Pikanten z. B., behält seine Berechtigung

nur, wenn sie nötig ist, um dem Mut zum Guten und dem Autruf

zu diesem Mut das nötige Gewicht, die nötige Stärke zu geben.
Viele Gefährlichkeif aber wird — auch im Hinblick auf die künstlerische
Notwendigkeit — zu verurteilen sein, weil sie nicht unmittelbar des
höheren Sinnes wegen da war, sondern sehr mittelbarer und meist unkünstlerischer

Gründe wegen. Meistens sind aber gewagte Filme abzulehnen,
weil die Eindrücklichkeit des sichtbar gewordenen Schlechten die sittlich

positiven Eindrücke weif in den Schatten stellt. Dass der Menschengeist

selten stark genug ist, um die unmittelbaren Erlebnisse der Sinne,
bes. der Wirkungen aufreizender Bilder in die geistige Ordnung
einzugliedern und dadurch zu mildern, hängt zu eng mit unserm Erbteil
von Adams Sündenfall zusammen, als dass wir über menschliche
Beschränktheit spötteln und uns mit snobistischem Lächeln sicherer fühlen
dürften.

Und besonders wichtig ist der Hinweis darauf, dass dats
Schlechte durch die Kunst ein Mittel werden kann,
um das Gute zu klären und zu verherrlichen, dass
aber die Kunst niemals ein Mittel sein kann, durch

51



welches das Schlechte gut werden könnte. Vielleicht
ist dieses Missverstehen der Anlass, die dürftige Entschuldigung für die
meisten Missbräuche der Kunst und auch vieler missverstehenden Kunstkritik.

Man müsste vielleicht noch mehr Filme um dieser Absicht willen
verdammen, als wir es tun. Aber es ist, als ob viele Kunst über die
Absichten ihrer Schöpfer sich erheben würden und Wahrheiten aussprechen

könnten, die die Urheber nicht in ihrem Sinne hatten. Für
diejenigen Leute, die gefestigt genug sind, um die Edelsteine vom Tand
scheiden zu können, vermag solche Kunst das Gute — wenn auch nur
in zufälligen Bruchstücken — zu offenbaren, selbst wenn sie ganz anderes

offenbaren wollte. Bedauern kann man, dass das Wertvolle auf diese
Weise unter dem Uebergewicht des Wertlosen um seine Geltung
gebracht wird; und doch tut der Kritiker gern sein Möglichsfes, um auch
hier vom Guten zu retten, was zu retten ist, in der etwas gewagten
Hoffnung, dass er dabei sein verständnisvolles Publikum finde. -tm-

Filmdämonie und Massenpsychologie Schluss

Das Gesetz der „ N i v e I I i e r u n g es ist, als ginge in der
blossen Masse von Menschen gleichsam ein Fluidum durch die
Einzelseelen, das die Interessen, das Fühlen und Begehren der Einzelnen
angleicht und ausgleicht, auf ein gemeinsames Niveau bringt. Zumeist ist
das Niveau dabei nicht etwa nur das des „Durchschnittes", sondern eher
unter diesen herabgesenkt. Denn in der Massenseele herrscht das Gesetz

der „Primitivierung": was den Vorzug eigentlich menschlichen

„personalen" Seelenlebens ausmacht, die Führung kritischen,
eigenständigen und logisch klaren Denkens und überlegten, an Werten

orientierten freien Wollens, das tritt in der Massenseele (ähnlich
wie im Traumleben)zurück. Tiefenschichfen (wer an Entwicklung glaubt
würde sagen „entwicklungsgeschichtlich ältere" Schichten) treten
wirksamer im Bewusstsein hervor. So wird das Seelenleben des Einzelnen
gleichsam „entpersönlicht". Primitiver wird das Denken: soweit es
nicht aussetzt, wird es mehr an wechselnde Sinnenbilder verhaftet; es
bewegt sich sprunghaft und unlogisch in oberflächlichen Analogien,
übernimmt in seiner unkritischen Unselbständigkeit und Unklarheit
unbesehen tausend Dinge, als wären sie erwiesene Wahrheiten. Darum
versucht ja nie ein Massenführer- oder Verführer, mit logischen Gründen

die Masse zu bewegen; er hämmert ihr vielmehr durch „schlagende
Bilder" und kühne Behauptungen ein, was sie zu denken hat, denn die
Masse ist dumm auch wo die Einzelnen gescheit wären. Primitiver wird
das Fühlen der Masse: wären viele Einzelne gemütsreich und
feinfühlig, so wird das Massenfühlen grobkörnig oder sentimental. Primitiver

wird das Streben und Werten: dem Augenblickseindruck
anheimgegeben, leidenschaftsgestossen, (Köstlich beschreibt das Manzoni in
der „Verlobten", wie sonst beherrschte Menschen in der Masse einfach
mitgerissen werden und sich nachher, darüber verwundert fragen, was
denn nur „los gewesen sei"). Es liegt auf der Hand, wie die nivellierte
und primitivierfe Massenseele weniger dem geistig werthaltigen als dem

52


	Kunst und Filmkritik mit Reserven [Schluss]

