
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 3 (1943)

Heft: 1

Artikel: Der Film als kultureller Faktor

Autor: Rast, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Film als kultureller Faktor

Anmerkung der Redaktion. Die Arbeitsgemeinschaft des Schweizerischen
Studentenvereins und des Verbandes Schweizerischer Renaissancegesellschaffen
hat am 3. und 4. Januar in Zürich mit erfreulichem Erfolg eine Studienfagung
über Filmfragen abgehalten. Der Sonntag war der Vertiefung verschiedener
filmwichtiger Aspekte gewidmet, während am Montag in einer Besprechung
von Delegierten der verschiedenen Universitäten die Möglichkeifen des Film-
aposfolates besprochen und in drei Arbeitskreisen drei Spezialgebiete:
Filmrecht, Filmdramafurgie und Technik vertieft wurden. Am Montag mittag endlich
bekamen die Teilnehmer gleichsam als „Dessert" der ganzen Tagung zwei
beispielhafte Filme gesamthaft zu sehen. Wir haben uns vorgenommen, diejenigen
Referate, welche einen grösseren Kreis von Lesern des „Filmberaters" interessieren

dürften, hier „in extenso" zu veröffentlichen. Wir beginnen in dieser
Nummer mit dem Referat von D'r. Josef Rast, Präsident der Filmkommission des
Schweizerischen Katholischen Volksvereins:

Filmvorträge und Filmdiskussionen sind Mode geworden. Schon vor Jahren
fanden sich Menschen der Grofjstädte zusammen, um ein bestimmtes filmisches
Erlebnis zu besprechen. Heute sind die Kinobesucher gar organisiert. Sie haben sich in
Gemeinden zusammengetan und fast will es scheinen, der Film habe eine
Heilsbotschaft zu verkünden.

Die Filmtagung der Akademiker bezweckt nun freilich nicht die blosse
Ausdeutung eines bestimmten Werkes. Wir kümmern uns mehr um das Wesen des Films,
um seine Stellung als Kulturerscheinung, um seinen Eintluss in den verschiedenen
Schichten des Volkes. Die Raschheif und Unerbittlichkeit der filmischen Eroberung
der Welt zwingt ja den denkenden Menschen zur Auseinandersetzung, und es freut
mich nun, Ihnen, die Sie sich alle schon in irgend einer Form mit dem Film beschäftigt
haben, meine Auffassung über die kulturelle Bedeutung der Kinematographie
darlegen zu dürfen.

* * *
Die siebente Kunst, wie der Film genannt wird, stellte zunächst eine technische

Revolution dar, die die Mechanik und Optik ergriff, den Schriftsteller, Regisseur und
Schauspieler mitriss und in der Masse der Zuschauer zündete. Alsbald wurde der Film
ein Geschäft. Das Geschäft mit dem gewaltigsten Umsatz und der grössten
Kapitalinvestierung. Nun wurden auch die sozialen Auswirkungen fühlbar: Flucht vor dem
Theater, Verachtung der Ränge des Schauspielhauses, Vergessen der Klassenunterschiede

für 2 Stunden. Im russigen Arbeitskittel, im ungepflegten Sportanzug drängen
sich die untern Volksschichten neben eleganten Grossverdienern in den offenen
Reihen vor der Leinwand. Hier bannt das Spiel des Lichtes die Augen der Zuschauer.
Was Streiks und Drohungen nicht vermochten, das brachte der Film zustande:
Klassenlose Gesellschaft, eine im Fühlen einheitliche Massel Wenigstens für
die Dauer von 120 spannenden Minuten!

So wirkt das Wunder des Films, und es ist anzunehmen, dass der technischen,
sozialen und wirfschaflichen Umwälzung auch die geistige, weltanschauliche folgen
wird. Vielleicht stehen wir schon mitten in ihr. Denn nicht mehr die technische
Errungenschaft wird am Filmwerk bestaunt, sondern sein Gehalt gewinnt in den Herzen
der Zuschauer Form. Die Zahlen der Kinobesucher, der Theater, der importierten
Filme, der Werbeplakafe und Werbebesprechungen lassen auch einen oberflächlichen

Betrachter ahnen, dass der Film bestimmend im geistigen Ringen der Zeit
mitwirkt, dass er den Wandel, der sich innerhalb der Anschauungen, der Begriffe und
des Denkens der Völker vollzieht, mit verursacht. — Es erhebt sich nun die Frage:
Vermag das Filmwerk als Ideenverkörperung eines Einzelmenschen oder einer
Gemeinschaft positive Werte zu schaffen? Ermöglichen die filmischen Ausdrucksmiftel
ein materialgerechtes Formen zur Ganzheit des Kunstwerkes nach unserer
Kulturauffassung?

4



Da wir unter Kultur die Pflege und Veredelung des Menschen im Hinblick auf
seine ewige Bestimmung verstehen, stellt sich die Kulturautgabe für jeden Menschen
neu, sie heisst: Entfaltung der natürlichen Fähigkeifen, Verbesserung der
Lebensbedingungen, Vervollkommnung der Existenzmöglichkeiten. In jeder kulturellen Tat
baut der freie Mensch durch persönliche Kraffentfalfung einem naturhaften Werden
und Sein eine Idee ein. — Die geschaffenen Objekte der Kultur werden von einer
Gemeinschaff gepflegt und weitergegeben. In der Gemeinschaft bilden daher die
Kulturwerfe die Grundlage für eine einheitliche Fortentwicklung der Körper- und
Geistespflege. Kulfurwerte sind die Zeugen früheren Strebens und Ansporn zu neuem
Denken und Schaffen. Im Vergleich mit dem Neuerreichten deuten diese Werte den
Gang und das Mass der Kulturenfwicklung. — Alle Bezirke der Daseinsenffaltung
greifen aber ineinander hinein; sie sollen darum in einer wachsenden Einheit
zusammenstreben, sich nach einem Mittelpunkt ausrichten, von dem aus gewertef wird.
D'ieser Mittelpunkt ist der menschliche Geist, der im ewigen Geist, in Gott gründet.
Von hier aus lassen sich die Kulturbezirke nach ewig gültiger Wertskala abgrenzen:
Die Wohn- und Umweltkultur, die Körperpflege; die Sprachkultur, die die
Erkenntnismöglichkeiten verwirklicht und die verschiedenen Arten der Wissenschaft begründet;
die Veredelung der Phantasie und der Sinne, die zu den Formen der Kunst führt
und auch für den Film Bedeutung erlangt. — Allerdings kennt jedes Volk nach Klima
und Bodenbeschaffenheif seines Landes bis zu einem gewissen Grade eine eigenartige

Bewertung der Güter des äusseren Lebens, also eine nationale Kultur.
Ob der Film diesem christlichen Kulturideal entspricht und ob er es überhaupt

erfüllen kann, ist nun zu untersuchen. Ist doch die Kinematographie die Errungenschaft

einer kulturell zerfahrenen Zeit. Zweifellos wird darum der Film Merkmale
aufweisen, die uns leicht zu seiner gänzlichen Ablehnung verleiten könnten. Bei
näherer Befrachtung erkennen wir jedoch die Gründe des Kulturzerfalls und schätzen
den Film als Revolution.

I. Der Film als Ausdruck einer Epoche.

Der materialistische Fortschrittsglaube hatte in jener Zeit seinen Höhepunkt

erreicht, da der alte Traum der Menschheit von der Belebung toter
Bilder sich erfüllte. In Deutschland baute Oscar Messfer um 1896 die ersten
brauchbaren Filmapparaturen. 18961 Heute sprechen wir nur mehr verächtlich
von den Neunzigerjahren des letzten Jahrhunderls, weil wir erkannt haben, dass der
damals herrschende deutsche Idealismus den Menschen dem Leben entfremdete und
der materialistische Naturalismus die inneren Zusammenhänge des Daseins leugnete.
Dies bedeutete den Triumph des Spezialistentums, oder, wenn man die geschichtlichen

Ursachen mitbetrachfet, das Ende des geistigen Zersplitferungsprozesses, der
mit der Neuzeit eingesetzt hatte. Relativismus und Empirismus hatten jedes Vertrauen
in absolute geistige Werte vernichtet, und der Mensch, nunmehr das Mass aller
Dinge, verlor den Sinn für eine einheitliche natürliche Wertung. Das Leben wurde
vergewaltigt durch die Mechanisierung. Das Denken blieb kalt und entseelt. Die
Gemeinschaft des Volkes zerfiel. Die einseitige Kapitalbildung im wirtschaftlichtechnischen

Aufschwung schuf die Verbitterung des Proletariats, die sozialen
Missstände bewirkten die Summierung der entwurzelten Individuen zu politischen
Massen, denen die Produkte der Wissensschule, einseitig Gebildete, Führer wurden.
Diese Massenenfwicklung ist nun von entscheidender Bedeutung für den Film. Denn
als Teil einer Masse wird der Mensch als Persönlichkeit geistig gehemmt und ge-
fühlsmässig leicht beeinflussbar, so dass er zu einer neuen Ganzheit zu gehören
scheint. Diese neue Ganzheit ist als Massenseele bezeichnet worden (s./ Le Bon,
Psychologie der Massen). Damit hat sich das Verhältnis des Menschen zu seinen
Werken grundlegend geändert. Verschwunden ist das Verständnis für die Mysterienspiele,

in denen ein ganzes Volk Spieler und Zuschauer war. Erloschen die
Begeisterung, in der die gewaltigen Quadern der alten Dome aufgetürmt wurden. Das
Gefühlsleben und der Glaube ans Irrationale sind untergraben. — Hatten Shakespeares
Caesar und Schillers Teil die Zuschauer einst zum begeisterten, zum rasenden Aufruf
für die Freiheit und gegen die Tyrannen bewegt, so wurden nun am Ende des

5



19, Jahrhunderts die grossen Dramen, die die Welt unter einer zentralen Idee formten,

als nichtssagend empfunden. Ein offenbares Zeichen für den Verrat am lebendigen

Geiste. Und diese Tafsache ist wiederum entscheidend für den Erfolg des
Films, der durch seine eigenartige Gestaltungsart neue Erlebnisse zu schaffen und
die Seele der Massen zu begeistern vermag. Aus lauter Verbitterung über die
Kulturkatastrophe, die wir in ihren militärischen Auswirkungen heute erleben, schrieb
Ernst Jünger: „Die beste Antwort auf den Hochverraf des Geistes gegen das Leben
ist der Hochverrat des Geistes gegen den Geist und es gehört zu den grossen
und grausamen Genüssen unserer Zeit, an dieser Sprengarbeit beteiligt zu sein!"
Dieser Ausspruch ist bezeichnend für den Umschwung, der sich vollzieh); das Ziel,
das neuerdings angestrebt wird, heisst: Vernichtung des Geisfes zur Wiedergewinnung

des Lebens, das als einzige Wirklichkeit, als beharrungsfremdes Sichwandeln,
frei von Bewusstseinsreflexion und zwecksetzendem Wollen, die Menschheit retten
soll (s./ Apolog. Blätter Nr. 24 über die Philos, von Klages. 1942). Diese neue
Lebensphilosophie ist einseitige Reaktion auf den Rationalismus, Rückkehr zur sinnfälligen
Erlebnisfülle, voller Triumph des Irrationalen. Durch die Lehre vom fortwährenden
Wandel des Lebens und von der Bildhaftigkeit, in der alles Leben sich ausdrückt,
wurden die sturen Volksmassen plötzlich beseelt. Die Kinematographie griff
entscheidend in diese Entwicklung ein, weil sie durch ihre eigenartigen Ausdrucksmitfel
sowohl die Revolution des Irrationalen lebendig zu gestalten, wie auch den
Bedürfnissen der Massen gerecht zu werden vermochte.

Die ganze Entwicklung entspricht freilich keineswegs dem christlichen Kulturideal,

und es klingt paradox, wenn ich einerseits den Film mit der geistfeindlichen
Revolution der Gefühlswelt in Zusammenhang bringe und anderseits gerade vom
Film eine kulturelle Leistung fordere.

Der Widerspruch ist aber nur scheinbar vorhanden. Denn sobald man die
materialeigenen filmischen Ausdrucksmittel und Ausdrucksformen auf die Psychologie
der Massen anwende), erkennt man den entscheidenden Punkt, wo nur eine christliche

Kunst- und Kulturauffassung dem Filmwerk die innere Wahrheit und damit
bleibenden Wert zu verleihen vermag. Bis zu einem gewissen Grad erkennen auch
wir die Bedeutung der heutigen Gefühlsrevolution und wir rechnen mit Massen,
statt mit organischen, sich ergänzenden Gemeinschaften, weil wir die heutige
Situation richtig verstehen. Kurz zusammengefasst:

Die Erfindung der Kinematographie kam einem Bedürfnis entgegen. Sie steuerte
der Langeweile, die das Merkmal einer gefühlskalten und entseelten Welt ist. Durch
bildhafte, fliessende und oft zauberhafte Vergänglichkeif, die scheinbar nichts forderte
und zu nichts verpflichtete, entsprach der Film dem Begehren des Menschen nach
äusserer sichtbarer Bewegung.

D'ie Kinematographie füllte aber auch eine Lücke aus. Sie widersprach in ihren
Werken der rationalistischen Problematik und bot den staunenden Zuschauern der
Jahrhundertwende oft die unwahrscheinlichsten Vorgänge als Wirklichkeit. Damit
stärkte sie den heimlichen Glauben der Massen an die Möglichkeit des Wunderbaren,
stillte die alte Sehnsucht nach der Teilnahme am Heldentum, belebte das durch
einseifige Verstandesschulung unterdrückte Gefühlsleben und vermittelte das feste
Vertrauen in die Genüsse des Diesseits.

II. Filmische Ausdrucksmitfel und Ausdrucksformen in ihrer Wirkung auf die Massen.

Grundmaterial des Films ist das belichtbare Filmband, das die bewegte optische
und akustische Wirklichkeif abbildhaft aufzeichnet. Darum kann das Wesen des Films
als gegenständliche, durch eine künstlerische Persönlichkeit geordnete Bewegungsform

von optisch-akustischen Abbildfeilen der Wirklichkeif bezeichnet werden. Das
sichtbare, flächige Bild bietet eine beseelte Spiegelung der Welt. Weil es durch den
photographischen Vorgang bereits einige Merkmale der formenden Persönlichkeit
trägt, steht es für sich allein auf der gleichen künstlerischen Stufe wie das Lichtbild.
Es zeigt die grösstmögliche Naturnähe und appelliert daher an das Vertrauen des
Befrachters in die Wahrheit des Geschauten. Ähnlich wie das Film-Bild gleichsam

6



von der plastischen Wirklichkeif abgehoben ist, wird mit Hilfe des Lichtes der Ton
in seiner räumlichen Klangwirkung abgehoben und wiederholt gleichwertig reproduzierbar.

Auf diese Weise ist die sichtbare und hörbare Welt der Zergliederung
unterworfen. Mit dem Filmband lässt sich da ein Teil herausgreifen, dort ein Teil wählen.
Das menschliche Sehen und Hören ist unendlich ausgeweitet. D'ie Vergangenheit

wirkt mit dokumentarischer Treue in der Gegenwart und die Dinge dieser Welt
stehen der oft sehr ortsgebundenen Masse anschaulich zur Verfügung.

Das Abbild erhält aber erst seine grosse Bedeutung durch das filmische
Ausdrucksmittel der Bewegung, die die originelle Darstellung aller Einzelheiten eines
Geschehens erlaubt. In der Bewegung lassen sich Zustände und Vorgänge in ihrer
räumlichen Beziehung und zeitlichen Folge und Gebundenheit ausdeuten. Dies
geschieht durch die Bewegung der Kamera (D'istanzwechsel zum Gegenstand,
Blickpunktwechsel, Fahrt, Schwenkung) oder durch die Bewegung der Objekte. Aber
auch der Ton als Sprache, Musik und Geräusch ist der Bewegung unterworfen.
Durch die verschiedene Stellung des Mikrophons, durch das Mischen und
Verändern der Töne in der Tonkammer. Die Bedeutung dieses Ausdrucksmitfels für die
Massen liegt in der filmischen Möglichkeit, die Dinge der Welt unter ganz neuen
Aspekten zu zeigen. Damit ist die unmittelbare Beanspruchung der Phantasie und
das Einwirken auf das Gemüt gegeben. Denn auf die Volksmasse machen nicht
nüchtern erzählte Tatsachen, nicht statistische Darstellungen Eindruck, sondern eben
Schilderungen, die die Phantasie erregen, Handlungen, die zum Mitleben zwingen,
Gegensätze und Vergleiche, die mit bildhafter Eindringlichkeit Stimmungen erzeugen.
D'ie einmal erregte Phantasie lebt direkt aus Andeutungen, aus dem Unklaren, dem
Legendären und Geheimnisvollen. Der Film aber berücksichtigt diese Tafsache voll
und ganz.

Im vierten filmischen Ausdrucksmittel, der Zerlegbarkeit und Montagemöglichkeit
von beliebigen Bild- und Tongruppen ist dem Künstler noch grössere schöpferische

Freiheit geboten. So lassen sich Bilder, die unter einem gewollten Gesichtswinkel

gesehen, in gewünschter Grösse erfasst und in berechneter zeitlicher Dauer
aufgenommen wurden, aneinanderreihen. Gewisse Ubergänge werden durch
Überblendungen gegeben, wodurch formale und inhaltliche Beziehungen besonderer Art
geschaffen werden können. Ähnlich lässt sich mit den Tönen im Zusammenhang oder
Gegensatz mit dem Bild verfahren. Damit ist die Möglichkeit geboten, die Dingwelt
in ganz neue Zusammenhänge zu bringen, in Symbolen zu sprechen, Unvereinbares
zu einen; der naive Glaube der Masse kann, krass ausgedrückt, für eine menschliche,

oft allzu menschlich geschaffene Welt in Anspruch genommen werden, denn
über allem steht das Vertrauen in die dokumentarische Treue des Bildes, und das
übersehen der formalen Komposition ist eine bekannte Tatsache.

Die genannten Ausdrucksmiftel gestatten es, die weitesten und entferntesten
Räume der Welt in Details aufzulösen oder in einem Punkt zusammenzuziehen. Sie

ermöglichen es, Vergangenheit und Zukunft in einem gegenwärtigen Augenblick zu
beleben. Sie vermitteln einen komplizierten Handlungsablauf in anschaulichen
Zusammenhängen. Sie lassen Menschen aus sich selber wirken und formen zugleich
mit ihnen anderes, vom Regisseur Bestimmtes.

In einer grossartigen schöpferischen Synthese kann das Leben neu wachsen.
D'ieses All-umfassen erlaubt ein übersichtliches Schauen der Welt, eine Weltanschauung,

aber in bildhafter, lebendiger Form, wie sie die Massen aufnehmen wollen. Ja,
der Film muss bei den Massen nicht einmal die Bereitschaft, nicht den Willen der
zum Erkennen des Sinnkerns einer Handlung führt, voraussetzen; denn der
Filmschöpfer vermag durch blickfangende Formmotive Auge und Ohr des Zuschauers in
das Getüge des Werkes hineinzuzwingen, so stark sogar, wie dies kein anderer
Künstler vermag. Darum beginnt sich auch gleich die seelische Einheit des
Zuschauers mit den Handelnden zu vollziehen. Der persönliche Geltungstrieb wird
geweckt, er veranlasst die Gleichsetzung. In der Illusion tritt der Zuschauer in die
Bildhandlung ein, lässt seine eigene Überlegung aufheben und gibt sich den
Gefühlseinflüssen hin. Er lässt mit sich spielen. Dieser Vorgang ist entscheidend, er
beruht auf der filmischen Eigenart der disfanzaufhebenden Handlungsführung.

7



Wir sehen zum Beispiel im Film: „Der grosse König" Friedrich mit seinen
Generälen im Empfangszimmer. Die Kamera, gleichsam der schweifende Blick des
Zuschauers, übersieht den ganzen Raum und die in ihm anwesenden Personen. Diese
Aufnahme entsprich) der objektiven Schau der D'inge. Nun greift die Kamera aber
gross den sprechenden König heraus. Dieser subjektiv bestimmte Distanzwechsel
suggeriert dem Zuschauer die persönliche Anwesenheit im Räume. Der Zuschauer
fühlt sich bis zu einem gewissen Grad in der Illusion als der Angesprochene. Im
Film ist eben die feste Distanz zum Objekt aufgehoben. Durch den Zwang der
Einstellungsmontage ist der Zuschauer selber zum Handelnden geworden, zum
filmischen Subjekt, er wird von einer Person in die andere geworfen, von einem
Charakter in den andern. Dadurch entstehen Spannungen und aus ihnen Stimmungen,
die der kluge und erfoglreiche Regisseur zum voraus berechnet.

Wachsen aus der kleinsten Handlungseinheif schon neuartige Wirkungen, so erst
recht aus der Kombination verschiedener Handlungsgruppen in verschiedenen
Räumen. Während eines Gelages wird z. B. eine Schlacht erwähnt. Noch während die
Worte ausklingen, sieht sich der Zuschauer schon inmitten reifender Horden auf
den Feind stürmen, der Boden saust unter ihm weg und die Landschaft flieht. Doch
wieder klingen die Worte und die Musik vom Gelage leise wie in der Erinnerung.

Bild- und Tonkontraste, Bild- und Tonanalogien folgen sich, lösen sich ab,
erzwingen in den Zuschauermassen bestimmte Triebe und formen Phantasiegebilde.
Aus der Aufhebung der festen Distanz ergibt sich nafurnotwendig die unlogische
Handlungsführung und die objektiv-subjektive Zwiespältigkeit der Darstellung. Eine solche
Zergliederung der Welt und des Lebens ermöglicht freilich das Sichtbar- und
Hörbarwerden der letzten Beweggründe eines Verhaltens, der Geheimnisse der Seele,
der Beziehungen der lebenden und toten Dinge. Eine solche Darstellung entspricht
nun wiederum dem Begehren der Massen; denn diese lieben die Enthüllung des
Intimen bis zur Indiskretion; sie schätzen praktische Psychoanalyse; sie folgern nicht
logisch, sondern denken in Bildern, ein Bild löst das andere aus; unvereinbare Vor-
stellungsschichfen wachsen in unbegreiflicher Einheit zusammen; sie assoziieren und
überspringen Raum und Zeit. Filmischer Aufbau entspricht darum weifgehend
massenpsychologischer Gesetzmässigkeit.

Wie steht es mit der Menschengesfaltung da, wo der Schein mehr bedeuten
kann als die Tatsache, wo die Überprüfung der Richtigkeit eines bildhaften Urteils
nicht möglich ist, weil die kontinuierliche Handlung mit gefühlsstarker Eindringlichkeif
beteuert und behauptet, wo die Dingwelt derart stark in den Vordergrund tritt? Ja,

um sichtbares und hörbares Leben zu formen, braucht der Film den Menschen nicht,
„er ist ebenso Mittel des Films, wie Tintenfass, Vogel, Baum", sagt Richter. Und doch
hat uns gerade der Film den Sinn für die Schönheit, für den Wert und die Kraft des
Menschen wieder geweckt. Der körperliche Ausdruck wird neu begriffen, das
Unergründliche im menschlichen Antlitz ist durch die Grossaufnahme aufgehellt. Aber
es ist uns auch klar, dass die Filmkunst nicht unmittelbar begriffliches Denken und,
entsprechend der wechselvollen äusseren Distanz, nicht eine objektive gleichbleibende
innere Distanz fordert, wie etwa das Theater. Nicht der Verstand wird in erster Linie
angesprochen, sondern das Gefühl und darum ist Rhythmus der Lebensodem des
Films, weil Rhythmus das Gesetz der Gefühlswelt ist. Da sich mit der starken
bildhaften und gegenständlichen Wirkung auch noch die reine Gefühlswirkung der
Geräusche und der Musik organisch verbindet, vermag man den gewaltigen Einfluss
des Films auf die Seele des Menschen kaum zu ermessen. Aus dem Gesagten ergibt
sich, dass ein kinematographisches Werk nicht eine ideelle, begriffliche Auseinandersetzung

schafft, sondern im inneren Rhythmus der optischen und akustischen Wiederholung,

des Gegensatzes und der Steigerung und im äussern Rhythmus der längeren
und kürzeren Einstellungen nach dem Willen des Filmschöpfers ein Lebensgefühl
und eine Lebensanschauung als bildhafte Idee und unmittelbares Erlebnis gestaltet.

(Fortsetzung folgt.)
Josef Rast.

8


	Der Film als kultureller Faktor

