
Zeitschrift: Zeitlupe : für Menschen mit Lebenserfahrung

Herausgeber: Pro Senectute Schweiz

Band: 88 (2010)

Heft: 3

Artikel: Visionen gesucht, Rituale gefunden

Autor: Kippe, Esther / Lehner, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-722177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-722177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 Thema I Rituale

Visionen gesucht,
Rituale gefunden
Die Pensionierung ist eine markante Schwelle im Leben,

die Freiheit und neue Horizonte verspricht. Sie ist aber auch mit

Angst vor Verlusten verbunden. Rituale können helfen,

im Alter trotz Krisen und Krankheit Sinn und Halt zu finden.

Von Esther Kippe

I«Ich schaue zurück und staune: Mit zwan-
zig Hippie, mit dreissig Aktivistin, mit

vierzig Therapeutin und mit fünfzig Schul-
leiterin. Jetzt stehe ich an der Schwelle zu
sechzig. Was jetzt?» Diese Worte hatte Susann

Beiz, Gründerin und Leiterin der Schule

«Women and Earth» in Damvant JU, 2007 auf
ihrer Internetseite festgehalten. Gleichzeitig
teilte sie mit, sie werde im Sommer in die

Wildnis gehen, «um mein Sterben zu üben».

Runde Geburtstage seien für sie nie ein Pro-

blem gewesen, weder der vierzigste noch der

fünfzigste, sagt die inzwischen 63 gewordene
Schulleiterin und Psychotherapeutin, «aber

mit dem sechzigsten war es seltsam. Ich woll-
te kein Fest machen, spürte aber, dass ich
nicht einfach so tun konnte, als gäbe es diesen

Geburtstag nicht. Es musste etwas gehen.»
Susann Beiz beschloss, sich in der unberühr-
ten Natur der Toscana auf eine Visionssuche
einzulassen. Das hiess, unter anderem, vier
Tage und vier Nächte abgeschieden, allein und
fastend in der Wildnis zu verbringen.

In diesen vier Tagen, die das Kernstück einer
Visionssuche darstellen, nimmt der suchende
Mensch die Unwägsamkeiten der Natur auf
sich, kämpft mit Hitze, Nässe oder Kälte, mit
Hungergefühlen und Langeweile. Dabei wird
er auf seine eigenen Wahrnehmungen, auf sei-

ne körperlichen und seelischen Kräfte zurück-
geworfen. Er muss sich seinen Ängsten und
Grenzen stellen, diese überwinden oder ak-

zeptieren lernen. Aufgestaute Wut, Trauer und

Ohnmachtsgefühle können hochkommen,
aber auch eine tiefe Freude über den eigenen
Mut, die Begegnungen mit der Schöpfung und
über die Entdeckung bisher ungeahnter Fähig-
keiten und Empfindungen. «Niemand kommt

als die Person aus der Wildnis zurück, als die
sie gegangen ist», sagt Susann Beiz.

«Visionssuche» ist das deutsche Wort für
das englische «vision quest» und steht für ein

mehrtägiges Übergangsritual in der Wildnis.
«Vision» stammt vom lateinischen «videre»,

was schauen und erkennen bedeutet. «Quest»
heisst Suche. So nannte man im Mittelalter
eine «heilige Suche» der Ritter nach spirituel-
1er Erkenntnis. Das moderne Visionssuche-Ri-
tual, das seit etwa zwanzig Jahren in Europa
auf immer grössere Beachtung stösst, wurde
in den USA entwickelt und geht auf Traditio-

nen nordamerikanischer Indianerstämme und
anderer Naturvölker zurück, die heute noch
Selbstsuche-Rituale in der Natur praktizieren.

Ende der 1970er-Jahre hatte das US-ameri-
kanische Ehepaar Meredith Little und Steven
Foster diese alten Übergangsrituale wieder
entdeckt und in eine dem modernen Men-
sehen zugängliche Form übersetzt. Anfänglich
gingen sie mit Jugendlichen in die Wildnis,
später weiteten sie ihr Angebot auf Erwachse-

ne aus und gründeten in Kalifornien eine
Schule für die Ausbildung von Visions-
Sucheleiterinnen und -leitern aus aller Welt.

Entbehrungen für neue Einsichten
Wer sich auf Visionssuche begibt, muss bereit

sein, Strapazen und Entbehrungen auf sich zu
nehmen. Das Ritual erstreckt sich über zehn
bis zwölf Tage: In einer drei- bis viertägigen
Vorbereitungsphase leben die Teilnehmerinnen
und Teilnehmer gemeinsam in einem Basis-

camp, wo sie noch einmal ihre Absicht erklären
und sich auf das Alleinsein in der Wildnis vor-
bereiten. Ohne Nahrung, nur mit dem Nötigs-
ten ausgerüstet und mit ausreichend Wasser

versorgt, wandern sie anschliessend hinaus zu
ihrem ausgewählten Platz, um im Zwiegespräch
mit der Natur nach Antworten auf ihre Fragen

zu suchen. Am Morgen des fünften Tages keh-

ren sie ins Basiscamp zurück. In der dreitägigen
Abschlussphase berichten die Visionssuchen-
den von ihren Erfahrungen und Einsichten, von
ihren Erlebnissen und Emotionen und klären
die Möglichkeit, die neue Lebenssicht in ihrem

Alltag umzusetzen.

ZEITLUPE 3-2010



Thema I Rituale 7

WIM

vt'Jliii

id:" •

:f M
• '-. viÂssNaawôassrï^îWfe?: JIMta 3äJ§K

' ^ ;,.• /S^pSSf~ -/>.W-&S

Die Visionssuche richtet sich an Menschen,
die in ihrem Leben an einem Wendepunkt an-

gelangt sind: Jugendliche am Ende der Schul-

zeit, Erwachsene, die eine Krise bewältigen,
sich mit Vergangenem versöhnen und in einen

neuen Lebensabschnitt hineingeboren werden
wollen oder Antworten auf drängende Lebens-

fragen suchen. Zunehmend entdecken Frauen

wie Männer die Visionssuche auch als alter-
native Möglichkeit, sich auf die nachberufliche
Lebensphase vorzubereiten.

«Ich bin der Endlichkeit meines Lebens be-

gegnet. Das Thema Tod ist in mein Leben ge-
kommen», fasst Susann Beiz ihre Erkenntnisse

zusammen, die sie im Sommer 2007 aus der

Wildnis der Toscana mit nach Hause nahm.
«Das ist nicht nur angenehm. Zu meiner End-

lichkeit gehört, dass ich nicht mehr alles

umsetzen kann, was ich möchte. Es kommen

Fragen wie: Lohnt sich das noch?» Zum Bei-

spiel das Haus zu kaufen in Damvant, in dem
die Schule eingemietet ist, die Susann Beiz vor
zwölf Jahren gegründet hat. Hunderte von
Frauen aus beratenden, therapeutischen, päd-

agogischen und pflegenden Berufen haben
seither bei «Women and Earth» an naturorien-

tierten Seminaren teilgenommen, sich zu Be-

raterinnen oder Begleiterinnen für naturorien-
tierte Übergangsrituale ausbilden lassen.

Nach ihrer Rückkehr aus der Toscana ent-
wickelte Susann Beiz zusammen mit einem
Dozentinnenteam einen neuen Lehrgang: «Der

Tanz vom Leben und vom Sterben», eine Aus-

bildung für Beraterinnen und andere Interes-

sierte, die sich intensiv mit dem Thema Tod

und Sterben auseinandersetzen und es in ihre
Arbeit und in ihr Leben integrieren möchten.
«Ich lasse mich nicht bremsen», sagt Beiz.

Die Gründerin von «Women and Earth» ist

ausgebildete Visionssucheleiterin und Mitglied
des deutschsprachigen Visionssuchenetzwerks.
Diesem können sich nur Visionssucheleiterin-

nen und -leiter anschliessen, die eine seriöse

Ausbildung und Erfahrung haben und sich fes-

ten ethischen Grundsätzen verpflichten. «Ri-

tuale sind etwas sehr Kraftvolles», sagt Susann

Beiz, «man darf sie nicht missbrauchen, um an-
dere Menschen zu manipulieren.»

Einmal jährlich bietet «Women and Earth»

zusammen mit der Psychotherapeutin Barbara

Lorenz aus Freiburg im Breisgau für Frauen
eine vierzehntägige Visionssuche in Lappland

ZEITLUPE 3-2010



8 Thema I Rituale

an. Die bisher jüngste Teilnehmerin war 19

und hatte gerade die Matura bestanden. Mit
der Visionssuche wollte sie sich von der Kind-
heit verabschieden. Die bisher älteste Teil-
nehmerin war 62 und suchte, irritiert von den
Altersbildern in unserer Gesellschaft, in der
Wildnis nach der alten Frau in sich selbst. Sie

hoffe, sagt Susann Beiz, dass auch in Zukunft
«Älteste» dabei sein werden. In der Tradition
alter Indianerstämme und der «vision quest»
gelten alte Menschen als reich an Wissen und
Erfahrung und gemessen einen besonderen
Status in der Gemeinschaft.

Die Fakten sind bekannt: Wer heute bei guter
Gesundheit ins Rentenalter kommt, kann mit
weiteren zehn bis zwanzig aktiven Lebens-

jähren rechnen. «Dem Leben nicht mehr Jahre,
sondern den Jahren mehr Leben geben», hiess

ein in den 1990er-Jahren viel zitierter Leitsatz,
als die Langlebigkeit des modernen Menschen
ins Bewusstsein der Gesellschaft drang. An
Möglichkeiten, die dazugewonnenen Jahre mit
Leben zu füllen, mangelt es nicht. Reisen, Bil-

dungs- und Sportangebote, Freiwilligenarbeit,
Enkelbetreuung, Wellness-Tage und gesellige

Veranstaltungen aller Art breiten sich vor Neu-

Ruheständlern aus. Das ist viel - ist es alles?

Die Botschaften, die über Sechzigjährige
täglich erreichen, sind widersprüchlich. In den
Medien werden die sportlichen, lernfreudigen
und kaufkräftigen Siebzig- und Achtzigjährigen
gefeiert. Gleichzeitig dringt nahezu pausenlos
die Nachricht ins Ohr der älteren Menschen,
in welch grosse Schwierigkeiten der demo-

grafische Wandel, den sie verkörpern, die
Sozial- und Krankenversicherungen und die
nachkommenden Generationen bringen wird.
In diesem Spannungsfeld ist es nicht einfach,
dem letzten Lebensabschnitt, abgekoppelt
vom Konsum- und Leistungsstrom, Sinn, Be-

deutung und eine Würde an sich zu geben.

Markante Lebensabschnitte
Entwicklungspsychologisch lässt sich unser
Leben von der Wiege bis zur Pensionierung in
einigermassen klar definierbare und vorher-
sehbare Stufen unterteilen: Kleinkindphase,
Schulzeit, Lehr- und Wanderjahre, Berufs- und

Familienjahre, Krise in der Lebensmitte, Wech-

seljahre. An einigen Übergangsstellen auf
diesem Weg setzen Kirchen und der Staat

markante, von Ritualen begleitete und in die
Zukunft weisende Zeichen: Schuleintritt, Kon-

firmation, Jungbürgerfeier, Hochzeit, Taufe

der eigenen Kinder. Im privaten Kreis bejubeln
wir runde Geburtstage und Hochzeitstage.
Naht die nachberufliche Zukunft, bereiten wir
uns vor, indem wir unsere Wohnsituation

überdenken, ein Budget erstellen und uns klar
werden darüber, welche Wünsche wir uns
erfüllen können, wie unser Alltag und unsere
Tätigkeiten aussehen, was wir noch verwirk-
liehen wollen. Ausgeklammert bleibt das Un-

planbare, die Angst vor der langen Lebens-

phase mit vielen Unbekannten, vor seelischen
und gesundheitlichen Krisen und vor der Un-
berechenbarkeit des eigenen Todes. Was trägt
den Menschen, was gibt ihm Halt, wenn der

Lebenspartner oder die Partnerin stirbt, eine
Krankheit ausbricht, der Freundeskreis kleiner
wird und die materielle Sicherheit bröckelt?

Im hellen, gemütlichen Wohnzimmer von
Anna Meer und ihrem Mann Gottfried Schae-

rer steht auf einem niedrigen, mit einem Tuch

bedeckten Sockel ein kleiner Weihnachts-
bäum. Es ist der 28. Dezember. Zum ersten
Mal seit Jahren hat das Paar, beide Mitte sieb-

zig, ohne seinen Sohn und dessen Familie
Weihnachten gefeiert; die Jungen sind über
die Festtage verreist. «Aber es ist auch gut»,
sagt Anna Meer. So sei ihr all die Arbeit erspart
geblieben, «einen kleinen Weihnachtsbaum
wollte ich trotzdem haben».

«Es ist auch gut.» Wer mit dem Ehepaar
Schaerer Meer über dessen Leben ins Gespräch
kommt, hört den Satz immer wieder. Obwohl:
Vieles hätte Anna Meer lieber anders gehabt.
Als drittes Kind in einer elfköpfigen Geschwis-
terreihe auf einem Bauernhof im Kanton Bern

aufgewachsen, musste sie früh Verantwortung
übernehmen. «Wir waren bitter arm, an Weih-
nachten gab es keine Geschenke», erinnert sie

sich. Nur einmal, als sie acht war, habe sie

sich sehnlichst ein Schreibheft gewünscht und
schliesslich von der Mutter auch bekommen.
In diesem Heft begann das Kind, «schöne Wör-

ter und Sätze» zu sammeln, Gehörtes, Gelese-

nes, Ausgedachtes. Die Mutter versprach ihm,
es dürfe später Lehrerin werden. Doch dazu
kam es nicht. Das «Mueti» starb, als Anna drei-
zehn war, und der Vater wollte vom Lehrer-
seminar nichts wissen. Das Mädchen sollte
dienen in einem fremden Haushalt.

Daraus wurde dann zum Glück ein Haus-

haltlehrjahr, das die junge Frau als Sprungbrett
nutzte, um später als Kochschullehrerin in
einem stadtzürcherischen Schülerheim für
leicht behinderte Kinder und Jugendliche zu
arbeiten. Als in der Mitte ihres Lebens eine
schmerzhafte rheumatische Krankheit aus-

brach, wechselte Anna Meer den Beruf. Sie

liess sich zur Erwachsenenbildnerin und Ge-

sprächstherapeutin ausbilden und arbeitete
bis zur Pensionierung am Elternbildungs-
Zentrum Zürich. Im schulischen Umfeld hatte
sie 1957 auch den Sonderklassenlehrer Gott-

ZEITLUPE 3-2010



Thema I Rituale 9

fried Schaerer kennengelernt; vor zwei Jahren
feierte das Paar seine goldene Hochzeit.

«Ich habe im Laufe meines Lebens viele Ver-

arbeitungsrituale entwickelt», sagt Anna Meer,
eines davon sei das Schreiben. Unzählige Hef-

te hat sie mit den Jahren gefüllt, nicht immer
nur mit sanften Worten. Da gabs auch viel
Wut und Verzweiflung. Zwei Söhne hat das

Paar miteinander grossgezogen. Die Buben

waren zehn und fünfzehn, als sich nochmals
Nachwuchs ankündigte: Zwillinge. Eines der
beiden Kinder kam tot auf die Welt, das zweite
starb wenige Stunden nach der Geburt.

Ein Ritual hilft beim Abschiednehmen
Das tot geborene Kind habe sie nicht einmal zu
Gesicht bekommen, sagt Anna Meer, die bei-
den Kinderleichen seien einem Erwachsenen

mit ins Grab gegeben worden. «Heute werden
Eltern in solchen Situationen besser betreut, da

wäre sofort jemand von einem Careteam zur
Stelle.» Erst zwei Jahre später, als sie an einem

Studiengang für feministische Theologie teil-
nahm, habe sie in einem Ritual von den toten

Zwillingen Abschied nehmen können. «Wir
standen alle in einem Kreis, es brannten Ker-

zen, und gemeinsam sangen wir Lieden>, er-

innert sie sich. 23 Jahre später starb nach einer

langen Leidenszeit auch ihr ältester Sohn.

«Es gibt Situationen, die so ausweglos er-

scheinen, dass man sich, egal, ob gläubig oder

nicht, an eine höhere Macht um Hilfe wendet.
Im Sinne des Spruchs <Not lehrt beten> wird
die rationale Bewältigung der Krise aufgege-
ben und durch eine rituelle Handlung ergänzt
oder ersetzt», schreibt die Historikerin und
Psychologin Diane von Weltzien in ihrem
Buch «Rituale neu erschaffen - Rituale als

Ausdruck gelebter Spiritualität».
Viele Menschen möchten sich nach einer

tiefen Erschütterung in einem Ritual von gött-
liehen Mächten geborgen wissen. Viele haben
den Wunsch, wichtige Lebensübergänge mit
einem Ritual zu feiern, oder möchten in Zeiten
der Verunsicherung um neue Kraft bitten. Die
Rituale der Kirchen sind ihnen fremd gewor-
den, deren Botschaften bedeutungslos. Paral-

lel zu dieser Entwicklung bieten heute viele
freischaffende Ritualbegleiterinnen und -be-

gleiter, häufig Theologinnen und Theologen,
individuelle Ritualgestaltungen an. Einige un-
ter ihnen haben sich ebenfalls zu einem Netz-

t werk zusammengeschlossen und auf ethische

I Grundsätze verpflichtet. «Eine Ritualbegleite-
.59

I rin, ein Ritualbegleiter muss wissen, wie man

ï Kräfte ruft und wie man schliesslich das Ritual
E

f auch wieder auflöst», sagt die Luzerner Theo-
1 login und Ritualbegleiterin Barbara Lehner.

ZEITLUPE 3-2010



Nervös und
Mühe beim
Einschlafen?
Die Strath Schlaf-Nerven Tropfen wirken

reruhigend und helfen bei nervös bedingten

Einschlafstörungen, Überreiztheit, Nervosität,

tervöser Unruhe und nervlichen Spannungszu-

ständen. Dieses pflanzliche Heilmittel enthält

Extrakte der Heilpflanzen Baldrianwurzel,

^assionsblumenkraut und Pfefferminzblätter

sowie Hefe-Plasmolysat. Für Kinder ab 6 Jahren

geeignet.

Literatur:

Leicht verständliche und

spannende Einführung in das

Thema «Vision Quest»:

Sylvia Koch-Weser/Geseko v.

Lüpke: «Vision Quest, Visions-

suche: allein in der Wildnis auf

dem Weg zu sich selbst»,

Heinrich-Hugendubel-Verlag,

Kreuzlingen/München 2000.

-» Infos und Anregungen über

Rituale, deren Aufbau sowie über

geschichtliche Hintergründe:

Diane von Weltzien: «Rituale neu

erschaffen, Rituale als Ausdruck

gelebter Spiritualität», Schirner-

Verlag, Darmstadt 2006.

Kurs:

-> «Nach dem Zenit voll Freude

und Energie leben - Der Weg

von Verlust zu Versöhnung»,

Kurs mit Peter W. Ochsner,

Theologe und Trauerbegleiter,

8., 15., 22. März, 14-16.15 Uhr.

Pro Senectute Kanton Luzern,

Telefon 04122611 88, Mail

info@lu.pro-senectute.ch

Kontakte:

-> Susann Beiz, «Women and

Earth», Erlenmattstrasse 12,

4058 Basel, Tel. 061 3129480,
www.womenandearth.ch

-> www.visionssuche.net

(Website des deutschsprachi-

gen Visionssuche-Netzes)

Ein spirituelles Ritual besteht grundsätzlich
aus drei Schritten. Im ersten bereitet sich die
Person mit ihrem Thema auf das Ritual vor,
verlässt für eine vorher festgelegte Zeit ihre

Alltagssituation und tritt in einen speziellen,
für das Ritual geeigneten Raum. Im zweiten
Schritt wird die Frage, um die es geht, in eine

symbolische Handlung umgesetzt: vielleicht
ein verstorbener Freund, eine Angehörige ver-
abschiedet, ein beruflicher Knoten gelöst, ein

gefürchtetes bevorstehendes Ereignis, etwa
eine Operation, inszeniert und symbolhaft
durchgespielt. Im dritten Schritt bittet man um
Kraft und Unterstützung der höheren Mächte
und kehrt in den Alltag zurück.

«Göttliche Botschaften im Märchen» heisst
ein Kurs, den die bald 77-jährige Anna Meer
demnächst im Auftrag der Kirchgemeinde an
ihrem Wohnort durchführen wird. Märchen
haben ihr Leben begleitet wie das Schreiben.
Oft hat sie deren Heilkraft erfahren und ande-

ren Menschen vermittelt. Märchen sind mit
Ritualen vergleichbar: Die Heldin, der Held

muss das Zuhause verlassen, oft durch ein Tor

oder einen Brunnen in eine andere Welt gehen
und die von einer höheren Macht gestellten
Aufgaben lösen. Tiere und Pflanzen helfen ihr
oder ihm dabei. Danach kehrt er oder sie ver-
wandelt zurück und wird reich belohnt. Durch
die Identifikation mit den Heldenfiguren kann
der Mensch Mut und Zuversicht schöpfen.

Mut und Zuversicht haben Anna Meer und
ihr Mann immer wieder gefunden. Vor zehn
Jahren sind sie in ein neues, helles Häuschen

gezogen. Sie freuen sich auf den Frühling, auf
die Teamarbeit im Garten, auf die Blumen.
«Das haben wir ausnahmslos überall gemacht,
wo wir je gewohnt haben: einen kleinen
Garten angelegt.»

10 Thema I Rituale

StratH I
S<MoWI«r«a t-fl '

StratH
Schlaf-Nerven Tropfen

nFR ÇAFT flFR KRAFT SCHAFFT
ZEITLUPE 3-2010



Thema I Rituale 11

«Das Bedürfnis nach Sinn und
Werten ist gewachsen»
Wie kommt es, dass immer mehr Menschen

ausserhalb der Kirchen nach Ritualen suchen?

Wir leben in einer Zeit, in der viele von uns
nicht mehr eingebunden sind in kirchliche
Gemeinschaften und trotzdem merken, dass

wir Rituale brauchen. Vor allem bei Lebens-

Übergängen und in Krisenzeiten. Gleichzeitig
sind die Vorstellungen von Religion und Spi-
ritualität weiter und offener geworden. Man
kann christlich verwurzelt sein, aber auch
die Jahreszeitenfeste feiern. Und seit Anfang
der Neunziger] ahre häufen sich die Ereignis-
se, die uns zeigen, dass wir definitiv nicht
mehr die Kontrolle über das Leben haben.
Man denke nur an den Terroranschlag vom
11. September 2001. Das Leben ist brüchiger
geworden. Als Gegentendenz wächst das Be-

dürfnis nach Sinnorientierung, nach Werten,
nach einer Einbindung.

Haben die Menschen einen angeborenen Sinn

für Rituale?

Angeboren ist, dass der Mensch nach Wie-

derholungen sucht und von Wiederholungen
lernt. Angeboren ist dem Menschen auch,
dass er nach Bedeutung sucht für das, was

er macht. Das, was ich erlebe, bekommt
durch das Ritual eine Deutung und eine

Bedeutung.

Wo liegt der Unterschied zwischen Gewohn-

heiten und Ritualen?

Ich kann am Morgen aufstehen, vors Fenster
stehen und dreimal tief ein- und ausatmen,
das ist eine Gewohnheit. Aber ich kann auch
während des Ein- und Ausatmens den neuen
Tag begrüssen und um Kraft bitten, um die-

sen Tag zu bestehen. Dann ist es ein Ritual.
Der Unterschied liegt darin, dass das Ritual
bewusst vollzogen wird und ich eine Be-

deutung damit verbinde.

Was muss eine Ritualgestalterin oder

ein Ritualgestalter wissen und können?

Es braucht ein Gespür für Atmosphäre, Sen-

sibilität für die Sprache, für Musik, und man
muss die Grundstruktur der Rituale kennen.
Mein ethnologisches Fachwissen und die

Theologie und Liturgiewissenschaft haben
mich sicher geprägt. Aber die Fähigkeit, gut

zuzuhören und zu wissen, wie man die

Themen, mit denen die Menschen zu einem

kommen, symbolisch umsetzen kann, ist
noch wesentlicher.

Was erwarten die Menschen in Übergangs-

Situationen von einem Ritual?

Bei den klassischen Übergangsritualen wie
Geburt, Segnung eines Kindes, Hochzeit
oder Beerdigung geht es darum, dass das

Ereignis einen Rahmen bekommt und dass

man etwas öffentlich zum Ausdruck bringen
kann. Und dann gibt es auch die Heil-
oder Übergangsrituale, die uns darin unter-
stützen, einen Übergang zu ehren oder etwas
innerlich zu klären.

Welche Sinnes- und Seelenkanäle werden

bei einem Ritual angesprochen?

Das Ritual ist eine szenische Darstellung. Es

spricht alle Sinne und seelischen Schichten

an. Es berührt tiefer als das gesprochene
Wort. Durch den Einbezug von Musik wird
die Verbindung geschaffen zu einer vor-
geburtlichen Erfahrung. Der erste Sinnes-

eindruck, den wir aufnehmen, ist der

Herzschlag der Mutter. Deshalb kann ein re-

gelmässiger Trommelschlag bei einem Ritual
sehr tief gehen. Zum Aufbau eines Rituals
gehört auch, dass eine göttliche Wirklichkeit
oder höhere Macht angerufen wird. Damit
öffnet man sich für Ebenen, die in unserem
Alltagsbewusstsein nicht so präsent sind. In-
dem die Lebensthemen im Ritual auf andere
Weise durchlebt werden können, geschieht
eine Stärkung der Seele.

Wie reagieren kranke, behinderte oder gar
sterbende Menschen auf Rituale?

Rituale sind eine wichtige Ressource im
Zusammenhang mit Krankheit und Tod. Als
Seelsorgerin habe ich erlebt, wie Menschen,
die nicht mehr ansprechbar waren, ruhiger
wurden, wenn ich ein Lied für sie sang. Oder

wenn ich beispielsweise einem sterbenden
Menschen die Füsse halte, wärme und
gleichzeitig innerlich darum bitte, dass diese

Person ihren Weg gehen kann, kann das bei
ihm zu einem Gefühl des Gehaltenseins füh-
ren in einem Moment, wo alles wegbricht.

Barbara Lehner ist 1967 in Visp

geboren. Sie hat in Freiburg i. Ü.

katholische Theologie und

Ethnologie studiert und sich später

bei Dr. Jorgos Canacakis zur

Lebens- und Trauerbegleiterin

ausgebildet. Sie hat Erfahrung in

der Spital- und Betagtenseelsorge.

Heute lebt sie in Luzern.

Seit 2000 ist Barbara Lehner als

freischaffende Theologin und

Erwachsenenbildnerin tätig mit den

Arbeitsschwerpunkten Schöpfungs-

Spiritualität, Ritualgestaltung,

Lebens- und Trauerbegleitung.

Barbara Lehner, Bruchmattstrasse 7,

6003 Luzern, Telefon 041 3109851,

www.lebensgrund.ch

ZEITLUPE 3-2010


	Visionen gesucht, Rituale gefunden

