
Zeitschrift: Zeitlupe : für Menschen mit Lebenserfahrung

Herausgeber: Pro Senectute Schweiz

Band: 59 (1981)

Heft: 5

Artikel: "...auf dass wir leben"

Autor: Staub, Eleonore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-723682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-723682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eleonore Staub:

«...auf dass
wir leben.»

Bis in die siebziger Jahre waren der Tod und
alles, was damit zusammenhängt, kein Thema,
das man öffentlich oder im privaten Kreise
diskutierte. Inzwischen wurde das sogenannte
Tabu Tod gesellschaftsfähig. Dies ist zum Teil
das Verdienst von Autoren wie Klibler-Ross,
Moody oder Dethlefsen.
Zum Teil: denn die Beschäftigung mit dem Tod
zieht sich ja — ob verdeckt oder offen —
immer in ganz persönlicher Art durch jedes
einzelne Menschenleben. Sie bestimmt richtungsweisend

die Lebens- und Weltsicht jedes
Einzelnen.

Ich entsinne mich, dass ich zwischen 14 und 16

intensiv über den Tod nachdachte. Ich schrieb
ein Testament, das in meiner Nachttischschublade

lag. Bei Lampen- oder noch besser

Kerzenschein las ich es immer wieder durch,
vor allem auch deshalb, weil ich über den
Namen des Pfarrers, der meine Grabrede halten
sollte, nicht schlüssig war. Denn es durfte nur
ein Geistlicher sein, der meine Fragen nach
Unsterblichkeit und Auferstehung nicht mit
dem üblichen Wischi-waschi beantwortete,
etwa: «Das verstehst du noch nicht», oder «das

ist ein weites Feld ..», oder «Ja, da muss man
halt glauben .».
Im übrigen sass ich damals oft nachts am
Fenster, betrachtete den Mond hinterm
Birkengezweig und beobachtete die Fledermäuse,

die lautlos vorüberhuschten. Dann
verbanden sich Wehmut über die Vergänglichkeit

des Augenblicks, Abschiedsschmerz
und Weltverbundenheit zu einer unbegreiflichen

Lebensfreude, die mich vollkommen
erfüllte. Ich war glücklich, dass ich da war.
Und zugleich wusste ich, dass ich einmal
nicht mehr so da sein würde. Der Tod würde
dies bewirken. Der Tod, von dem der junge
Hofmannsthal sagt, er sei Musik geworden,
«gewaltig, süss und sehnend», während Kleists
Prinz Friedrich von Homburg ihn — und da¬

hinter die Unsterblichkeit — «als Glanz der
tausendfachen Sonne» beschreibt: «Nun
unterscheid' ich Farben noch und Formen, und jetzt
liegt, Nebel, alles unter mir.»
Dreissig Jahre lang unterrichtete ich junge
Leute in verschiedenen Schulen. Dabei erfuhr
ich immer wieder, dass die Frage nach dem
Tod und dessen Stellenwert nicht nur mir,
sondern auch andern zu schaffen machte. So

begann ich vorsichtig mit Besprechung und Lektüre

von Werken, die sich mit diesen Problemen

auseinandersetzten. So schilderte ich zum
Beispiel, wie die Sage von Orpheus und Eury-
dike die Jahrhunderte hindurch immer von
neuem Dichter und Komponisten zu eigenen
Schöpfungen angeregt hat, und wer wollte,
konnte mich abends in Kinovorführungen
begleiten, in denen Jean Cocteaus «Orphee» oder
Sartres «Les jeux sont faits» gezeigt wurde.
Oder wir besuchten gemeinsam die
Schauspielhaus-Aufführung von Thornton Wilders
«Unsere kleine Stadt». Oder ich wies auf die
Parallelen zwischen der Fahrt des Odysseus
in die Unterwelt und der Jenseitswanderung
Dantes hin.
In vielen persönlichen Erlebnissen wurde mir
inzwischen bewusst, was mir die Geistlichen in
meiner Jugend nicht haben sagen können: dass

der Tod ein Uebergang, eine Transition, eine

Verwandlung ist, in der wir uns auf eine andere
Ebene begeben, eine Ebene, die wir bereits
hier im jetzigen Leben im räum- und zeitlosen
Zustand des Traumes und Schlafes betreten —
nicht umsonst nannten die alten Griechen den

Tod den Bruder des Schlafes. Die Weisheit des

Mönchsspruchs «Lehre uns sterben, auf dass

wir leben» wurde mir klar — und die
Dokumentation über die Erfahrungen von
Wiederbelebten vermittelte mir einen Beweis dafür,
dass meine eigenen Erfahrungen nicht nur
subjektiv, sondern auch objektiv gewertet werden
könnten.
Sie vermittelte aber ebenfalls die Sicherheit,
dass das jetzige räum- und zeitbegrenzte
Dasein sinnvoll ist. Denn nach dem Uebergang hören

Arbeit, Abenteuer und Weiterentwicklung
nicht auf. In einer für mich vorläufig nicht
einsehbaren Form nimmt alles seinen Fortgang
und ist nie zu Ende. Für mich persönlich, und
solche Dinge sind ja immer nur persönlich, ist
dieser Fortgang «ein Ziel, aufs innigste zu
wünschen», wie es in anderm Zusammenhang
einmal bei Shakespeare heisst.

78


	"...auf dass wir leben"

