Zeitschrift: Zeitlupe : fir Menschen mit Lebenserfahrung
Herausgeber: Pro Senectute Schweiz

Band: 59 (1981)

Heft: 5

Artikel: " ..auf dass wir leben"

Autor: Staub, Eleonore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-723682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-723682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eleonore Staub:

«...auf dass
wir leben.»

Bis in die siebziger Jahre waren der Tod und
alles, was damit zusammenhiéngt, kein Thema,
das man Offentlich oder im privaten Kreise
diskutierte. Inzwischen wurde das sogenannte
Tabu Tod gesellschaftsfdahig. Dies ist zum Teil
das Verdienst von Autoren wie Kiibler-Ross,
Moody oder Dethlefsen.

Zum Teil: denn die Beschiftigung mit dem Tod
zieht sich ja — ob verdeckt oder offen — im-
mer in ganz personlicher Art durch jedes ein-
zelne Menschenleben. Sie bestimmt richtungs-
weisend die Lebens- und Weltsicht jedes Ein-
zelnen.

Ich entsinne mich, dass ich zwischen 14 und 16
intensiv iiber den Tod nachdachte. Ich schrieb
ein Testament, das in meiner Nachttisch-
schublade lag. Bei Lampen- oder noch besser
Kerzenschein las ich es immer wieder durch,
vor allem auch deshalb, weil ich iiber den Na-
men des Pfarrers, der meine Grabrede halten
sollte, nicht schliissig war. Denn es durfte nur
ein Geistlicher sein, der meine Fragen nach
Unsterblichkeit und Auferstehung nicht mit
dem {iiblichen Wischi-waschi beantwortete, et-
wa: «Das verstehst du noch nicht», oder «das
ist ein weites Feld . . .», oder «Ja, da muss man
halt glauben. . .».

Im iibrigen sass ich damals oft nachts am
Fenster, betrachtete den Mond hinterm
Birkengezweig und beobachtete die Fleder-
mause, die lautlos voriiberhuschten. Dann
verbanden sich Wehmut iiber die Verging-
lichkeit des Augenblicks, Abschiedsschmerz
und Weltverbundenheit zu einer unbegreif-
lichen Lebensfreude, die mich vollkommen
erfiillte. Ich war gliicklich, dass ich da war.
Und zugleich wusste ich, dass ich einmal
nicht mehr so da sein wiirde. Der Tod wiirde
dies bewirken. Der Tod, von dem der junge
Hofmannsthal sagt, er sei Musik geworden,
«gewaltig, siiss und sehnend», wihrend Kleists
Prinz Friedrich von Homburg ihn — und da-

78

hinter die Unsterblichkeit — «als Glanz der
tausendfachen Sonne» beschreibt: «Nun unter-
scheid’ ich Farben noch und Formen, und jetzt
liegt, Nebel, alles unter mir.»

Dreissig Jahre lang unterrichtete ich junge
Leute in verschiedenen Schulen. Dabei erfuhr
ich immer wieder, dass die Frage nach dem
Tod und dessen Stellenwert nicht nur mir, son-
dern auch andern zu schaffen machte. So be-
gann ich vorsichtig mit Besprechung und Lek-
tiire von Werken, die sich mit diesen Proble-
men auseinandersetzten. So schilderte ich zum
Beispiel, wie die Sage von Orpheus und Eury-
dike die Jahrhunderte hindurch immer von
neuem Dichter und Komponisten zu eigenen
Schopfungen angeregt hat, und wer wollte,
konnte mich abends in Kinovorfiihrungen be-
gleiten, in denen Jean Cocteaus «Orphée» oder
Sartres «Les jeux sont faits» gezeigt wurde.
Oder wir besuchten gemeinsam die Schau-
spielhaus-Auffithrung von Thornton Wilders
«Unsere kleine Stadt». Oder ich wies auf die
Parallelen zwischen der Fahrt des Odysseus
in die Unterwelt und der Jenseitswanderung
Dantes hin.

In vielen personlichen Erlebnissen wurde mir
inzwischen bewusst, was mir die Geistlichen in
meiner Jugend nicht haben sagen konnen: dass
der Tod ein Uebergang, eine Transition, eine
Verwandlung ist, in der wir uns auf eine andere
Ebene begeben, eine Ebene, die wir bereits
hier im jetzigen Leben im raum- und zeitlosen
Zustand des Traumes und Schlafes betreten —
nicht umsonst nannten die alten Griechen den
Tod den Bruder des Schlafes. Die Weisheit des
Monchsspruchs «Lehre uns sterben, auf dass
wir leben» wurde mir klar — und die Doku-
mentation iiber die Erfahrungen von Wieder-
belebten vermittelte mir einen Beweis dafiir,
dass meine eigenen Erfahrungen nicht nur sub-
jektiv, sondern auch objektiv gewertet werden
konnten.

Sie vermittelte aber ebenfalls die Sicherheit,
dass das jetzige raum- und zeitbegrenzte Da-
sein sinnvoll ist. Denn nach dem Uebergang ho-
ren Arbeit, Abenteuer und Weiterentwicklung
nicht auf. In einer fiir mich vorldufig nicht ein-
sehbaren Form nimmt alles seinen Fortgang
und ist nie zu Ende. Fiir mich personlich, und
solche Dinge sind ja immer nur personlich, ist
dieser Fortgang «ein Ziel, aufs innigste zu wiin-
schen», wie es in anderm Zusammenhang ein-
mal bei Shakespeare heisst.




	"...auf dass wir leben"

