
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 85 (2023)

Heft: 3

Artikel: Adel und Kirchenbau im Mittelalter : Einführung in das Tagungsthema

Autor: Baeriswyl, Armand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adel und Kirchenbau im Mittelalter
Einführung in dasTagungsthema
Armand Baeriswyl

Drei wesentliche Aspekte prägten die Glaubensvorstellungen des Mittelalters.1

Erstens glaubten die Menschen selbstverständlich an Gott und an den Teufel,

an das Jüngste Gericht sowie an Paradies und Hölle (Abb. S. 10). Die Angst vor
der Verdammnis war gross, denn Sünden waren schnell begangen und
Verlockungen lauerten überall. Das galt auch für Adlige, weil sie oft in Gewalttaten im
Zusammenhang mit Fehden und Kriegszügen verwickelt waren. Zweitens glaubten

die Menschen des Mittelalters an das permanente Eingreifen Gottes wie des

Teufels in die Welt. Jeder verregnete Sommer, jede Krankheit, jede Naturkatastrophe

wurde als Werk des Teufels oder als Strafe Gottes für Sünden betrachtet,

so auch, für Adlige besonders wichtig, die Kinderlosigkeit, konkret das

Fehlen eines männlichen Nachfolgers. Drittens glaubte man, mit Gott «verhandeln»

zu können. Es war keinesfalls vorgezeichnet und unabänderlicher Wille
Gottes, ob man sich von einem Schicksalsschlag erholte, ob eine Krankheit
endete, ja, ob man am Jüngsten Tag ins Paradies einzog oder in die Hölle stürzte.
So wie Sünden eine Strafe Gottes auslösen konnten, bewirkten umgekehrt
Bereuen und tätige Besserung, dass Gott gnädig gestimmt wurde. Dies wollte
man mit frommen Taten wie Spenden, Stiftungen und dem Bau von Kirchen,
Klöstern oder Kapellen erreichen.2

Menschen aller Stände setzten ihre Hoffnung in Gott. Man bat ihn und die

Heiligen um Gnade, Hilfe und Erlösung. Im Gegensatz zur breiten Bevölkerung
hatte der Adel die materiellen Möglichkeiten für entsprechende «fromme
Taten». So kam es zu den Spenden und Stiftungen an Gott beziehungsweise an
seine irdische Stellvertreterin, die Kirche. Und natürlich verknüpften die adligen

Stifter diese Wohltaten mit weltlichen Gedanken und Plänen - wenn man
schon etwas für die Kirche spendete, warum sollte eine solche Spende nicht
auch noch beitragen, weitere, unter Umständen sehr profane Probleme zu
lösen?

1. Die Christianisierung

Die Verbindung zwischen Adel und Kirche begann in unserem Raum schon

früh, nämlich mit der frühmittelalterlichen Christianisierung - oder eher

ReChristianisierung. Denn nur in den intensiver romanisierten Gebieten in der

West- und Nordwestschweiz, in Rätien und im Tessin mit ihren in der Spätantike

gegründeten Bistümern Augst/Basel, Genf, Martigny/Sitten, Avenches/Lausanne

und Chur gab es eine Kontinuität von kirchlichen Strukturen von der
Spätantike bis ins Frühmittelalter.3 Im Unterschied dazu waren grosse Teile der

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 9



Die Angst vor dem Jüngsten Gericht, vor der Hölle und der Verdammnis war im Mittelalter

weit verbreitet und war allen in einer Vielzahl von kirchlichen Kunstwerken präsent.
Das Jüngste Gericht. Altar von Hans Memling, 1467 bis 1471, Nationalmuseum Danzig.
- https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Das_Jüngste_Gericht_(Memling).jpg

10 BEZGN" 03/23



Deutschschweiz nach dem Ende der Römerzeit weitgehend siedlungsleer und
das Christentum dort verschwunden. Sie wurden im Laufe des 6. bis 8.

Jahrhunderts von Alamannen neu besiedelt.4

Um 600 entstand die Diözese Konstanz als Missionsbistum für die Alamannen,5

das sich gegen Westen bis an die Aare, die Siedlungsgrenze der

Alamannen, erstreckte. Weil in diesem Gebiet wie in vielen anderen Teilen des

Frankenreichs um 800 immer noch ein Grossteil der Bevölkerung nicht christlich

war, institutionalisierte und förderte Karl der Grosse die Gründung privater

Kirchen durch weltliche Grundbesitzer.6 In diesem Rahmen spielte der
lokale und regionale Adel eine entscheidende Rolle bei der Verbreitung des

neuen Glaubens.

2. Der Beginn des Eigenkirchenwesens

So kam es in unserem Raum im 8. und 9. Jahrhundert zu einem Boom von
Kirchengründungen. Es entstanden die sogenannten Eigenkirchen, Sakralbauten,
die von Laien, meistens aus Familien der Oberschicht, errichtet wurden.' Diese

Eigenkirchen unterstanden faktisch der Leitung des Eigenkirchenherrn, das heisst,

er konnte über die Kirche und deren Einkünfte verfügen und war zur Ein- und

Absetzung ihrer Geistlichkeit befugt. Es ist archäologisch verschiedentlich
fassbar, dass viele dieser Kirchen zur Aufnahme von «Gründungsgräbern» oder,

neutraler formuliert, als Bestattungsort einer privilegierten Gruppe angelegt
worden waren.8 Das war denn auch der zentrale Anreiz für den Bau einer
Kirche: Die Bestattung im eigenen Gotteshaus, ad sanctos, also bei den Heiligen,
diente den religiösen Bedürfnissen seiner Stifter. Sie glaubten, die in Form von
Reliquien im Altar in der Kirche präsenten Heiligen würden beim Jüngsten
Gericht als Fürsprecher der Bestatteten auftreten.3 Und sie hatten die Vorstellung,
die in der Kirche von den Eigenleuten des Grundherrn gesprochenen Gebete

würden ebenfalls helfen, das Jüngste Gericht besser zu überstehen. Die

privilegierten Gräber lagen in Annexen, vor dem Kircheneingang oder in zentraler

Lage im Kirchenraum, manchmal ausserhalb, aber direkt neben der Kirche.
Solche Gräber heben sich gelegentlich auch durch ihre kostbare Ausstattung mit
Beigaben ab, so etwa in Spiez (Abb. S. 12).10

Oft wurden diese Kirchen in ältere, nicht christliche Gräberfelder gesetzt.
Man geht in solchen Fällen davon aus, dass die christianisierten Angehörigen
der adligen Gründerfamilien ihre Kirchen bewusst über den Gräbern ihrer
Vorfahren errichteten, um diese so «posthum» zu christianisieren. So gab es

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 11



Der mutmassliche Eigenkirchenherr von Spiez, der neben seiner
Kirche bestattet wurde. Gelb: Grabfunde. Rekonstruktion von Joe Rohrer,
Luzern. -Joe Rohrer, www.bildebene.ch

12 BEZGN" 03/23



beispielsweise in Seeberg ein paganes Gräberfeld mit einzelnen hölzernen
Totenhäusern in den Ruinen eines römischen Gutshofes.11 Über diesen Gräbern
wurde die erste Kirche errichtet. Diese war so positioniert, dass die Gräber zentral

in das Gebäude zu liegen kamen. Die Architektur dieser Eigenkirchen war
einfach: Es waren Rechtecksäle mit Chor im Osten. Die Chöre waren entweder in
Form eines rechteckigen Altarhauses oder als halbrunde Apsis gestaltet. Oft waren

diese Kirchen bereits gemauerte Steinbauten, manchmal aber auch hölzerne

Pfostenbauten, etwas später auch Holzständerbauten auf Schwellen.'2

Das Eigenkirchenwesen war aber keine reine Privatsache. Eigenkirchen
entstanden nicht durch Eigeninitiativen des Ortsadels allein; es brauchte ja nicht
nur ein Gebäude, sondern auch einen Priester dazu. Eigenkirchen waren auch
Ausdruck einer vom Königtum, von regionalen Stellvertretern und den Bischöfen

ausgehenden Politik: einer möglichst raschen flächendeckenden Christianisierung.

Trotzdem führte das zu Spannungen: So beklagte sich Bischof Viktor III.
von Chur 823, dass von den mehr als 230 Kirchen seines Bistums fast 200 als

Eigenkirchen seinem Zugriff entzogen seien.13

3. Frühe Klostergründungen

Neben Eigenkirchen wurden in der Deutschschweiz und in Rätien ab dem 8.

Jahrhundert adlige Eigenklöster gegründet.14 Die Eigenklöster entstanden manchmal

am Ort von verehrten Heiligen- oder Märtyrergräbern. So gründete die Waltram-

Sippe 719 am Grab des heiligen Gallus das Kloster Sankt Gallen,15 und Herzog
Hermann von Schwaben errichtete 934 gemeinsam mit anderen Grossen an
der cella des heiligen Meinrad das Kloster Einsiedeln.16 Gar eine königliche
Stiftung war die 853 erfolgte Gründung des Zürcher Fraumünsters über den
Gräbern der Märtyrer Felix und Regula durch König Ludwig den Deutschen."
Es gab aber auch Neugründungen, so das um 730/750 materiell von der
Adelsfamilie der Zacconen/Viktoriden dotierte Pfäfers.18

Für die Eigenklöster galt, was bereits über die Eigenkirchen gesagt wurde.
Es gab jedoch ein zusätzliches Element: Ein Kloster benötigte einen Laien,
der als weltlicher Schirmherr des Konvents amtierte und in dessen Namen die

weltliche Gerichtsbarkeit ausübte, den sogenannten Kastvogt.19 Dieses Amt, das

einen weitgehenden Zugriff auf das Kloster und dessen Güter erlaubte, war bei

dynastischen Gründungen meist erblich, sodass die Stifter - wie bei den
Eigenkirchen - weiterhin wesentlich auf ihre eigentlich verschenkten Güter Einfluss
nehmen konnten.

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 13



4. Die Kirchenreform - vom Eigenkirchenwesen zum Patronatsrecht

Im 11. Jahrhundert kam es im Abendland zu einer Kirchenreformbewegung,
die von der burgundischen Abtei Cluny angestossen worden war.20 Ursprünglich
war das Ziel lediglich, Klöster, soweit wie möglich, dem Zugriff adliger und
bischöflicher Gewalt zu entziehen. Der Gedanke der Klosterreform übertrug sich

aber bald auf die Erneuerung der Gesamtkirche. Einige Stichworte mögen an
dieser Stelle genügen. Die Reform richtete sich gegen die Priesterehe, die
Käuflichkeit kirchlicher Ämter und generell gegen die Laienrechte in der Kirche.
Damit begann auch ein Kampf gegen das Eigenkirchenwesen.

In der Folge wurde die Eigenkirche, die nur von den Hofgenossen des jeweiligen

Herrn frequentiert wurde, in einem komplexen Prozess im Laufe des 12. und
13. Jahrhunderts zu einer mit einem festen Gebiet, der Pfarrei, versehenen

Pfarrkirche, deren Besuch allen dort lebenden Gläubigen Pflicht war.2' Der Ei-

genkirchenherr wurde in diesem Prozess zum Patronatsherrn, dessen Einfluss
auf die jeweilige Kirche eingeschränkt war. Das Patronatsrecht, auch Kirchen-
satz genannt, beschränkte die Rechte des Patronatsherrn auf den baulichen
Unterhalt und die Ausstattung des Altarhauses sowie auf das Recht, den Leut-

priester vorzuschlagen (Präsentationsrecht, Kollatur). Gewählt wurde dieser durch
den Bischof. Neu kamen die sonstigen Kirchenbesucher ins Spiel. Sie wurden als

Kirchgenossen verpflichtet, für den baulichen Unterhalt des Laienteils der Kirche

zu sorgen, leiteten daraus aber einen Anspruch auf Mitsprache und einen
Teil des Kirchenguts ab.22 Viele Patronatsherren versuchten, das möglichst zu
verhindern und die Kontrolle zu behalten, was oft zu langwierigen Streitigkeiten

führte.

5. Neue monastische Orden - neue religiöse Angebote

Auffällig ist, dass zwischen 1000 und dem 14. Jahrhundert eine Reihe von Orden

und Kongregationen entstanden, die alle eine gewisse Zeit sehr in Mode waren
und jeweils von der adligen Stiftergunst profitierten. Am Anfang standen Cluny
und weitere Reformorden der Zeit des 11. und 12. Jahrhunderts, die Hirsauer
und Sankt Blasianer, die sich alle an den Zielen der Kirchenreform, also
«Klosterfreiheit» mit freier Abt- und Vogtwahl und Begrenzung des Einflusses der

adligen Stifterfamilie, orientierten. Gleichzeitig blieben sie auf den Adel und
seine Dotierungen angewiesen. Dabei half ihnen eine Ausweitung des religiösen

Angebots. Alle drei Orden stellten das Totengedenken ins Zentrum ihrer

14 BEZGN" 03/23



Rekonstruktion des Cluniazenserpriorats Rüeggisberg im 12. Jahrhundert.
Die Gründung blieb immer klein; die Mönche verzichteten aus finanziellen
Gründen gar auf den Bau des Langhauses. Blick nach Süden. - ADB.

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 15



Liturgie.23 Damit kamen sie ihren adligen Wohltätern entgegen, denen das Kloster

als Grablege und das Totengedenken immer wichtigere Anliegen waren.
Je mehr sich die frühmittelalterlichen Adelssippen in hochmittelalterliche
Adelsfamilien mit agnatischer Erbfolge umwandelten, je wichtiger somit das

Wissen um adlige Vorfahren und deren Nachweis wurde, umso zentraler wurde
das dynastische Erinnern, die Memoria durch geistliche Stiftungen, Grablegen
und Grabkapellen.

Dementsprechend wurden die meisten Klöster dieser drei Orden entweder

von Adligen neu gegründet oder waren bestehende Eigenklöster, die den Orden

übertragen wurden, damit diese sie reformierten. Beispiele für Ersteres sind
das zwischen 1093 und 1103 von den Grafen von Fenis gestiftete Sankt Blasi-

aner Kloster Sankt Johannsen bei Erlach24 und das neue Cluniazenserkloster

Rüeggisberg (Abb. S. 15), das um 1100 von Lütolf von Rümligen dotiert wurde,25

Beispiel für Letzteres ist das wohl im 9. Jahrhundert entstandene Kloster auf der

Sankt Petersinsel, das die Grafen von Burgund nach 1107 den Cluniazensern
übertrugen.26

Ab dem ersten Drittel des 12. Jahrhunderts stand ein neuer Reformorden,
die ebenfalls aus dem Burgund stammenden Zisterzienser, in der Stiftergunst
von Adel und Königtum.27 War bei den bisherigen Orden das Thema Totengedenken

von vorrangiger Bedeutung für den Adel gewesen, ging es bei Schenkungen

an die Zisterzienser um etwas anderes. Die Zisterzienserklöster betrieben

mit fortschrittlichen Methoden Landwirtschaft, ebenso Wasserwirtschaft und
Gewerbe mit Mühlen und Schmiedewerken. Sie dienten so der vom Adel im
12. und 13. Jahrhundert angetriebenen Binnenkolonisation, also der Rodung

von Wäldern sowie der Urbarmachung und Besiedlung von neuem Land, und sie

kurbelten die landwirtschaftliche und gewerbliche Produktion an. Beispiele dafür

sind das 1131 von Graf Udelhard von Saugern gestiftete Kloster Frienisberg,28

die Zisterze Sankt Urban, die 1194 von den Freiherren von Langenstein und

von Kapfenberg gegründet worden war,29 sowie das Zisterzienserinnenkloster
Fraubrunnen, eine 1246 erfolgte Stiftung der Grafen von Kyburg.30

Ab dem späten 12. Jahrhundert kamen neu die während der Kreuzzüge in
das Heilige Land entstandenen geistlichen Ritterorden in Mode - zuerst die

Templer und Johanniter, ab 1220/1230 dann der Deutsche Orden.31 Diese Orden

waren in einer ganz anderen Hinsicht auch besonders attraktiv für den Adel,
der je länger je mehr mit dem Problem kämpfte, dass die agnatische Erbfolge
jüngere Söhne als Verlierer hinterliess. Diese durch Erbteilungen abzufinden,
führte langfristig zur Schwächung der Dynastie, und so erfüllten die geistlichen

16 BEZGN" 03/23



Ritterorden den wichtigen Zweck, jüngere Söhne standesgemäss zu versorgen.
Entscheidend war dabei, dass die Ritterorden den eintretenden jungen Adligen
die Möglichkeit boten, geistliches und ritterliches Leben zu vereinen, also nicht

nur zu beten, sondern auch gemäss ihrer adligen Erziehung als Ritter in den

Kampf zu ziehen, und das erst noch für Christus. Ein Beispiel für derartige
Gründungen, in die Adelssöhne der Region aufgenommen wurden, was sich in
entsprechenden Dotierungen niederschlug, ist die 1226 vom Stauferkönig Friedrich

II. gegründete Deutschordenskommende Köniz. Als Ordensritter fassbar

sind jüngere Angehörige der Edelfreien- und Ministerialenfamilien der Grafen

von Buchegg, der Freiherren von Brandis, von Egerdon, von Schwanden und
der Ritter von Bubenberg, Dentenberg sowie Senn von Münsingen.32

6. Frauenklöster

Frauenklöster bestanden bereits seit der Zeit um 700. Im Zuge der hochmittelalterlichen

Reformwelle entstanden eine ganze Reihe von Doppelklöstern
(Muri, Engelberg, Rheinau, Wagenhausen und Fischingen). Die meisten Orden

hatten im Laufe der Zeit weibliche Ordenszweige. Neben die Benediktinerklöster

traten Klöster nach der Augustinerregel. Dazu kamen die Reformorden,
die sich an der Gründung und Organisation von Frauenklöstern beteiligten.33

Viele dieser Klöster wurden von Adligen gegründet und reich dotiert, so etwa
das wohl um 1100 von den Herren von Lützelflüh gegründete Rüegsau34 und die

genannte kyburgische Stiftung Fraubrunnen. Frauenklöster waren wichtige
religiöse Stätten für die Adligen, verrichteten doch dort die weiblichen Mitglieder

der Adelsfamilien, unverheiratete Töchter und Tanten, aber auch Witwen,
als Nonnen Gebetsdienste zur Pflege der Memoria und der Jenseitsvorsorge
ihrer Dynastie.36 Ausserdem konnten so Adelstöchter, die nicht verheiratet wurden,

abgesichert und standesgemäss untergebracht werden.

7. Kollegiatsstifte

Neben Zuwendungen an die klassischen monastischen Orden gab es für den

Adel und das Königtum die Möglichkeit, ein Kanoniker- oder ein Damenstift
als geistliche Institution zu gründen oder zu begünstigen.36 Ohne an dieser

Stelle ins Detail gehen zu wollen, kann man diese Stifte wie folgt charakterisieren:

Das Gemeinschaftsleben der Chorherren wie dasjenige von Stiftsdamen
bestand vor allem im gemeinsamen Chordienst. Zwar lebten die Kanoniker oder

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 17



Chorherren und die Stiftsdamen ursprünglich in der vita communis, aber sie

hatten Anrecht auf einen Anteil an den Stiftsgütern, und Eigenbesitz war erlaubt.

Das führte im Laufe des Hochmittelalters dazu, dass das Gemeinschaftsgut unter

die Stiftsangehörigen aufgeteilt und die vita communis aufgelöst wurde.
Die Chorherren und die Stiftsdamen verwalteten in der Folge ihre Stiftspfründe
selbstständig und führten einen eigenen Haushalt, die Chorherren- beziehungsweise

-frauenhöfe oder Kurien. Das Stift Interlaken ist in unserem Raum ein
besonders eindrückliches Beispiel für eine solche Institution (Abb. S. 19). Es war
kurz vor 1133 als Eigenstift der Herren von Oberhofen und von Eschenbach

gegründet worden, und zwar bemerkenswerterweise als Doppelstift mit
Stiftsdamen und Chorherren.37 Geradezu klassisch werden hier drei zentrale Motive
für die Gründung von Klöstern durch Adlige sichtbar. Erstens diente das Stift
der Anlage einer dynastischen Grablege, und zwar in Form einer südseitig an
die Kirche angebauten Grabkapelle.38 Zweitens beteten die mit der Gründerfamilie

verwandten Chorherren und Stiftsdamen vor allem für ihre Angehörigen

und betreuten deren Gräber. Sie sorgten so für die dynastische Memoria.
Die Erinnerung an die Vorfahren war gleichzeitig Pflege des adligen Stammbaums.

Drittens waren Stifte eine ausgezeichnete Möglichkeit, Töchter aus der

Erbfolge zu nehmen und trotzdem standesgemäss zu versorgen, denn die Stifts-

damen durften einen eigenen Haushalt führen und hatten dank der Pfründe
die finanziellen Mittel dazu.

8. Weitere Gründe für adlige Stiftungen an geistliche Institutionen

Darüber hinaus finden sich nur schon im Gebiet des heutigen Kantons Bern
viele weitere, teilweise sehr individuelle Anlässe und Gründe für Adlige, ein Kloster

zu gründen oder reich zu beschenken. So war die Gründung des Benediktinerklosters

Trub um 1125/1130 durch Freiherrn Thüring von Lützelflüh
wahrscheinlich dem grossen Erfolg seiner Familie bei der Binnenkolonisation des

Emmentals im 11. und frühen 12. Jahrhundert zu verdanken.38 Sie hatte zur
Neugründung von Dörfern auf Rodungsland geführt. Viele Siedlungen bedeuteten

viele Eigenkirchen, deren Betreuung einer Adelsfamilie durchaus über
den Kopf wachsen und ihre finanziellen Möglichkeiten übersteigen konnte.
Durch die Gründung eines Klosters und die Übertragung der Patronatsrechte

von Eigenkirchen an dieses konnte man das Problem elegant lösen.40 Die
Tatsache, dass die Mönche von Trub alle Priester waren und nicht im Kloster selbst

lebten, sondern in der Folge die Aufgabe übernahmen, die bestehenden Kirchen

18 BEZGN° 03/23



Grundrissrekonstruktion des kurz vor 1133 gegründeten Doppelstifts
Interlaken. 1 Kirche, 2 Vorhalle, 3 Friedhof, 4 mutmassliche Grabkapelle
der Herren von Oberhofen, 5-8 Chorherrenkonvent um den Kreuzhof,
9 Hospital 10 Lage des Stiftsdamenkonvents. -ADB.

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 19



im Emmental seelsorgerisch zu betreuen, spricht dafür, dass dies von Anfang

an die Absicht der adligen Schenkung gewesen war.

Einige Klostergründungen stehen in Zusammenhang mit Problemen adliger
Nachkommenschaft - entweder war eine Ehe kinderlos, oder es gab illegitime
Kinder, die weitgehend rechtlos waren. So war die Absicherung illegitimer
Söhne der Anlass für die Gründung der Deutschordenskommende von Sumis-
wald.41 Dort verband Freiherr Lütold von Sumiswald die Schenkung seiner
Herrschaft an den Deutschen Orden mit der Auflage, dieser müsse einen Teil

davon zur standesgemässen Versorgung seiner illegitimen Kinder verwenden.
Ziel der Schenkung war also eine Absicherung der Kinder über den eigenen
Tod hinweg, denn die legitimen Erben, die Grafen von Buchegg, hätten sonst
alles erhalten.

In einem anderen Fall wurde durch die Usurpation von geistlichem Besitz

eine neue adlige Grundherrschaft für einen illegitimen Sohn geschaffen. So trennte
der adlige Heinrich von Wädenswil, Vorsteher (Propst) des Stifts Amsoldingen,

um 1300 eigenmächtig das Stockental vom Stiftsbesitz ab, errichtete dort eine

Burg, die Jagdburg, und setzte einen seiner illegitimen Söhne als Grundherrn
ein. Das war selbstverständlich nicht rechtens, aber er kam damit durch.42

Hinter der Schenkung von Freiherrn Kuno von Buchsee an die Johanniter
stand hingegen die Tatsache, dass seine Ehe kinderlos geblieben war. Kuno war
im Laufe seines Lebens dreimal als Pilger am Heiligen Grab in Jerusalem gewesen,

vermutlich, weil er sich so Nachwuchs erhoffte - vergebens. 1180 schenkte

er dem Ritterorden seine Grundherrschaft, das Dorf Münchenbuchsee mit Burg
und Kirche, mit der Begründung, er habe keine Nachkommen und die Johanniter

hätten ihm auf seinen Pilgerfahrten immer sehr gute Dienste erwiesen.

Die Johanniter gründeten daraufhin eine Kommende am Ort.43

Auch die Ehe von Peter von Thorberg war kinderlos geblieben. 1397 stiftete

er seine Grundherrschaft dem Kartäuserorden, der daraufhin anstelle der Burg
eine Kartause auf dem Hügelsporn über Krauchthal errichtete (Abb. S. 21).44

Sein Hauptziel war es sicher, das Totengedenken und die Memoria an die
Adelsfamilie der Thorberg über das Aussterben der Dynastie hinaus zu erhalten. Eine

mehr weltliche Absicht war es aber auch, Bern davon abzuhalten, sich nach

Peters Tod die Herrschaft einfach einzuverleiben. Mit einem weiteren klugen
Schachzug, indem er die Kastvogtei der Stadt Bern übertrug, sicherte er die

Stiftung ab.

Generell war das Thema Erbabwicklung, egal, ob Kinder da waren oder nicht,
für den Adel eine hoch komplexe und oft konfliktträchtige Angelegenheit. Da alle

20 BEZG N° 03/23



Grundriss der Ausgrabungen auf dem Thorberg. Dunkelblau: Pfostenlöcher

eines römischen Holzbaus; rot: Burg der Ritter von Thorberg
(13./14. Jahrhundert); orange: Kartause Thorberg (Mönchshäuschen,
zugehörige Gärten, Kreuzgang); grün: Landvogtei 17.-19. Jahrhundert;
hellblau: Neubau Gefängnis 1995-1997. -ADB.

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 21



Adelsgeschlechter einer Region verwandtschaftlich meist eng miteinander
verflochten waren, konnten viele Personen Erbansprüche anmelden.45 Meist brauchte

es Kompromisse, um die damit verbundenen Auseinandersetzungen zu beenden.

Ein Instrument dazu war die sogenannte Neutralisationspolitik, das heisst

die Neutralisierung oder Mediatisierung umstrittener Güter, indem man auf diesen

ein neues Kloster gründete oder sie einem bestehenden schenkte. Damit waren
diese Güter neutralisiert, und zwar auf eine Art und Weise, bei der alle

Konfliktparteien ihr Gesicht wahren konnten. Im besten Fall wurde dieses Kloster

zu einer Stätte der Memoria aller Parteien.46 Die Gründung des

Zisterzienserinnenklosters Fraubrunnen durch die älteren Grafen von Kyburg ist
möglicherweise ein Ergebnis einer solchen Mediatisierung zwischen diesen und den

Grafen von Thierstein.

9. Stadtgründungen und Kirchenwesen

Ab dem 12. Jahrhundert gründeten Könige, Adlige, Bischöfe und Äbte in ganz
Europa Städte oder wandelten ländliche Siedlungen mittels Privilegien und
Baumassnahmen in Städte um. " Da damals das Pfarrkirchensystem weitgehend
bestand, kamen die neuen Städte meist in bestehende Sprengel zu liegen.48

Wenn die Stadtgründung am Ort einer bestehenden Siedlung erfolgte, wie etwa
in Thun oder in Biel, wurde deren Dorfpfarrkirche zur Stadtpfarrkirche. Erfolgte
die Gründung ausserhalb einer bestehenden Siedlung, etwa in Bern oder in
Burgdorf, wurde zwar in der neuen Stadt meist bereits in deren Frühzeit eine

Kirche errichtet, die oft mit Bestattungsrechten ausgestattet war. Eine solche

Kirche war aber kirchenrechtlich eine von der ausserhalb gelegenen
Mutterpfarrkirche abhängige Filiale, denn es gelang adligen Gründern nur in
Ausnahmefällen, mit der Stadtgründung eigenständige neue Stadtpfarreien zu schaffen.49

Der Glaube, Gott könne durch Gaben gnädig gestimmt werden, verbreitete
sich mit dem Aufblühen der Städte und dem damit einhergehenden
kapitalistischen Denken der städtischen Gesellschaft. Es wollten und - dank des

Wirtschaftswachstums - konnten immer weitere Bevölkerungskreise Jenseitsvorsorge

betreiben. Diese war nicht mehr nur auf den Adel beschränkt. Dazu
passend war das Erscheinen der Bettelorden, zum einen, weil sie sich in unserem
Raum auf die Städte konzentrierten, und zum anderen, weil sie mit ihrem geistlichen

Angebot sehr gut zu diesen neuen Bedürfnissen passten: Verbesserung des

Predigtwesens, Schaffung von Gebetsbruderschaften, reichere liturgische
Ausgestaltung der Begräbnisse und Ähnliches. Ab 1220/30 wurden in den zwanzig

22 BEZGN" 03/23



wichtigsten Städten der heutigen Schweiz rund dreissig Konvente der Franziskaner,

Dominikaner und in geringerem Mass der Augustinereremiten gegründet.60

10. Der Jenseits-«Boom» im Spätmittelalter

Angesichts der Pest- und anderer Seuchenzüge ab der Mitte des 14. Jahrhunderts
nahm das Bedürfnis, sich bereits zu Lebzeiten vermehrt um das eigene Seelenheil

zu kümmern, noch einmal stark zu.51 Dem Wunsch breiter Bevölkerungskreise,

mit ihren jeweiligen finanziellen Möglichkeiten einen Vorrat an
«Seelgerät» zu äufnen, versuchte auch die Amtskirche mittels neuer Angebote
nachzukommen, um das Feld nicht gänzlich den Bettelorden zu überlassen.

So konnte man nun passend zum jeweiligen Geldbeutel auch Öl an den Betrieb
einzelner Kirchenlichter oder noch kleinere Gaben spenden.52 Ausserdem waren
seit dem 13. Jahrhundert Bestattungen im Kirchenraum nicht mehr nur auf
einzelne Angehörige der Stifterdynastien beschränkt. Das führte dazu, dass nicht

nur Adlige ihre letzte Ruhe in Kirchen fanden, sondern neu auch die mit diesen

konkurrierenden stadtbürgerlichen Oberschichten. Sie alle errichteten private
Grabkapellen oder suchten die privilegierte Lage bei Altären.53 Darauf reagierten

die Bettelordensklöster, indem sie im Kreuzgang und im Eingangsbereich
Grabstellen für Wohltäter anlegten (Abb. S. 24).54

Generell wurde im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts immer mehr Geld

für die Jenseitsvorsorge ausgegeben. Es ist kein Zufall, dass in dieser Zeit Ablässe

populär wurden, mit denen man Qualen des Fegefeuers verkürzen konnte.55

In den Städten wetteiferten die städtischen Eliten, die bürgerlichen Aufsteiger,
der alte Adel und die Ministerialität, um den Bau von Privatkapellen in
Pfarrkirchen und Klöstern sowie um die Dotierung von zusätzlichen Altären und
Messen. Die Finanzierung des Berner Münsters etwa basierte ganz wesentlich
darauf, dass die Privatkapellen quasi als Anschubfinanzierung dienten - und

deswegen nicht nur zum Bauplan, sondern zu den frühesten Bauarbeiten nach der

Grundsteinlegung 1421 gehörten.56 In städtischen Kirchen entstanden eine Vielzahl

von Altären, von deren Betreuung wiederum zahlreiche Geistliche lebten.
So bildete sich der spätgotische Kirchenraum heraus, der vielfach in Kapellen
und einzelne Gottesdiensträume geteilt beziehungsweise unterteilt war.

Diese Phänomene blieben nicht auf die Städte beschränkt. Auch in den Dörfern

und Tälern gab es im Spätmittelalter eine wachsende Schicht von
Wohlhabenden, die in die Jenseitsvorsorge investierten. An der Spitze standen der

Landvogt der Region und die lokalen Grundherren (meist Patronatsherren),

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 23



Grundriss des Dominikanerklosters in Bern. Sichtbar sind die Normalbestattungen

um die Kirche herum und östlich davon im Friedhof. Die privilegierten
Gräber liegen im Eingangskorridor und im Kreuzgang. -ADB.

24 BEZGN" 03/23



seien sie altadlig oder städtische Patrizier, die ländliche Grundherrschaften
erworben hatten. Aber auch die bäuerlichen Eliten begannen, sich verstärkt um
ihr Jenseits zu kümmern. So wurden bereits ab dem 14. Jahrhundert in vielen

Landpfarrkirchen, die bis dahin nur einen Altar besessen hatten, Nebenaltäre

errichtet, was die Beschaffung entsprechender Reliquien und die Ausstattung
mit Pfründen (Messstiftungen) voraussetzte. Das alles mündete in einen Kirchen-

bauboom, infolge dessen im späten 15. Jahrhundert und frühen 16. Jahrhundert

ein Grossteil der Landpfarrkirchen teilweise oder auch vollständig neu erbaut
wurden.57

Ebenfalls in diese Zeit gehört nicht nur in der Stadt, sondern auch auf dem

Land die Errichtung von Beinhäusern. Oft baute man die Beinhäuser
zweigeschossig, mit einem Rnochendepot im Sockel- oder Untergeschoss und einer

Kapelle im Haupt- oder Obergeschoss, die mit einer Frühmessstiftung
ausgestattet wurde. Beispiele dafür finden sich unter anderem in Jegenstorf, Mei-

ringen oder Zweisimmen.58

11. Die Reformation

Mit der Reformation endete dieser (Bau-)Boom in den reformierten Gebieten,

denn die neue Lehre sah keine Jenseitsvorsorge im alten Sinn mehr vor. Die

Finanzquellen versiegten abrupt. In den katholisch gebliebenen Gebieten ging er

allerdings weiter, ab dem 17. Jahrhundert zusätzlich befeuert durch die
Gegenreformation.

12. Schluss

Es wird klar, wie eng Adel und Kirchenbau seit der Christianisierung miteinander

verknüpft waren, aber auch, dass das Schlagwort «Jenseitsvorsorge» zwar
erklärt, warum gespendet und gestiftet wurde, nicht aber was, wem und vor
allem nicht wann und wie. Die konkreten Gründe, Anlässe und Motive waren,
wie die Beispiele zeigen, abhängig von den finanziellen, wirtschaftlichen und

politischen Möglichkeiten, von der aktuellen «Mode» und von weiteren, oft sehr

individuellen Zielen und Absichten sozialer, dynastischer wie materieller Natur.

Dabei profitierten beide Seiten: die schenkenden Adligen im Diesseits durch
ein erhöhtes soziales Prestige und weitere Vorteile, im Jenseits durch eine

vermeintlich bessere Ausgangslage beim Jüngsten Gericht; die Kirchen zuerst
durch eine forcierte Christianisierung, später durch die Anhäufung von teilweise

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 25



(wenn auch nicht persönlichem) grossem materiellem Reichtum. Priester, Nonne

oder Chorherr zu sein, war in der Standesgesellschaft des Mittelalters ein
durchaus attraktiver Lebensentwurf. Gerade Frauen nahmen unter Umständen

gerne den Schleier, um nicht als junges Mädchen mit einem wildfremden,
zumeist älteren Mann «politisch» verheiratet zu werden in der Erwartung,
möglichst bald einen Erben zu gebären. Und ganz generell bedeutete der geistliche

Stand, dass man sich keine Sorgen um den Lebensunterhalt, die Nahrung
oder das Dach über dem Kopf machen musste.

Anmerkungen
1 Zum Folgenden generell: Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 2. Aufl.

Darmstadt 2000.

2 Borgolte, Michael: Stiftung und Memoria. München 2012 (Stiftungsgeschichten, Bd. 10).

3 Helvetia Sacra. Abt. I/2-6: Erzbistümer und Bistümer. Basel, Frankfurt a. M. 1980-2001;
Bielman, Anne: Christianisierung. In: HLS. Online-Version vom 29.8.2005 (konsultiert
am 13.11.2022).

4 Clavadetscher, Urs; Marti, Reto; Monnier, Jacques; Windler, Renata: Raum und Zeit: die Besied¬

lungsvorgänge. In: SPM, Bd. 6: Frühmittelalter. Basel 2005, 233-264; Lorenz, Sönke;
Scholkmann, Barbara (Hrsg.): Die Alemannen und das Christentum. Zeugnisse eines kulturellen
Umbruchs. Leinfelden-Echterdingen 2003 (Veröffentlichung des Alemannischen Instituts
Freiburg i. Br., Bd. 71).

6 Maurer, Helmut et al.: Das Bistum Konstanz. In: Helvetia Sacra 1/2 (wie Anm. 3), 47-163.
6 Fried, Johannes: Karl der Grosse. Gewalt und Glaube. München 2014.

7 Bujard, Jacques; Jäggi, Carola; Meier, Hans-Rudolf: Kult und Glaube. In: SPM, Bd. 6 (wie Anm. 4),

265-293; Eggenberger, Peter; Terrier, Jean: Kirchen und Klöster. In: SPM, Bd. 7: Archäologie
der Zeit von 800 bis 1350. Basel 2014, 174-196.

8 Borgolte, Michael: Stiftergrab und Eigenkirche. Ein Begriffspaar der Mittelalterarchäologie in

historischer Kritik. In: Zeitschrift für Archäologie des Mittelalters 13 (1985), 27-38.
9 Angenendt, Arnold: Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum

bis zur Gegenwart. München 1994.

10 Bujard/Jäggi/Meier (wie Anm. 7); Heubach, Alfred: Das Reitergrab von Spiez (Kt. Bern).
In: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums 26 (1947), 96-98.

11 Beispiel Seeberg BE: Eggenberger, Peter et al.: Seeberg, Pfarrkirche. Die Ergebnisse der
Bauforschungen von 1999/2000. Bern 2009 (Schriftenreihe der Erziehungsdirektion des
Kantons Bern).

12 Bujard/Jäggi/Meier (wie Anm. 7).

13 Thier, Andreas: Patronatsrecht. In: HLS. Online-Version vom 24.11.2009
(konsultiert am 12.11.2022).

26 BEZG N° 03/23



Pfaff, Carl: Mönchtum. In: HLS. Online-Version vom 30.6.2010 (konsultiert am 13.11.2022);
Kruppa, Nathalie (Hrsg.): Adlige - Stifter - Mönche. Zum Verhältnis zwischen Klöstern und
mittelalterlichem Adel. Göttingen 2007.

Schär, Max: Gallus. Der Heilige in seiner Zeit. Basel 2011.

Salzgeber, Joachim: Einsiedeln. In: Helvetia Sacra 111/1: Frühe Klöster. Die Benediktiner und
Benediktinerinnen in der Schweiz. Bern 1986, 517-594.

Steinmann, Judith: Zürich. Fraumünster. In: Helvetia Sacra 111/1 (wie Anm. 16), 1977-2019.

Bischof, Franz Xaver: Pfäfers (Kloster). In: HLS. Online-Version vom 18.1.2010
(konsultiert am 13.11.2022).

Eugster, Erwin: Kastvogtei. In: HLS. Online-Version vom 26.11.2014
(konsultiert am 13.11.2022).

Tremp, Ernst: Kirchenreform. In: HLS. Online-Version vom 24.3.2011
(konsultiert am 6.12.2022).

Saulle Hippenmeyer, Immacolata: Pfarrei. In: HLS. Online-Version vom 23.12.2010
(konsultiert am 13.11.2022).

Thier (wie Anm. 13).

Gilomen, Hans-Jörg: Einleitung. In: Helvetia Sacra III/2: Die Cluniazenser in der Schweiz.
Basel, Frankfurt a. M. 1991, 21 -140.

Moser, Andres: Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern. Land, Bd. 2: Der Amtsbezirk Erlach.
Der Amtsbezirk Nidau, 1. Teil. Basel 1998 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 90).

Descceudres, Georges; Faccani, Guido: Rüeggisberg - ehemaliges Cluniazenserpriorat.
Untersuchungen zur Baugeschichte und zum Skulpturenschmuck. Bern 2022 (Hefte zur
Archäologie im Kanton Bern, Bd. 11).

Gutscher, Daniel; Ueltschi, Alexander; Ulrich-Bochsler, Susi: Die St. Petersinsel im Bielersee,
ehemaliges Cluniazenser-Priorat. Bern 1997 (Schriftenreihe der Erziehungsdirektion des
Kantons Bern).

Helvetia Sacra III/3. Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen, die reformierten Bernhardinerinnen,
die Trappisten und Trappistinnen und die Wilhelmiten in der Schweiz. Bern 1982; LVR-Landes-
musem Bonn (Hrsg.): Die Zisterzienser. Das Europa der Klöster. Ausstellungskatalog
Landesmuseum Bonn. Darmstadt 2017.

Caviezel-Rüegg, Zita; Walter, Matthias: Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern. Land, Bd. 4:
Der ehemalige Amtsbezirk Aarberg. Basel 2018 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 135).

Göll, Jürg: St. Urban. Baugeschichte und Baugestalt des mittelalterlichen Klosters. Luzern 1994
(Archäologische Schriften Luzern, Bd. 4).

Leuzinger, Jürg: Das Zisterzienserinnenkloster Fraubrunnen. Von der Gründung bis zur
Reformation 1246-1528. Bern 2008 (Europäische Hochschulschriften Reihe 3: Geschichte und
ihre Hilfswissenschaften, 1028); Eugster, Erwin: Die Grafen von Kyburg - «fromme Gründer
kirchlicher Stiftungen»? In: Niederhäuser, Peter (Hrsg.): Die Grafen von Kyburg. Eine
Adelsgeschichte mit Brüchen. Zürich 2015 (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich,
Bd. 82), 29-41.

Helvetia Sacra IV/7. Die Serviten, die Pauliner-Eremiten, die Lazariter und Lazariterinnen,
die Templer, die Johanniter und der Deutsche Orden in der Schweiz. Basel 2006.

Baeriswyl, Armand: Köniz. In: Helvetia Sacra IV/7 (wie Anm. 31), 754-780.

Degler-Spengler, Brigitte: Ordensfrauen. In: HLS. Online-Version vom 13.10.2011
(konsultiert am 13.11.2022).

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 27



Dubler, Anne-Marie: Rüegsau. In: HLS. Online-Version vom 9.12.2011
(konsultiert am 13.11.2022).

Jäggi, Carola: Frauenklöster im Spätmittelalter. Die Kirchen der Klarissen und Dominikanerinnen
im 13. und 14. Jahrhundert. Petersberg 2006 (Studien zur internationalen Architektur- und
Kunstgeschichte, Bd. 34).

N.N.: Stift. In: HLS. Online-Version vom 25.5.2011 (konsultiert am 13.11.2022); Hesse, Christian:
Kollegiatstifte. In: HLS. Online-Version vom 28.10.2008 (konsultiert am 13.11.2022).

Studer Immenhauser, Barbara: Interlaken BE, Doppelkloster, Augustiner-Chorherren und
-Chorfrauen. In: Helvetia Sacra IV/2. Die Augustiner-Chorherren und die Chorfrauen-Gemeinschaften

in der Schweiz. Basel 2004, 187-228.

Sie ist längst verschwunden, konnte aber kürzlich archäologisch nachgewiesen werden:
Baeriswyl, Armand: Die Kirchen und Konventualanlagen bis Mitte des 14. Jahrhunderts.
In: Würsten, Hans Peter; Baeriswyl, Armand; Schweizer, Jürg: Kloster und Schloss Interlaken.
Neun Jahrhunderte bauen, nutzen und pflegen. Bern 2013, 92-102.

Tremp, Ernst: «Unter dem Krummstab im Emmental». Die emmentalische Klosterlandschaft
im Mittelalter. In: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde 53,3 (1991), 109-137.

Man spricht von einer Inkorporation. Schmitz, Heribert: Inkorporation. In: Kasper, Walter
(Hrsg.): Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 5. 3. Aufl. Freiburg i. Br. 1996, Sp. 503f.

Baeriswyl, Armand: Sumiswald. In: Helvetia Sacra IV/7 (wie Anm. 31), 781-803.

Baeriswyl, Armand; Kissling, Daniel: Höfen, Burg Stocken, sogenannte Jagdburg. Ein erster
Augenschein in einer Burgruine. In: Archäologie Bern/Archéologie bernoise. Jahrbuch des
Archäologischen Dienstes des Kantons Bern 2011. Bern 2011, 54-60; Dubler, Anne-Marie:
Die Region Thun-Oberhofen auf ihrem Weg in den bernischen Staat 1384-1803. In: dies.:
Staatswerdung und Verwaltung nach dem Muster von Bern. Bern 2013 (Archiv des Historischen
Vereins des Kantons Bern, Bd. 90), 158-217.

Wick-Werder, Margrit: Münchenbuchsee. In: Helvetia Sacra IV/7 (wie Anm. 31), 383-404.

Studer Immenhauser, Barbara: Thorberg. In: Helvetia Sacra III/4: Les chartreux en Suisse.
Basel 2006, 350-374.

Eugster, Erwin: Kyburger Erbe - neu überdenken! In: Niederhäuser (wie Anm. 30), 95-104.

Eugster, Erwin: Adlige Territorialpolitik in der Ostschweiz. Kirchliche Stiftungen im Spannungsfeld

früher landesherrlicher Verdrängungspolitik. Zürich 1991.

Baeriswyl, Armand; Boschetti, Adriano: Städte. In: SPM, Bd. 7 (wie Anm. 7), 144-174,
101-116.

Saule Hippenmeyer (wie Anm. 21); Bünz, Enno: Die mittelalterliche Pfarrei. Ausgewählte
Studien zum 13.-16. Jahrhundert. Tübingen 2017 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation.
Studies in the Late Middle Ages, Humanism and the Reformation, Bd. 96).

Baeriswyl, Armand: Stadt, Vorstadt und Stadterweiterung im Mittelalter. Archäologische und
historische Studien zum Wachstum der drei Zähringerstädte Burgdorf, Bern und Freiburg im
Breisgau. Basel 2003 (Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters,
Bd. 30), 42f. und 164f.

Berg, Dieter (Hrsg.): Bettelorden und Stadt. Bettelorden und städtisches Leben im Mittelalter
und in der Neuzeit. Werl 1992 (Saxonia Franciscana, Bd. 1); Schweizer, Christian: Bettelorden.
In: HLS. Online-Version vom 7.5.2010 (konsultiert am 14.11.2022).

Jezler, Peter: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge. Eine Einführung. In: Himmel, Hölle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Katalog der Ausstellung im Schweizerischen
Landesmuseum. Zürich 1994, 13-26.

BEZG N° 03/23



Gutscher, Daniel; UtzTremp, Kathrin: Die Pfarrkirche St. Vinzenz und das Deutschordenshaus
in Bern. In: Schwinges, Rainer C. (Hrsg.): Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu
entdeckt. Bern 2003, 389-400.

Gerber, Roland: Inszenierung von Glauben und Macht. Die Berner Ratsgeschlechter und der
Münsterbau 1393 bis 1470. Zürich 2022 (Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern,
Bd. 96), 362-376.

Descceudres, Georges: Religiosität und Bestattungen. In: SPM, Bd. 7 (wie Anm. 7), 389-409,
hier 400f.

Jezler (wie Anm. 51).

Druzynski von Boetticher, Alexandra: Die mittelalterlichen Bauphasen des Berner Münsters.
In: Nicolai, Bernd; Schweizer, Jürg (Hrsg.): Das Berner Münster. Das erste Jahrhundert: Von der
Grundsteinlegung bis zur Chorvollendung und Reformation (1421 -1517/1528). Regensburg
2019, 92-157, hier 97f.

Jezler, Peter: Der spätgotische Kirchenbau in der Zürcher Landschaft. Die Geschichte eines
«Baubooms» am Ende des Mittelalters. Wetzikon 1988; Eggenberger, Peter; Bujard, Jacques:
Kirchen und Klöster. In: SPM, Bd. 8: Archäologie der Zeit von 1350 bis 1850. Basel 2020,
329-336.

Baeriswyl, Armand; Leibundgut, Markus: Fundbericht Zweisimmen BE, ehemaliges Beinhaus
und Friedhofskapelle. In: Jahrbuch Archäologie Schweiz 89 (2006), 291 f.

Baeriswyl: Adel und Kirchenbau im Mittelalter 29


	Adel und Kirchenbau im Mittelalter : Einführung in das Tagungsthema

