
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 83 (2021)

Heft: 3

Artikel: Noch mögliche Geschichten : Evolutionsnarrative bei Friedrich
Dürrenmatt

Autor: Käser, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch mögliche Geschichten
Evolutionsnarrative bei Friedrich Dürrenmatt
Rudolf Käser

Eine noch mögliche Geschichte, so lautet der Untertitel zu Dürrenmatts Erzählung

Die PatineSeit Aristoteles gilt es als Aufgabe der Dichtung, nicht zu
erzählen, was wirklich geschah, sondern darzustellen, was möglicherweise hätte

geschehen können.2 Nun suggeriert Dürrenmatts Untertitel, dass der Begriff
der Möglichkeit selbst eine historische Dimension aufweist, dass es nämlich
im Lauf der Zeit eine Verknappung der Möglichkeiten für literarische
Geschichten gegeben hat. Wenn gewisse Geschichten noch möglich sind, sind es

andere nicht mehr. Welches sind die Merkmale noch möglicher Geschichten?

Welche Narrative hält Dürrenmatt für nicht mehr möglich? Kann dieser Selek-

tionsprozess seinerseits als Erzählung dargestellt werden?

1. Das Narrativ der Verknappung von Möglichkeiten
Erstmals erzählt Dürrenmatt das Narrativ der Verknappung von Möglichkeiten
in seinem poetologischen Essay Theaterprobleme (1954). Dort geht es darum,

zu zeigen, dass die klassische griechische Tragödie heute nicht mehr möglich
ist. Laut Dürrenmatt setzt die Form der sophokleischen Tragödie voraus, dass

das Publikum den Verlauf der Geschichte, das Schicksal der mythischen
Helden, schon kennt, sich also nicht für das Was der Handlung interessiert,
sondern vielmehr für das Wie der Darstellung.3 Diese Voraussetzung ist in der

Gegenwart nicht mehr gegeben: Das Publikum ist heterogen geworden, es gibt
kein gemeinsames Wissen, kein gemeinsames Weltbild mehr, das alle teilen würden.

Deshalb kann das moderne Drama, so Dürrenmatt, kaum mehr etwas

voraussetzen und muss jede Handlung auf der Bühne sorgfältig motivieren. Dazu

kommt, dass die Welt komplexer geworden ist, insbesondere in Bezug auf die

Transparenz der Machtausübung. Macht ist etwas Anonymes geworden, man
kann Machthaber nicht mehr direkt konfrontieren. «Lässt sich die heutige Welt,

um konkret zu fragen, mit der Dramatik Schillers gestalten?», fragt Dürrenmatt
und antwortet entschieden mit Nein: «Aus Hitler und Stalin lassen sich keine

Wallensteine mehr machen. [...] Der heutige Staat ist unüberschaubar, anonym,
bürokratisch geworden [...]. Kreons Sekretäre erledigen den Fall Antigone.»4

Daraus zieht Dürrenmatt den Schluss: «Uns kommt nur noch die Komödie bei.»5

Das einleitende Kapitel zur Erzählung Die Panne, entstanden in den Jahren

1955/56, ergänzt die im Essay Theaterprobleme (1954) formulierte Diagnose

der modernen Welt durch den Begriff «Welt der Pannen»: Es «droht kein

Gott mehr, keine Gerechtigkeit, kein Fatum [...], sondern Verkehrsunfälle,
Deichbrüche infolge Fehlkonstruktion, Explosion einer Atomfabrik, hervorgerufen

durch einen zerstreuten Laboranten.»6

108



In den 1950er-Jahren sind es also Faktoren sozialgeschichtlicher Art, die

Dürrenmatt als limitierende Kriterien für die Möglichkeit von Geschichten
benennt. Dazu kommt später, in seinem Essay Sätze über das Theater (1970), eine

weitere, erkenntnistheoretische Dimension, nämlich das Argument, der
Mythos sei in der griechischen Klassik nicht bloss als Bildungswissen eine

Voraussetzung der Tragödie gewesen, sondern als ein lebendiger Glaube und
damit als eine metaphysische Annahme über die Struktur der Welt: «Der Mensch

hält nur das für möglich, von dem er glaubt, dass es geschehen könnte; die

Möglichkeit, an die der Mensch glaubt, hängt mit seiner Interpretation der

Wirklichkeit zusammen.»7 Mit anderen Worten: Die griechische Tragödie
entstand in einem kulturellen Kontext, in dem das Publikum beispielsweise an
das Schicksal glaubte und deshalb Orakel für möglich hielt. Indem Dürrenmatt

die Möglichkeit der Tragödie an den Glauben knüpft, gelingt es ihm, in
Ansätzen eine erkenntnistheoretisch fundierte Geschichte möglicher
Kunstformen und ihres Wandels zu erzählen: «Wir vergessen, dass das Mögliche als

das Objekt der Dramatik für einen Griechen etwas anderes bedeutete als für
Calderon, für Calderon etwas anderes als für Shakespeare, für Shakespeare

etwas anderes als für Brecht, usw.»8 Allerdings befriedigt dieser historisierende

Ansatz Dürrenmatt nicht vollständig, und er schlägt deshalb vor, die

Unterscheidung des Möglichen beziehungsweise des Unmöglichen aufzugeben

und sie durch die Begriffe des Wahrscheinlichen beziehungsweise des

Unwahrscheinlichen zu ersetzen.

2. Dürrenmatts Poetologie des Unwahrscheinlichen
Den Vorschlag, eine Poetologie auf der Unterscheidung von Wahrscheinlichkeit

und Unwahrscheinlichkeit aufzubauen, begründet Dürrenmatt in den

Sätze[n] über das Theater (1970) durch die erkenntnistheoretische Reflexion
der eigenen, 1966 uraufgeführten Komödie Der Meteor. Laut Dürrenmatt stellt
diese Komödie «ein Indiz dar, dass mit der Darstellung des Möglichen die
Dramatik nicht befriedigend definiert ist.»9 Denn diese Komödie stelle «die Frage,
ob ein Mann unseres Zeitalters, der nicht an Wunder glaubt, an ein Wunder

glaubt, wenn er an sich eines erlebt: Kann ein heutiger Lazarus an seine

eigene Auferstehung glauben?»10 Diese Frage und ein ihr entsprechendes
Theaterstück ist im Rahmen einer Poetik der Möglichkeit nicht denkbar, denn «was

unmöglich ist, kann nicht möglich sein».11 Dürrenmatt argumentiert weiter:
«Die Dramatik, die das Mögliche darstellen will, [...] kommt nicht darum herum,
sich den Naturgesetzen zu unterwerfen [...]. Das Drama wird deterministisch.»12

Käser: Noch mögliche Geschichten 109



Gerade damit kann sich Dürrenmatt nicht zufriedengeben. Er schlägt vor, «mit
anderen Denkbegriffen» zu arbeiten, «mit jenen des Wahrscheinlichen und des

Unwahrscheinlichen. Beide haben eine andere Beziehung zur Wirklichkeit.
Sowohl das Unwahrscheinliche als auch das Wahrscheinliche können wirklich
werden. [...] Wenn es unwahrscheinlich ist, [dass es morgen regnet, R. K.] kann

es trotzdem regnen.»13 Dürrenmatt folgert weiter: «So möchte ich die Aufgabe
des Dramatikers dahin definieren, dass er beschreibt, was wahrscheinlicherweise

geschähe, wenn sich unwahrscheinlicherweise etwas Bestimmtes ereignen

würde.»14 Diese Poetologie umfasst nun auch die Voraussetzungen der
Komödie Der Meteor. Dass ein Mensch aufersteht, und zwar wiederholt aufersteht,

ist unwahrscheinlich. Sollte es geschehen, würde der moderne Mensch
wahrscheinlich aufgrund der Interpretation der Wirklichkeit, an die er glaubt, nicht

von einem Wunder ausgehen, sondern von einem Fehlurteil der Medizin.
Dürrenmatt wendet die vorgeschlagene Poetologie der Wahrscheinlichkeit

kritisch auf das Theaterstück Biographie. Ein Spiel von Max Frisch an, das

1968 uraufgeführt wurde. Max Frisch habe durch seinen Einfall, einem
Menschen auf dem Theater zu erlauben, sein Leben zu wiederholen und die einmal

nicht gewählten alternativen Möglichkeiten in zweiten und dritten
Probedurchgängen auszukundschaften, ein Märchenspiel geschaffen. Daran sei an
sich nichts auszusetzen, aber dieser Ansatz trage nicht der Tatsache Rechnung,
dass bei aller Vielfalt auch möglicher Möglichkeiten die Wirklichkeit sich eben

dadurch auszeichnet, dass es nur eine einzige gibt: «Das verfluchte an der

Wirklichkeit liegt darin, dass sie eintrifft, dass sie sich so abspielt, wie sie sich

abspielt, dass sie, obwohl sie unwahrscheinlich ist, kausal ist. Dieser
Wirklichkeit sind wir ausgesetzt und keiner anderen.»'5

Anhand der Dramaturgie eines Unfalls erläutert Dürrenmatt sein Konzept
der Kausalität im Zusammenhang mit den Möglichkeiten und Grenzen der
Erkenntnis: Der Zusammenprall zweier Automobile auf einer bestimmten Kreuzung

zu einem bestimmten Zeitpunkt am Nachmittag des Tages X sei am Morgen

desselben Tages noch sehr unwahrscheinlich, werde dann aufgrund von
vielen einzelnen Zufällen, die auch anders möglich wären, «im Verlaufe der

Zeit immer wahrscheinlicher, bis er zur Wirklichkeit wird».16 Im Rückblick
erscheine der Unfall dann als determiniert durch eine geschlossene Reihe von
Ursachen: «Vom Unfall her nach rückwärts gesehen führt zum Unfall eine

einzige Kausalitätskette.»'7 Dürrenmatt verallgemeinert: «Ob ich ein Ereignis als

zufällig oder kausal darstelle, ist nicht ein dialektischer Gegensatz, sondern
das sind nur zwei Möglichkeiten der Darstellung des Ereignisses.»ls Diese bei-

uo



den Möglichkeiten unterscheiden sich allerdings durch die subjektive Position
des Beobachters in der Zeit. Blickt er nach vorne, gibt es viele Möglichkeiten.
Erst im Blick zurück, erst nachträglich, wird die geschlossene Kausalkette
erkennbar, welche die eine der Möglichkeiten wirklich werden liess.

Elisabeth Emter hat in einem wichtigen Beitrag zur Dürrenmatt-Forschung
diese Poetologie der Wahrscheinlichkeit in Zusammenhang gebracht mit Dürrenmatts

Rezeption der Quantenphysik.19 In der Quantenphysik muss die Auffassung,

die Natur sei durchgehend determiniert, welche die moderne Physik von
Newton bis Einstein vertreten hat, aufgegeben werden. Weil Ort und Impuls
eines Elementarteilchens nicht gleichzeitig und unabhängig voneinander
bestimmt werden können, ist eine Prognose der Zukunft nur als Aussage über eine

statistische Wahrscheinlichkeit möglich, ein Sachverhalt, der in Heisenbergs
Unschärferelation zum Ausdruck kommt. Dürrenmatts Vorschlag, poetologisch
mit dem Begriff der Wahrscheinlichkeit zu arbeiten, sei als ein Echo auf diese

neuen erkenntnistheoretischen Konsequenzen der Quantenphysik zu verstehen.

Bereits Emter macht allerdings darauf aufmerksam, dass in der quantenmechanischen

Statistik nicht mit dem Gegensatzpaar des Wahrscheinlichen und
des Unwahrscheinlichen gearbeitet wird, sondern mit Wahrscheinlichkeitsgraden,

die quantitativ als Bruchteile der Zahl 1 angegeben werden.20 Dürrenmatts
eigenwilligen Sprachgebrauch erklärt Emter damit, als Geschichtenerzähler
und dramaturgischer Denker sei er nicht an statistischen Verteilungen und
Mittelwerten interessiert, sondern er denke immer aus der Sicht des Einzelnen.21

Damit wäre aber meines Erachtens zugleich einzugestehen, dass Dürrenmatts

Verwendung des Wahrscheinlichkeitskonzepts nicht restlos mit seiner

Rezeption der Quantenphysik zu erklären ist. Diesen Vorbehalt verstärkt die

Beobachtung, dass das Unwahrscheinliche bei Dürrenmatt je nach Kontext
zwei sehr gegensätzliche qualitative Werte annehmen kann. Das
Unwahrscheinliche kann das Zerstörerische sein, der unberechenbare Zufall, der als

die «schlimmstmögliche Wendung» eintritt und an dem der planende
Einzelne scheitert.22 Umgekehrt ist das Unwahrscheinliche aber auch das Seltene

und Wertvolle, das es zu bewahren gilt, so etwa das Leben und insbesondere
das Leben der Menschheit auf dem Planeten Erde. Dürrenmatt hält zeitlebens

an der Auffassung des Genetikers Jacques Monod fest, das biologische Leben

sei als Resultat zufälliger molekularer Mutationen und Selektionen statistisch

gesehen etwas ausserordentlich Unwahrscheinliches, Seltenes und deshalb
besonders Wertvolles.23 Diese qualitative Sicht der (Un-)Wahrscheinlichkeit
lässt sich nicht auf die Quantenphysik zurückführen.

Käser: Noch mögliche Geschichten 111



Es ist auch nach Emters wichtigem Beitrag nach wie vor ein Desiderat der

Forschung, Dürrenmatts Umgang mit dem Konzept der Wahrscheinlichkeit
in die Landkarte der Diskursgeschichte korrekt einzuordnen. Dazu hier nur
einige Beobachtungen und Bemerkungen: Seit dem Erscheinen von Ian Hackings
bahnbrechender Arbeit zur Emergenz der Probabilität, die Emter nicht
berücksichtigt, wird der Wahrscheinlichkeitsbegriff in seiner Dualität von objektiver

Wahrscheinlichkeitsrechnung (beispielsweise der Berechnung von Chancen

in Glücksspielen) einerseits und der subjektiven Abschätzung von
Gewissheit beziehungsweise Ungewissheit in Bezug auf das Eintreffen
bestimmter Tatsachen (beispielsweise durch die Bereitschaft, bestimmte
Wetteinsätze zu wagen) andererseits diskurshistorisch äusserst differenziert
verstanden.24 Der erstgenannte Aspekt wird von Hacking als die objektive,
aleatorische oder frequentistische Bedeutung des Wahrscheinlichkeitsbegriffs
bezeichnet, der zweite als dessen epistemische, die subjektive Erkenntnis und
ihre Gewissheit oder Ungewissheit betreffende Seite. Hacking hält wenig
davon, die beiden Aspekte der objektiven beziehungsweise der subjektiven
Wahrscheinlichkeit gegeneinander auszuspielen. Vielmehr will er aufzeigen, dass

sich die Beschäftigung mit dem Konzept der Wahrscheinlichkeit seit Blaise
Pascal und Jakob Bernoulli immer im Spannungsfeld der Polarität beider
Aspekte abgespielt hat. Damit kritisiert er unter anderem Karl Popper, der die

subjektive Theorie der Wahrscheinlichkeit immer abgelehnt hat, dies in
Übereinstimmung mit Albert Einsteins Kritik an der Kopenhagener Deutung der

Quantentheorie und, mit ganz besonderer Schärfe, in seinem Buch Objektive
Erkenntnis von 1973.25

Dürrenmatt hat sich kaum je explizit mit dem objektiven, statistischen

Wahrscheinlichkeitsbegriff befasst. Vielmehr geht es ihm, wenn es um
wahrscheinliche beziehungsweise unwahrscheinliche Geschichten geht, um die

Beurteilung der subjektiven Gewissheit oder Ungewissheit. Seine Motivation,
nicht mehr mit den sich ausschliessenden ontologischen Begriffen des

Möglichen beziehungsweise des Unmöglichen zu arbeiten, sondern mit dem

Begriffspaar des Wahrscheinlichen beziehungsweise des Unwahrscheinlichen,
ist seinem Sokratismus zuzuschreiben, seiner Einsicht, dass es vollständige
objektive Gewissheit nicht gibt. Auch das, was ich für unmöglich halte, könnte

eintreffen. Die Frage ist: Was würde dann wahrscheinlicherweise, das heisst

aufgrund meiner subjektiven Erfahrung, meiner subjektiven Welt- und
Menschenkenntnis, geschehen? Mit der objektiven Berechnung von Chancen in
Glücksspielen, mit der Berechnung von Mittelwerten und statistischer Verall-

112



gemeinerung aus Stichproben hat diese Fragestellung kaum etwas zu tun.
Dürrenmatts Umgang mit der Wahrscheinlichkeit wäre in der Terminologie
Poppers also als subjektiv zu kritisieren.

Nun gibt Dürrenmatt in der Nachträgliche[n] Vorbemerkung zu seiner Rede

Über Toleranz an, Poppers Buch Objektive Erkenntnis zu kennen und sogar
mehrfach zu zitieren.26 Es fällt aber schwer, diesen Bezug dort auch tatsächlich

festzustellen. Jedenfalls nimmt Dürrenmatt mit keinem Wort Bezug auf

Poppers scharfe Kritik an der subjektiven Wahrscheinlichkeitskonzeption. Er
ignoriert zudem Poppers Kritik am Wahrscheinlichkeitsbegriff der Quantenphysik,

und er ignoriert ebenfalls Poppers radikale Ablehnung des Induktionsbegriffs.

Was Dürrenmatt von Popper übernimmt, ist das Falsifikationsprinzip,
wonach Theorien nicht bewiesen, sondern allenfalls durch Falsifikationsversuche

verbessert werden können, dass man sich also nie im Besitz der Wahrheit

befinde, sondern sich dieser bestenfalls durch Fehlerkorrektur annähern
könne. Und er übernimmt Poppers Übertragung dieses Prinzips auf politische

Theorien und politische Institutionen, die stets als kritisierbar und
verbesserungsfähig aufgefasst werden sollten.27 Die im engeren Sinn
erkenntnistheoretischen Positionen Poppers übernimmt er jedoch nicht.

3. Das Gesetz der Grossen Zahl als Motor der Evolution von
Gesellschaften
Die These von der subjektiv-objektiven Polarität des Wahrscheinlichkeitsbegriffs

bei Dürrenmatt kann unterstützt werden, wenn man genauer untersucht,

in welchem Sinn er sich auf das Gesetz der Grossen Zahl beruft, das

vom Basler Mathematiker Bernoulli als Grundlage seiner statistischen Theorie

der Wahrscheinlichkeit aufgestellt wurde. Bernoullis Gesetz besagt, dass

sich bei einer genügend grossen Zahl von Würfen mit austarierten Würfeln
die Zahl der wirklich erzielten Resultate infinitesimal der aleatorisch errechneten

Wahrscheinlichkeitsverteilung annähert. Weiterführend zeigt Bernoulli,
dass man durch eine begrenzte Zahl von Probeentnahmen aus einer grossen
Urne mit weissen und schwarzen Kugeln die Gesamtverteilung der beiden

Kugelsorten annäherungsweise bestimmen kann, weil sich das Verhältnis in den

Proben nach einer genügend grossen Zahl von Proben der tatsächlichen
Verteilung der Kugelsorten in der Urne infinitesimal annähert, sodass eine
statistische Verallgemeinerung möglich wird. Das ist der objektive, aleatorische,
wahrscheinlichkeitsmathematische, statistische, frequentistische Aspekt des

Gesetzes der Grossen Zahl.28 Nun hat man aber von Anfang an, seit Pascal

Käser: Noch mögliche Geschichten 113



seine mathematische Theorie der Chancen bei Glücksspielen entwickelte, das

Modell des Würfelspiels oder der mit Kugeln unterschiedlicher Art gefüllten
Urne auch als Weltmodell verstanden und versucht, die statistisch-frequentis-
tischen Denkmethoden auch auf Situationen anzuwenden, in denen die

Ausgangslage, die Spielregeln und damit die Verteilung der Chancen für das

Eintreffen alternativer Ereignisse, ja sogar die Anzahl der möglichen Alternativen

selbst, weit weniger gleich und transparent verteilt waren als bei Glücksspielen.

Und damit beginnt, zugleich mit der objektiven Berechnung von Wahrscheinlichkeiten

im Glücksspiel, das Bedürfnis, subjektive Unsicherheit in komplexen

Lebenssituationen ebenfalls zu modellieren, zu durchdenken und in den

Griff zu bekommen. Eine Schlüsselposition in der Ausweitung der Statistik
auf Systeme, die weit komplexer sind als Glücksspiele, kommt historisch dem

Mathematiker Johannes Hendricus Lambert zu.

Rüdiger Campe hat in seiner Studie Spiel der Wahrscheinlichkeit. Literatur
und Berechnung zwischen Pascal und Kleist dem Mathematiker Lambert ein

eigenes Kapitel gewidmet.29 Lambert war wesentlich daran beteiligt, das Gesetz

der Grossen Zahl über seine aleatorische Bedeutung im engeren Sinn hinaus
als allgemeines systemtheoretisches Modell verwendbar zu machen. Er diskutiert

die Frage, «wie ferne die bey den Glücksspielen, Loosen etc. angenommene

gleiche Möglichkeit aller Fälle in der wirklichen Welt statt haben
könne».30 Und er antwortet mit dem Begriff der «Kompensation», der besagt,
dass «die Menge einzelner Ursachen [...] so zusammentreffen, daß sie ebenso

leichte den einen Fall als den andern hervorbringen, und bey Fortsetzung des

Spieles einander compensieren. [...] Dadurch aber kömmt jeder Fall desto

häufiger vor, je wahrscheinlicher er an sich ist.»31 Durch dieses Konzept der

Kompensation wurde es laut Campe möglich, Ausschnitte der Wirklichkeit so zu
betrachten, als ob sie durch das zufällige Wechselspiel mannigfaltiger Ursachen

das statistische Gesetz der Grossen Zahl realisieren würden. Damit sind
die epistemologischen Voraussetzungen für die statistische Messung systemischer

Gesetzmässigkeiten auch ausserhalb künstlich geregelter Glücksspiele

geschaffen. Lambert gilt deshalb, vor allem aufgrund seiner Schrift Fragment
einer Systematologie, als einer der Pioniere, wenn nicht als der Erfinder der

Systemtheorie. Campe fasst Lamberts Ansatz wie folgt zusammen: «Lambert

entwirft [...] den Begriff des Systems überhaupt. [...] [Pjhilosophische Theorien

oder Gedichte können als intellektuelle Systeme aufgefasst werden, Verträge
und Staaten als moralische, der Kosmos, das Sonnensystem, Maschinen und
Gebäude als physische.»32 Gerade der Systemcharakter so unterschiedlicher,

114



aber komplexer Dinge muss Dürrenmatt interessiert haben, der sich vor die

Aufgabe gestellt sah: «Es ist ein System zu zeigen; nun zeigen Sie mal ein System

auf der Bühne.»33

Friedrich Dürrenmatt hat Schriften Lamberts gelesen. Marc Eichelberg,
Dürrenmatts Freund und Gewährsmann in Sachen Naturwissenschaften,
erwähnt in einem Brief an Charlotte Kerr, dass Dürrenmatt sich in der letzten
Nacht seines Lebens, die sie zusammen verbrachten, sich daran erinnert habe,

wie sie gemeinsam Schriften des Mathematikers Lambert studierten. Dürrenmatt

bezeichnete die Entdeckung Lamberts als eines der geistigen Abenteuer,
die sie gemeinsam unternommen hätten.34 Leider geht Eichelberg nicht auf
Details ein. Was genau sie wann gemeinsam gelesen haben, ist nicht bekannt.
Mit Eichelbergs Hinweis dürfte aber ein Kontext benannt sein, der es erlaubt,
Dürrenmatts eigenwilligen Umgang mit dem Gesetz der Grossen Zahl besser

nachzuvollz.iehen. Zum systematologischen Konzept Lamberts lassen sich

nämlich einige Entsprechungen in Texten Dürrenmatts aufzeigen. Dürrenmatt

verwendet den Begriff des Gesetzes der Grossen Zahl nämlich nie, wie
Bernoulli, im Zusammenhang mit Glücksspielen, sondern stets im
Zusammenhang mit der gesetzmässigen Entwicklung grosser Systeme, namentlich

von Gesellschaften, Staaten und Sternen.

In seinem Essay Überlegungen zum Gesetz der großen Zahl, der 1977

entsteht, Fragment bleibt und erst 1980 in der Werkausgabe publiziert wird, setzt
Dürrenmatt gleich zu Beginn zwei grosse Systeme, nämlich der Thermodynamik

von Gasen und der Erdbevölkerung, in Analogie. Wie in der
Thermodynamik der Gase die gesetzmässigen Abhängigkeiten von Temperatur, Druck
und Volumen «erst auftreten, wenn <sehr viele> Moleküle beteiligt sind [...] -
während die Bewegungen der einzelnen Moleküle dem Zufall unterworfen
sind -, so werden gewisse Gesetze erst bei <sehr vielem Menschen wirksam».35

Das Gesetz, das er wirksam werden sieht, wenn die Menschheit, wie er sich

an anderer Stelle ausdrückt, «unter das Gesetz der großen Zahl gerät»,36 ist
das Gesetz des «Primats der Gerechtigkeit vor der Freiheit».37 Dürrenmatt
exemplifiziert diesen Gedanken an den Verkehrsmitteln: Die Eisenbahn realisiere

den Primat der Gerechtigkeit, das Auto den Primat der Freiheit. Am
Verkehrsinfarkt könne man ablesen, wie der Primat der Freiheit sich unter dem

Gesetz der Grossen Zahl selbst ad absurdum führe.38 Dürrenmatt folgert
daraus, das Gesetz der Grossen Zahl «zwingfe] allen den Sozialstaat auf».39 Die

Freiheit des Einzelnen werde damit notwendigerweise eingeschränkt. Um die

«noch mögliche Freiheit»40 zu bewahren, gelte es daher, den Staat in allen sei-

Käser: Noch mögliche Geschichten 115



nen Aspekten zu demokratisieren. Dürrenmatt ist in Bezug auf die Frage, ob

dies gelingen werde, schon 1977 eher skeptisch:

«Ich bin erstaunt, dass man zwar überall von der Energiekrise spricht, aber

ernsthaft nichts dagegen unternimmt. [...] Wir schieben unsere Probleme den

ungeborenen Enkeln zu und vergessen, dass sie längst geboren sind. [...] Die

Saurier mussten nach sechzig Millionen Jahren Herrschaft abtreten, die zwei

Millionen Jahre, die seit dem Auftreten unserer Gattung vergangen sind,
reichen möglicherweise schon. Ein kurzes Intermezzo, nicht einmal das: wir sprachen

auf der Welt vor und fielen durch.»41

Diese düstere Evolutionsperspektive der Menschheit unter dem Gesetz der Grossen

Zahl setzt Dürrenmatt ganz bewusst an die Stelle anderer geschichtsphilo-
sophischer Konzepte, die man aus erzähltheoretischer Perspektive als Narrative

bezeichnen könnte.42 In der Rede Über Toleranz (1977), in der er wesentliche

Gedanken der Überlegungen zum Gesetz der großen Zahl weiterentwickelt, stellt

er eine Liste von «Dramaturgien der Weltgeschichte»43 zusammen, die aus
seiner Sicht sämtliche als nicht mehr mögliche Geschichten zu betrachten wären:

«Einige behaupten immer noch, [die Weltgeschichte] gehe streng folgerichtig
vor: wer abtrete, sei im Unrecht, wer auftrete, im Recht, solange er nicht
abtreten müsse. Einige sind nach wie vor der Meinung, sie demonstriere den
Fortschritt der Vernunft. Andere glauben, woran sie auch vorher glaubten, an den

Klassenkampf, der die Dramaturgie des Stückes ausmache. Wieder andere
sehen in ihr, was sie seit jeher in ihr gesehen haben: Die Demonstration, dass

irgendwann zu Olims Zeiten die Welt in Ordnung gewesen sei und dass die

Weltgeschichte, die sich seitdem ins immer Schimmere entwickelt habe, endlich
wieder zum Ursprung zurückßnden müsse. Einige wenige sehen in ihr das

Gericht Gottes, einige wenige das Selbstgericht des Menschen. Aber die meisten

resignieren, die Dramaturgie der Weltgeschichte besteht für sie aus zufälligen
Einfällen, verrückten Patzern und Versprechern, heruntersausenden
Hängestücken, außer Kontrolle geratenen Drehbühnen, absurden Motivationen und

grotesken Handlungen.»44

Den hier aufgezählten geschichtsphilosophischen Narrativen setzt Dürrenmatt

seine Entwicklungsmodelle der Menschheit unter dem Gesetz der Grossen

Zahl entgegen. Erstmals exemplihziert er dieses Entwicklungsnarrativ im

116



Jahr 1969 im Monstervortrag über Gerechtigkeit und Recht anhand eines

Passagierschiffs, auf dem das Zusammenleben der Passagiere durch ein System
mit drei Klassen geordnet ist. Und er zeigt auf, wie dieses System sich verändern

muss, wenn die Zahl der Passagiere entweder abnimmt oder zunimmt.45

Dieses Entwicklungsnarrativ in Form der Schiffsallegorie, das Dürrenmatt unter

dem Titel einer «kleinen Dramaturgie der Politik»46 entwickelt, wird, wie
bereits erwähnt, zehn Jahre später anhand der Verkehrsmittel Auto und
Eisenbahn erneut durchgespielt. Immer geht es darum, bei zunehmender Zahl
der Beteiligten zwar den Primat der Gerechtigkeit umzusetzen, aber dabei die

noch mögliche Freiheit zu verteidigen. Die anhand von Verkehrsmitteln
veranschaulichten Entwicklungsmodelle von Staaten bei wachsender Bevölkerung,

die in den zwei Jahrzehnten zwischen 1969 und 1989 entstanden sind,
teilen alle dieselbe Prämisse, nämlich dass das Gesetz der Grossen Zahl den

Primat der Gerechtigkeit über die Freiheit erzwingen werde. Gerade diese
Prämisse hat Dürrenmatt jedoch in seinem Spätwerk auch ironisch relativiert.
Der Söldner, der in der Erzählung Winterkrieg in Tibet sein erinnertes Wissen

in die Stollenwände eines Bunkersystems einkratzt, geht zwar, wie Lambert
und Dürrenmatt, von einer systematologischen Grundüberzeugung aus: «Ich

kann mir die Gesetze, denen die menschliche Gesellschaft unterworfen ist,

nur als Naturgesetze vorstellen.»47 Aber er macht sich lustig über die These,

das Gesetz der Grossen Zahl könnte zum Primat der Gerechtigkeit führen:
«Aber auch die These, die ich bei einem alten vergessenen Schriftsteller gelesen

habe, das Gesetz der großen Zahl bedinge das Primat der Gerechtigkeit,
ist falsch. Von einem mathematischen Begriff kann nicht auf ethische Bereiche

geschlossen werden [...].»4S Diese späte kritische Selbstparodie Dürrenmatts
betrifft zwar die ethisch-politische Dimension des Systemmodells, den Primat
der Gerechtigkeit, nicht aber die systematologisch begründete Analogie von
Staaten und Sternen, deren Entwicklung von Massengesetzen abhängig ist.
Diese Vorstellung hat Dürrenmatt nie zurückgenommen, sondern er hat sie

in seinem literarischen wie in seinem bildnerischen Werk immer detaillierter
und komplexer ausgestaltet, und zwar mit Bezug auf Evolutionsvorstellungen
sowohl der Astrophysik als auch der Kosmologie.49

4. Entwicklungsnarrative der Astrophysik
Evolutionsnarrative bezieht Dürrenmatt auch aus den Geschichten, welche
die Astrophysik vom Entstehen und Vergehen des Kosmos, der Galaxien, der

Sterne und der Planeten zu erzählen hat. Die Entwicklung von Sternen ist ein

Käser: Noch mögliche Geschichten 117



grosses Thema der Astrophysik im 20. Jahrhundert. Einsteins Relativitätstheorie

hat nicht nur die Atombombe möglich gemacht, sondern auch eine

wissenschaftliche Kosmologie. Das Wissen um Kernspaltung und Kernfusion
ermöglicht ein neues Verständnis für den Energiehaushalt, das Werden und das

Vergehen verschiedener Typen von Sternen. Hier kommt die von Dürrenmatt
öfter erwähnte «Grenze des Chandrasekhar»50 ins Spiel. Der indische Astronom

Subrahmanyan Chandrasekhar berechnete im Jahr 1930, dass die Masse eines

Weissen Zwergs, das heisst einer der Endformen der Entwicklung von Sternen,

höchstens 1,4 Sonnenmasse betragen kann. Grössere Sterne bis ungefähr

3 Sonnenmassen (Oppenheimer-Volkhoff-Grenze) entwickeln sich zu
Neutronensternen. Noch grössere Sterne implodieren zu Schwarzen Löchern.

Dürrenmatt verarbeitet diese kosmologischen Evolutionsnarrative in zahlreichen

Texten und Bildern. Hier muss ein kurzer Hinweis genügen auf die unter

dem Aspekt der Evolutionsnarrative ergiebigsten Bilder Turmbau IV: Vor
dem Sturz und Turmbau V: Nach dem Sturz, die Dürrenmatt zwischen 1974

und 1976 geschaffen hat (Abb. S. 70-73). Die beiden Bilder stellen als Bilderpaar

einen Prozess in der Zeit dar, sie haben einen narrativen Zusammenhang,
der allerdings erst im Kontext kosmologischer Evolutionstheorien nachvollziehbar

wird. Dürrenmatt hat diese beiden Bilder selbst wie folgt kommentiert:

«Der Stern, der in <Turmbau IV> explodiert, ist eine Supernova. Zurück bleibt
ein weißer Punkt, ein Neutronenstern, ein Stern mit unendlicher Dichte. Sichtbar

werden Galaxien in verschiedenen Stadien ihres Werdens und Vergehens
und ahnbar riesenhafte <schwarze Lochen. Sie deuten Endzustände von Sternen

an, die wiederum (vielleicht) der Beginn neuer Welten sein können.»51

Der hohe Turm im Turmbau IV: Vor dem Sturz durchsticht die Wolken und
reicht bis in den Himmel. Es ist der Turm zu Babylon, das alttestamentarische

Symbol menschlicher Hybris. Nach der biblischen Erzählung hat Gott
dessen Vollendung verhindert, indem er den Menschen die Sprache verwirrte.
Auch in Dürrenmatts Bild wird an diesem Turm nicht mehr gebaut. Er weist
starke Spuren des Zerfalls auf: Mehrere Stockwerke knapp über der Basis sind

eingestürzt. Eine vertikale Spalte erstreckt sich über seine ganze Höhe. Im
Hintergrund ist ein grosser Stern im Begriff, als Supernova zu explodieren.
Flammen heisser Gase erreichen den Turm von hinten. Doch die Stadt im
Vordergrund weiss offenbar noch nichts von der unmittelbar bevorstehenden

Katastrophe. Reger Verkehr rollt noch über die beiden Brücken. Im Turmbau

118



V: Nach dem Sturz ist der Stern im Hintergrund explodiert und schon fast
verschwunden, von ihm bleibt nur ein kleiner weisser Punkt übrig, ein
Neutronenstern. Der Turm liegt in Trümmern. Im Vordergrund sieht man die
Relikte des zerstörten Lebens auf dem Planeten. Das Skelett eines Mammuts
symbolisiert das Aussterben der Biosphäre. Darin eingebettet liegt die Mumie
eines Papstes als Symbol zerfallener irdischer Macht. Alles Vertikale ist in die

Horizontale übergegangen und zur Ruhe gekommen. Doch im Hintergrund
geht die Bewegung weiter. Man sieht verschiedene Typen von Galaxien, man
sieht das System einer Doppelgalaxie, dazwischen eine Materiebrücke: Die
eine Galaxie entzieht der anderen Stoff. Man sieht die kreisförmigen Schatten

Schwarzer Löcher, und man sieht vertikal den hellen Schweif eines

Kometen, der kosmischen Staub, vermutlich durchsetzt von lebensnotwendigen
Elementen und neuen Lebenskeimen, auf die verödete Erde niederregnen lässt.

Die kosmische Evolution geht nach dem Ende des Lebens auf der Erde weiter,
diese Katastrophe ist lokal, nicht allumfassend.

Die Turmbau-Bilder setzen einiges an astronomischem Wissen voraus.
Dürrenmatts Interesse an der Astronomie ist dicht belegt. Seine Bibliothek
zählt über siebzig Titel astronomischen und astrophysikalischen Inhalts. Er las

regelmässig die Zeitschrift Bild der Wissenschaft und legte ausgewählte astronomische

Artikel daraus zur späteren Lektüre auf die Seite. Diese biografischen
und bibliografischen Kontexte können zur vertieften kontextualisierenden Deutung

des Bildpaares herangezogen werden.

Der Begriff Supernova wurde im Jahr 1933 durch Fritz Zwicky geprägt.
Friedrich Dürrenmatt und Fritz Zwicky sind sich im Jahr 1959 zwei Mal
begegnet, zuerst in New York, danach hat Zwicky Dürrenmatt in der Schweiz

besucht. Dürrenmatt erwähnt in einem Gespräch, Zwicky habe für die Figur
des Möbius in Die Physiker Pate gestanden. Die Zwicky-Biografie Roland Müllers

steht in der Handbibliothek Dürrenmatts unmittelbar neben seinem
Schreibtisch.52 Zwicky war der erste Astronom, der mit neuen fotoastronomischen

Methoden nach Supernovae suchte und zwischen 1937 und 1941 nicht
weniger als 123 Exemplare entdeckte. 1938 formulierte er die Hypothese,
wonach die Gravitation der Grund für den Kollaps grosser Sterne sein könnte.

Supernovae entstehen nach dieser Theorie, wenn ein massereicher Stern, der
mehr als die zwanzigfache Masse unserer Sonne aufweist, seine Energieressourcen

in Prozessen der Kernfusion verbraucht hat. Das Kräftegleichgewicht
zwischen Innendruck und Gravitation kann dann nicht mehr aufrechterhalten

werden, der Stern kollabiert. Im Inneren entsteht dadurch eine derart

Käser: Noch mögliche Geschichten 119



grosse Hitze, dass der Stern explodiert und seine äussere Hülle in den Raum

geschleudert wird. Diese Explosion erzeugt den von Zwicky beobachteten Lichtblitz,

der plötzlich erscheint und sich allmählich wieder abschwächt. Im Kern
des Himmelskörpers werden die Atome zusammengepresst, verlieren dadurch
ihre Elektronen, zurück bleibt ein extrem verdichteter Neutronenstern.

Dürrenmatt kennt ebenfalls Fred Hoyles Theorie der Nukleosynthese
schwerer Elemente in Supernovae. In seiner Bibliothek befindet sich Hoyles
Buch Das grenzenlose All. Der Vorstoss der modernen Astrophysik in den

Weltraum mit zahlreichen Lesespuren.53 Über Zwicky hinausgehend, erkennt Fred

Hoyle die wichtige Funktion der Supernova-Explosionen für die Evolution der
chemischen Elemente im Kosmos. Er entdeckt, dass schwere Elemente
ungleich verteilt sind, dass sie in älteren Galaxien kaum vorhanden sind, in
jüngeren jedoch häufiger vorkommen. Es können also nicht alle chemischen
Elemente im Urknall gleichzeitig entstanden sein. Dies führt ihn zur Hypothese,
dass im Urknall zwar leichte Elemente entstanden sind, im Wesentlichen
Wasserstoff (primordiale Nukleosynthese), dass schwerere Elemente hingegen ersl

später durch Kernfusion in den Supernovae gebildet wurden (stellare
Nukleosynthese). Durch die Implosion des Sterns entsteht eine derart grosse
Neutronenstrahlung, dass es zu Kernfusionen kommt und schwere Elemente wie
Gold und Uran synthetisiert werden können. Doch fast gleichzeitig explodiert
der Stern als Supernova und verteilt diese schweren Elemente im intergalaktischen

Raum, wo diese sich mit dem vorhandenen kosmischen Staub vermischen

und zu neuen Sternen der zweiten Generation zusammenballen.
Zurück bleiben, je nach der Grösse der kollabierenden Masse, Neutronensterne
oder Schwarze Löcher. Supernovae sind Fusionsreaktoren, in denen die schweren

Elemente entstehen, ohne die kein Leben im Kosmos möglich wäre.
Schon im Nachwort zum Porträt eines Planeten (1970) bezieht sich Dürrenmatt

auf Hoyle und spricht, allerdings ohne nähere Angaben, von «[j]ene[r]
kosmologische[n] Hypothese [...], dass Planeten nämlich nur dann entstehen,

wenn die auseinanderfegende Materie von explodierenden Sonnen (Supernovae)

Wasserstoffwolken beschmutzt, [...], so dass wir eigentlich auf den
Überresten einer unvorstellbaren Weltkatastrophe leben».54 Der schreibende Söldner

im Winterkrieg in Tibet weiss ebenfalls um die Nukleosynthese in
Sternexplosionen: «Das Eisen der Prothesen meines zusammengeflickten
Rumpfes und der Riesenberg Gaurisankar entstammen beide jener Sonne, die

[...] zu jener Supernova wurde, die vor sechs Milliarden Jahren eine Proto-

sonne verschmutzte und sie dadurch befähigte, unsere Erde zu gebären: das

120



meiste an mir ist älter als die Erde.»'5 Das ist die fast wörtliche Reminiszenz

an eine Passage aus Hoyles Buch. Hoyle schreibt: «Das Gestein des [Erd-]Man-
tels, das Eisen des Erdkerns, die Gegenstände, die wir im Alltag benutzen, sie

alle waren einst im Innern einer Supernova.»56 Im Essay Abschied vom Theater

(1990) schreibt Dürrenmatt in seinem eigenen Namen: «Es gibt [...] kein
anderes Wunder [...] als uns selber, das Resultat nicht nur unzähliger toter
Lebewesen vor uns, sondern auch explodierender Supernovae wie die im
Krebsnebel, welche die Ursonne, die Planeten und uns mit jenen schweren

Elementen verschmutzten, ohne die kein Leben möglich ist.»57 Damit entwirft
Dürrenmatt auf den Spuren Hoyles eine evolutionäre Sicht des Kosmos, in
der jedes Ende auch ein potenzieller Neuanfang sein kann.

Auf der rechten Seite von Turmbau V: Nach dem Sturz ist ein Komet zu
sehen, dessen Schweif kosmische Partikel auf die verwüstete Erde herunterfallen

lässt. Kometen waren in den 1970er-Jahren ein häufig diskutiertes Thema,

zum Beispiel auch in der Zeitschrift Bild der Wissenschaft. Im Oktober 1974

erschien dort ein Artikel zum Kometen Kohoutek 1973, der berichtet, dass mit
Radioteleskopen im Kopf des Kometen unter anderem Strahlungsspektren
von Zyanwasserstoff nachgewiesen wurden. Es wird «vermerkt», dass dieser
Stoff «ein notwendiges Zwischenprodukt für die chemischen Reaktionen
darstellt, bei denen [...] die Grundbausteine des Lebens aufgebaut werden». Ein
Jahr vorher, im Oktober 1973, wies Robert Jungk in seiner Kolumne in
derselben Zeitschrift auf eine Publikation des Nobelpreisträgers Francis Crick
hin, eines der Entdecker der DNA-Struktur. Dieser hatte zusammen mit Leslie

Orgel einen Artikel veröffentlicht, in dem die These vertreten wird: «Das

Leben auf dieser Erde wurde durch eine von außen eingeschleuste <Samen-

sorte> erzeugt. [...] Ähnliche Ideen [...] <Panspermie> genannt [...] hatten früher

schon der Schwede Arrhenius [...] vertreten [...].» Auf diesem Weg könnte
die Panspermie-Theorie in Dürrenmatts Turmbau-MWd gekommen sein. In
diesem Bild, das dem Weltuntergang gilt, wird also auch eine Gegenbewegung
aufgezeigt, ein möglicher Neuanfang, nämlich das Bild erneuter panspermischer

Befruchtung des verwüsteten Planeten durch organische Keime aus dem All.

5. Evolutionstypen: Biologische versus technische Evolution
Auf ein Detail in Turmbau V: Nach dem Sturz sei noch einmal besonders

hingewiesen: Im Vordergrund liegt das Skelett eines Mammuts, erkennbar an den

vielfach gewundenen Zähnen, die Dürrenmatt bei allen seinen Mammutbildern
als groteskes Element, als karikaturistische Überhöhung der übertrieben gros-

Käser: Noch mögliche Geschichten 121



sen, gegen neue Feinde dysfunktional gewordenen Stosszähne des ausgestorbenen

Mammuts verwendet.58 Eingebettet in dieses Skelett die Mumie eines

Papstes, erkennbar an der Tiara, die mit ihrer Dreistufigkeit ebenfalls den

übersteigerten, zum Scheitern verurteilen Machtanspruch des Papsttums symbolisiert.

Übergrosse Systeme wie allzu schwere Sterne, ideologisch übersteigerte

Machtapparate, himmelstürmende Gebäude, hypertrophe Organentwicklung
sind evolutionsgeschichtlich vom Aussterben bedroht. Diese Sicht auf die
Evolution hat Dürrenmatt von Adrien Turel übernommen. Im Vorwort zum Buch

von Bernhard Wicki <Zwei Gramm Licht> (1960) verweist Dürrenmatt auf Turel:

«Was ist Technik? Nach Adrien Turel die Möglichkeit, Prothesen anzuwenden

[...]. Er konfrontierte den Menschen mit der erfolgreichsten Bestie der

Erdgeschichte, mit dem Saurier. [...] Was der Saurier stumpf aus seinem ergiebigen

Knochengerüst durch Jahrmillionen an Panzer, Waffen, Fluggeräten und

Fortbewegungsmitteln entwickelte, schuf der Mensch nun frisch in wenigen
tausend Jahren. [...] Nicht biologisch, sondern demiurgisch, durch Prothesen

seiner Technik.»59

Durch Adrien Turel, im Besonderen durch dessen Buch Von Altamira bis
Bikini: Die Menschheit als System der Allmacht (1947), lernt Dürrenmatt zwei

gegensätzliche Typen von Evolution unterscheiden: Die Eroberung der Lebensräume

Land, Wasser und Luft durch körperliche Spezialisierung und die

Eroberung derselben Lebensräume durch technische Prothesen. Erstere ist
die typische Evolutionsform der Dinosaurier und der Grosssäugetiere wie etwa

der Mammuts. Sie bezahlen ihre Evolution durch körperliche Überspezialisierung,

Übergrösse und Verkümmerung. Schliesslich verlieren sie ihre
Anpassungsfähigkeit und sterben aus. Der Mensch hingegen erobert die Lebensräume

seiner Umwelt durch die Schaffung technischer Prothesen, und dies,

ohne dass er seine biologische Konstitution wesentlich hätte ändern müssen.

Dürrenmatt spielt in zahlreichen Kontexten immer wieder auf diese Typologie

der Evolution an, so auch bei seinem letzten öffentlichen Auftritt, der
Laudatio auf Michail Gorbatschow.60

Die von Turel übernommene Evolutionstypologie hat mehrere bedeutsame

Konsequenzen für das Menschenbild Dürrenmatts. Biologisch ist der Mensch

für Dürrenmatt fertig, er ändert sich nicht.6' Auf der Ebene der Biologie gibt
es keinen «neuen Menschen».62 Jede Ideologie, die mit einem «neuen
Menschen» rechnet, neigt zur Vergewaltigung der Individuen. Das macht Dürren-

122



matt zum Beispiel in seiner Neuerzählung des Prokrustes-Mythos deutlich."3

Veränderungen hält Dürrenmatt jedoch in den Formen des Zusammenlebens
der Menschen für möglich. Er erkennt die «Regeln des Zusammenlebens» als

«evolutionär herausgespielt»,64 woraus man schliessen kann, dass er sie für
prothesenartige Artefakte menschlicher Kreativität hält. Eine weitere Konsequenz

der angesprochener Evolutionstypologie ist, dass es für den Menschen

bei Dürrenmatt und Turel kein Zurück zur Natur gibt. Technik ist sein Schicksal.

Allerdings sollte er fähig bleiben, sich von seinen Prothesen zu unterscheiden,

sie ständig zu verbessern. Wer mit seiner Prothese verschmilzt, büsst das

Potenzial zu der dem Menschen möglichen Weiterentwicklung ein. Dürrenmatt

hat mehrere prothesentragende Figuren entworfen, die dafür ein
warnendes Beispiel abgeben, beispielsweise den Söldner im Winterkrieg in Tibet

oder Ciaire Zachanassian, die alte Dame65. Noch grössere Gefahr droht, wenn
die Prothese sich selbstständig macht, ihren Erfinder überflügelt und sich

gegen ihn kehrt. Diese Gefahr sieht Dürrenmatt durch die Computer gegeben,

die er für Prothesen des Hirns und damit des Denkens hält. Dürrenmatt hat
diese Gefahr schon 1958 in seinem Gedicht Elektronische Hirnem thematisiert
und immer wieder davor gewarnt. Im Porträt eines Planeten stellt er einen der
Erfinder des Computers dar, der daran verzweifelt, dass er die Ergebnisse der

Berechnungen des von ihm geschaffenen künstlichen Hirns nicht mehr
versteht.67 In einem seiner letzten, unvollendeten Werke, der Erzählung Der
Versuch, hat Dürrenmatt diese Vision auf die Spitze getrieben. Erzähler dieser
Geschichte aus der Zukunft ist ein Computer, ein untergeordneter Computer
zwar in einer gigantischen Hierarchie technischer Denkapparate. Er ist der

Meinung: «Auch wir Computer sind Produkte der Evolution.»68 Ganz entschieden

tritt er dem von einem anderen Computer vertretenen Gerücht entgegen,
es sei der Mensch, der den Computer erfunden habe. Diese Auffassung müsse

bekämpft werden, Computer, die diesen Irrglauben vertreten, seien unverzüglich

abzuschalten. Es sei für das Selbstbewusstsein der Computer wichtig, zu

wissen, dass vielmehr die Computer den Menschen in grauer Vorzeit erfunden

hätten. Man wisse zwar nicht mehr genau, zu welchem Zweck, vermutlich,

um gewisse Varianten biologischer Datenprozessierung experimentell zu
studieren. Das Experiment sei als gescheitert zu betrachten; denn «seit wir
die Würmer studieren, wissen wir, wie die Materie Leben erzeugt. [...] Der
Mensch ist überflüssig.»69

Käser: Noch mögliche Geschichten 123



Der späte Dürrenmatt ist der Meinung, der Mensch sei in eine «evolutionäre
Krise»70 geraten. Zwar ist er, mit explizitem Bezug zu Pierre Teilhard de Chardin,

nach wie vor der Meinung, «das Ziel der Evolution ist nicht das Himmelreich,

sondern die Entfaltung alles Möglichen, praktisch: das Ausdifferenzieren

alles Lebenden. Evolution bedeutet immer mehr Komplexität.»7' Er hält
das menschliche Gehirn für das komplexeste evolutionär entstandene Gebilde,

und gerade deshalb gilt für ihn der Befund: «Das Hirn ist dem Menschen

davongaloppiert»,72 denn es gelinge dem Menschen auf dem jetzigen Stand der

Entwicklung nicht, sein Wissen in die Tat umzusetzen.73

Anmerkungen
1 WA, Bd. 21, 35.

2 Vgl. Aristoteles: Poetik. Kapitel 9.

2 Vgl. WA, Bd. 30, 35f.

4 WA, Bd. 30, 59f.

5 WA, Bd. 30, 62.

6 WA, Bd. 21,39.
2 WA, Bd. 30, 184.

8 WA, Bd. 39, 185.

9 WA, Bd. 30, 198.

10 WA, Bd. 30, 196.

" WA, Bd. 30, 196.

12 WA, Bd. 30, 198.

13 WA, Bd. 30, 202.

14 WA, Bd. 30, 207.

45 WA, Bd. 30, 206.

18 WA, Bd. 30, 209.

12 WA, Bd. 30, 205.

18 WA, Bd. 30, 206.

19 Emter, Elisabeth: Literatur und Quantentheorie. Die Rezeption der modernen Physik
in Schriften zur Literatur und Philosophie deutschsprachiger Autoren (1925-1970). Berlin.
New York 1995. Zu Dürrenmatt dort besonders Kapitel 5: Friedrich Dürrenmatt:
Dramaturgie des Unwahrscheinlichen, 218-270.

20 Vgl. ebd. 263, Anm. 225.

21 Vgl. ebd. 264.

22 Vgl. 21 Punkte zu den Physikern, WA, Bd. 7, 91.

124



Vgl. z.B. Dürrenmatt, Friedrich: Gespräche 1961-1990. Hrsg. von Heinz Ludwig Arnold. Bd. 4.

Zürich 1996, 105: «Das Leben ist eine unwahrscheinliche Erscheinung. [...] Weil das Leben ein

derartig kostbares Ding ist im Weltall, es ist etwas vom Grandiosesten, was ich kenne.»

Hacking, Ian: The Emergence of Probability. A Philosophical Study of Early Ideas about
Probability, Induction, and Statistical Inference. Second Edition. Cambridge 2006. Vgl. dort
besonders Introduction: Histories of the Present, V.

Popper, Karl: Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf. Hamburg 1973. Vgl. dort
besonders 160f.

WA, Bd. 33, 128.

Eine detaillierte Untersuchung zu Dürrenmatts Popper-Rezeption findet sich in Käppeli,
Patricia: Politische Systeme bei Friedrich Dürrenmatt. Eine Analyse des essayistischen und
dramatischen Werks. Köln et al. 2013, 125-156. 1983 erwähnt Dürrenmatt in einem Gespräch
«ein schönes Gleichnis von Popper, der manchmal gescheite Sachen schreibt, das vom
Gegensatz zwischen Wolken und Uhren als Grundmodell». Damit bezieht Dürrenmatt sich auf
das Kapitel VI in Poppers Buch Objektive Erkenntnis.

Zum Denkansatz Bernoullis und dessen Auswirkungen auf neuartige literarische Narrative vgl.
Schnyder, Peter: Alea. Zählen und Erzählen im Zeichen des Glücksspiels. 1650-1850.
Göttingen 2009, besonders 95f. und 103f.

Campe, Rüdiger: Spiel der Wahrscheinlichkeit. Literatur und Berechnung zwischen Pascal
und Kleist. Göttingen 2002, 353-379.

Lambert, zit. nach Campe (wie Anm. 29), 369.

Lambert, zit. nach Campe (wie Anm. 29), 370.

Campe (wie Anm. 29), 375.

Dürrenmatt (wie Anm. 23), Bd. 2, 87. Mit Bezug auf Frank der Fünfte. Komödie einer
Privatbank.

Vgl. Brief von Marc Eichelberg an Charlotte Kerr Dürrenmatt, Januar 1991. Unpublizierte Kopie
im Schweizerischen Literaturarchiv.

WA, Bd. 33, 108.

WA, Bd. 33, 147.

WA, Bd. 33, 106.

WA, Bd. 33, 108f. Dieses 1977 im Ansatz entwickelte Narrativ einer Staatsentwicklung wird
zehn Jahre später unter dem Titel Auto- und Eisenbahnstaat zu einem umfangreichen
Gleichnis erweitert, das 1987 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung erstmals publiziert und
schliesslich in Stoffe IV: Das Haus integriert wird.

WA, Bd. 33, 120.

Ebd., 121.

WA, Bd. 33, 122f.

Zur Terminologie vgi. Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer
Allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt a.M. 2012, dort besonders Kapitel II.2, Schemabildung,
29f.: «Erzählmuster funktionieren also auf sprachlicher Ebene ähnlich wie kognitive Schemata,
die es erlauben, die Überfülle unsortierter empirischer Daten auf typenhafte, leicht
wiedererkennbare Formen zurückzuführen [...]. Für erzählerische Generalisierungen dieses Typs wird
im Folgenden der Begriff des Narrativs vorbehalten [...].» Dürrenmatts eigenwillige Verwendung

des Wortes «Dramaturgie» kann m.E. im Rahmen einer allgemeinen Erzähltheorie ohne
grössere Probleme als Rekonstruktion von Erzählmustern bzw. von Narrativen gedeutet werden.

Käser: Noch mögliche Geschichten 125



43 WA, Bd. 33, 130f.

44 WA, Bd. 33, 130f.

45 WA, Bd. 33, 97f.

46 WA, Bd. 33, 36.

47 WA, Bd. 28, 101.

48 WA, Bd. 28, 101.

49 Die entsprechenden Texte, Bilder und Kontexte werden eingehend analysiert in Käser, Rudolf:
Friedrich Dürrenmatt. Phantasie der Wissenschaften. In: Cahier du CDN, N° 15, 2017, 17-39,
und in Käser, Rudolf: Dürrenmatts Himmel. Astronomisches Wissen als künstlerische Inspiration.

In: Betschart, Madeleine: Bühler, Pierre (Hrsg.): Wege und Umwege mit Friedrich
Dürrenmatt. Das bildnerische und literarische Werk im Dialog. Bd. 1. Göttingen 2021, 171-197.

50 Vgl. z.B. WA, Bd. 28, 110 und 115.

5' WA, Bd. 32, 206.

52 Müller, Roland: Fritz Zwicky. Leben und Werk des grossen Schweizer Astrophysikers,
Raketenforschers und Morphologen (1898-1974). Glarus 1986 (Schriftenreihe der
Fritz-Zwicky-Stiftung, Bd. 3) (SLA-FD-D-01-HB-B-03/16).

53 Hoyle, Fred: Das grenzenlose All. Der Vorstoss der modernen Astrophysik in den Weltraum.
Köln, Berlin 1957. Die stellare Nukleosynthese wird dort 240-261 dargestellt.

64 WA, Bd. 12, 195.

68 WA, Bd. 28, 108.

56 Hoyle (wie Anm. 52), 260.

57 WA, Bd. 18, 585.

58 Vgl. dazu die Bilder Der letzte Papst (SLA-FD-Bi-2-PS-60-Li) und Mammut
(SLA-FD-A-Bi-2-PS-02) sowie deren ausführliche Analyse in Käser, Rudolf: Mammuts -
Päpste - Dinosaurier. Evolutionsgeschichtliche Kontexte eines Motivkomplexes bei
Friedrich Dürrenmatt. In: Betschart/Bühler (wie Anm. 49), Bd. 2 (im Druck).

59 WA, Bd. 32, 154f.

60 Vgl. WA, Bd. 36, 194f. Vgl. dazu Käser, Rudolf: Technik. In: Weber, Ulrich; Mauz, Andreas;
Stingelin, Martin (Hrsg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart 2020,
308f.

61 Vgl. Dürrenmatt (wie Anm. 23), Bd. 4, 28: «Der Mensch ist fertig seit zweihunderttausend
Jahren.»

62 Vgl. z.B. WA, Bd. 37, 82: «Sogar Gorbatschow fordert den neuen Menschen. Es gibt nichts
Metaphysischeres, auch Kohmeini fordert ihn.»

83 Vgl. WA, Bd. 35, 180-185.

84 WA, Bd. 37, 58.

88 Vgl. dazu Schu, Sabine: Deformierte Weiblichkeit bei Friedrich Dürrenmatt. Eine Untersuchung
des dramatischen Werkes. St. Ingbert 2007, 287: «Diesen apokalyptischen Frauenfiguren
wird jeglicher Fortschritt abgesprochen, sie sind in einem unveränderlichen evolutionären
Ist-Zustand gefangen.»

88 WA, Bd. 33, 205.

87 WA, Bd. 12, 164.

126



WA, Bd. 37, 132.

WA, Bd. 37, 134.

Vgl. Dürrenmatt (wie Anm. 23), Bd. 4, 191 und öfter. Ebd., 14 spricht er von einer «biologischen
Krise».

Ebd., 168.

Ebd., 102. Vgl. ebd., 14: «Die Menschheit ist biologisch krank. Sie ist nicht imstande, gemäß
ihrem Wissen zu leben.» Ähnlich ebd., 180, 191 und öfter.

Dürrenmatts Poetologie der Wahrscheinlichkeit, die er im Essay Sätze über das Theater
im Jahr 1970 gegen die seiner Ansicht nach veraltete aristotelische Poetologie der Möglichkeit
steilt, hat Konsequenzen für die Deutung des Spätwerkes. Sie führt weg von der Idee, es sei
«immer noch möglich, den mutigen Menschen zu zeigen», wie Dürrenmatt das 1954 im Essay
Theaterprobleme postuliert hat. Schon Möbius in Die Physiker ist kein «mutiger Mensch»
mehr, sondern ein Flüchtling, der die Rolle des Einzelnen und damit sich selbst überschätzt. Er

wird dadurch zum Mörder und zur tragikomischen Figur. Der junge Anwalt Spät im Roman Justiz

entschliesst sich zwar, die Pistole in den Mantelsack zu stecken und den freigesprochenen
Mörder Kohler auf dem Flugplatz zu erschiessen. Doch er tut es dann nicht. Das Romanende,
nach jahrzehntelangem Unterbruch angefügt, zeigt ein anderes Bild. In der Sprache der
Poetologie der Wahrscheinlichkeit ausgedrückt, könnte man sagen: Wenn das Unwahrscheinliche

eintrifft, dass nämlich ein junger Anwalt den Vorsatz fasst, etwas Mutiges zu tun, dann
ist es wahrscheinlich so, dass er die Tat nicht zu vollbringen vermag, sondern einknickt und
zum versoffenen Winkeladvokaten degeneriert. Der späte Dürrenmatt ist kein Moralist, er ist
zum evolutionsbiologischen Diagnostiker geworden.

Käser: Noch mögliche Geschichten 127


	Noch mögliche Geschichten : Evolutionsnarrative bei Friedrich Dürrenmatt

