Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 83 (2021)

Heft: 3

Artikel: Gott erzahlen : zum Perspektivitatskalktl von Durrenmatts narrativer
Theologie

Autor: Mauz, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott erzihlen
Zum Perspektivitatskalktl von Durrenmatts
narrativer Theologie

Andreas Mauz

«Uberdenke ich die Gotter, so stellen sie sich bei weitem absurder dar,
als die Mythen sie zeigen. Diese haben jene nicht durchdacht.»

Friedrich Dlrrenmatt: Dramaturgie eines Rebellen: Prometheus (1992)

1. Diirrenmatts narrative Theologie

Dass sich Diirrenmatt Zeit seines Lebens intensiv mit Fragen der Religion be-
fasst hat, ist bekannt und in vielen Aspekten auch gut aufgearbeitet. Gerade
aufgrund der Breite der verfiigbaren Forschung ' muss aber eine erstaunliche
Liicke auffallen: Es gibt, so scheint es, keine umfangreichere Untersuchung
zum spezifischen Ort, den Gott beziehungsweise die Gotter in Diirrenmatts
literarischer, essayistischer, aber auch malerischer Reflexion der Religion ein-
nehmen.’ Die folgenden Uberlegungen treten nun nicht an, um diese grosse
Liicke zu schliessen; sie verfolgen lediglich das Ziel, deren Konturen zu schar-
fen, indem sie einem bestimmten Aspekt von Diirrenmatts narrativer Theologie
nachgehen.

Denn «Theologie» spielt fiir Diirrenmatt zumindest in zwei Varianten eine
Rolle. Sie erschopft sich nicht in seinem intensiven rezeptiven Umgang mit
der wissenschaftlichen Reflexion des christlichen Glaubens, mit primar argu-
mentativ verfahrenden Abhandlungen oder auch vielbandigen Dogmatiken
(etwa derjenigen Karl Barths).” Gott-Rede ist bei Diirrenmatt auch im Sinn
einer aktiven Produktion von «Géttergeschichten» ein falliges Stichwort. Zur
Kliarung des Erkenntnisinteresses bietet es sich also an, mit der einfachen Unter-
scheidung von systematischer und narrativer Theologie zu arbeiten.* Wie deut-
lich werden wird, macht gerade die subtile Verbindung beider theologischen
Register, die Einbindung des Ersteren in Letzteres, den Reiz von Diirrenmatts
Gottesreflexion aus.

Innerhalb des offenen Fragehorizonts, wie Diirrenmatt von Gott/den Got-
tern erzahlt, steht ein bestimmter Aspekt im Zentrum, namlich jener der er-
zahlperspektivischen Verhéiltnisse, die Art und Weise, wie das, was in der
jeweiligen (Gotter-)Welt der Fall ist, narrativ vermittelt wird. Die Idee ist also,
einen eminenten theologischen Schwerpunkt — die Gottesfrage oder, bezogen
auf deren narrative Gestaltung, die Figur Gottes — mit einem zentralen nar-
ratologischen Parameter zu verkniipfen. Die Triftigkeit dieser Fragerichtung,
die Filligkeit, Diirrenmatts diesbeziigliches Perspektivititskalkiil nachzuvoll-
ziehen, kann wohl am besten anhand eines Beispiels demonstriert werden.
Der letzte Abschnitt seines Nachgedanken-Essays (1980) zeigt exemplarisch

Mauz: Gott erzahlen 89



das Zusammenspiel von systematischer und narrativer Theologie, und er illus-
triert zugleich die satirischen oder grotesken Ziige, die Diirrenmatts Gotter-
geschichten oft auszeichnen.

2. Ein Nachmittag auf dem Olymp

«Doch um nicht mit der Unterwelt aufzuhéren, kehren wir auf die Oberwelt
zuriick und steigen gleich noch auf den Olymp. Wir haben schlieRlich die Ge-
schichte des Prokrustes nicht zu Ende erziahlt. Ob dieser die Worte des The-
seus auch begriffen hatte, bevor ihm der Kopf abgeschlagen wurde, ist ungewiR,
ja wenig wahrscheinlich — nach den letzten Worten seines hinuntergekugelten
Kopfs zu schliefen: Ideologen sind kaum zur Vernunft zu bringen -, aber die
Gotter, die auf dem Olymp versammelt waren, nahmen am Geschehen teil: Sie
safen beim Nachmittagsnektar und hatten das Fernsehprogramm <Erde 1> ein-
geschaltet, diesmal mit Ton. <Ein kluger Bursche, dieser Theseus>, meinte Pal-
las Athene anerkennend zum ewig leberleidenden Prometheus. dch héatte gar
nicht gedacht, daR du die Menschen so verniinftig geschaffen hast.> Zeus rieb
sich den Kopf. dIch weil’ nichts, sagte der Goéttervater zu Prometheus, der miir-
risch in seinem Nektar herumriihrte, <hidttest du ihnen mehr Liebe zueinander
eingefl6Rt, ware Prokrustes gar nicht erst auf seine Ideologie gekommen.> <Das
sagst ausgerechnet du>, brummte Hera, die Gottermutter, die ein Strampelhos-
chen strickte — hatte sich doch ihr Gatte auf seinem Erdenausflug wieder ein-
mal in einen Schwan verwandelt —, und zog sich in ihr Boudoir zurtick. <Aber
Heri>, sagte Zeus. Doch Hera lief sich nicht mehr blicken. <Wenn die Menschen
immer verniinftiger werdens, fragte Apoll, um Zeus abzulenken, der schon zor-
nig nach seinem Blitz griff, <ob die Menschen wohl in dreitausend Jahren noch
an uns glauben, weil wir doch génzlich irrational sind.» <Ich weif nichts,
brummte Zeus und lieR den Blitz liegen. <Das letzte Mal, als ich mich in einen
Schwan verwandeltes, er rieb sich wieder den Kopf, <ich wag es Hera gar nicht
zu sagen, das Madchen, Iope hieR sie, gab mir eins mit einem Stecken iiber
den Schidel. Ich glaube, sie hielt mich wirklich fiir einen Schwan. Und nun
strickt eure gute Mutter fiir nichts ein Strampelhoschen. Nein, Apoll, der Glaube
an uns nimmt ab. In dreitausend Jahren? Ausgeschlossen. Wir sind das Un-
wahrscheinlichste, Allerirrationalste, das je erdacht worden ist.> <Schauen wir
nach>, meinte Hephaiston und stellte den Fernseher auf das Jahr 1980 nach
Christi Geburt ein. Auf dem Bildschirm erschien Erich von Daniken und hielt
einen Vortrag. <Donnerwetters, staunten die Gétter, «wir sind unsterblich.»»’

90



Der Erzidhler gibt uns Einblick in den olympischen Haushalt, der dem einer
gelangweilten Wohngemeinschaft nicht undhnlich ist. Auch hier lauft im Hin-
tergrund der Fernseher, wiahrend im Vordergrund ein bisschen debattiert wird.
Im gegebenen Zusammenhang scheint es wichtig, dass sich die Gotter nicht
irgendein Fernsehprogramm ansehen, sondern dasjenige von «Erde 1». Sie
sind offensichtlich am menschlichen Treiben interessiert, und insbesondere
an der irdischen Wahrnehmung ihrer selbst. Die systematisch-theologische
Dimension zeigt sich hier in doppelter Weise. Einerseits steht durch die Pra-
senz des Prometheus das Schopfungshandeln zur Debatte, die Potenz, etwas
ins Leben zu rufen, was vorher nicht war. Andererseits —und daran anschlies-
send - stehen die Eigenschafen dieser Geschopfe infrage, konkret: deren Ver-
niinftigkeit. Der aufkliarerische Siegeszug der Vernunft (in diesem Fall eine
ausgemachte dialektikfreie Tatsache) ldasst auch die griechischen Gétter nicht
kalt. Zumindest fiir Apoll und Zeus scheint zunachst klar, dass der Goétter-
glaube, da «ginzlich irrational», ein Auslaufmodell darstellt. Die beiden miis-
sen sich aber durch den empirischen Religionsforscher Hephaistos eines Bes-
seren belehren lassen. Der Vortrag Erich von Dinikens gilt ihnen als Beleg
ihrer Unsterblichkeit. Die Gotter sind, was ihre Existenz betrifft, also nicht
selbstgeniigsam; die theologisch wie religionsphilosophisch signifikante Frage
der Sterblichkeit der Gotter treibt sie um, weil es sich offenbar um eine kom-
munikative Eigenschaft handelt. Diese Gotter leben, wenn und solange sie,
wenn nicht verehrt, so doch bedacht werden, und sei es von einem so zweifel-
haften Zeugen wie Erich von Diniken, einem namhaften Vertreter der para-
wissenschaftlichen Pra-Astronautik.

Wie wird diese Gottergeschichte nun erzahlt? Wir horen gottliche Original-
téne, namlich ordentliche Zitate in Anfiihrungs- und Schlusszeichen. Diese wer-
den uns durch einen diskreten Erzahler vermittelt. Weder mischt er sich in die
Rede der Figuren ein noch glossiert er diese kritisch. Niahere Aufmerksam-
keit verdient aber seine Erzahlkompetenz: Er verfiigt, wie eine einzige Stelle
zeigt, iiber die Fihigkeit zur Innenschau: «<Wenn die Menschen immer ver-
niinftiger werden, fragte Apoll, um Zeus abzulenken, der schon zornig nach
seinem Blitz griff [...].» Die Erzdahlung gibt also nicht nur Aufschluss tiber den
Gotterhaushalt, das Verhiltnis zwischen Gottvater und Gottsohn und ihre letzt-
lich selbstbezogenen theologischen Sorgen. Sie gibt durch die Erzahlpraxis
auch Aufschluss tiber das Verhiltnis des Erzdhlers zu den Figuren. Und dieses
Verhiltnis ist eben eines der Verfiigung tiber die Introspektion. Dass der Erzih-
ler diese privilegierte Position iiberhaupt einnehmen kann, verdankt sich der

Mauz: Gott erzahlen 91



vorgelagerten Grundentscheidung des Autors, ihn ausserhalb der erzihlten
Welt zu positionieren. Er ist nicht selbst auf dem Olymp prasent und schildert
die Debatte aus der Sicht eines seinerseits gottlichen Zeugen; er blickt von «aus-
sen» (oder auch «oben») auf die Olympier und, fallweise, eben auch in sie hi-
nein. Aber trotz dieser Aussenposition verhilt er sich nicht in einem strengen
Sinn neutral zum Geschehen; er privilegiert gewisse Zusammenhinge und
rapportiert keineswegs permanent die innere Befindlichkeit aller Anwesen-
den. Damit haben wir ein erstes Exempel fiir die anvisierten Problemlagen vor
Augen und kénnen uns in aller Kiirze die systematischen und methodischen
Zusammenhinge vergegenwirtigen, die fiir die Diskussion dieser und ahnli-
cher Szenen relevant scheinen.

3. Die Gottesfrage

Was gern als «die Gottesfrage» bezeichnet wird, ist faktisch ein Fragenbiin-
del, das kaum zu iiberblicken ist. Man taucht ein in eine jahrtausendelange
interkulturelle Problemgeschichte.” Dass man dem Thema mit seinen Veriste-
lungen einleitend ohnehin nicht gerecht werden kann, gibt die Freiheit zu Ab-
kiirzungen. Dessen Komplexitit soll aber, anders gesagt, nicht als Dispens von
einer wenigstens minimalen Verstandigung tiber die infrage stehende Sache
gelten. (Das Gleiche gilt fiir das Perspektivitiatsproblem, von dem noch die
Rede sein wird.) Die folgende Bestimmung des evangelischen Theologen Win-
fried Harle gibt Hinweise, die sich nicht nur in theologischer Perspektive als
Ausgangspunkt anbieten: «Das Wort «Gott> (gr. theos, lat. deus) bezeichnet die
(i.d.R. personal gedachte) transzendente Wirklichkeit, die sich von der empi-
risch erfafbaren Wirklichkeit grundlegend unterscheidet, aber zugleich zu
ihr in konstitutiver Beziehung steht etwa als deren Schopfer und Herr.»" Diese
Grundbestimmung lasst sich weiter entfalten durch drei Dimensionen, die ein
differenzierteres Tableau der Gottesfrage ergeben, namlich die der Wirklich-
keit, des Wesens und des Wirkens Gottes/der Gotter.”

Im Blick auf die Wirklichkeitsdimension stellt sich die Grundfrage, die be-
reits in der Erzahlung anklang: Was hat es mit der Existenz Gottes auf sich?
Hierher gehoren kategoriale Unterscheidungen wie die des Mono-, Heno- und
Polytheismus, aber auch die Vorstellung eines «Todes Gottes» oder das weite
Feld der Gottesbeweise. Im Blick auf die Wesensdimension steht sodann die
nachgeordnete Frage der Existenzweise Gottes zur Debatte. Hierher gehoren
Stichworte wie Personalitat, Korperlichkeit, Wandelbarkeit, aber auch die
klassischen All-Pradikate (Allmacht, Allwissenheit, Allgiite) oder, im christli-

92



chen Kontext, die Trinitatsvorstellung. Die Wirkungsdimension betrifft
schliesslich das Beziehungsnetz zwischen Gott, Welt und Menschen. Infrage
steht hier die Weise, wie Gott im Rahmen seiner Existenzweise effektiv han-
delt. Einschlagige Stichworte sind damit Schopfung, Offenbarung, Erlosung,
aber auch Deismus, Theismus, Pantheismus, Theodizee.

Diese drei Dimensionen durchdringen sich offensichtlich in vielfaltiger
Weise. Der gewichtigste Konvergenzpunkt zwischen der Wirklichkeit, dem
Wesen und dem Wirken Gottes ist sicher die vorgeschaltete Erkenntnisfrage:
Wie konnen wir tiberhaupt zu zuverlassigem Wissen von Gott gelangen? Denn
Gott ist, mit einer Grundintuition der angedeuteten Problemgeschichte, nur
Gott, wenn er nicht Erkenntnisobjekt unter Erkenntnisobjekten ist. Diese Alte-
ritdt wird sehr verschieden entfaltet. Harle prazisiert sie etwa im Sinn einer
«grundlegenden» Differenz «von der empirisch erfaRbaren Wirklichkeit». An-
hand der Fragen, wie diese Differenz zu verstehen, wie mit ihr umzugehen ist,
welche Erkenntnisvermogen zu verlasslichem Wissen fiithren, wie «Glauben»
und «Wissen» allenfalls auch zusammenspielen, lassen sich grundsatzliche
disziplinire Optionen, namentlich die der Theologie, der Religionsphilosophie
und der Religionswissenschaften unterscheiden. Die Frage, wie von Gott gere-
det wird, stellt sich in anderer Weise aber auch im literaturwissenschaftlichen
Denken, das im Folgenden leitend sein wird — hier im Sinn einer Wendung der
Gottesfrage ins Narratologische.

4. Perspektivitit und Perspektivitit des Erzihlens

Die Perspektivitit ist ein Grundphanomen unserer Wahrnehmung und ihrer
Verarbeitung. Im klassischen Bildfeld des Sehens gesagt: Wir haben als Men-
schen keinen view from nowhere. Wir erkennen und verarbeiten Dinge viel-
mehr relativ zu unserem Standpunkt, und dies ebenso in einem koérperlichen
Sinn wie in einem geistigen Sinn. Die Perspektivitat ist zugleich Erméglichung
und Grenze unseres Wahrnehmens und Verstehens. Daraus ergibt sich eine
hermeneutische Regel, die ebenso basal wie banal ist: Wenn alles Verstehen
durch die Perspektiven der Verstehenden mitbestimmt wird, wird deren Ver-
stehen jeweils in dem Masse richtig verstanden, als diese Perspektiven mitver-
standen werden.’

Die Perspektivitit als Ermoglichung und Grenze der Wahrnehmung lasst
sich nun auch im Medium des Erzihlens nachvollziehen, sei es des alltigli-
chen oder auch des literarischen Erzdhlens. Am Erzahlen kann man sich, ge-
nauer gesagt, besonders leicht die Wirksamkeit der Perspektivitat klarmachen.

Mauz: Gott erzahlen 93



Denn: «Jedes erziahlte Geschehen wird von einer Erziahlinstanz vermittelt, die
den Erzihlgegenstand unter bestimmten Wahrnehmungsbedingungen auf-
nimmt und dann in Formen einer Geschichte auf eine spezifische Art und
Weise an uns weitergibt.»* Es macht offensichtlich einen grossen Unterschied,
ob die Rotkidppchen-Geschichte von Rotkiappchen oder vom Wolf erzahlt wird

— oder, wie im Méarchen, von einem namenlosen Erzihler, der selbst nicht Teil
der erzihlten Welt ist. Begriffe wie Erzahlperspektive, point of view oder auch
Fokalisierung gehoren nicht von ungefihr zum Kernbestand von Erzihltheo-
rien." Diese Entwiirfe kénnen und miissen hier nicht im Einzelnen ausgebrei-
tet werden. Ein kurzer Blick auf zwei aus guten Griinden einschlédgige Theo-
riestiicke kann das sehr viel reichere Instrumentarium andeuten, das bei der
Arbeit an den Beispielen beilaufig zum Zug kommen wird.

5. Erzihlerrede und Figurenrede, Genettes Fokalisierungsmodell
Erzihltexte weisen eine Grundeigenschaft auf, die man sich einmal klar ge-
macht haben muss: Sie sind zweistimmig angelegt, namlich in Konstellatio-
nen von Erzihlerrede und Figurenrede.” Dieser Sachverhalt wird terminolo-
gisch unterschiedlich gefasst, bei Platon etwa durch das Begriffspaar von
«Mimesis» und «Diegesis» oder als «Showing and Telling» in der angloamerika-
nischen Erzihltheorie. Alle Elemente von Erzahltexten lassen sich diesen bei-
den Grundformen zuordnen, auch wenn sie sich in komplexer Weise vermi-
schen kénnen, wenn in ein und demselben Segment eines Erzidhltextes unter
Umstianden zwei «<wahrnehmende, wertende und sprechende Instanzen»" zur
Darstellung kommen. So kann der Miarchenerzahler zitieren, was Rotkappchen
sagt oder denkt (Figurenrede). Er kann es aber auch mit eigenen Worten formu-
lieren; dann wird die Figurenrede stirker in die Erzidhlerrede eingebunden.”

Gérard Genettes dreigliedrige Theorie der Fokalisierung bietet die Mog-
lichkeit, die vielfiltigen Beziehungen oder Verstrickungen von Erzihler- und
Figurenperspektive besser zu verstehen.”” Genette unterscheidet zwischen ei-
ner «Nullfokalisierung», einer «internen» und einer «externen» Fokalisierung.
Jede dieser drei Moglichkeiten bezeichnet ein anderes Verhiltnis der Wahr-
nehmungspositionen und Wissensmengen des Erzidhlers und der Figuren, wo-
bei sich freilich beide jeweils nur interpretativ aus dem Zusammenhang er-
schliessen lassen.

Im Fall der externen Fokalisierung (Merkformel: Erzahler < Figur) schaut
der Erzahler von aussen auf die Figur. Er erzahlt gewissermassen dokumenta-
risch nur das, was von aussen zu sehen ist; in Bezug auf die inneren Vorginge

94



kann er nur mutmassen. Dieser Erzdhler kann uns nicht vorgéangig verraten,
was der Wolf im Schild fiihrt, weil er es nicht weiss. Daraus ergibt sich eine
literarisch nutzbare Unsicherheit; so fokalisieren Erzihler kriminalliterarischer
Texte oft extern; die Griinde und Ziele der bad guys sind aus Spannungsgriin-
den ihnen wie den Ermittelnden unklar. Im Fall der internen Fokalisierung
sind die Wahrnehmung und das Wissen des Erzidhlers dagegen ganz eng an
die Figur gebunden (Merkformel: Erzihler = Figur). Er kann nicht mehr se-
hen und sagen als diese. Auf diesem Weg bekommen wir gleichsam eine Nah-
aufnahme von der psychischen Verfassung der Figur. Dieser Erzihler weiss
von den dunklen Absichten des Wolfes, er weiss aber auch, welche Angste Rot-
kdappchen auszustehen hat. Im Fall der Nullfokalisierung ist die Bindung der
Erzihlerperspektive an die der Figur schliesslich gianzlich aufgehoben, des-
halb «null» (Merkformel: Erziahler > Figur). Dieser Erziahler hat eine Allsicht
und wird traditionell denn auch als «allwissender Erzahler» bezeichnet. Fiir
ein Exempel denke man an den ersten biblischen Schopfungsbericht: «<Am An-
fang schuf Gott Himmel und Erde, und der Geist Gottes schwebte iiber dem
Wasser. Und Gott sprach: <Es werde Licht!>» (Genesis, 1,1 -3) Dieser Erzahler
vermittelt uns Dinge, die die gangigen Wahrnehmungs- und Wissensmoglich-
keiten von Figuren tiibersteigen.

Die exponierte Dreiertypologie lasst sich als solche freilich nicht unmittel-
bar und stabil auf das Erzihlmaterial abbilden. Ein Erzihltext kann sich zwar
durch einen einheitlichen Fokalisierungstyp auszeichnen; in vielen Fillen be-
gegnet uns jedoch eine «variable» beziehungsweise «multiple» Fokalisierung,”
also eine Typusverschiebung zwischen verschiedenen narrativen Einheiten.
In der Praxis operiert man daher oft innerhalb eines Dominanzmodells.

Dieser theoretische Exkurs wirft nun auch ein neues Licht auf die oben
diskutierte Olympszene. Der betreffende Erziahler fokalisiert intern, denn er
weiss von Apolls Absichten. Die narratologische Frage nach den Eigenarten
der Erzidhlperspektivitit erweist sich da, wo sie sich auf die Figur Gottes rich-
tet, demnach als untergriindig theologisch, wahlweise — wie hier — auch als
implizit gotterkritisch. Es liegt am Autor, zu entscheiden, welche Kompeten-
zen er seinem Erzahler verleiht, wie gross er die Distanz zwischen Erzahler und
Gotterfiguren anlegt und insbesondere auch wie unmittelbar er deren Gedan-
ken und Reden wiedergibt. Prinzipiell konnen sie aber keine Alteritat fiir sich
in Anspruch nehmen; der Erziahler kann die Goétter, wie es in Dirrenmatts
Olymp der Fall ist, in erzihlperspektivischer Hinsicht auch dominieren. Wie
der Autor ansonsten verfihrt, ist nun an zwei weiteren Texten zu priifen.

Mauz: Gott erzédhlen 95



6. Beispiel 1: Durcheinandertal (1989)

Durcheinandertal, der letzte zu Lebzeiten vertffentlichte Roman Diirrenmatts,
war im Urteil der Literaturkritik ein ausgesprochener Misserfolg. Die negati-
ven Urteile betrafen nicht zuletzt die dominanten religiosen Bezugnahmen.
So sprach Marcel Reich-Ranicki in der Zeif von «metaphysischem Mumpitz»'.
Die folgenden Hinweise méchten nun jenseits solcher starken dsthetischen
Wertungen textnah ausweisen, dass das Erziahl- und Goétterdurcheinander,
das die Lektiire bereithilt, mit einigem Kalkiil angelegt wurde. Der Roman
umfasst, kurz gesagt, drei Handlungssphiren: den Mikrokosmos des helveti-
schen Durcheinandertals, wo zwischen einem alten Kurhaus und der Dorfge-
meinschaft eine konfliktreiche Symbiose herrscht, den Mesokosmos der
schweizerischen wie globalen Wirtschafts- und Unterwelt (unter anderen Zii-
rich, Liechtenstein, New York, Jamaika) und den Makrokosmos universal-kos-
mischer Sphéren, in denen allerlei Gétter agieren.” Diese drei Sphéren sind
durch komplexe Figurensymmetrien oder -spiegelungen miteinander ver-
kniipft. Als Schliisselinstanz fungiert «Der GroRe Alte». Und mit ihm wird die
erzihlte Welt auch in charakteristischer Weise ersffnet.

Auftritt der Gétter: ein verstindliches Missverstindnis
«Er sah aus wie der Gott des Alten Testaments ohne Bart. Er sall auf der Mauer
der Strasse, die im Durcheinandertal zum Kurhaus hinauffiihrt, als das Mad-
chen ihn bemerkte. Es hielt Mani an. Der Hund war groRer als ein Bernhardi-
ner, kurzhaarig schwarz mit weiler Brust. Er zog den Karren mit dem Milch-
kessel, hinter dem das Madchen stand. Das Madchen war vierzehn. Es 6ffnete
den Milchkessel und entnahm mit dem Schopfer Milch und ging zu ihm. Es
wulite nicht, warum. Der Gott ohne Bart nahm den Schépfer, trank ihn leer.
Plotzlich fiirchtete sich das Madchen. Es verschloR den Milchkessel, hingte den
Schopfer ein, gab Mani ein Zeichen, und der Hund rannte mit dem Miadchen
und dem Karren so schnell zum Kurhaus hinauf, als furchtete er sich auch.
Der Gott ohne Bart hatte Humor. Nach dem Anliegen, das ihm Moses Mel-
ker vorgebracht hatte, brach er in ein Geliachter aus. [...] Der Grund seines [...]
Gelachters lag wohl vor allem darin, daf Melker vom Grofen Alten sprach
und daf der Gott ohne Bart meinte, Melker meine damit ihn, bis er dahinter-
kam, dal Melker mit dem Groflen Alten Gott meinte. Den Gott mit Bart. Das
Mifverstiandnis war verstiandlich. Moses Melker scheute sich, das Wort «Gott»
auszusprechen, und so sprach er denn stets vom GroRen Alten, denn er konnte
sich Gott nur als machtigen uralten Mann mit einem gewaltigen Bart vorstel-

96



len, und daf der Mensch sich Gott vorstellen durfte, war fiir Melker das
«christliche Glaubensaxiom schlechthins.»"

Gott ist in der erzihlten Welt des Durcheinandertals von Anfang an prisent,
er erscheint auch von Anfang an im Plural, als schillernde Identitat. Gott wird
durch einen visuellen Vergleich eingefiihrt, der nicht nur das Ahnliche am
Verglichenen, sondern auch das Unihnliche ausdriicklich benennt. Was den
«Gott», den das Madchen Elsi trifft, von dem «Gott des Alten Testaments» un-
terscheidet, ist das Fehlen eines Bartes. Diese priagende Eigenschaft, die zur
Identifikation dient, ist eine ganz ausserliche, zudem, nimmt man am Men-
schen Mass, eine akzidentielle und keineswegs eine substanzielle, was wir bei
Gott ja tendenziell erwarten.” Diese Pluralitit der Gétter oder, vorsichtiger,
gottahnlichen Instanzen sowie die Elaboration ihrer Eigenschaften setzen
sich in der Folge subtil fort. Das Madchen reicht dem Gottiahnlichen «ohne
Bart» mit dem «Schopfer» Milch. Da das Wort gleich dreimal in Folge fallt,
muss zumindest dem Ohr, das mit dem Schweizerdeutschen vertraut ist, auf-
fallen, dass der Gottahnliche hier mit einer anderen Instanz, nimlich dem
Schopfer — schweizerdeutsch fiir «Schopfloffel» — assoziiert wird. Der Helve-
tismus erlaubt es, die erste Tat Gottes, das Schopfungswerk als zentrales Mo-
ment der Wirkungsdimension einzuspielen. Aber damit nicht genug: Auch der
Hund Mani tragt durch seinen Namen zum polytheistischen Knistern dieses
Eroffnungsabschnitts bei. Mani ist ja nicht nur die Kurzform von Manfred,
sondern auch der Name des Stifters des antiken Manichdismus, wie der des
Mondgottes der nordischen Mythologie.

Achtet man nun auf die Perspektivitat des Erzahlens, so zeigt sich: Der Er-
zahler vermittelt das Geschehen im Modus der, wie man zu sagen geneigt ist,
gottlichen Nullfokalisierung. Das Miadchen selbst weiss nicht, warum es dem
Gottahnlichen Milch anbietet; der Erziahler aber weiss, dass sie es nicht weiss.
Zur genauen Wahrnehmung des narrativ-theologischen Perspektivitiatskal-
kiils zwischen Erzdhler und Figuren ist nun aber zu fragen, wer eigentlich
den eréffnenden Vergleich etabliert. Durch den unmittelbar folgenden Satz,
der Elsi einfiithrt und erzahlt, dass sie «<ihn» bemerkt, wird der Vergleich als
ihre Assoziation ausgewiesen, die der Erzihler in der Folge vermittelt. Diese
Vermittlung hat aber ihre eigene Dynamik, wird doch bereits bei der zweiten
Erwihnung aus der Figur, die wie der Gott ohne Bart aussieht, der «Gott ohne
Bart». Die Vergleichsdimension entfillt, und das bleibt auch in der Folge so.
Dieser Ausfall kann nun gering gewichtet werden, etwa als blosse sprachséko-

Mauz: Gott erzahlen 97



nomische Massnahme. Man kann den Ausfall aber auch deutlich stéirker be-
werten, namlich als Indiz dafiir, dass der nullfokalisierende Erzihler die As-
soziation Elsis nicht nur rapportiert, sondern aufgrund seines umfassenderen
Wissens- und Wahrnehmungshorizonts evaluiert, und dies eben positiv: Der-
jenige, der aussieht wie der Gott des Alten Testaments, bloss ohne Bart, ist ein
Gott ohne Bart. Diese Evaluation erfolgt nicht ausdriicklich, sondern nur
durch die interpretationsbediirftige Aussparung des Vergleichs.

Im zweiten Abschnitt, nach der Diskussion der fallweisen Bartlosigkeit
und der freien Einspielung des Schopfungsbezugs, kommt nun eine dritte Ei-
genschaft ins Spiel. «Der Gott ohne Bart hatte Humor.» Dieser Humor - keine
gottliche Eigenschaft, die wir aus den klassischen theologischen Katalogen
kennen — wird durch die Einfiithrung einer weiteren Hauptfigur des Romans
erlautert: Moses Melker.”” Der Anlass zum Geliachter des humorvollen Gottes
ist ein Anliegen, das Moses vortragt: «Der Grund seines nachtraglichen Ge-
lachters lag wohl vor allem darin, daR Melker vom Grofen Alten sprach und
dal der Gott ohne Bart meinte, Melker meine damit ihn, bis er dahinterkam,
dalR Melker mit dem GroRen Gott den Alten Gott meinte. Den Gott mit Bart.
Das Missverstindnis war verstandlich.»”

Der Erzihler signalisiert mit dem «wohl» eine Unsicherheit seines Urteils.
Die bisherigen perspektiventypologischen Beobachtungen sind daher zu nu-
ancieren: Der Erzidhler dussert sich auch hier, beim Gott ohne Bart, zu des-
sen psychischem Haushalt; er kann mitteilen, was der Anlass der Heiterkeit
war und das Missverstindnis auflésen, aber nur hypothetisch. Mit dem «wohl»
wird ausdriicklich eine Differenz markiert. Die Beziehung des Erzidhlers zum
Gott ohne Bart unterscheidet sich in dieser Hinsicht ebenso zu dessen Bezie-
hungen zu Elsi wie zu Moses Melker. Bei ihnen findet sich keine Klausel die-
ser Art, sondern sicheres Wissen, das dem Typus der Nullfokalisierung ent-
spricht. Im Fall des Gottes kommt dagegen der Einschlag einer Fremdheit ins
Spiel, wie sie die externe Fokalisierung auszeichnet. Wir haben es, kurz ge-
sagt, mit einem Fall variabler Fokalisierung zu tun, die eine bestimmte Figur
perspektivisch privilegiert, namlich den Gott ohne Bart.

In den folgenden Sitzen wird konsequent der Hintergrund des verstandli-
chen Missverstiandnisses erlautert. Moses Melker ist nicht nur ein frommer
Mann, sondern auch Laientheologe. Er weiss, dass der Name Gottes ein grosses
Gewicht hat, so vermeidet er bewusst die Rede von «Gott»: «[...] es war abge-
nutzt, die meisten verstanden darunter etwas Unbestimmtes, Vages, fiir Melker

dagegen war es der «GroRe Altes».” Mit dieser Explikation des Missverstind-

98



nisses wird der Dualismus des Gottes ohne Bart und des Gottes mit Bart fest
etabliert. In der Folge vermittelt der Gott ohne Bart denn auch Entscheiden-
des tiber sein Verhaltnis zum Gott mit Bart. Dieses wird von Anfang an als
Konkurrenz formatiert: Der Gott ohne Bart beansprucht nachdriicklich,
miéchtiger zu sein als der von Melker verehrte Gott mit Bart. Unter parodisti-
schem Verweis auf den ersten Schopfungsbericht heisst es: «Nicht, daf er die
Welt in sechs Tagen geschaffen und sie darauf gut gefunden hatte wie der Gott
mit Bart, er hitte sie [...] auf der Stelle, sofort geschaffen und sie auch fiir ei-
nen guten Witz befunden.»”

Hier geschieht nun Entscheidendes. Der Gott ohne Bart rekurriert aus-
driicklich auf das biblisch prisentierte Schopfungswerk des Gottes mit Bart.
Auch wenn er sich iiber dieses erhebt, bewahrheitet er es zugleich: Der bibli-
sche Schopfungsbericht wird innerhalb seines erzihlerisch vermittelten Wis-
senshorizonts zur authentischen Auskunft tiber die Entstehung der Welt und
des Menschen. Die Konkurrenz zwischen beiden Géttern erschopft sich aber
nicht darin, dass der Gott mit Bart mittels prozessualen Vorgehens als Schép-
fer zweiter Klasse prasentiert wird. Der Gott ohne Bart beansprucht, allmach-
tiger zu sein (wobei «allmidchtig» an sich kein steigerbares, sondern ein
Absolutadjektiv ist). Hier findet sich denn erneut eine subtile Einbindung sys-
tematisch-theologischer Figuren in die narrative Theologie: «Seiner Macht
griibelte kein Theologe nach und was seine Allmacht betriff, so duerte sie
sich mehr in einer UnfaRbarkeit. Keine Regierung und keine Polizei versuchte
ihn zu ergreifen, zu viele Fiden liefen bei ihm zusammen.»” Mit der «Unfass-
barkeit» wird ein hehrer Begriff der klassischen Gotteslehre eingespielt, die
Vorstellung einer Entzogenheit und nie vollstindigen Erkennbarkeit Gottes.
Diese erhabene Unfassbarkeit wird im folgenden Satz aber brutal profaniert,
indem sie nicht dem Erfassen in einem geistig-theologischen Sinn, sondern
dem Erfassen in einem schlichten haptisch-strafrechtlichen Sinn gilt. Der Gott
ohne Bart ist niamlich auch ein Gangsterboss, nicht irgendeiner, sondern der
einflussreichste tiberhaupt. Mit dieser Unfassbarkeitsstelle wird das Neben-
und Ineinander von hochtheologischer und hochkrimineller Sphire eroffnet,
das fiir den ganzen Roman bestimmend ist. Zudem entfillt die oben betonte
erzdhlerische Distanz zum Wahrnehmen und Wissen des Gottes ohne Bart.
Es muss hier also in einem doppelten Sinn von einer variablen Fokalisierung
gesprochen werden, namlich sowohl beziiglich des gesamten Figurenensem-
bles wie beziiglich der Einzelfigur des Gottes ohne Bart.

Mauz: Gott erzahlen 99



«Nur Hypothesen»

Wie eine spitere Stelle des Romans zeigt, sind der Hinweis auf das leicht zu
tiberlesende «wohl» im ersten Abschnitt und die Nuancierung der Diagnose
eines nullfokalisierenden Erzéhlers aber effektiv wichtig:

«Das sind natirlich nur Hypothesen, das Gelachter des Grofen Alten zu er-
klaren, und auch die zwei Leichen im Abgrund des UnterbewulRtseins des Theo-
logen sind Hypothesen, die Welt ist nicht immer so makaber, wie sie sich der
GroRe Alte vorstellte, wenn auch meistens makaberer. Doch gesetzt, die Ge-
schichte, die hier erzihlt ist, stellt eine sowohl durcheinander- als auch durch-
gehende Geschichte dar, wo sich eines aus dem anderen und durch das andere
entwickelt, und nicht ein Biindel von Geschichten ohne Zusammenhang, wird
der Grund des Gelichters in einem Hintergedanken zu suchen sein, auf den
der GroRe Alte gekommen war, sei es nun durch Melker, durch dessen drei
Ehen oder durch dessen Theologie. Moglicherweise.»™

Hier — und nur hier — kommt der Erzihler ausdriicklich und ausfiihrlich auf
seine Wahrnehmungs- und Wissensmoéglichkeiten zu sprechen. Was er dussert,
seien Hypothesen, «Wohl»-Aussagen. Wie genau der Autor das Perspektivitéts-
kalkiil seiner narrativen Theologie ausarbeitet, sehen wir daran, wie diese Re-
flexion wiederum auf die Erklarung des géttlichen Gel4chters bezogen ist. Der
Erziahler nimmt Seiten spéter sein «<wohl» auf und erldutert es.

Diese Erlauterung gibt allerdings Anlass, die Diagnose erneut zu prazisie-
ren. Denn hier rekurriert der Erzahler trotz des Hypothese-Vorbehalts ohne
Vorbehalte auf das Wissen und Wahrnehmen des Grossen Alten. Er tut sogar
mehr als das, indem er dessen Gewissheit der Auffassung korrigiert. «[D]ie Welt
ist nicht immer so makaber, wie sie sich der GroRRe Alte vorstellt [...], wenn
auch meistens makaberer.» Er bringt seine nicht figural gebundenen Wissens-
ressourcen kritisch in Anschlag. Diese Kritik wird aber dennoch kokett durch
eine Selbstzuriicknahme des Erzahlers gerahmt. Nur «gesetzt», es handle sich
um eine «sowohl durcheinander- als auch durchgehende Geschichte», sei die-
ses oder jenes «<moglicherweise» der Fall. Diese Alternative wird lediglich an-
geboten, obwohl es der Erzahler ist und niemand sonst, der iiber das Erzihlte
und seine Vermittlung verfiigt. Ein ganz anderes Perspektivitatskalkiil, das
auch mit anderen theologischen Beziigen einhergeht, zeigt Diirrenmatts Er-
zahlung Der Folterknecht.

100



7. Beispiel 2: Der Folterknecht (1943)

«Der Folterknecht ist Gott. Der foltert.»* — Diese Satze stehen gegen Ende der
viereinhalbseitigen Erzahlung Der Folterknecht aus Durrenmatts Friuhwerk,
genauer: aus dem frithen Frithwerk. Die Erzahlung entstand 1943, und sie er-
scheint erstmals in der Prosasammlung Die Stadt (1952), Seite an Seite mit
der bekannten ersten «giiltigen» Erzdhlung des Autors, Weihnacht.”

Der erst gegen Ende erfolgenden Identifikation «Der Folterknecht ist Gott»
gehen 22 kurze Abschnitte voraus. Sie sorgen dafiir, dass diese Identifikation
eine wesentlich komplexere Sache ist, als sie scheinen mag. Die Erziahlung
handelt namlich von der Begegnung eines Folterknechts mit einem «Fremden»,
in deren Folge beide Figuren ihre «Gestalt» tauschen. Der Folterknecht wird
zunichst, in den Abschnitten 1 bis 3, bei seiner Arbeit gezeigt, dann, im Ab-
schnitt 4, verldsst er den Folterkeller und begibt sich in eine Schenke, in der
er von jenem Fremden angesprochen wird, der ihm ein Angebot unterbreitet:

«Du bist der Folterknecht. Du bist der letzte der Menschen. Der hiRlichste. Ich
habe Gold. Ich habe ein Weib und zwei Kinder. [...] Ich werde sterben. Ich
werde verwesen. Ich werde das sein, was du bist. Mein Leben ist Abstieg ins
Nichts. Das deinige bleibt sich gleich im Nichts. Ich beneide dich. Du bist der
gliicklichste Mensch. [...] LaR uns die Gestalt tauschen.»”

Der Folterknecht lisst sich auf den Vorschlag ein. Der Fremde verbindet die-
sen allerdings mit einer zeitlichen Klausel: Der Tausch soll riickgiangig ge-
macht werden, nach zwei Jahren sollen beide wieder in ihre urspriingliche
Gestalt zuriickkehren. «VergiR es nicht. Sonst bleiben wir ewig vertauscht.»™
Der Tausch wird in einem sakral anmutenden Saal mit einer Opferschale voll-
zogen — worauf der alte Folterknecht den neuen plotzlich verwandelt wahr-
nimmt: «Eine unférmige Riesengestalt. Eiterbeulen starren. Eine verweste
Fratze schimmert. Ein Auge glotzt rot. Der Augenstern ist ein Geschwiir. Der
Mund geifert.»”

Der alte Folterknecht flieht, begibt sich aber, trotz der schrecklichen Er-
scheinung, in seiner neuen Identitit in das Haus des Fremden und lebt des-
sen Leben, das mit allen Vorziigen einer biirgerlichen Existenz ausgestattet
ist: Reichtum, Frau, Kinder. Von Anfang an ist er «entschlossen, nie mehr
zuriickzukehren».” Dennoch kehrt er nach Ablauf der zwei Jahre in den Saal
zuriick, wo er die Opferschale zerbrochen vorfindet und vergeblich auf seinen
Tauschpartner wartet. Trotz oder wegen dessen Fernbleibens nihert er sich

Mauz: Gott erzéhlen 101



seiner alten Existenz wieder an: Er geht erneut in das Haus des Fremden, wo
er dessen Frau foltert. Daraufhin wird er verurteilt und gelangt auf diesem
Weg und nun in der Rolle des Folteropfers in seinen Keller zuriick, wo er dem
Fremden als Folterknecht erneut begegnet:

«Er ist an den Boden geschmiedet. Sein Mund brallt. Die steinerne Decke fillt.
Die Luft verklebt die Poren. Die Gewichte sind stéhnende Erdkugeln. Die Fol-
terkammer ist die Welt. Die Welt ist Qual. Der Folterknecht ist Gott. Der foltert.
Ein Mensch schreit:

Warum bist du nicht gekommen?

Gott lacht:

Was soll ich wieder Mensch werden.

Ein Mensch stéhnt:

Was quélst du mich?

Gott lacht:

Ich brauche keinen Schatten.

Ein Mensch stirbt.»*

Was als dunkle Phantasie begann, endet als noch dunklere narrative Theolo-
gie. Der Kerker, ein raumlich begrenzter Ort der Gewalt, weitet sich zur Welt,
da Gott den Menschen getduscht hat. Die ausbleibende Bereitschaft zum Riick-
tausch erweist sich als eigentliche Riicknahme der Inkarnation.

Was weiss und wie erzihlt nun dieser Erzihler? Er scheint sehr involviert,
die Beschreibung der Folterkellerszenerie beschrinkt sich nicht auf sachliche
Aussagen. Er wihlt ein expressionistisch-animistisches Sprachregister, das die
Empfindungen des Folterknechts reflektiert. Die Dinge werden als belebt dar-
gestellt: «Die Erde eitert. [...] Die Wiande keuchen. [...] Die Qualen verlassen
die Wande und senken sich auf jeden Gegenstand. Die Folterkammer beginnt
zu atmen, Schritte nahern sich.»* Die Beziehung des Erzihlers zu den Figu-
ren entspricht grundsitzlich dem Typus der Nullfokalisierung. Er kann mit
Bezug auf den ersten Folterknecht mitteilen, dass dessen Ohr lausche, dass er
das Gesicht des Fremden als «schon» empfinde oder, spiter, einen Ast als
«Folterzange» wahrnehme. Diese Empfindungen werden jedoch nur als innere
rapportiert; erst in der letzten Szene — dem zitierten Dialog — spricht der erste
Folterknecht. Vorher finden sich nur ausfithrlichere Reden des Fremden, ver-
mittelt im direkten Modus der zitierten Figurenrede. Wenn wir uns klar ma-
chen, dass der Fremde Gott ist — was wiederum der Erzahler weiss, aber erst

102



spit ausspricht —, konnen wir hier eine Komplizenschaft zwischen beiden er-
kennen: Der Erzihler liasst Gott zunichst inkognito auftreten, er gewéahrt ihm
in diesem Inkognito aber das Privileg des Monologs. Das Wissen des Erzih-
lers um die Identitit des neuen — géttlichen — Folterknechts ist denn auch der
Grund, weshalb er als nullfokalisierend zu klassifizieren ist. Anders als beim
alten Folterknecht finden wir hier, den neuen erneut durch Diskretion privile-
gierend, keine Belege fiir eine Introspektion.

Die Erzihlung wird zugleich von einer anderen Asymmetrie bestimmt. Die
Aufmerksamkeit des Erzihlers ist nicht gleichméssig auf die beiden Tausch-
partner verteilt. Nach dem rituellen Vollzug des Gestalttauschs «bleibt» er
beim alten Folterknecht und begleitet ihn, summarisch erzéhlend, in seinem
neuen Leben (Abschnitte 12 bis 20). Das neue Leben des neuen Folterknechts
bildet dagegen eine Leerstelle. Seine Befindlichkeit kommt erst im zitierten
dramatisch gehaltenen Schlussabschnitt zur Darstellung.

Die entscheidende systematisch-theologische Implikation der Erziahlung
liegt wohl darin, dass der Gott, der uns hier begegnet, letztlich nicht autonom
ist, zumindest nicht so autonom, wie er sich selbst prasentiert. Er braucht
scheinbar keinen Schatten, mithin kein menschliches Ebenbild. Aber offen-
sichtlich benoétigt er ein gezinktes Spiel mit diesem Ebenbild, um zu werden,
was er ist, nimlich Gott.” Wir haben es mit einem diipierten Sadisten zu tun,
der die Menschwerdung rickgiangig machen will, aber nur durch einen Trick
rickgiangig machen kann.

8. Schluss und Ausblick

Die drei besprochenen Texte sind Teil eines Korpus, der deutlich grosser ist.
Die Auswahl beschrinkt sich einerseits auf die Prosa, andererseits sind nur
Texte beriicksichtigt worden, in denen Gott als Protagonist auftritt. Dass die-
ser Status allenfalls auch die spezifisch christliche Relation von Gottvater und
Gottsohn einschliesst, deutete sich in Der Folterknecht an. Diese christologi-
schen Implikationen von Diirrenmatts narrativer Theologie liessen sich in der
Erzihlung Pilatus weiterverfolgen, die gleichfalls in den Kontext der frithen
Prosa gehort. Sie wiirde als umfangreichster Jesus-Text vielmehr zu den zen-
tralen Referenztexten einer Arbeit zu Diirrenmatts Gottesreflexion gehéren.
Und auch im Fall dieser Erzahlung dringte es sich auf, den Aspekt der Perspek-
tivierung ins Zentrum zu stellen. Der Gottessohn kommt ausschliesslich durch
einen intern fokalisierenden Erziahler in den Blick, der sich ganz nah am Wis-
sen und Wahrnehmen des Pilatus hilt. Dieser und, ihm folgend, der Erzihler

Mauz: Gott erzéhlen 103



bezeichnen Jesus aber konsequent als «den Gott» — im Fall des Pilatus in der
standigen Erwartung eines Machterweises, der ausbleibt beziehungsweise sich
in ganz anderer Weise erfiillt. Wie wichtig neben solchen Texten oder Szenen
auch beildufige oder gar einmalige Erwdhnungen Gottes sein kénnen, geht
exemplarisch aus der Differenz der zwei Schliisse der klassischen Turnnel-Ex-
zahlung hervor. Der spite Schluss verzichtet bekanntlich darauf, den Fall des
Zuges als ein Fallen auf ihn — Gott — theologisch abzufedern.”

Beziiglich des Perspektivitiatskalkiils ist schliesslich ein weiteres Selekti-
onsmoment zu benennen. Ganz zu Beginn wurde, beildufig und unspezifisch,
die Differenz des homodiegetischen und des heterodiegetischen Erzihlens ge-
streift.”” Der Erzihler der Olymp-Episode ist ein heterodiegetischer Erzahler,
weil er selbst nicht Teil der erzihlten Welt ist. Eine umfassendere Untersu-
chung miisste nun unbedingt auch Diirrenmatts kardinalem homodiegetisch
angelegten Zeugnis seiner narrativen Theologie Rechnung tragen: dem Selbst-
gesprich (1985).”° Das Selbstgesprich prasentiert Gott in einem Selbstgesprach.
Wenn die Varianten des heterodiegetischen Erzihlens bei allen Differenzen
der Fokalisierung darin iibereinkommen, dass das Erzihlte relativiert wird —
bezogen auf die spezifischen Méglichkeiten des Erzihlers -, so treibt Selbst-
gesprich diese Relativierung mit den Mitteln der Homodiegese auf die Spitze.
Dieser Gott reflektiert selbst auf seine Wirklichkeit, sein Wesen und sein Wirken,
die mit der Performanz der Rede gegeben zu sein scheinen. Was dieser Gott
aber sagt, nimmt die Existenzgewissheit und alle folgenden Aussagen maxi-
mal zuriick. «Ich bin nicht vorstellbar, ich bin nur denkbar, aber denkbar ist
auch das Unsinnigste. Ich bin das Unsinnigste. Ein Unsinn. [...] Ich bin nuy, in-
sofern ich schwiitze.»™ Der letzte Text Diirrenmatts, Das Hirn, dreht diese Ur-
sprungsreflexion noch weiter, als der Gott, der — Reich-Ranickis Kritik zitie-
rend — «metaphysische [...] Mumpitz-Gott»*, hier als Figuration der eigenen
Autorschaft ins Spiel kommt.

Was der vorliegende Beitrag zeigen wollte und was in der Arbeit an den an-
gedeuteten Zusammenhingen noch genauer zu zeigen wire: Man kann Diirren-
matts herausfordernde narrative Theologie auch theologisch nur ernst neh-
men, wenn man sie zunachst literaturwissenschaftlich ernst nimmt, nimlich
mit Aufmerksamkeit fiir die Feinmechanik des Erzdhlens am Leitfaden der
Narratologie.

104



Anmerkungen

1

Aus der einschlagigen alteren und der aktuellen Literatur: Buhler, Pierre: Das Kreuzesmotiv.
Vom gemésteten Kreuz zum gekreuzigten Osterei. In: Buhler, Pierre; Betschart, Madeleine
(Hrsg.): Wege und Umwege mit Friedrich DUrrenmatt. Das bildnerische und das literarische
Werk im Dialog. Bd. 1. Géttingen 2021, 117-154; Abs, Carina: Denkfaule Hoffnung? Anfragen
an Erlédsungsnarrationen bei Alfred Doblin, Christine Lavant und Friedrich Dlrrenmatt.
Ostfildern 2017, 229-278; Rusterholz, Peter: Chaos und Renaissance im Durcheinandertal
Dirrenmatts. Wirzburg 2017; Wittekind, Folkart: Friedrich DlUrrenmatt. Der entwurzelte
Protestant. In: Brakelmann, Glnter et al. (Hrsg.): Protestanten in éffentlicher Verantwortung —
biographische Skizzen aus der Anfangszeit der Bundesrepublik. Waltrop 2005, 189-225;
Mingels, Annette: Dirrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen als gemeinsame
Denkform. Koln 2003; Weber, Emil: Friedrich Dirrenmatt und die Frage nach Gott. Zur
theologischen Relevanz der frihen Prosa eines merkwrdigen Protestanten. Zurich 1980.
Fur einfihrende Hinweise siehe auch meine Artikel «Gott», «Gnade», «Katastrophe» und
«Religion» in: Weber, Ulrich; Mauz, Andreas; Stingelin, Martin (Hrsg.): Dirrenmatt-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart 2020.

Eine oberflachliche Sichtung bietet: Gabor-Peirce, Olivia G.: Friedrich Dirrenmatt: Divine
Traces in the Work of an Atheist. In: Religion & Literature 39,1 (2007), 79-104.

Vgl. Rusterholz, Peter: Christliches Paradox als Skandalon und Korrektiv der Nachkriegskultur
nach 1945. Friedrich Dirrenmatt und Karl Barth. In: Rusterholz (wie Anm. 1), 15-34.

Dass unter Letzterer anderes mehr verstanden wird, kann hier nur offen notiert werden.
Vgl. Loughlin, Gerard: Telling God's Story: Bible, Church and Narrative Theology. Cambridge
1996; Mauz, Andreas: Theology and Narration. Reflections on the «Narrative Theology»-
Debate and Beyond. In: Heinen, Sandra; Sommer, Roy (Hrsg.): Narratology in the Age of
Cross-Disciplinary Narrative Research. Berlin 2009, 261-285. Fir spezifisch narratologische
Beitrdge zu biblischen und nachbiblischen Gottesdarstellungen vgl. Eisen, Ute E.; Muellner,
llse (Hrsg.): Gott als Figur. Narratologische Analysen biblischer Texte und ihrer Adaptionen.
Freiburg im Breisgau et al. 2016.

WA, Bd. 35, 218f.

Fir eine kurze, aber breit perspektivierte Einfliihrung vgl. etwa: Bowker, John: God. A Very
Short Introduction. Oxford 2014. Zu den spezifisch theologischen beziehungsweise
theologisch-hermeneutischen Problemlagen: Dalferth, Ingolf U.: Radikale Theologie. Leipzig
2010, 59-82.

Harle, Wilfried: Art. Gott. In: Christophersen, Alf; Jordan, Stefan (Hrsg.): Lexikon der
Theologie. Hundert Grundbegriffe. Stuttgart 2004, 140-143, 140.

Ich verzichte im Folgenden der Einfachheit halber darauf, immer auch den Plural «Gotter» zu
nennen, obwohl die Frage der Ein- oder Mehrzahl religionshistorisch wie -phdnomenologisch
durchaus gewichtig ist.

Das gilt zweifellos auch und in besonders intrikater Weise fir das Verstehen der Perspektivitat
des eigenen Verstehens. Flr ein ausdifferenziertes Modell der Perspektivitat vgl. Sass,
Hartmut von: Perspektiven auf die Perspektive. Eine Einleitung. In: Sass, Hartmut von (Hrsg.):
Perspektivismus. Neue Beitrage aus der Erkenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik. Hamburg
2019, 9-33.

Lahn, Silke; Meister, Jan Christoph: Einflihrung in die Erzahltextanalyse. 4. Auflage. Stuttgart
2016, 104.

Vgl. einflihrend etwa: Zeman, Sonja: Perspektive /Fokalisierung. In: Schmid, Wolf; Huber, Martin
(Hrsg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft. Erzahlen. Berlin 2018, 174-202; Kdppe,
Tilmann; Kindt, Tom: Erzahltheorie. Eine Einfihrung. Stuttgart 2014, 208-232; Schmid, Wolf,
Art. Perspektive. In: Martinez, Matias (Hrsg.): Handbuch Erzahlliteratur. Theorie, Analyse,

Mauz: Gott erzéhlen 105



20

21

22

23

24

25

26

27

28

106

Geschichte. Stuttgart 2011, 138-145. Zum Aspekt der Perspektivenpluralisierung: Mauz,
Andreas: Eins, zwei, viele. Perspektivitat und Multiperspektivitdt zwischen Narratologie und
Hermeneutik. In: Sass (wie Anm. 9), 101-141.

Damit gebe ich die narratologische Standardauffassung wieder. Ob und inwiefern es auch
Erzahltexte ohne Erzahler geben kann, ist derzeit gerade Gegenstand einer eigenen Debatte:
vgl. Patron, Sylvie (Hrsg.): Optional-Narrator Theory. Principles, Perspectives, Proposals.
Lincoln 2021.

Schmid (wie Anm. 11), 141.

Wobei die Figurenreden natlrlich nur quasi-authentisch sind; sie entstehen in der angeblichen
Wiedergabe durch die Erzahlinstanz: «Wahrend sich die Erzéhlerrede erst im Erzahlakt
herstellt, werden die Reden der Figuren fingiert als vor dem Erzéhlakt existierend und in
dessen Verlauf lediglich wiedergegeben.» Schmid, Wolf: Elemente der Narratologie. Berlin
2008, 154,

Genette, Gérard: Die Erzahlung. Aus dem Franzdsischen von Andreas Knop, mit einem
Nachwort von Jochen Vogt. 2. Auflage. Munchen 1998, 132-149; 235-244,

Die Differenz von «variabel» und «multipel» betrifft nach Genettes Vorschlag (wie Anm. 15,
135) die Einheit des Gegenstandes: Er spricht von Variabilitdt, wenn die fokale Figur ersetzt
wird (wie etwa in Madame Bovary), von multipel dagegen, wenn «ein und dasselbe Ereignis»
geschildert wird, wie etwa im Briefroman mit seinen verschiedenen Schreiberinnen.

Reich-Ranicki, Marcel: Tohuwabohu. Dirrenmatts «Durcheinandertal». In: Die Zeit, 10.11.1989.

Vgl. Meyer, Jirgen: Allegorien des Wissens. Flann O’Briens «The third policeman» und
Friedrich DUrrenmatts «Durcheinandertal» als ironische Kosmographien._Tlbingen 2001,
117-119. Aus der (iberschaubaren Forschung zum Roman ansonsten: Arnold, Heinz-Ludwig:
Dirrenmatts negative Theologie. Uber Durcheinandertal. In: Arnold, Heinz-Ludwig: Querfahrt
mit Friedrich DUrrenmatt. Aufsatze und Vortrage. Zirich 1998, 129-135; Fritsch, Gerolf:
Labyrinth und GroRRes Gelachter. Die Welt als «Durcheinandertal». Ein Beitrag zu Friedrich
Diirrenmatts grotesker Asthetik. In: Diskussion Deutsch 21,12 (1990), 652—670; Weber, Ulrich:
Das Kurhaus im «Durcheinandertal». Friedrich Darrenmatt und das «Waldhaus Vulpera».

In: Cordula Seger, Reinhard G. Wittmann (Hrsg.): Grand Hotel. Bithne der Literatur. Minchen
2007, 159-171; Mauz, Andreas: Haus Gottes. Zur literarischen Ekklesiologie. In: Daniel
Rothenbhler, Hubert Thiring (Hrsg.): Die Literatur und (ihre) Institutionen. Zurich 2021

[im Druck].

WA, Bd. 27, 11f.

Wobei der «Gott des Alten Testaments» nur in der Tradition, nicht aber im Sinn seiner
expliziten dusserlichen Darstellung innerhalb der Thora bértig vorgestellt wird.

Wie so oft bei Dirrenmatt handelt es sich um einen sprechenden Namen, der einerseits —
qua «Mose» —noch einmal auf die Sphéare des Alten Testaments verweist, andererseits — qua
«Melker» — auf das Bauerlich-Schweizerische des Durcheinandertals.

WA, Bd. 27, 11.
WA, Bd. 27, 12.
WA, Bd. 27, 12.
WA, Bd. 27, 13.
WA, Bd. 27, 23.
WA, Bd. 19, 19.

Die Erzdhlung wird in der Farschung wenig rezipiert. Die umfangreichste Interpretation findet
sich in Weber (wie Anm. 1), 85-104.



29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

WA, Bd. 19, 16.
WA, Bd. 19, 16.
WA, Bd. 19, 17.
WA, Bd. 19, 17.
WA, Bd. 19, 19.
WA, Bd. 19, 15.
Allerdings besteht auf beiden Seiten eine Tauschungsabsicht.

Vgl. WA 21, 19-34 (Schluss der Erstfassung: ebd., 97f.). Vgl. Utz, Peter: Art. «Der Tunnel».
In: Weber/Mauz/Stingelin (wie Anm. 1), 38f.

Vgl. Genette (wie Anm. 15), 269-278.
WA, Bd. 36, 115-118.

WA, Bd. 36, 115-117. Vgl. Burkard, Philipp: Als Gott tiber Gott schwatzen?! Das Verhaltnis des
spaten Dlrrenmatt zur Religion, untersucht am Text «Selbstgesprach». In: Herwig, Henriette
et al. (Hrsg.): Lese-Zeichen. Semiotik und Hermeneutik in Raum und Zeit: Festschrift fir Peter
Rusterholz zum 65. Geburtstag. Tubingen 1999, 449-458; Buhler, Pierre; Rusterholz, Peter:
Art. «Selbstgesprach». In: Weber/Mauz/Stingelin (wie Anm. 1), 154-156.

WA, Bd. 29, 260.

Mauz: Gott erzéhlen 107



	Gott erzählen : zum Perspektivitätskalkül von Dürrenmatts narrativer Theologie

