
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 83 (2021)

Heft: 3

Artikel: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen : Dürrenmatts Ethik des "à la
bande"

Autor: Famula, Marta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Entschluss, die Welt zu bestehen
Dürrenmatts Ethik des «à la bande»
Marta Famula

1. Der Held im 20. Jahrhundert
In seinem wichtigen Essay Theaterprobleme, den er ursprünglich als Rede im
Jahr 1954 konzipiert und mehrfach gehalten hatte, entwickelt Friedrich
Dürrenmatt seine eigene Dramaturgie und setzt zwei wichtige Eckpfeiler für sein
Schaffen fest: einerseits das ethische Anliegen, Verantwortung für das eigene

Tun zu übernehmen, in einer Wirklichkeit, in der die Folgen des individuellen
Handelns nicht immer absehbar sind, andererseits die Ablehnung jeglicher
Form von politischer oder gesellschaftlicher Ideologie und - damit einhergehend

- die Bedeutung individueller Entscheidung. Beide Aspekte entstehen vor
dem Hintergrund seiner gesellschaftlichen und politischen Erfahrung, allem

voran angesichts des Schreckens der Massenmorde während der beiden
Weltkriege, der fortwährenden Technisierung der Kriegsführung, der Entwicklung

und des Einsatzes der Atombombe, des Erstarkens politischer Diktaturen
sowie des Kalten Krieges.

In Anbetracht der Komplexität einer sich dem Einzelnen mehr und mehr
entziehenden Welt, in der dieser zwar zu funktionieren vermag, deren
Verständnis ihm jedoch immer unmöglicher wird, bleibt für Dürrenmatt die

Forderung nach einer neuen, dieser Erfahrung angemessenen Theaterarbeit un-
erlässlich. Konzepten des politischen Theaters gegenüber bleibt er jedoch
skeptisch, die Idee, Dramen als Sprachrohr und als Multiplikatoren bestimmter

politischer oder gesellschaftlicher Positionen zu begreifen, lehnt er ab. Statt
verbindliche Antworten vorzuschlagen, legt er den Fokus auf die Schwierigkeit,

solche zu formulieren, und schlägt so einen alternativen dramatischen

Weg ein zur Tradition des politischen Theaters, wie es Erwin Piscator zu
Beginn des 20. Jahrhunderts forciert hatte und das sich im Zug diverser
Konzepte fortentwickelte, um bis heute virulent zu bleiben. Dürrenmatts Skepsis

gegenüber diesen Positionen rührt aus einer grundlegenden Distanz gegenüber

Ideologien, worin die zentrale Herausforderung seiner Haltung
auszumachen ist:

«Die Bühne stellt für mich nicht ein Feld für Theorien, Weltanschauungen und

Aussagen, sondern ein Instrument dar, dessen Möglichkeiten ich zu kennen

versuche, indem ich damit spiele. Natürlich kommen in meinen Stücken auch

Personen vor, die einen Glauben oder eine Weltanschauung haben, lauter
Dummköpfe darzustellen, finde ich nicht interessant, doch ist das Stück nicht

um ihrer Aussage willen da, sondern die Aussagen sind da, weil es sich in meinen

Stücken um Menschen handelt und das Denken, das Glauben, das Philo-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 45



sophieren auch ein wenig zur menschlichen Natur gehört. Die Probleme

jedoch, denen ich als Dramatiker gegenüberstehe, sind arbeitspraktische
Probleme, die sich mir nicht vor, sondern während der Arbeit stellen, ja, um
genau zu sein, meistens nach der Arbeit, aus einer gewissen Neugier heraus,

wie ich es denn eigentlich nun gemacht habe.»2

Der Fokus soll demnach auf den individuellen Figuren und ihren Flaltungen
in einer undurchschaubar gewordenen Welt liegen, mit ihren Fehlinterpretationen

der Wirklichkeit und den Schwierigkeiten, die damit einhergehen.
Damit stellt Dürrenmatt die Subjektivität und individuelle Überforderung als

Antwort auf die Welt des 20. Jahrhunderts an den Anfang seiner Idee vom Theater.

Dabei denkt Dürrenmatt den Heldenbegriff neu: Für ihn soll der Held
weniger ein tragisches Individuum darstellen, das seine persönliche Krise auf
der Bühne durchlebt, als vielmehr einen Figurentypus, in dessen dramatischer

Handlung das gesamte Spektrum an Problemen und Möglichkeiten des

20. Jahrhunderts sichtbar wird, denn für Dürrenmatt ist der Held immer
zugleich auch ein Repräsentant einer Zeit. Er nimmt eine Aufgabe wahr, der er
den klassischen Helden im Europa des Kalten Krieges kaum mehr gewachsen
sieht:

«Die heutige Welt, wie sie uns erscheint, lässt sich dagegen schwerlich in der

Form des geschichtlichen Dramas Schillers bewältigen, allein aus dem Grunde,
weil wir keine tragischen Helden, sondern nur Tragödien vorfinden, die von

Weltmetzgern inszeniert und von Hackmaschinen ausgeführt werden. Aus

Hitler und Stalin lassen sich keine Wallensteine mehr machen. [...] Die Macht
Wallensteins ist eine noch sichtbare Macht, die heutige Macht ist nur zum
kleinsten Teil sichtbar, wie bei einem Eisberg ist der größte Teil im Gesichtslosen,

Abstrakten versunken.»3

2. Der mutige Mensch
In diesen grundlegenden Überlegungen zur Darstellbarkeit der komplexen und

zufälligen Wirklichkeit wird der besondere Akzent seines Selbstverständnisses

als Dramatiker deutlich, der nicht allein auf die politischen Herausforderungen

seiner Zeit abzielt, sondern fundamentale ästhetiktheoretische Überlegungen

zur Frage nach der grundsätzlichen Relevanz von Literatur und Theater

für den Umgang mit der Wirklichkeit über konkrete politische Antworten hinaus

anstellt. Die ethische Frage nach einer verantwortungsvollen Antwort des

46



Theaters auf die gesellschaftliche und politische Realität ist bei Friedrich
Dürrenmatt nämlich genuin verbunden mit Fragen der Erkenntnisfähigkeit,
und so hat das Anliegen, etwas über die Wirklichkeit zu sagen, immer mit der

Frage zu tun, wie viel und auf welche Weise ein Verstehen der Zusammenhänge

der Wirklichkeit zu erlangen ist. Dies kommt vorderhand auf der
Handlungsebene in seinen Figuren selbst zum Ausdruck, die in erster Linie denkende

und erst in zweiter Hinsicht handelnde Figuren sind. Die Diskrepanz zwischen
den Entscheidungen der Figuren und deren Konsequenzen für die kaum planbare

Wirklichkeit wird dabei immer bedeutender. Das Handlungspotenzial
der Theaterhelden Dürrenmatts wird so nur zu einem kleinen Teil sichtbar,
denn der grösste Teil ihrer Agitation bleibt im Gedachten, Abstrakten. Da ihre
Taten vorderhand in Entscheidungen bestehen, die nur selten in der Wirklichkeit

Umsetzung finden, bleiben sie im Grund unsichtbar, doch gibt es keinen
alternativen Weg zu diesen Positionen angesichts einer als zufällig und
undurchschaubar erfahrenen Wirklichkeit. Aus diesem Dilemma entsteht deshalb

ein Figurentypus im Werk Dürrenmatts, dessen Stärke just in der Perfektionierung

seiner Entscheidungen besteht, deren Umsetzung jedoch mit der Zufälligkeit

der Wirklichkeit kollidieren muss und so für die Umwelt immer weniger
erkennbar ist. Die Bedeutung dieses Figurentypus, der unter dem Epitheton
«mutiger Mensch» sein Schaffen bis in das Spätwerk hinein prägen wird, ist
Dürrenmatt bereits in den Theaterproblemen klar und wird hier als tragender
Bestandteil seiner Dramaturgie benannt und argumentativ entwickelt:

«Gewiß, wer das Sinnlose, das Hoffnungslose dieser Welt sieht, kann verzweifeln,

doch ist diese Verzweiflung nicht eine Folge dieser Welt, sondern eine

Antwort, die man auf diese Welt gibt, und eine andere Antwort wäre das Nicht-
verzweifeln, der Entschluß etwa, die Welt zu bestehen, in der wir oft leben

wie Gulliver unter den Riesen. Auch der nimmt Distanz, auch der tritt einen
Schritt zurück, der seinen Gegner einschätzen will, der sich bereit macht, mit
ihm zu kämpfen oder ihm zu entgehen. Es ist immer noch möglich, den

mutigen Menschen zu zeigen.»4

Bereits in diesem frühen Zeitraum seines Schaffens zählt Dürrenmatt eine

ganze Reihe Figuren innerhalb seines Werkes auf, die der dramatischen Kategorie

des «mutigen Menschen» angehören, diesen sollten in Dramen sowie in
seinen Prosatexten zahlreiche weitere folgen. Dabei geriet jedoch die Diskrepanz

zwischen ihren Entscheidungen und den Ereignissen, die ihre Entschei-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 47



düngen ad absurdum führten, immer grösser, sodass ihr Wirken schliesslich

als Realisierung in der Realität immer weniger nachvollziehbar wurde und
der «mutige Mensch» in seinen letzten Dramen einem «ironischen Helden»

weichen sollte und dann kaum noch zu überzeugen vermochte.5 Auf diese

Weise wurden seine Helden doch noch durch die Tragik eingeholt, die sich

jedoch nicht innerhalb eines Handlungsbogens entspann, sondern in der

Unmöglichkeit seiner Rezeption begründet war. Zu diesem frühen Zeitpunkt,
1954, während der Entwicklung seiner dramatischen Position, sind seine Helden

jedoch noch durchweg mutig und verkörpern die Idee, sich einer nicht
beherrschbaren Wirklichkeit entgegenzustellen, gerade indem diese Unmöglichkeit

ernst genommen und nicht etwa konzeptionell überschrieben wird:

«Dies ist denn auch eines meiner Hauptanliegen. Der Blinde, Romulus,
Übelohe, Akki sind mutige Menschen. Die verlorene Weltordnung wird in
ihrer Brust wieder hergestellt, das Allgemeine entgeht meinem Zugriff. Ich lehne

es ab, das Allgemeine in einer Doktrin zu finden, ich nehme es als Chaos hin.
[...] Die Welt ist größer denn der Mensch, zwangsläufig nimmt sie so bedrohliche

Züge an, die von einem Punkt außerhalb nicht bedrohlich wären, doch

habe ich kein Recht und keine Fähigkeit, mich außerhalb zu stellen.»6

Die Dramaturgie Dürrenmatts findet ihren Kern mithin im Einzelnen. Während

die Welt als Chaos undurchdringlich für ihn bleibt, kann die verlorene

Weltordnung in seinem Inneren, in seiner ethischen Haltung wiederhergestellt

werden. Diese bleibt allerdings im Widerspruch zur Undurchschaubarkeit

der Welt. Alles, worauf der Einzelne Einfluss hat, spielt sich in seinem

Inneren ab und tritt in Form seiner Haltung und seiner Entscheidungen zutage.
Dürrenmatts dramaturgisches Selbstverständnis kulminiert so in einer

Gedankenfigur, die zahlreichen seiner Dramen- und Romanfiguren zugrunde

liegt und die in ihrem Kern paradox ist. Denn hier soll trotz des Wissens um
die Unmöglichkeit, die Folgen der eigenen Taten in einer vom Zufall bestimmten

und durch allgegenwärtige Technisierung undurchschaubar gewordenen
Wirklichkeit abzusehen, eine verantwortungsvolle Haltung eingenommen werden,

deren Scheitern niemals auszuschliessen ist. Deshalb verkörpert der «mutige

Mensch» immer beides zugleich: eine ethisch motivierte Entscheidung,
nach bester Überzeugung zu handeln, und das Scheitern angesichts einer Welt,

die immer grösser bleibt als die individuelle Idee von ihr. Darin liegt auch die

entscheidende Diskrepanz zwischen dem Theater Dürrenmatts und jenem des

48



als Theatermacher von ihm überaus geschätzten Bertolt Brecht, denn, so führt
Dürrenmatt weiter in den Theaterproblemen aus:

«Trost in der Dichtung ist oft nur allzubillig, ehrlicher ist es wohl, den menschlichen

Blickwinkel beizubehalten. Die Brechtsche These, die er in seiner Straßenszene

entwickelt, die Welt als Unfall hinzustellen und nun zu zeigen, wie es zu
diesem Unfall gekommen sei, mag großartiges Theater geben, was ja Brecht
bewiesen hat, doch muß das meiste bei der Beweisführung unterschlagen werden:

Brecht denkt unerbittlich, weil er an vieles unerbittlich nicht denkt.»7

Der Dreh- und Angelpunkt dieser Haltung besteht in der Frage der
Erkenntnismöglichkeit und deren Grundlage, mithin in einem kausallogischen
Denkmechanismus. Während ein analytischer Blick auf das bereits Eingetroffene
durchaus fruchtbar ist, gestaltet sich der Versuch, auf der Basis des logischen
Denkens die Zukunft zu planen und verantwortungsvolle Entscheidungen zu
treffen, viel problematischer. Zwar sei es immer möglich, vom Ergebnis
ausgehend nach den Ursachen zu fragen, diese wird man in der Regel auch mehr
oder weniger vollständig ausfindig machen können. Zu seinem ethischen
Anliegen gehöre jedoch der umgekehrte Blick, zu fragen, wie man denn handeln
solle, wenn man das Ergebnis eben noch nicht kenne. Die Perspektive des

«mutigen Menschen» ist stets eine nach vorn gerichtete, die mithin immer die

Zufälligkeit der Wirklichkeit zur Herausforderung hat und anders als bei einem

analysierenden Blick auf das bereits Geschehene versuchen muss, aus dem

bisherigen Wissen sowie mit den Mitteln der Erkenntnis das Mögliche
abzuschätzen, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu können.

Eine wichtige Realisierung erfährt die Idee des «mutigen Menschen»
deshalb in der Figur des Möbius, des genialen Physikers, der im Drama Die Physiker

(1962) bekanntlich ausnehmend verantwortungsvoll seine Entscheidung
getroffen hat. Als Physiker ist es ihm gelungen, die Weltformel zu finden. Er ist
also eine Figur, die in der Lage ist, die Komplexität der Naturgesetze nicht nur
bis ins letzte Detail zu durchschauen, er ist darüber hinaus sogar fähig, die

Naturgesetze in einen technischen Nutzen zu übersetzen. Doch dieses

naturwissenschaftliche Wissen entspricht einem bestimmten Blick auf die
Wirklichkeit, der einer bestimmten Sprache unterliegt und nur innerhalb dieses

Denk- und Sprachsystems durchschaubar ist - im Grund ist er nicht viel
anders als der analytische Blick, den Dürrenmatt Brecht zuschreibt. In diesem

Sinn lässt Dürrenmatt die Figur Beutler, einen Physiker, der sich im Kontext

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 49



des Irrenhausversteckspiels Newton nennt, in einem zentralen Dialog über
Elektrizität zum Inspektor sagen:

«Ich stelle nur aufgrund von Naturbeobachtungen eine Theorie darüber auf.

Diese Theorie schreibe ich in der Sprache der Mathematik nieder und erhalte
mehrere Formeln. Dann kommen die Techniker. Sie kümmern sich nur noch

um die Formeln. Sie gehen mit der Elektrizität um wie der Zuhälter mit der
Dirne. Sie nützen sie aus. Sie stellen Maschinen her, und brauchbar ist eine

Maschine erst dann, wenn sie von der Erkenntnis unabhängig geworden ist,
die zu ihrer Erfindung führte. So vermag heute jeder Esel eine Glühbirne zum
Leuchten zu bringen - oder eine Atombombe zur Explosion.»8

Das Wissen über die Gesetzmässigkeiten der Natur, das im Rahmen der
Naturwissenschaft möglich ist, lässt sich nicht gleichermassen über die zufälligen
Zusammenhänge der Wirklichkeit erlangen. Anders als die Logik ihrer
wissenschaftlichen Untersuchungen sind die Abläufe der Wirklichkeit durch keine

innere oder äussere Notwendigkeit motiviert oder begründet, sie haben keinen

vorgeplanten Zweck und sind somit als kontingent zu bezeichnen.8 Je grösser

das Gewaltpotenzial der wissenschaftlichen Erfindungen ist, desto grösser

ist somit die Gefahr, die mit der kontingenten Wirklichkeit einhergeht. Vor
diesem Hintergrund nimmt es sich nur konsequent aus, dass der geniale
Wissenschaftler versucht, bestimmte Notwendigkeiten und Gesetzmässigkeiten
in der Wirklichkeit zu suchen, um auf deren Basis eruieren zu können, wie er
handeln muss, um die Welt vor der Gefahr zu schützen, die von seiner
wissenschaftlichen Errungenschaft ausgeht - ja welche die gesamte Menschheit
auslöschen könnte. Er durchdenkt die ihm bekannten möglichen Varianten der

Wirklichkeit, etwa die Folgen, die es haben könnte, wenn eine der beiden
Mächte seine Erfindung in die Hände bekäme - was unumgänglich wäre, würde

er seine Ergebnisse publizieren -, und entscheidet sich deshalb dagegen. Und

um auf Nummer sicher zu gehen, zieht er sich nicht nur aus dem
Wissenschaftsbetrieb zurück, sondern lässt sich Unzurechnungsfähigkeit attestieren
und sich ins Irrenhaus einweisen, wo er sogar den Tod von Krankenschwestern

in Kauf nimmt, die sein Versteckspiel zu ahnen beginnen. So hat er aus
seiner Sicht alle möglichen Varianten der Wirklichkeit berücksichtigt, die er
für denkbar gehalten hat, und dabei auf persönliches Glück sowie
wissenschaftlichen Erfolg verzichtet, um die Welt, die zur Zeit des Kalten Krieges
als Pulverfass erlebt wurde, vor der Selbstzerstörung zu schützen. Doch auch

50



er war nicht in der Lage, alle Möglichkeiten der Wirklichkeit vorauszusehen.
Was er nicht wissen konnte, war, dass er selbst gleich dreifach beschattet wurde:

von beiden politischen Systemen sowie von der Leiterin des Irrenhauses, der

Irrenärztin Mathilde von Zahnd. Und während er sogar noch in der Lage ist,
die Vertreter beider politischen Systeme von seiner Idee zu überzeugen, wird
die Weltformel in den Händen der wahnsinnigen Irrenärztin zur denkbar gröss-

ten Gefahr für die Menschheit. Das Dilemma des «mutigen Menschen»
Möbius besteht folglich darin, dass er sich trotz des Wissens um die Kontingenz
der Wirklichkeit zu verantwortungsvollem Handeln entscheidet und dabei das

Scheitern in grösstmöglicher Fallhöhe erleben muss.

3. Mögliche Welten
Die Reichweite der Gedankenfigur des «mutigen Menschen» erstreckt sich
indessen über die Handlungsebene hinaus und umfasst zugleich auch die

Haltung des Autors Friedrich Dürrenmatt selbst, der sein eigenes Schaffen ebenfalls

im Sinn dieser aporetisch konzipierten Figur des «mutigen Menschen»

begreift. Ähnlich dem Wunsch des Physikers Möbius, die Wirklichkeit auszuloten,

erweist sich das Drama auf seiner poetologischen Ebene selbst als ein
erkenntnistheoretisches Experiment, mit dessen Hilfe die Möglichkeiten der

Wirklichkeit ausgelotet werden sollen. Entscheidend dabei ist das Verhältnis
zwischen Fiktion und Wirklichkeit. Für Friedrich Dürrenmatt ist Fiktion nicht
notwendigerweise eine von der Wirklichkeit völlig losgelöste Konstruktion,
vielmehr steht sie in einem Verhältnis zur Wirklichkeit und ist so in der Lage,
indirekt etwas über sie auszusagen. Dabei greift Dürrenmatt zurück auf die
Poetik des Aristoteles,10 der genau darin den Mehrwert der Literatur ausgemacht

hatte, dass diese Möglichkeiten der Wirklichkeit nachahme, denn um
dies tun zu können, sei es notwendig, die Struktur der Wirklichkeit zu kennen,

nicht nur das also, was zufälligerweise Wirklichkeit geworden ist,
sondern dasjenige, was theoretisch genauso möglich gewesen wäre. Im neunten

Kapitel seiner Poetik führt Aristoteles diese Position wie folgt aus:

«Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daß es nicht Aufgabe des Dichters ist
mitzuteilen, was wirklich geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen könnte,
d.h. das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche.
Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich nicht
dadurch voneinander, daß sich der eine in Versen und der andere in Prosa mitteilt

- man könnte ja auch das Werk Herodots in Verse kleiden, und es wäre in Ver-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 51



sen um nichts weniger ein Geschichtswerk als ohne Verse sie unterscheiden
sich vielmehr dadurch, daß der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der
andere, was geschehen könnte. Daher ist Dichtung etwas Philosophischeres und
Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die Dichtung teilt mehr das

Allgemeine, die Geschichtsschreibung hingegen das Besondere mit.»11

An diesem Punkt verbindet sich für Dürrenmatt das erkenntnistheoretische

Anliegen, die Strukturen der Wirklichkeit zu erfassen,12 mit dem dramaturgischen

Konzept der Mimesis. Durch diesen aristotelisch geprägten Blick auf
die Wirklichkeit als das Ergebnis von unzähligen Notwendigkeiten, die je nach

Konstellation der Parameter auch anders hätten verlaufen können, schafft
Dürrenmatt so etwas wie eine Struktur aus Notwendigkeiten, die im Erdachten

durchgespielt werden können, und entwickelt so 1970 in den Sätzen über
das Theater die berühmte Idee der «schlimmstmöglichen Wendung», mit der
die gerade noch mögliche Variante der Wirklichkeit und damit eine Notwendigkeit

gezeigt werden könne. Entscheidendes Mittel des Erdenkens ist dabei die

Logik:

«Stelle ich nun eine Fiktion auf, gebe ich nicht die Wirklichkeit wieder. Die
Wirklichkeit ereignet sich, sie spielt sich im <ontologischen>, die Fiktion im logischen
Bereich ab. Ich muß deshalb gedanklich meiner Fiktion die schlimmstmögliche

Wendung geben, ich muß den tödlichen Unfall beschreiben. Nur so
bekommt meine gedankliche Fiktion auch eine <existenzielle> Berechtigung. [...]
Durch die schlimmstmögliche Wendung, die ich einer dramatischen Fiktion
gebe, erreiche ich auf einem merkwürdigen Umweg über das Negative das Ethische:

Die Konfrontierung einer gedanklichen Fiktion mit dem Existenziellen.»13

Durch das Ausloten des gerade noch Möglichen wird - so Dürrenmatts Idee -
der Rahmen der Wirklichkeit in einem Modell aus Kausalzusammenhängen
erdacht, innerhalb dessen ethisch valide Entscheidungen getroffen werden
können und wo transparent gezeigt werden kann, an welcher Stelle sie mit
der Zufälligkeit kollidieren. Und so wird über diesen «merkwürdigen Umweg»
über ein fiktionales Modell der Wirklichkeit ein Zugang zu dieser geschaffen,
dem ein ethisches Anliegen zugrunde liegt. Dabei wird ein indirekter Weg ans
Ziel vorgeschlagen, der innerhalb des von Erkenntnisproblematik bestimmten

Werkes eine zentrale Rolle einnimmt und in abstrahierter Form als Modell
in einem seiner Romane selbst eine prominente Funktion erhält: Im früh be-

52



gonnenen und erst spät beendeten Kriminalroman Justiz (1980) verzettelt sich

ein unerfahrener Detektiv mit dem sprechenden Namen Felix Spät derart in
den verworrenen Zusammenhängen der Wirklichkeit, dass er schliesslich
selbst zum vermeintlichen Mörder wird. Ihm gegenüber steht der einflussreiche

Bösewicht Dr. h.c. Isaak Kohler, der als eine geheimnisvoll lenkende und

Strippen ziehende Instanz des Romans die Wirklichkeit zu durchschauen
scheint. Dieser gibt Spät während einer Billardpartie den Tipp: «[à] la bande.

So muß man den Benno schlagen [Hervorhebung im Original]».14 Dieser
Ausdruck für einen Billardspielzug, bei dem Uber die Bande, also indirekt, gespielt

wird, avanciert zu einer zentralen Metapher für die Handlung des Justiz-Romans,

doch weiss Spät den Spielzug nicht anzuwenden, erst im Nachhinein,
als es bereits zu spät ist, wird ihm die Relevanz dieses Hinweises klar. Der

Spielzug des «à la bande» wird damit zu einer sowohl dramaturgischen als

auch erkenntnisorientierten Strategie, die suggeriert, angesichts der Unmöglichkeit,

die Wirklichkeit zu erfassen, mithilfe der Fiktion, Modelle von der

Wirklichkeit zu schaffen, anhand derer die Gesetzmässigkeiten der Wirklichkeit

ohne den Zufall durchgespielt werden könnten.'5

An diesem Punkt wird noch einmal besonders deutlich, wie stark Dürrenmatt

Fiktion im Kontext von Wissenschaft und Erkenntnisanliegen verortet.
Angesichts einer Wirklichkeit, die sich entzieht, die als zufälliges Zusammenspiel

von Ereignissen nicht vorhersehbar und ohne jede sinngebende Idee ist,
wird eine besondere Form der Fiktion für ihn wichtig, die ähnlich einer
wissenschaftlichen Annäherung an die Gegenstände ein Modell dessen erstellen

soll, was in der Wirklichkeit möglich ist. Damit akzentuiert er Ästhetik in
ihrer erkenntnisorientierten und wissenschaftlichen Relevanz, er markiert sie

als Teil eines philosophischen Bewusstseins und stellt den Modellcharakter
der Wissenschaften jenem der Literatur unmittelbar gegenüber:

«Eine mathematische oder physikalische Fiktion ist etwas anderes als eine

künstlerische. Eine physikalische Fiktion scheint mir eine bewußte Denktechnik

zu sein, mit der ich der Wirklichkeit gleichsam eine Falle stelle und ihr so

eine Antwort entlocke, die ich jedoch nur physikalisch zu deuten vermag;
künstlerische Fiktionen scheinen mir Denktechniken zu sein, die darauf ausgehen,
scheinbare Wirklichkeiten zu errichten. Wird durch eine physikalische Fiktion
die Wirklichkeit befragt, wird die Wirklichkeit durch die künstlerische Fiktion
künstlich hergestellt. Zur Wirklichkeit, wie sie ist, wird eine künstliche
Gegenwirklichkeit geschaffen, in der sich die Wirklichkeit, wie sie ist, widerspiegelt.»16

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 53



Diese künstliche Gegenwirklichkeit kennt der Autor sehr genau, da er ihr
Schöpfer ist und sie nach den Strukturen seines Denkens erschaffen hat. Zwar
bleibt die konkrete Wirklichkeit damit nach wie vor kontingent, doch hat er
im Zug der Nachahmung, auf der Basis seiner eigenen Denkstrukturen, eine

innere Logik hineingedacht, die in sich stimmig ist. Darin liegt für Dürrenmatt

der weitestmögliche Zugang zur Wirklichkeit, der natürlich unendlich viele

Standpunkte annehmen kann. In dieser Analogie zwischen wissenschaftlichem

Blick auf die Gesetzmässigkeiten der Natur und dem künstlerischen
Blick auf die Zusammenhänge der Wirklichkeit stellt Dürrenmatt nun die
erkenntnistheoretische Bedeutung beider Disziplinen fest, wenn er, die Sätze

über das Theater abschliessend, feststellt: «Ebensowenig wie die Physik ist die

Kunst Philosophie, aber beide sind Stoffe für die Philosophie. Je mehr die

Dramatik es wagt, nur Stoff für die Philosophie abzugeben, desto mehr
erfüllt sie ihre Aufgabe im allgemeinen menschlichen Denken.»17

4. Die philosophischen Ursprünge
Ein entscheidender Auslöser für Dürrenmatts ästhetisches Selbstverständnis

ist also sein philosophischer Zugang zur Welt, der Voraussetzung ist für die

Idee, auf Basis der Erkenntnis eine Grundlage zu erschaffen, um verantwortungsvoll

handeln zu können.18 Dürrenmatt hatte zu Beginn der 1940er-Jahre

zuerst in Bern und anschliessend in Zürich Philosophie studiert. Vor allem
die Bedeutung der Werke zweier Philosophen hebt er in seinem autobiografi-
schen Stof/è-Projekt dabei immer wieder hervor: die Kritiken Immanuel Kants
und die Abhandlungen zu den Kategorien des Einzelnen und des Paradoxen

beim dänischen Philosophen Spren Kierkegaard, über dessen Werk er eine

Dissertation zu schreiben geplant hatte.19 Im zweiten Teil seines autobiogra-
fischen Stoffe-Projektes, im thematischen Komplex mit dem Titel Das Haus,
schildert er die Bedeutung dieser beiden Philosophen für sein Werk und macht
deren Denken darin als zentrale Momente seiner Dramaturgie aus. In Kants
Kritik der reinen Vernunft erkennt er rückblickend den Kern seiner Dramaturgie

des Scheiterns, der für ihn - wie bereits 150 Jahre vor ihm für Heinrich von
Kleist - vor allem auf der Unbeantwortbarkeit der Frage nach dem «Ding an
sich» liegt:

«Was mir jedoch in Wirklichkeit Kant wichtig gemacht haben mag und immer
noch wichtig macht, ist - ich komme erst jetzt darauf, während ich diese Zeilen

schreibe, gezwungen, die Kritik der reinen Vernunft noch einmal zu über-

54



denken -, daß sie wohl eine Philosophie des Scheiterns darstellt. Gerade darin
scheint mir ihre Bedeutung zu liegen. Indem sie eine unüberwindliche Schranke

setzt, stellt sie ein unlösbares Problem auf, stellt sie eine unbeantwortbare Frage.
Alle Fragen nach dem Ding an sich sind unbeantwortbar. Es führt grundsätzlich

kein Ausweg aus dem Bereich des Wißbaren in einen Bereich, von dem aus
das Wißbare zu überschauen, in ein System zu bringen wäre.»20

Während Dürrenmatt also aus der Lektüre Kants eine Aporie ableitet, die

Unmöglichkeit einer Erkenntnis der Wirklichkeit, was für ihn genuin mit der

Fähigkeit verbunden ist, ethisch zu handeln, besteht seine Antwort darin, sich

dieser Unmöglichkeit zu stellen und angesichts dieser Paradoxic trotzdem so

zu entscheiden, als wäre die Welt vernünftig eingerichtet, was nur der Einzelne

für sich selbst zu leisten vermag.21 In dieser radikalen Position folgt Dürren-
matt Kierkegaard, in dessen Denken das Paradoxe eine zentrale Grundkonstante

ausmacht: Für Kierkegaard gibt es keine Möglichkeit, auf rationalem
Weg vom Wissen zum Glauben zu gelangen, diese Unmöglichkeit könne lediglich

mit einem Sprung überwunden werden, wie er nicht zuletzt in seiner
Hauptschrift Entweder-Oder ausführt. In diesem Gedanken Kierkegaards sieht

Dürrenmatt eine Antwort auf jenes Problem, mit dem ihn die Erkenntniskritik
Kants konfrontiert hatte, und so schreibt er: «Kant mauerte den Ausgang des

Labyrinths zu, es gibt nur den <Sprung über die Mauer>, den Glauben, das
Paradox Kierkegaards.»22 Und wie das Paradoxe für Kierkegaard nur durch den

Sprung zu überwinden ist, so gilt es auch für Dürrenmatt, die Unmöglichkeit
nicht aufzulösen, sondern sie zu überspringen. Dieser «Sprung über die Mauer»,
die Entscheidung für das Paradoxe, das eigentlich unmöglich ist, nämlich
angesichts der Sinnlosigkeit der Welt nicht zu verzweifeln, sondern mit dem Be-

wusstsein um die Grenzen der Erkenntnis dennoch eine verantwortungsvolle
Haltung einzunehmen und so «die Welt zu bestehen», diese Paradoxie sieht

Dürrenmatt in der Fiktion realisierbar, die es ihm ermöglicht, sich in Form

von Modellen auf der Basis seiner eigenen Erkenntnisstrukturen der
Wirklichkeit weitestmöglich anzunähern. Die Fiktion ist also der indirekte Weg, mit
dem zugleich der «Sprung über die Mauer» im Sinn Kierkegaards gewagt wird.
Entscheidend hierbei ist zudem der Kantianer Hans Vaihinger und dessen

Philosophie des «als ob», der just diesen Gedanken des konstruierten und modellhaften

Zugangs zur Erkenntnis vorschlägt und so ebenfalls Einzug in das

Werk Dürrenmatts erhält.23 So fungiert Dürrenmatts Begriff des «mutigen
Menschen» als Schnittstelle zwischen einem ethisch-philosophischen Anliegen

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 55



und einem ästhetischen Konzept. Basierend auf seinem Studium der Kritiken
Kants akzentuiert er die Figur des «mutigen Menschen» als eine grundsätzliche

Erkenntnisskepsis, die allerdings über den Status eines rein philosophischen

Anliegens hinausreicht und vielmehr als dramaturgisch verstandener

Begriff von Kontingenz zur Möglichkeit avanciert, ethische Anliegen wie Freiheit,

Gerechtigkeit und Wahrheit darzustellen.2" Auf diese Weise wird der «mutige

Mensch» als eine philosophisch wie theologisch motivierte Figur lesbar,
deren entscheidender Akzent auf einer Flaltung des Trotzdem zwischen Scheitern

und Überwindung liegt.

5. Theseus, der Held im Labyrinth - Dädalos, der Schöpfer
des Labyrinths
Diese existenzielle Situation des «mutigen Menschen» lässt sich damit als

Inhalt der modellhaft konzipierten Texte begreifen. Dieser Stoff, der in den Texten

Dürrenmatts in verschiedenen Varianten zum Tragen kommt, lässt sich auf
Konstellationen mythologischer Stoffe zurückführen, so etwa auf den antiken
Helden Theseus, der sich in das Labyrinth des Königs Minos wagt, um das

Mischwesen Minotaurus darin zu töten. Ähnlich wie Matthäi oder Möbius, die

«mutigen Menschen» in der Unvorhersehbarkeit der Kontingenz, begibt er sich

in das Labyrinth und lässt sich auf dessen Undurchschaubarkeit ein, um sich

dem Minotaurus als dem Bösen, dem Verbrechen darin zu stellen.

Wie zentral dieser dramaturgische Stoff für Dürrenmatt ist, zeigen
zahlreiche bildnerische Arbeiten, die Varianten des Theseus- und Minotaurus-My-
thos vorstellen und so ein Zeugnis von der unermüdlichen Auseinandersetzung

Dürrenmatts mit dem Problem darstellen (vgl. Abb. S.66f.).
Es ist aber nicht nur Theseus, der sich im Typus des «mutigen Menschen»

als mythologischer Stoff in Dürrenmatts Dramaturgie einschreibt. Auch die

Idee der Lösung durch die Autorinstanz, die Modelle von der Welt zu schaffen

und sich ihr so anzunähern vermag, verweist auf eine mythologische Figur:
In Dädalus, dem mythologischen Erbauer des Labyrinths und damit der

Schöpferfigur, die einen Bauplan des Undurchschaubaren hat, findet die
ästhetische Idee Dürrenmatts, einer sich der Erkenntnis entziehenden Wirklichkeit

«à la bande», über den Weg der Fiktion, beizukommen, ihre Entsprechung
auf poetologischer Ebene. Dürrenmatt schreibt in den Stoffen:

«Schließlich identifizierte ich mich mit Dädalus, der das Labyrinth erschuf,
denn jeder Versuch, die Welt, in der man lebt, in den Griff zu bekommen, sie

56



zu gestalten, stellt einen Versuch dar, eine Gegenwelt zu erschaffen, in der sich
die Welt, die man gestalten will, verfängt wie der Minotaurus im Labyrinth.»25

Und indem die mythologischen Urfiguren miteinander interagieren, stellen sie

sich in Dürrenmatts Werk immer wieder gegenseitig zur Diskussion und führen

eine poetologische Debatte über Dürrenmatts philosophische Dramaturgie.

Etwa ist der unglückliche Kommissär Matthäi in Das Versprechen (1957/58)
zweierlei zugleich, er ist ein Individuum, das Kraft seines Denkens der kon-

tingenten Wirklichkeit beikommen will, und zugleich ist er auf poetologischer
Ebene selbst Teil einer solchen erdachten Gegenwelt. Und so verwundert es

nicht, dass die Geschichte des Matthäi mit dem poetologischen Untertitel
Requiem auf den Kriminalroman versehen ist. Die Geschichte dieser Figur
stellt in nuce eine «schlimmstmögliche Wendung» dar: Als ein genialer Kriminologe

mit einem selbstauferlegten ethischen Auftrag schafft er es tatsächlich,
einen gefährlichen Kindermörder ausfindig zu machen, nur dass ihm der Zufall

in Form eines Autounfalls dazwischenkommt: Der Mörder stirbt auf dem

Weg in die von Matthäi gestellte Falle bei einem Autounfall. Matthäi, der dies

nicht wissen kann, hält an seinem Denken fest, sein gedankliches Konzept
immer und immer wieder neu durchdenkend und den Fehler nicht findend,
und geht dabei mental zugrunde. Damit steht die Geschichte Matthäis für den

Unterschied zwischen der logisch konstruierten Detektivgeschichte und der

kontingenten Wirklichkeit, und so ist es nur konsequent, wenn in der
Rahmenhandlung ein Kriminalbeamter dem Schriftsteller die Tücken der Wirklichkeit

vor Augen führt:

«Ihr baut eure Handlungen logisch auf; wie bei einem Schachspiel geht es zu,
hier der Verbrecher, hier das Opfer, hier der Mitwisser, hier der Nutznießer; es

genügt, daß der Detektiv die Regeln kennt und die Partie wiederholt, und schon

hat er den Verbrecher gestellt, der Gerechtigkeit zum Siege verholfen. Diese
Fiktion macht mich wütend. Der Wirklichkeit ist mit Logik nur zum Teil
beizukommen. Dabei, zugegeben, sind gerade wir von der Polizei gezwungen, ebenfalls

logisch vorzugehen, wissenschaftlich; doch Störfaktoren, die uns ins Spiel
pfuschen, sind so häufig, daß allzu oft nur das reine Berufsglück und der Zufall

zu unseren Gunsten entscheiden. Oder zu unseren Ungunsten. Doch in
euren Romanen spielt der Zufall keine Rolle, und wenn etwas nach Zufall
aussieht, ist es gleich Schicksal und Fügung gewesen; die Wahrheit wird seit jeher
von euch Schriftstellern den dramaturgischen Regeln zum Fräße hingeworfen.»26

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 57



In dieser poetologischen Konstruktion wird der Zwiespalt des Schriftstellers
Friedrich Dürrenmatt deutlich, der ebenfalls trotz des Wissens um die Grenzen

seines Schaffens keinen besseren Weg kennt und gerade im Aufzeigen dieser

Grenzen einen Beitrag leistet, denn es ist wiederum das Schriftsteller-Ich,
das dem hier verärgerten Polizisten die Stimme leiht. Und es wird Lukas Bärfuss

gut fünfzig Jahre später sein, der die Unhintergehbarkeit dieser Bedeutung

der schriftstellerischen Arbeit angesichts der kontingenten Welt herausstellen

wird, wenn er über diesen Roman festhält:

«Aber sosehr dieser Roman der Abgesang auf ein Genre ist, so deutlich formuliert

er den Anspruch der Kunst, den Platz des abwesenden Gottes einzunehmen

und der aus den Fugen geratenen Welt die Ordnung der künstlerischen

Schöpfung aufzuzwingen.»27

Und es klingt wie eine Antwort Dürrenmatts darauf, wenn er in den Stoffen,

im Winterkrieg in Tibet, resümiert:

«Und so bin ich denn aufs neue in diesen unheimlichen Kampf verwickelt; wie
damals gezwungen, eine Welt der Sinnlosigkeit darzustellen, in der ein Sinn

gesucht wird, den es nicht gibt, ohne den sie jedoch nicht ausgehalten werden

kann; eine Welt wie damals meine Zeichnungen; eine Welt, überwuchert mit
Bildern, die immer neue Bilder erzeugen, durchsetzt von Gründen, die auf
immer neue Gründe hinweisen, um ihre eigene Sinnlosigkeit zu verschweigen;

so hatte ich mir damals aus meinem privaten Labyrinth ein Weltlabyrinth
erschaffen. Dieses Weltlabyrinth ist geblieben, es hat nicht nur den Zweiten
Weltkrieg überlebt, es ist noch labyrinthischer geworden, und so, wie es als Urmo-
tiv blieb und mir, der ich ihm etwas entgegensetzen mußte, immer neue Bilder
abnötigte, ist denn auch an meiner ursprünglichen Konzeption nur der Untertitel

zu ändern, statt Aus den Papieren eines Wärters nun Der Winterkrieg in
Tibet, und das, weil ich jetzt den sehe, den ich vorher nicht sah, den Erzähler.»28

So behält der Erzähler einmal mehr das letzte Wort, immer wissend, dass er
eine unmögliche Aufgabe zu bewältigen hat, nämlich der Sinnlosigkeit der

Welt ein Bild zu geben und so die Hoffnung nicht aufzugeben, sie doch noch

zu bestehen.

38



Anmerkungen
' Zur aktuellen Diskussion vgl. etwa: Malzacher, Florian: Gesellschaftsspiele. Politisches Theater

heute. Berlin 2020; Hayner, Jakob: Warum Theater. Krise und Erneuerung. Berlin 2020;
Deck, Jan; Sieburg, Angelika (Hrsg.): Politisch Theater machen. Neue Artikulationsformen des
Politischen in den darstellenden Künsten. Bielefeld 2011.

2 WA, Bd. 30, 31-72, hier 32.

3 WA, Bd. 30, 59.

4 WA, Bd. 30, 63.

5 Dieses Problem wurde besonders in seinem späten Drama Der Mitmacher (1977) manifest,
zu dem Dürrenmatt zwei umfangreiche Nachworte verfasste mit dem Ziel, die Figuren zu

erklären, was als Mitmacher-Komplex (1980) in die Literaturgeschichte eingegangen ist.
Vgl. Weber, Ulrich: Dürrenmatts Spätwerk. Die Entstehung aus der Mitmacher-Krise. Eine
textgenetische Untersuchung. Frankfurt a.M., Basel 2007 sowie Weber, Ulrich: Der
Mitmacher. Ein Komplex. In: Weber, Ulrich; Mauz, Andreas; Stingelin, Martin (Hrsg.):
Dürrenmatt-Handbuch. Leben-Werk - Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler
et al. Berlin 2020, 130-132.

6 WA, Bd. 30, 63.

7 WA, Bd. 30, 64.

8 WA, Bd. 7, 22f.

9 Vgl. Geyer, Paul: Der existenzielle Ernst des Absurden. Das menschliche Subjekt angesichts
seiner Auslöschung. In: Geyer, Paul; Schmitz-Emans, Monika (Hrsg.): Proteus im Spiegel.
Kritische Theorie des Subjekts im 20. Jahrhundert. Würzburg 2003, 461-481, hier 463.
Paul Geyer zeichnet hier die Entstehung des Absurden im französischen Drama aus der
Existenzialphilosophie nach.

10 Im 17. Satz über das Theater verweist Dürrenmatt auf diesen Gedanken in der Aristotelischen
Poetik: «In seiner Schrift von der Dichtkunst, die wir leider nur als Fragment besitzen, leider,
weil sie die erste Dramaturgie enthält, die wir kennen, schreibt Aristoteles, es sei nicht die
Aufgabe des Dichters, zu berichten, was geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen
könnte. Im Gegensatz zum Geschichtsschreiber erzähle der Dramatiker nicht, was Alkibiades
getan habe, sondern was möglicherweise hätte geschehen können. Damit erfaßt Aristoteles
die Beziehung der Dramatik zur Wirklichkeit genauer, als wir es bis jetzt getan haben.» WA,
Bd. 30, 183.

11 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Manfred
Fuhrmann. Bibliographisch ergänzte Ausgabe. Stuttgart 2006, 29.

12 An dieser Stelle wird einmal mehr Dürrenmatts theologisches Erbe, die Idee von einer
letztendlich doch göttlich erschaffenen Welt, deutlich, zu der ein Zugang über systematisches
Denken zu suchen wäre - ein Bereich, den Dürrenmatt jedoch programmatisch ausgeklammert

hat. Vgl. Bühler, Pierre: Le paradoxe chrétien et ses potentialités créatives. Durrenmatt
et la théologie. In: Söring, Jürgen; Mingels, Annette (Hrsg.): Dürrenmatt im Zentrum. 7.

Internationales Neuenburger Kolloquium 2000. Frankfurt a.M. 2004, 237-257; Bühler, Pierre:
Gnadenlosigkeit? Christologische Figuren in den späten Werken Dürrenmatts. In: Rusterholz,
Peter; Wirtz, Irmgard (Hrsg.): Die Verwandlung der «Stoffe» als Stoff der Verwandlung.
Berlin 2000, 161-178.

13 WA, Bd. 30, 209.

14 WA, Bd. 25, 19.

15 Hier wird freilich deutlich, dass das Erfassen der Wirklichkeit nicht nur zu ethisch vertretbaren
Zwecken, sondern gleichermassen zu deren Gegenteil, dem Verbrechen, dienlich sein kann.

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 59



Die auf Logik sich stützende Lesart der Wirklichkeit, die sowohl verbrecherisch als auch
moralisch ausfallen kann, spielt in Dürrenmatts Werk bereits seit seinen frühen Texten eine
entscheidende Rolle, etwa im Kriminalroman Der Richter und sein Henker (1950).

WA, Bd. 30, 210.

WA, Bd. 30, 211.

«Mein Philosophiestudium wurde zur Brutstätte meiner Schriftstellerei, und als ich es aufgab,
gab ich es nicht auf.» WA, Bd. 29, 131.

«Zum Studium Kants trat jenes Kierkegaards. Die Krankheit zum Tode, Furcht und Zittern und
Der Begriff der Angst beeinflußten mich damals wohl am nachhaltigsten. Als Dissertation
hatte ich das Thema Kierkegaard und das Tragische gewählt, auch hier ahnungslos über seine
zukünftige Wirkung, über das Explosive, das für mich in diesem Vorhaben verborgen war, ist
doch Kierkegaard für mich noch wichtiger als Kant geworden: Ohne Kierkegaard bin ich als
Schriftsteller nicht zu verstehen.» Dürrenmatt (wie Anm. 18), 125.

Dürrenmatt (wie Anm. 18), 123f.

Hierzu auch: Famula, Marta: Fiktion und Erkenntnis. Dürrenmatts Ästhetik des ethischen
Trotzdem. Würzburg 2014, 83-99.

WA, Bd. 29, 124.

Vgl. hierzu ausführlich: Burkard, Philipp: Dürrenmatts «Stoffe». Zur literarischen
Transformation der Erkenntnistheorien Kants und Vaihingers im Spätwerk. Tübingen, Basel
2004.

Vgl. Spedicato, Eugenio: Der Kontingenz-Gedanke und die Universalien Wahrheit, Freiheit und

Gerechtigkeit bei Friedrich Dürrenmatt. In: Weber, Ulrich et al. (Hrsg.): Dramaturgien der
Phantasie. Dürrenmatt intertextuell und intermedial. Göttingen 2014, 77-96, hier 80.

WA, Bd. 28, 81 f.

WA, Bd. 23, 18f.

Bärfuss, Lukas: Die Gleichgültigkeit der Natur. Friedrich Dürrenmatts «Das Versprechen».
In: Bärfuss, Lukas. Stil und Moral. Essays. Göttingen 2015, 88-91, hier 91.

WA, Bd. 28, 68f.


	Vom Entschluss, die Welt zu bestehen : Dürrenmatts Ethik des "à la bande"

