Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 83 (2021)

Heft: 3

Artikel: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen : Dirrenmatts Ethik des "a la
bande"

Autor: Famula, Marta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Entschluss, die Welt zu bestehen
Durrenmatts Ethik des «a la bande»

Marta Famula

1. Der Held im 20. Jahrhundert

In seinem wichtigen Essay Theaterprobleme, den er urspriinglich als Rede im
Jahr 1954 konzipiert und mehrfach gehalten hatte, entwickelt Friedrich Duir-
renmatt seine eigene Dramaturgie und setzt zwei wichtige Eckpfeiler fiir sein
Schaffen fest: einerseits das ethische Anliegen, Verantwortung fiir das eigene
Tun zu tibernehmen, in einer Wirklichkeit, in der die Folgen des individuellen
Handelns nicht immer absehbar sind, andererseits die Ablehnung jeglicher
Form von politischer oder gesellschaftlicher Ideologie und — damit einherge-
hend - die Bedeutung individueller Entscheidung. Beide Aspekte entstehen vor
dem Hintergrund seiner gesellschaftlichen und politischen Erfahrung, allem
voran angesichts des Schreckens der Massenmorde wiahrend der beiden Welt-
kriege, der fortwiahrenden Technisierung der Kriegsfithrung, der Entwick-
lung und des Einsatzes der Atombombe, des Erstarkens politischer Diktaturen
sowie des Kalten Krieges.

In Anbetracht der Komplexitit einer sich dem Einzelnen mehr und mehr
entziehenden Welt, in der dieser zwar zu funktionieren vermag, deren Ver-
stindnis ihm jedoch immer unmoglicher wird, bleibt fiir Diirrenmatt die For-
derung nach einer neuen, dieser Erfahrung angemessenen Theaterarbeit un-
erlasslich. Konzepten des politischen Theaters gegeniiber bleibt er jedoch
skeptisch, die Idee, Dramen als Sprachrohr und als Multiplikatoren bestimm-
ter politischer oder gesellschaftlicher Positionen zu begreifen, lehnt er ab. Statt
verbindliche Antworten vorzuschlagen, legt er den Fokus auf die Schwierig-
keit, solche zu formulieren, und schligt so einen alternativen dramatischen
Weg ein zur Tradition des politischen Theaters, wie es Erwin Piscator zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts forciert hatte und das sich im Zug diverser Kon-
zepte fortentwickelte, um bis heute virulent zu bleiben.’ Diirrenmatts Skepsis
gegeniiber diesen Positionen rithrt aus einer grundlegenden Distanz gegen-
iiber Ideologien, worin die zentrale Herausforderung seiner Haltung auszu-
machen ist:

«Die Biihne stellt fiir mich nicht ein Feld fiir Theorien, Weltanschauungen und
Aussagen, sondern ein Instrument dar, dessen Moglichkeiten ich zu kennen
versuche, indem ich damit spiele. Natiirlich kommen in meinen Stiicken auch
Personen vor, die einen Glauben oder eine Weltanschauung haben, lauter
Dummkopfe darzustellen, finde ich nicht interessant, doch ist das Stiick nicht
um ihrer Aussage willen da, sondern die Aussagen sind da, weil es sich in mei-
nen Stiicken um Menschen handelt und das Denken, das Glauben, das Philo-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 45



sophieren auch ein wenig zur menschlichen Natur gehort. Die Probleme je-
doch, denen ich als Dramatiker gegeniiberstehe, sind arbeitspraktische
Probleme, die sich mir nicht vor, sondern wiahrend der Arbeit stellen, ja, um
genau zu sein, meistens nach der Arbeit, aus einer gewissen Neugier heraus,
wie ich es denn eigentlich nun gemacht habe.»’

Der Fokus soll demnach auf den individuellen Figuren und ihren Haltungen
in einer undurchschaubar gewordenen Welt liegen, mit ihren Fehlinterpreta-
tionen der Wirklichkeit und den Schwierigkeiten, die damit einhergehen. Da-
mit stellt Diirrenmatt die Subjektivitat und individuelle Uberforderung als
Antwort auf die Welt des 20. Jahrhunderts an den Anfang seiner Idee vom Thea-
ter. Dabei denkt Diirrenmatt den Heldenbegriff neu: Fiir ihn soll der Held we-
niger ein tragisches Individuum darstellen, das seine persénliche Krise auf
der Bithne durchlebt, als vielmehr einen Figurentypus, in dessen dramati-
scher Handlung das gesamte Spektrum an Problemen und Moéglichkeiten des
20. Jahrhunderts sichtbar wird, denn fiir Diirrenmatt ist der Held immer zu-
gleich auch ein Reprisentant einer Zeit. Er nimmt eine Aufgabe wahr, der er
den klassischen Helden im Europa des Kalten Krieges kaum mehr gewachsen
sieht:

«Die heutige Welt, wie sie uns erscheint, lasst sich dagegen schwerlich in der
Form des geschichtlichen Dramas Schillers bewéltigen, allein aus dem Grunde,
weil wir keine tragischen Helden, sondern nur Tragoédien vorfinden, die von
Weltmetzgern inszeniert und von Hackmaschinen ausgefiithrt werden. Aus
Hitler und Stalin lassen sich keine Wallensteine mehr machen. [...] Die Macht
Wallensteins ist eine noch sichtbare Macht, die heutige Macht ist nur zum
kleinsten Teil sichtbar, wie bei einem Eisberg ist der grofite Teil im Gesichts-
losen, Abstrakten versunken.»’

2. Der mutige Mensch

In diesen grundlegenden Uberlegungen zur Darstellbarkeit der komplexen und
zufilligen Wirklichkeit wird der besondere Akzent seines Selbstverstandnisses
als Dramatiker deutlich, der nicht allein auf die politischen Herausforderun-
gen seiner Zeit abzielt, sondern fundamentale dsthetiktheoretische Uberlegun-
gen zur Frage nach der grundsitzlichen Relevanz von Literatur und Theater
fiir den Umgang mit der Wirklichkeit tiber konkrete politische Antworten hin-
aus anstellt. Die ethische Frage nach einer verantwortungsvollen Antwort des

46



Theaters auf die gesellschaftliche und politische Realitiit ist bei Friedrich
Diirrenmatt namlich genuin verbunden mit Fragen der Erkenntnisfahigkeit,
und so hat das Anliegen, etwas tiber die Wirklichkeit zu sagen, immer mit der
Frage zu tun, wie viel und auf welche Weise ein Verstehen der Zusammen-
hinge der Wirklichkeit zu erlangen ist. Dies kommt vorderhand auf der Hand-
lungsebene in seinen Figuren selbst zum Ausdruck, die in erster Linie denkende
und erst in zweiter Hinsicht handelnde Figuren sind. Die Diskrepanz zwischen
den Entscheidungen der Figuren und deren Konsequenzen fiir die kaum plan-
bare Wirklichkeit wird dabei immer bedeutender. Das Handlungspotenzial
der Theaterhelden Diirrenmatts wird so nur zu einem kleinen Teil sichtbar,
denn der grosste Teil ihrer Agitation bleibt im Gedachten, Abstrakten. Da ihre
Taten vorderhand in Entscheidungen bestehen, die nur selten in der Wirklich-
keit Umsetzung finden, bleiben sie im Grund unsichtbar, doch gibt es keinen
alternativen Weg zu diesen Positionen angesichts einer als zufillig und un-
durchschaubar erfahrenen Wirklichkeit. Aus diesem Dilemma entsteht deshalb
ein Figurentypus im Werk Diirrenmatts, dessen Starke just in der Perfektionie-
rung seiner Entscheidungen besteht, deren Umsetzung jedoch mit der Zufallig-
keit der Wirklichkeit kollidieren muss und so fiir die Umwelt immer weniger
erkennbar ist. Die Bedeutung dieses Figurentypus, der unter dem Epitheton
«mutiger Mensch» sein Schaffen bis in das Spatwerk hinein pragen wird, ist
Diirrenmatt bereits in den Theaterproblemen klar und wird hier als tragender
Bestandteil seiner Dramaturgie benannt und argumentativ entwickelt:

«Gewil, wer das Sinnlose, das Hoffnungslose dieser Welt sieht, kann verzwei-
feln, doch ist diese Verzweiflung nicht eine Folge dieser Welt, sondern eine
Antwort, die man auf diese Welt gibt, und eine andere Antwort wire das Nicht-
verzweifeln, der Entschlul etwa, die Welt zu bestehen, in der wir oft leben
wie Gulliver unter den Riesen. Auch der nimmt Distanz, auch der tritt einen
Schritt zurtick, der seinen Gegner einschitzen will, der sich bereit macht, mit
ihm zu kdmpfen oder ihm zu entgehen. Es ist immer noch moglich, den mu-
tigen Menschen zu zeigen.»"

Bereits in diesem frithen Zeitraum seines Schaffens zahlt Diirrenmatt eine
ganze Reihe Figuren innerhalb seines Werkes auf, die der dramatischen Kate-
gorie des «mutigen Menschen» angehoren, diesen sollten in Dramen sowie in
seinen Prosatexten zahlreiche weitere folgen. Dabei geriet jedoch die Diskre-
panz zwischen ihren Entscheidungen und den Ereignissen, die ihre Entschei-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 47



dungen ad absurdum fiithrten, immer grosser, sodass ihr Wirken schliesslich
als Realisierung in der Realitit immer weniger nachvollziehbar wurde und
der «mutige Mensch» in seinen letzten Dramen einem «ironischen Helden»
weichen sollte und dann kaum noch zu iiberzeugen vermochte.” Auf diese
Weise wurden seine Helden doch noch durch die Tragik eingeholt, die sich je-
doch nicht innerhalb eines Handlungsbogens entspann, sondern in der Un-
moglichkeit seiner Rezeption begriindet war. Zu diesem frithen Zeitpunkt,
1954, wiahrend der Entwicklung seiner dramatischen Position, sind seine Hel-
den jedoch noch durchweg mutig und verkérpern die Idee, sich einer nicht be-
herrschbaren Wirklichkeit entgegenzustellen, gerade indem diese Unmoglich-
keit ernst genommen und nicht etwa konzeptionell tiberschrieben wird:

«Dies ist denn auch eines meiner Hauptanliegen. Der Blinde, Romulus,
Ubelohe, Akki sind mutige Menschen. Die verlorene Weltordnung wird in ih-
rer Brust wieder hergestellt, das Allgemeine entgeht meinem Zugriff. Ich lehne
es ab, das Allgemeine in einer Doktrin zu finden, ich nehme es als Chaos hin.
[...] Die Welt ist grofer denn der Mensch, zwangslaufig nimmt sie so bedroh-
liche Ziige an, die von einem Punkt auRerhalb nicht bedrohlich waren, doch
habe ich kein Recht und keine Fahigkeit, mich auferhalb zu stellen.»"

Die Dramaturgie Diirrenmatts findet ihren Kern mithin im Einzelnen. Wzh-
rend die Welt als Chaos undurchdringlich fiir ihn bleibt, kann die verlorene
Weltordnung in seinem Inneren, in seiner ethischen Haltung wiederherge-
stellt werden. Diese bleibt allerdings im Widerspruch zur Undurchschaubar-
keit der Welt. Alles, worauf der Einzelne Einfluss hat, spielt sich in seinem In-
neren ab und tritt in Form seiner Haltung und seiner Entscheidungen zutage.

Diirrenmatts dramaturgisches Selbstverstandnis kulminiert so in einer
Gedankenfigur, die zahlreichen seiner Dramen- und Romanfiguren zugrunde
liegt und die in ihrem Kern paradox ist. Denn hier soll trotz des Wissens um
die Unméglichkeit, die Folgen der eigenen Taten in einer vom Zufall bestimm-
ten und durch allgegenwirtige Technisierung undurchschaubar gewordenen
Wirklichkeit abzusehen, eine verantwortungsvolle Haltung eingenommen wer-
den, deren Scheitern niemals auszuschliessen ist. Deshalb verkorpert der «mu-
tige Mensch» immer beides zugleich: eine ethisch motivierte Entscheidung,
nach bester Uberzeugung zu handeln, und das Scheitern angesichts einer Welt,
die immer grosser bleibt als die individuelle Idee von ihr. Darin liegt auch die
entscheidende Diskrepanz zwischen dem Theater Diirrenmatts und jenem des

48



als Theatermacher von ihm tiberaus geschitzten Bertolt Brecht, denn, so fiihrt
Diirrenmatt weiter in den Theaterproblemen aus:

«Trost in der Dichtung ist oft nur allzubillig, ehrlicher ist es wohl, den mensch-
lichen Blickwinkel beizubehalten. Die Brechtsche These, die er in seiner Straflen-
szene entwickelt, die Welt als Unfall hinzustellen und nun zu zeigen, wie es zu
diesem Unfall gekommen sei, mag groRartiges Theater geben, was ja Brecht
bewiesen hat, doch muR das meiste bei der Beweisfiihrung unterschlagen wer-
den: Brecht denkt unerbittlich, weil er an vieles unerbittlich nicht denkt.»’

Der Dreh- und Angelpunkt dieser Haltung besteht in der Frage der Erkennt-
nismoglichkeit und deren Grundlage, mithin in einem kausallogischen Denk-
mechanismus. Wihrend ein analytischer Blick auf das bereits Eingetroffene
durchaus fruchtbar ist, gestaltet sich der Versuch, auf der Basis des logischen
Denkens die Zukunft zu planen und verantwortungsvolle Entscheidungen zu
treffen, viel problematischer. Zwar sei es immer moglich, vom Ergebnis aus-
gehend nach den Ursachen zu fragen, diese wird man in der Regel auch mehr
oder weniger vollstindig ausfindig machen kénnen. Zu seinem ethischen An-
liegen gehore jedoch der umgekehrte Blick, zu fragen, wie man denn handeln
solle, wenn man das Ergebnis eben noch nicht kenne. Die Perspektive des «mu-
tigen Menschen» ist stets eine nach vorn gerichtete, die mithin immer die Zu-
falligkeit der Wirklichkeit zur Herausforderung hat und anders als bei einem
analysierenden Blick auf das bereits Geschehene versuchen muss, aus dem
bisherigen Wissen sowie mit den Mitteln der Erkenntnis das Mogliche abzu-
schatzen, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu kénnen.
Eine wichtige Realisierung erfiahrt die Idee des «mutigen Menschen» des-
halb in der Figur des Mobius, des genialen Physikers, der im Drama Die Physi-
ker (1962) bekanntlich ausnehmend verantwortungsvoll seine Entscheidung
getroffen hat. Als Physiker ist es ihm gelungen, die Weltformel zu finden. Er ist
also eine Figur, die in der Lage ist, die Komplexitiat der Naturgesetze nicht nur
bis ins letzte Detail zu durchschauen, er ist dariiber hinaus sogar fihig, die
Naturgesetze in einen technischen Nutzen zu tibersetzen. Doch dieses natur-
wissenschaftliche Wissen entspricht einem bestimmten Blick auf die Wirk-
lichkeit, der einer bestimmten Sprache unterliegt und nur innerhalb dieses
Denk- und Sprachsystems durchschaubar ist — im Grund ist er nicht viel an-
ders als der analytische Blick, den Diirrenmatt Brecht zuschreibt. In diesem
Sinn lasst Diirrenmatt die Figur Beutler, einen Physiker, der sich im Kontext

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 49



des Irrenhausversteckspiels Newton nennt, in einem zentralen Dialog tiber
Elektrizitat zum Inspektor sagen:

«Ich stelle nur aufgrund von Naturbeobachtungen eine Theorie dariiber auf.
Diese Theorie schreibe ich in der Sprache der Mathematik nieder und erhalte
mehrere Formeln. Dann kommen die Techniker. Sie kiitmmern sich nur noch
um die Formeln. Sie gehen mit der Elektrizitiat um wie der Zuhéilter mit der
Dirne. Sie niitzen sie aus. Sie stellen Maschinen her, und brauchbar ist eine
Maschine erst dann, wenn sie von der Erkenntnis unabhingig geworden ist,
die zu ihrer Erfindung fithrte. So vermag heute jeder Esel eine Glithbirne zum
Leuchten zu bringen — oder eine Atombombe zur Explosion.»°

Das Wissen uiber die Gesetzmassigkeiten der Natur, das im Rahmen der Natur-
wissenschaft moglich ist, lasst sich nicht gleichermassen tiber die zufilligen
Zusammenhinge der Wirklichkeit erlangen. Anders als die Logik ihrer wissen-
schaftlichen Untersuchungen sind die Ablaufe der Wirklichkeit durch keine
innere oder dussere Notwendigkeit motiviert oder begriindet, sie haben kei-
nen vorgeplanten Zweck und sind somit als kontingent zu bezeichnen.’ Je gros-
ser das Gewaltpotenzial der wissenschaftlichen Erfindungen ist, desto gros-
ser ist somit die Gefahr, die mit der kontingenten Wirklichkeit einhergeht. Vor
diesem Hintergrund nimmt es sich nur konsequent aus, dass der geniale Wis-
senschaftler versucht, bestimmte Notwendigkeiten und Gesetzmissigkeiten
in der Wirklichkeit zu suchen, um auf deren Basis eruieren zu kénnen, wie er
handeln muss, um die Welt vor der Gefahr zu schiitzen, die von seiner wissen-
schaftlichen Errungenschaft ausgeht — ja welche die gesamte Menschheit aus-
léschen kénnte. Er durchdenkt die ihm bekannten méglichen Varianten der
Wirklichkeit, etwa die Folgen, die es haben kénnte, wenn eine der beiden
Maichte seine Erfindung in die Hande bekame — was unumgénglich wiare, wiirde
er seine Ergebnisse publizieren —, und entscheidet sich deshalb dagegen. Und
um auf Nummer sicher zu gehen, zieht er sich nicht nur aus dem Wissen-
schaftsbetrieb zuriick, sondern ldsst sich Unzurechnungsfihigkeit attestieren
und sich ins Irrenhaus einweisen, wo er sogar den Tod von Krankenschwes-
tern in Kauf nimmt, die sein Versteckspiel zu ahnen beginnen. So hat er aus
seiner Sicht alle méglichen Varianten der Wirklichkeit beriicksichtigt, die er
fiir denkbar gehalten hat, und dabei auf personliches Gliick sowie wissen-
schaftlichen Erfolg verzichtet, um die Welt, die zur Zeit des Kalten Krieges
als Pulverfass erlebt wurde, vor der Selbstzerstérung zu schiitzen. Doch auch

50



er war nicht in der Lage, alle Mé6glichkeiten der Wirklichkeit vorauszusehen.
Was er nicht wissen konnte, war, dass er selbst gleich dreifach beschattet wurde:
von beiden politischen Systemen sowie von der Leiterin des Irrenhauses, der
Irrendrztin Mathilde von Zahnd. Und wihrend er sogar noch in der Lage ist,
die Vertreter beider politischen Systeme von seiner Idee zu tiberzeugen, wird
die Weltformel in den Handen der wahnsinnigen Irrenédrztin zur denkbar gross-
ten Gefahr fiir die Menschheit. Das Dilemma des «mutigen Menschen» Mo-
bius besteht folglich darin, dass er sich trotz des Wissens um die Kontingenz
der Wirklichkeit zu verantwortungsvollem Handeln entscheidet und dabei das
Scheitern in grosstmoglicher Fallhohe erleben muss.

3. Mogliche Welten

Die Reichweite der Gedankenfigur des «mutigen Menschen» erstreckt sich in-
dessen tiber die Handlungsebene hinaus und umfasst zugleich auch die Hal-
tung des Autors Friedrich Diirrenmatt selbst, der sein eigenes Schaffen eben-
falls im Sinn dieser aporetisch konzipierten Figur des «mutigen Menschen»
begreift. Ahnlich dem Wunsch des Physikers Mébius, die Wirklichkeit auszu-
loten, erweist sich das Drama auf seiner poetologischen Ebene selbst als ein
erkenntnistheoretisches Experiment, mit dessen Hilfe die Moglichkeiten der
Wirklichkeit ausgelotet werden sollen. Entscheidend dabei ist das Verhiltnis
zwischen Fiktion und Wirklichkeit. Fir Friedrich Diirrenmatt ist Fiktion nicht
notwendigerweise eine von der Wirklichkeit vollig losgeloste Konstruktion,
vielmehr steht sie in einem Verhiltnis zur Wirklichkeit und ist so in der Lage,
indirekt etwas tiber sie auszusagen. Dabei greift Diirrenmatt zuriick auf die
Poetik des Aristoteles,” der genau darin den Mehrwert der Literatur ausge-
macht hatte, dass diese Maglichkeiten der Wirklichkeit nachahme, denn um
dies tun zu kénnen, sei es notwendig, die Struktur der Wirklichkeit zu ken-
nen, nicht nur das also, was zufilligerweise Wirklichkeit geworden ist, son-
dern dasjenige, was theoretisch genauso moglich gewesen ware. Im neunten
Kapitel seiner Poetik fithrt Aristoteles diese Position wie folgt aus:

«Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daR es nicht Aufgabe des Dichters ist mit-
zuteilen, was wirklich geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen kénnte,
d.h. das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mogliche.
Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich nicht da-
durch voneinander, daR sich der eine in Versen und der andere in Prosa mitteilt
— man koénnte ja auch das Werk Herodots in Verse kleiden, und es wire in Ver-

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 51



sen um nichts weniger ein Geschichtswerk als ohne Verse —; sie unterscheiden
sich vielmehr dadurch, daR der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der an-
dere, was geschehen konnte. Daher ist Dichtung etwas Philosophischeres und
Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die Dichtung teilt mehr das All-

gemeine, die Geschichtsschreibung hingegen das Besondere mit.»"

An diesem Punkt verbindet sich fiir Diirrenmatt das erkenntnistheoretische
Anliegen, die Strukturen der Wirklichkeit zu erfassen,” mit dem dramaturgi-
schen Konzept der Mimesis. Durch diesen aristotelisch gepragten Blick auf
die Wirklichkeit als das Ergebnis von unziahligen Notwendigkeiten, die je nach
Konstellation der Parameter auch anders hatten verlaufen kénnen, schafft
Diirrenmatt so etwas wie eine Struktur aus Notwendigkeiten, die im Erdach-
ten durchgespielt werden kénnen, und entwickelt so 1970 in den Sdtzen iiber
das Theater die berihmte Idee der «schlimmstmoglichen Wendung», mit der
die gerade noch mogliche Variante der Wirklichkeit und damit eine Notwendig-
keit gezeigt werden konne. Entscheidendes Mittel des Erdenkens ist dabei die
Logik:

«Stelle ich nun eine Fiktion auf, gebe ich nicht die Wirklichkeit wieder. Die Wirk-
lichkeit ereignet sich, sie spielt sich im <ontologischens, die Fiktion im logischen
Bereich ab. Ich mull deshalb gedanklich meiner Fiktion die schlimmstmogli-
che Wendung geben, ich muR den tédlichen Unfall beschreiben. Nur so be-
kommt meine gedankliche Fiktion auch eine <existenzielle> Berechtigung. [...]
Durch die schlimmstmogliche Wendung, die ich einer dramatischen Fiktion
gebe, erreiche ich auf einem merkwiirdigen Umweg iiber das Negative das Ethi-
sche: Die Konfrontierung einer gedanklichen Fiktion mit dem Existenziellen.»"

Durch das Ausloten des gerade noch Moglichen wird — so Diirrenmatts Idee —
der Rahmen der Wirklichkeit in einem Modell aus Kausalzusammenhéngen
erdacht, innerhalb dessen ethisch valide Entscheidungen getroffen werden
konnen und wo transparent gezeigt werden kann, an welcher Stelle sie mit
der Zufalligkeit kollidieren. Und so wird tiber diesen «merkwiirdigen Umweg»
tiber ein fiktionales Modell der Wirklichkeit ein Zugang zu dieser geschaffen,
dem ein ethisches Anliegen zugrunde liegt. Dabei wird ein indirekter Weg ans
Ziel vorgeschlagen, der innerhalb des von Erkenntnisproblematik bestimm-
ten Werkes eine zentrale Rolle einnimmt und in abstrahierter Form als Modell
in einem seiner Romane selbst eine prominente Funktion erhalt: Im friih be-

52



gonnenen und erst spat beendeten Kriminalroman Justiz (1980) verzettelt sich
ein unerfahrener Detektiv mit dem sprechenden Namen Felix Spat derart in
den verworrenen Zusammenhingen der Wirklichkeit, dass er schliesslich
selbst zum vermeintlichen Moérder wird. Thm gegentiber steht der einflussrei-
che Bosewicht Dr. h.c. Isaak Kohler, der als eine geheimnisvoll lenkende und
Strippen ziehende Instanz des Romans die Wirklichkeit zu durchschauen
scheint. Dieser gibt Spat wiahrend einer Billardpartie den Tipp: «[a] la bande.
So muf man den Benno schlagen [Hervorhebung im Original]»."” Dieser Aus-
druck fiir einen Billardspielzug, bei dem ziber die Bande, also indirekt, gespielt
wird, avanciert zu einer zentralen Metapher fiir die Handlung des Justiz-Ro-
mans, doch weiss Spit den Spielzug nicht anzuwenden, erst im Nachhinein,
als es bereits zu spit ist, wird ihm die Relevanz dieses Hinweises klar. Der
Spielzug des «a la bande» wird damit zu einer sowohl dramaturgischen als
auch erkenntnisorientierten Strategie, die suggeriert, angesichts der Unmog-
lichkeit, die Wirklichkeit zu erfassen, mithilfe der Fiktion, Modelle von der
Wirklichkeit zu schaffen, anhand derer die Gesetzmissigkeiten der Wirklich-
keit ohne den Zufall durchgespielt werden kénnten.”

An diesem Punkt wird noch einmal besonders deutlich, wie stark Diirren-
matt Fiktion im Kontext von Wissenschaft und Erkenntnisanliegen verortet.
Angesichts einer Wirklichkeit, die sich entzieht, die als zufalliges Zusammen-
spiel von Ereignissen nicht vorhersehbar und ohne jede sinngebende Idee ist,
wird eine besondere Form der Fiktion fiir ihn wichtig, die dhnlich einer wis-
senschaftlichen Anniherung an die Gegenstande ein Modell dessen erstellen
soll, was in der Wirklichkeit méglich ist. Damit akzentuiert er Asthetik in ih-
rer erkenntnisorientierten und wissenschaftlichen Relevanz, er markiert sie
als Teil eines philosophischen Bewusstseins und stellt den Modellcharakter
der Wissenschaften jenem der Literatur unmittelbar gegeniiber:

«Eine mathematische oder physikalische Fiktion ist etwas anderes als eine
kiinstlerische. Eine physikalische Fiktion scheint mir eine bewufite Denktech-
nik zu sein, mit der ich der Wirklichkeit gleichsam eine Falle stelle und ihr so
eine Antwort entlocke, die ich jedoch nur physikalisch zu deuten vermag; kiinst-
lerische Fiktionen scheinen mir Denktechniken zu sein, die darauf ausgehen,
scheinbare Wirklichkeiten zu errichten. Wird durch eine physikalische Fiktion
die Wirklichkeit befragt, wird die Wirklichkeit durch die kiinstlerische Fiktion
kiinstlich hergestellt. Zur Wirklichkeit, wie sie ist, wird eine kiinstliche Gegen-
wirklichkeit geschaffen, in der sich die Wirklichkeit, wie sie ist, widerspiegelt.»"

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 53



Diese kiinstliche Gegenwirklichkeit kennt der Autor sehr genau, da er ihr
Schopfer ist und sie nach den Strukturen seines Denkens erschaffen hat. Zwar
bleibt die konkrete Wirklichkeit damit nach wie vor kontingent, doch hat er
im Zug der Nachahmung, auf der Basis seiner eigenen Denkstrukturen, eine
innere Logik hineingedacht, die in sich stimmig ist. Darin liegt fiir Diirren-
matt der weitestmogliche Zugang zur Wirklichkeit, der natiirlich unendlich viele
Standpunkte annehmen kann. In dieser Analogie zwischen wissenschaftli-
chem Blick auf die Gesetzmassigkeiten der Natur und dem kiinstlerischen
Blick auf die Zusammenhiange der Wirklichkeit stellt Diirrenmatt nun die er-
kenntnistheoretische Bedeutung beider Disziplinen fest, wenn er, die Sctze
tiber das Theater abschliessend, feststellt: «<Ebensowenig wie die Physik ist die
Kunst Philosophie, aber beide sind Stoffe fiir die Philosophie. Je mehr die
Dramatik es wagt, nur Stoff fiur die Philosophie abzugeben, desto mehr er-

7

fillt sie ihre Aufgabe im allgemeinen menschlichen Denken.»'

4. Die philosophischen Urspriinge

Ein entscheidender Ausloser fiir Diirrenmatts dsthetisches Selbstverstandnis
ist also sein philosophischer Zugang zur Welt, der Voraussetzung ist fiir die
Idee, auf Basis der Erkenntnis eine Grundlage zu erschaffen, um verantwor-
tungsvoll handeln zu kénnen."” Diirrenmatt hatte zu Beginn der 1940er-Jahre
zuerst in Bern und anschliessend in Ziirich Philosophie studiert. Vor allem
die Bedeutung der Werke zweier Philosophen hebt er in seinem autobiografi-
schen Stoffe-Projekt dabei immer wieder hervor: die Kritiken Immanuel Kants
und die Abhandlungen zu den Kategorien des Einzelnen und des Paradoxen
beim déanischen Philosophen Sgren Kierkegaard, tiber dessen Werk er eine
Dissertation zu schreiben geplant hatte.” Im zweiten Teil seines autobiogra-
fischen Stoffe-Projektes, im thematischen Komplex mit dem Titel Das Haus,
schildert er die Bedeutung dieser beiden Philosophen fiir sein Werk und macht
deren Denken darin als zentrale Momente seiner Dramaturgie aus. In Kants
Kritik der reinen Vernunft erkennt er riickblickend den Kern seiner Dramatur-
gie des Scheiterns, der fir ihn — wie bereits 150 Jahre vor ihm fiir Heinrich von
Kleist — vor allem auf der Unbeantwortbarkeit der Frage nach dem «Ding an
sich» liegt:

«Was mir jedoch in Wirklichkeit Kant wichtig gemacht haben mag und immer

noch wichtig macht, ist — ich komme erst jetzt darauf, wihrend ich diese Zei-
len schreibe, gezwungen, die Kritik der reinen Vernunft noch einmal zu iiber-

54



denken -, dal sie wohl eine Philosophie des Scheiterns darstellt. Gerade darin
scheint mir ihre Bedeutung zu liegen. Indem sie eine uniiberwindliche Schranke
setzt, stellt sie ein unlésbares Problem auf, stellt sie eine unbeantwortbare Frage.
Alle Fragen nach dem Ding an sich sind unbeantwortbar. Es fithrt grundsitz-
lich kein Ausweg aus dem Bereich des Wiflbaren in einen Bereich, von dem aus

das Wibare zu iiberschauen, in ein System zu bringen wire.»”

Wihrend Diirrenmatt also aus der Lektiire Kants eine Aporie ableitet, die Un-
moglichkeit einer Erkenntnis der Wirklichkeit, was fiir ihn genuin mit der Fa-
higkeit verbunden ist, ethisch zu handeln, besteht seine Antwort darin, sich
dieser Unmoglichkeit zu stellen und angesichts dieser Paradoxie trotzdem so
zu entscheiden, als wire die Welt vernuinftig eingerichtet, was nur der Einzelne
fiir sich selbst zu leisten vermag.” In dieser radikalen Position folgt Diirren-
matt Kierkegaard, in dessen Denken das Paradoxe eine zentrale Grundkon-
stante ausmacht: Fiir Kierkegaard gibt es keine Moglichkeit, auf rationalem
Weg vom Wissen zum Glauben zu gelangen, diese Unmoglichkeit konne ledig-
lich mit einem Sprung iiberwunden werden, wie er nicht zuletzt in seiner
Hauptschrift Entweder-Oder ausfiihrt. In diesem Gedanken Kierkegaards sieht
Diirrenmatt eine Antwort auf jenes Problem, mit dem ihn die Erkenntniskritik
Kants konfrontiert hatte, und so schreibt er: «<Kant mauerte den Ausgang des
Labyrinths zu, es gibt nur den «Sprung tiber die Mauer>, den Glauben, das Pa-
radox Kierkegaards.»” Und wie das Paradoxe fiir Kierkegaard nur durch den
Sprung zu tiberwinden ist, so gilt es auch fiir Diirrenmatt, die Unméglichkeit
nicht aufzulésen, sondern sie zu iiberspringen. Dieser «Sprung iiber die Mauer»,
die Entscheidung fiir das Paradoxe, das eigentlich unméglich ist, nAmlich an-
gesichts der Sinnlosigkeit der Welt nicht zu verzweifeln, sondern mit dem Be-
wusstsein um die Grenzen der Erkenntnis dennoch eine verantwortungsvolle

Haltung einzunehmen und so «die Welt zu bestehen», diese Paradoxie sieht

Diirrenmatt in der Fiktion realisierbar, die es ihm ermoglicht, sich in Form

von Modellen auf der Basis seiner eigenen Erkenntnisstrukturen der Wirk-
lichkeit weitestmoglich anzundhern. Die Fiktion ist also der indirekte Weg, mit

dem zugleich der «Sprung tiber die Mauer» im Sinn Kierkegaards gewagt wird.
Entscheidend hierbei ist zudem der Kantianer Hans Vaihinger und dessen

Philosophie des «als ob», der just diesen Gedanken des konstruierten und modell-
haften Zugangs zur Erkenntnis vorschligt und so ebenfalls Einzug in das

Werk Diirrenmatts erhilt.” So fungiert Diirrenmatts Begriff des «mutigen

Menschen» als Schnittstelle zwischen einem ethisch-philosophischen Anliegen

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 55



und einem asthetischen Konzept. Basierend auf seinem Studium der Kritiken
Kants akzentuiert er die Figur des «mutigen Menschen» als eine grundsitzli-
che Erkenntnisskepsis, die allerdings tiber den Status eines rein philosophi-
schen Anliegens hinausreicht und vielmehr als dramaturgisch verstandener
Begriff von Kontingenz zur Méglichkeit avanciert, ethische Anliegen wie Frei-
heit, Gerechtigkeit und Wahrheit darzustellen.” Auf diese Weise wird der «mu-
tige Mensch» als eine philosophisch wie theologisch motivierte Figur lesbar,
deren entscheidender Akzent auf einer Haltung des Trotzdem zwischen Schei-
tern und Uberwindung liegt.

5. Theseus, der Held im Labyrinth - Didalos, der Schépfer

des Labyrinths

Diese existenzielle Situation des «mutigen Menschen» lasst sich damit als In-
halt der modellhaft konzipierten Texte begreifen. Dieser Stoff, der in den Tex-
ten Diirrenmatts in verschiedenen Varianten zum Tragen kommt, lasst sich auf
Konstellationen mythologischer Stoffe zuriickfiihren, so etwa auf den antiken
Helden Theseus, der sich in das Labyrinth des Kénigs Minos wagt, um das
Mischwesen Minotaurus darin zu téten. Ahnlich wie Matthii oder Mébius, die
«mutigen Menschen» in der Unvorhersehbarkeit der Kontingenz, begibt er sich
in das Labyrinth und lasst sich auf dessen Undurchschaubarkeit ein, um sich
dem Minotaurus als dem Bosen, dem Verbrechen darin zu stellen.

Wie zentral dieser dramaturgische Stoff fiir Diirrenmatt ist, zeigen zahl-
reiche bildnerische Arbeiten, die Varianten des Theseus- und Minotaurus-My-
thos vorstellen und so ein Zeugnis von der unermiidlichen Auseinanderset-
zung Dirrenmatts mit dem Problem darstellen (vgl. Abb. S.66f.).

Es ist aber nicht nur Theseus, der sich im Typus des «mutigen Menschen»
als mythologischer Stoff in Diirrenmatts Dramaturgie einschreibt. Auch die
Idee der Losung durch die Autorinstanz, die Modelle von der Welt zu schaffen
und sich ihr so anzunihern vermag, verweist auf eine mythologische Figur:
In Dadalus, dem mythologischen Erbauer des Labyrinths und damit der
Schopferfigur, die einen Bauplan des Undurchschaubaren hat, findet die is-
thetische Idee Diirrenmatts, einer sich der Erkenntnis entziehenden Wirklich-
keit «a la bande», iiber den Weg der Fiktion, beizukommen, ihre Entsprechung
auf poetologischer Ebene. Diirrenmatt schreibt in den Stoffen:

«SchlieBlich identifizierte ich mich mit Diddalus, der das Labyrinth erschuf,
denn jeder Versuch, die Welt, in der man lebt, in den Griff zu bekommen, sie

56



zu gestalten, stellt einen Versuch dar, eine Gegenwelt zu erschaffen, in der sich
die Welt, die man gestalten will, verfiangt wie der Minotaurus im Labyrinth.»”

Und indem die mythologischen Urfiguren miteinander interagieren, stellen sie
sich in Diirrenmatts Werk immer wieder gegenseitig zur Diskussion und fiih-
ren eine poetologische Debatte tiber Diirrenmatts philosophische Dramatur-
gie. Etwa ist der ungliickliche Kommissar Matthii in Das Versprechen (1957/58)
zweierlei zugleich, er ist ein Individuum, das Kraft seines Denkens der kon-
tingenten Wirklichkeit beikommen will, und zugleich ist er auf poetologischer
Ebene selbst Teil einer solchen erdachten Gegenwelt. Und so verwundert es
nicht, dass die Geschichte des Matthidi mit dem poetologischen Untertitel
Requiem auf den Kriminalroman versehen ist. Die Geschichte dieser Figur
stellt in nuce eine «schlimmstmogliche Wendung» dar: Als ein genialer Krimi-
nologe mit einem selbstauferlegten ethischen Auftrag schafft er es tatsichlich,
einen gefahrlichen Kindermorder ausfindig zu machen, nur dass ihm der Zu-
fall in Form eines Autounfalls dazwischenkommt: Der Mérder stirbt auf dem
Weg in die von Matthaii gestellte Falle bei einem Autounfall. Matthii, der dies
nicht wissen kann, hilt an seinem Denken fest, sein gedankliches Konzept
immer und immer wieder neu durchdenkend und den Fehler nicht findend,
und geht dabei mental zugrunde. Damit steht die Geschichte Matthiis fiir den
Unterschied zwischen der logisch konstruierten Detektivgeschichte und der
kontingenten Wirklichkeit, und so ist es nur konsequent, wenn in der Rahmen-
handlung ein Kriminalbeamter dem Schriftsteller die Tiicken der Wirklich-
keit vor Augen fiihrt:

«Ihr baut eure Handlungen logisch auf; wie bei einem Schachspiel geht es zu,
hier der Verbrecher, hier das Opfer, hier der Mitwisser, hier der NutznieRer; es
gentigt, daf der Detektiv die Regeln kennt und die Partie wiederholt, und schon
hat er den Verbrecher gestellt, der Gerechtigkeit zum Siege verholfen. Diese Fik-
tion macht mich wiitend. Der Wirklichkeit ist mit Logik nur zum Teil beizu-
kommen. Dabei, zugegeben, sind gerade wir von der Polizei gezwungen, eben-
falls logisch vorzugehen, wissenschaftlich; doch Storfaktoren, die uns ins Spiel
pfuschen, sind so hiufig, dal allzu oft nur das reine Berufsgliick und der Zu-
fall zu unseren Gunsten entscheiden. Oder zu unseren Ungunsten. Doch in eu-
ren Romanen spielt der Zufall keine Rolle, und wenn etwas nach Zufall aus-
sieht, ist es gleich Schicksal und Fiigung gewesen; die Wahrheit wird seit jeher
von euch Schriftstellern den dramaturgischen Regeln zum FraRe hingeworfen.»*

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 57



In dieser poetologischen Konstruktion wird der Zwiespalt des Schriftstellers
Friedrich Diirrenmatt deutlich, der ebenfalls trotz des Wissens um die Gren-
zen seines Schaffens keinen besseren Weg kennt und gerade im Aufzeigen die-
ser Grenzen einen Beitrag leistet, denn es ist wiederum das Schriftsteller-Ich,
das dem hier veriargerten Polizisten die Stimme leiht. Und es wird Lukas Béar-
fuss gut fiinfzig Jahre spéter sein, der die Unhintergehbarkeit dieser Bedeu-
tung der schriftstellerischen Arbeit angesichts der kontingenten Welt heraus-
stellen wird, wenn er tiber diesen Roman festhalt:

«Aber sosehr dieser Roman der Abgesang auf ein Genre ist, so deutlich formu-
liert er den Anspruch der Kunst, den Platz des abwesenden Gottes einzuneh-
men und der aus den Fugen geratenen Welt die Ordnung der kiinstlerischen
Schépfung aufzuzwingen.»”’

Und es klingt wie eine Antwort Diirrenmatts darauf, wenn er in den Stoffen,
im Winterkrieg in Tibet, resiimiert:

«Und so bin ich denn aufs neue in diesen unheimlichen Kampf verwickelt; wie
damals gezwungen, eine Welt der Sinnlosigkeit darzustellen, in der ein Sinn
gesucht wird, den es nicht gibt, ohne den sie jedoch nicht ausgehalten werden
kann; eine Welt wie damals meine Zeichnungen; eine Welt, tiberwuchert mit
Bildern, die immer neue Bilder erzeugen, durchsetzt von Griinden, die auf im-
mer neue Griinde hinweisen, um ihre eigene Sinnlosigkeit zu verschweigen;
so hatte ich mir damals aus meinem privaten Labyrinth ein Weltlabyrinth er-
schaffen. Dieses Weltlabyrinth ist geblieben, es hat nicht nur den Zweiten Welt-
krieg iiberlebt, es ist noch labyrinthischer geworden, und so, wie es als Urmo-
tiv blieb und mir, der ich ihm etwas entgegensetzen mufite, immer neue Bilder
abnotigte, ist denn auch an meiner urspriinglichen Konzeption nur der Unter-
titel zu dndern, statt Aus den Papieren eines Wirters nun Der Winterkrieg in

Tibet, und das, weil ich jetzt den sehe, den ich vorher nicht sah, den Erzihler.»*

So behilt der Erziahler einmal mehr das letzte Wort, immer wissend, dass er
eine unmogliche Aufgabe zu bewiltigen hat, namlich der Sinnlosigkeit der
Welt ein Bild zu geben und so die Hoffnung nicht aufzugeben, sie doch noch
zu bestehen.

58



Anmerkungen

1

Zur aktuellen Diskussion vgl. etwa: Malzacher, Florian: Gesellschaftsspiele. Politisches Theater
heute. Berlin 2020; Hayner, Jakob: Warum Theater. Krise und Erneuerung. Berlin 2020;

Deck, Jan; Sieburg, Angelika (Hrsg.): Politisch Theater machen. Neue Artikulationsformen des
Politischen in den darstellenden Kiinsten. Bielefeld 2011.

WA, Bd. 30, 31-72, hier 32.
WA, Bd. 30, 59.
WA, Bd. 30, 63.

Dieses Problem wurde besonders in seinem spaten Drama Der Mitmacher (1977) manifest,
zu dem Durrenmatt zwei umfangreiche Nachworte verfasste mit dem Ziel, die Figuren zu
erklaren, was als Mitmacher-Komplex (1980) in die Literaturgeschichte eingegangen ist.
Vgl. Weber, Ulrich: Dirrenmatts Spatwerk. Die Entstehung aus der Mitmacher-Krise. Eine
textgenetische Untersuchung. Frankfurt a.M., Basel 2007 sowie Weber, Ulrich: Der
Mitmacher. Ein Komplex. In: Weber, Ulrich; Mauz, Andreas; Stingelin, Martin (Hrsg.):
Durrenmatt-Handbuch. Leben - Werk — Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler
et al. Berlin 2020, 130-132.

WA, Bd. 30, 63.
WA, Bd. 30, 64.
WA, Bd. 7, 22f.

Vgl. Geyer, Paul: Der existenzielle Ernst des Absurden. Das menschliche Subjekt angesichts
seiner Ausloschung. In: Geyer, Paul; Schmitz-Emans, Monika (Hrsg.): Proteus im Spiegel.
Kritische Theorie des Subjekts im 20. Jahrhundert. Wirzburg 2003, 461-481, hier 463.
Paul Geyer zeichnet hier die Entstehung des Absurden im franzdsischen Drama aus der
Existenzialphilosophie nach.

Im 17 Satz tber das Theater verweist Dirrenmatt auf diesen Gedanken in der Aristotelischen
Poetik: «In seiner Schrift von der Dichtkunst, die wir leider nur als Fragment besitzen, leider,
weil sie die erste Dramaturgie enthélt, die wir kennen, schreibt Aristoteles, es sei nicht die
Aufgabe des Dichters, zu berichten, was geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen
kdonnte. Im Gegensatz zum Geschichtsschreiber erzahle der Dramatiker nicht, was Alkibiades
getan habe, sondern was maglicherweise hatte geschehen kénnen. Damit erfal’t Aristoteles
die Beziehung der Dramatik zur Wirklichkeit genauer, als wir es bis jetzt getan haben.» WA,
Bd. 30, 183.

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Manfred
Fuhrmann. Bibliographisch erganzte Ausgabe. Stuttgart 20086, 29.

An dieser Stelle wird einmal mehr Dirrenmatts theologisches Erbe, die |dee von einer
letztendlich doch gottlich erschaffenen Welt, deutlich, zu der ein Zugang Uber systematisches
Denken zu suchen waére — ein Bereich, den Dirrenmatt jedoch programmatisch ausgeklam-
mert hat. Vgl. Buhler, Pierre: Le paradoxe chrétien et ses potentialités créatives. Durrenmatt
et la théologie. In: Séring, Jirgen; Mingels, Annette (Hrsg.): Dirrenmatt im Zentrum. 7. Inter-
nationales Neuenburger Kolloquium 2000. Frankfurt a.M. 2004, 237-257; Buhler, Pierre:
Gnadenlosigkeit? Christologische Figuren in den spaten Werken Dlrrenmatts. In: Rusterholz,
Peter; Wirtz, Irmgard (Hrsg.): Die Verwandlung der «Stoffe» als Stoff der Verwandlung.

Berlin 2000, 161-178.

WA, Bd. 30, 209.
WA, Bd. 25, 19.

Hier wird freilich deutlich, dass das Erfassen der Wirklichkeit nicht nur zu ethisch vertretbaren
Zwecken, sondern gleichermassen zu deren Gegenteil, dem Verbrechen, dienlich sein kann.

Famula: Vom Entschluss, die Welt zu bestehen 59



20

21

22

23

24

25
26

27

28

60

Die auf Logik sich stiitzende Lesart der Wirklichkeit, die sowohl verbrecherisch als auch
moralisch ausfallen kann, spielt in Dirrenmatts Werk bereits seit seinen friihen Texten eine
entscheidende Rolle, etwa im Kriminalroman Der Richter und sein Henker (1950).

WA, Bd. 30, 210.
WA, Bd. 30, 211.

«Mein Philosophiestudium wurde zur Brutstatte meiner Schriftstellerei, und als ich es aufgab,
gab ich es nicht auf.» WA, Bd. 29, 131.

«Zum Studium Kants trat jenes Kierkegaards. Die Krankheit zum Tode, Furcht und Zittern und
Der Begriff der Angst beeinfluf3ten mich damals wohl am nachhaltigsten. Als Dissertation
hatte ich das Thema Kierkegaard und das Tragische gewahlt, auch hier ahnungslos lber seine
zukinftige Wirkung, Uber das Explosive, das fir mich in diesem Vorhaben verborgen war, ist
doch Kierkegaard fir mich noch wichtiger als Kant geworden: Ohne Kierkegaard bin ich als
Schriftsteller nicht zu verstehen.» Dirrenmatt (wie Anm. 18), 125.

Dirrenmatt (wie Anm. 18), 123f.

Hierzu auch: Famula, Marta: Fiktion und Erkenntnis. Diirrenmatts Asthetik des ethischen
Trotzdem. Wirzburg 2014, 83-99.

WA, Bd. 29, 124.

Vgl. hierzu ausfihrlich: Burkard, Philipp: Dirrenmatts «Stoffe». Zur literarischen
Transformation der Erkenntnistheorien Kants und Vaihingers im Spatwerk. Tubingen, Basel
2004.

Vgl. Spedicato, Eugenio: Der Kontingenz-Gedanke und die Universalien Wahrheit, Freiheit und
Gerechtigkeit bei Friedrich Durrenmatt. In: Weber, Ulrich et al. (Hrsg.): Dramaturgien der
Phantasie. Dirrenmatt intertextuell und intermedial. Gottingen 2014, 77-96, hier 80.

WA, Bd. 28, 81f.
WA, Bd. 23, 18f.

Barfuss, Lukas: Die Gleichgltigkeit der Natur. Friedrich Dirrenmatts «Das Versprecheny.
In: Barfuss, Lukas. Stil und Moral. Essays. Gottingen 2015, 88-91, hier 91.

WA, Bd. 28, 68f.



	Vom Entschluss, die Welt zu bestehen : Dürrenmatts Ethik des "à la bande"

