
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 77 (2015)

Heft: 4

Artikel: Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler : deux visions discordantes du
fédéralisme

Autor: Meuwly, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler
Deux visions discordantes du fédéralisme
OZZvier MemvZy

Deux penseurs politiques suisses

Le texte fondateur de 1848 a subi une longue gestation, qui coïncide avec les

débuts de la Régénération. A peine un grand nombre de cantons ont-ils basculé

dans le camp libéral que la question des institutions fédérales du futur se pose.
Il est évident que le Pacte fédéral, adopté sous la pression étrangère, ne peut sa-

tisfaire les exigences d'un Etat moderne, soucieux d'affirmer sa place dans le

concert des nations et d'échapper à la paralysie dans laquelle végète une Diète

où macèrent d'inextricables divisions entre les cantons.
Le processus qui va conduire des premiers débats sur la révision du Pacte,

à partir de 1832, à l'élaboration finale de la Constitution fédérale de 1848 sera
toutefois ardu, tant les questions préalables sont redoutables: la Suisse est-elle

une nation? Ou ne prend-elle quelque consistance comme pays qu'à travers les

cantons qui la composent? Ce processus sera rythmé par une foule de débats,

qui finiront par se combiner au chevet des institutions de 1848. Adossés à des

philosophies majeures, ils sont portés par des personnages qui, comme souvent

en Suisse, ne saisissent la nécessité de la pensée théorique que dans sa finalité

pratique, ajustée à l'action politique immédiate.
Parmi les nombreux participants de renom à ces débats, deux sortent du lot,

par leur souci constant d'insérer leur vision de la Suisse dans une philosophie
plus large, au point d'en apparaître comme les représentants attitrés dans notre

pays. D'un côté, le Vaudois Henri Druey (1799-1855), avocat de formation, élève

de Hegel en Allemagne et membre du premier Conseil fédéral élu en 1848.' Chef

de la révolution vaudoise de 1845, il ne rédige aucun ouvrage théorique mais
réserve ses textes théoriques à son journal, le AZouveZZiste vawdoZs: la réflexion
n'a de sens qu'au service du combat. De l'autre, le Lucernois Ignaz Paul Vital
Troxler (1780-1866), médecin et élève de Schölling/ Si, contrairement à Druey,
il est l'auteur d'une ample œuvre philosophique, ses écrits politiques demeurent

braqués sur le concret, sur cette révision du Pacte à laquelle il voue toute son

énergie avant de figurer parmi les inspirateurs principaux de la Constitution de

1848.

Les deux hommes, pôles hégélien et romantique du radicalisme victorieux
en 1848, s'apprécient. Pour Druey, Troxler mérite d'être considéré comme « le

plus grand politique, le plus grand philosophe, le plus grand citoyen de notre

pays »/' Et Troxler n'est pas en reste à l'égard de son ami vaudois: « Druey ist ein

ultraliberaler Staatsmann, talentvoll und energisch, für die Omnipotenz des

Staates eingenommen, mit grosser Vorliebe für ein Einheitssystem für die

24 BEZGN° 04/15



Schweiz ».' Un compliment teinté d'une réserve, relative au centralisme. Car,

sur la question essentielle de la nature du fédéralisme qu'il convient de ciseler

pour la Suisse, tout les oppose. Pourtant, leur amicale complicité, scellée dans

les batailles constitutionnelles de 1832 et 1833, ne se démentira jamais. De cet

antagonisme intellectuel jaillira une pensée des plus fécondes qui imprègne tou-

jours nos institutions.

Le romantisme de Troxler

Disciple et ami de Schelling, Troxler adopte très tôt sa philosophie. Comme son

maître, il pense que le Moi procède de la Nature, lui est subordonné. Voilà le

fondement de la pensée romantique; l'individu n'est plus isolé, abandonné à lui-
même sous l'empire d'une raison omniprésente, comme l'enseigne l'AM/k/ärtmg.
Au contraire, Schelling et les romantiques ne perçoivent l'univers que dans son

unité, que le rationalisme des Lumières a déchiquetée. Maillon crucial mais pas

unique de ce Tout ainsi reconstitué, l'individu ne peut être compris qu'en os-

mose avec la nature, son environnement, d'où il tire le substrat de son identité.

Schelling décrétera même l'identité du Moi et de la nature. Rétif à cette confu-
sion entre l'homme et la Nature, que certains interpréteront comme une dérive

panthéiste, Troxler préfère prendre ses distances et édifie alors une Lehensp/zi-

ZosopZn'e, dont il trace les arcanes en 1807, dans ses Elemente der ßzosoplzie.

C'est ainsi dans l'immanence de la vie, comme source de tout, que Troxler
modélise une pensée qui embrasse tous les aspects de l'existence humaine. Spé-

cialiste des maladies oculaires, Troxler s'inscrit dans le courant de la médecine

romantique qui, loin de confier le patient aux seules observations empiriques
des dysfonctionnements du corps, tente plutôt d'intégrer le mal dans une appro-
che plus large, sensible à des causes plus diversifiées, issues tant du monde vi-
sible que du monde invisible. Avec la médecine romantique, Troxler, proche
d'une analyse psychologique encore balbutiante, s'intéresse au somnambulisme,

au magnétisme, au somatisme et proposera des thèses novatrices à propos du

crétinisme. Son vitalisme en révolte contre l'oppression de la raison confronte
ainsi l'individu à l'expérience du vécu, à ses intuitions, à ses émotions. Pour lui,
« la vie n'est ni une essence ni une existence; elle désigne l'en soi d'une transcen-
dance dont la signification dernière renvoie à l'irradiation de la divinité ».*

Avec cette assomption vers la divinité, matrice mais aussi aboutissement de

la vie humaine, on touche à un point fondamental de la We/fansc/zanMng « trox-
lerienne », qui le distingue de maints romantiques: c'est en Dieu que la vie prend

Meuwly: Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler 25



son sens et c'est ainsi que Dieu peut se revendiquer la vie éternelle. Si son vita-
lisme philosophique inonde son anthropologie, il caractérise aussi sa vision de

la société et de l'Etat, placée sous la prééminence absolue et irréfutable de Dieu,

législateur suprême. Sous son regard, la vie sociale peut se déployer dans ses

infinies ressources. Sa profession de foi résolument catholique l'incitera à dé-

fendre sa foi contre l'anticléricalisme viscéral de nombreux radicaux, quitte à

s'attirer une colère durable de leur part.
A la jointure de la philosophie pure et du politique, l'Etat « troxlerien » s'im-

pose comme un organisme vivant, dont l'agent est le peuple, lui-même obéis-

sant à Dieu. Son Etat prend corps dans le droit coutumier, respectueux de son
histoire et des mœurs qui ont présidé à sa naissance, et apparaît comme le résul-

tat de l'instinct de sociabilité qui anime les humains. Mais la substance vitale
ainsi insufflée dans le corps de l'Etat ne peut se suffire à elle-même: elle circule

par le peuple, qui détient une position première et auquel l'Etat demeure sub-

ordonné. Par le rôle essentiel qu'il joue, alors que celui de l'Etat n'est qu'acci-
dentel, comme le suggère sa .Rec/tîsZe/tre publiée en 1820, le peuple se définit
comme le pilier de la vie sociale. L'Etat recouvre ainsi cette unité chère aux ro-
mantiques que la raison livrée à ses excès a détruite. Mais le peuple ne peut se

réduire à une addition d'individus: la communauté se révèle réellement comme
nation.

Foncièrement romantique, l'Etat de Troxler s'en sépare cependant en assu-

mant sa vocation démocratique, que ne partage pas la Restauration romantique.
Car le peuple réuni en une nation ne peut être condamné à assister passivement
au spectacle de la nature faite société; il ne se confond pas avec l'Etat: il en est

l'élément porteur mais aussi conducteur. Il est appelé à choisir ses gouvernants
et Troxler pose là les bases de sa théorie de la démocratie représentative, seule

forme adéquate pour une république. Mais ce n'est pas tout: par la liberté de la

presse, l'esprit accède à son tour à une vie authentique et c'est à travers la for-

mation d'une opinion publique que l'Etat achève de prendre vie. Mais comment
Troxler, grand lecteur de l'historien de la Confédération Jean de Müller, va-t-il
concilier sa vision a prion unitaire de l'Etat avec cette Suisse qui n'existe que

par ses cantons?

Que la souveraineté populaire soit le seul moyen d'asseoir la république sur

un siège confortable est évident. Que le peuple prenne à son compte sa conduite

qu'il innerve de sa vitalité par un système représentatif ne l'est pas moins. Mais
le passage du Staatenbund au Bundesstaat qu'il envisage ne peut s'imaginer que
dans le respect des peuples historiques de la Suisse et ne peut advenir que par

26 BEZGN° 04/15



l'association de ces derniers au gouvernement. Ainsi s'opère une rencontre entre
les deux peuples constitutifs de la Suisse: les Etats cantonaux et le peuple suisse,

comme réalité valable pour soi. Troxler expose très tôt sa conception d'une
Suisse qui réaliserait un équilibre adéquat entre la nation qu'elle est par el-

le-même, par son histoire, et l'ensemble d'Etats qu'elle rassemble au sein d'une

Confédération et dont elle ne saurait se priver: pour lui, le seul modèle possible

se trouve dans la Constitution des Etats-Unis d'Amérique qu'il expose dès 1828,

dans l'Appenze/fer-Zeitung
Le bicaméralisme américain, dont il avait d'ailleurs déjà été question sous

la République helvétique, s'impose comme le modèle indépassable: « Die Ver-

fassung der Vereinstaaten von Nordamerika ist ein grosses Kunstwerk, welches

der menschliche Geist nach ewigen Gesetzen seiner göttlichen Natur schuf »,

écrit-il en 1833.' Il en déduit un cadre constitutionnel qu'il oppose au projet in-
suffisamment ambitieux que la Diète a demandé au jurisconsulte Pellegrino
Rossi. Son texte condense sa vision du lien intime qui se noue entre le Tout (la

Suisse) et les parties (les cantons): si « die Einheit des Ganzen soll mit der Selb-

ständigkeit der Theile vereinigt werden »", elle doit composer avec une double

souveraineté, inhérente à la Suisse. Pour Troxler, « Der Souverain im Bundes-

Staat ist nur Einer, nämlich die Nation; aber der Natur des Bundesstaates ge-

mäss ist ihre Stellvertretung eine doppe/fe, nämlich die ursprüngliche und all-

gemeine in den Freistaaten, oder die der Bevö/kerung und die abgeleitete und
besondere, oder die der Kantone im Bunde ».'* Il en découle un système avec

deux Chambres, celle du peuple, comptant 74 membres et dotée de plus de

compétences que sa voisine, forte de 22 membres (deux par cantons).
Son système n'emporte guère que les suffrages de ses amis radicaux hosti-

les au projet Rossi. Troxler revient cependant à la charge six ans plus tard et dé-

veloppe sa lecture de la double souveraineté qu'il juge consubstantielle à l'Etat
fédéral et qui ne peut s'épanouir selon lui que dans un système représentatif:
« Das Volk ist anerkannt der Souverain in allen Staaten des Bundes, und die Afa-

fz'on ist nichts als das Volk in der Ein/zeit des Bundes, demnach kann von Eidge-

nossen, kein anderer Herr als dieser geduldet werden, und wie die Behörden in
den Staaten aus Repräsentation des Volkes entspringen, so müssen die Bekör-

den des Bundes Sfe/Zvertreter der Nation sein »."' Reconnue dans son authenticité
à la fois religieuse et politique, « in ihren wahren Wesen ein religiös-politischer
Verein der Menschen und Bürger »", les deux éléments ne se dissociant pas chez

Troxler, la Confédération ainsi restructurée permet-elle au peuple d'intervenir
directement dans les processus décisionnels?

Meuwly: Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler 27



La démocratie « troxlerienne » s'identifie principalement au système représen-
tatif. Mais elle n'exclut pas le peuple des mécanismes politiques: on a vu l'im-

portance de la liberté d'expression par laquelle l'opinion publique parvient à

pénétrer le cadre de l'Etat. Le peuple peut en outre se manifester par d'autres

moyens, comme les assemblées populaires, qui ont joué un rôle essentiel en
Suisse alémanique dès les années 1830 comme instrument de rassemblement

mais aussi de diffusion des nouvelles idées. En évoquant la mission du Afez'o-

na/verein, né en 1833 et précurseur du futur parti radical, Troxler souligne com-
bien le peuple ne peut vivre qu'en se rassemblant. De la masse réunie derrière

un objectif commun jaillit ce vitalisme qui envahira la société elle-même et nim-
bera l'Etat de cet air nécessaire à sa saine croissance: « Die Versammlungen und

Bewegungen des Volks sind wesentliche Grundlagen der Republik und dürfen
nicht nur zufällig oder gelegentlich, sondern müssen orgaztzsc/z und penodz'sc/z

geordnet und geleitet werden. »"

Troxler ne franchira le pas de la démocratie directe que plus tard, en 1842,

dans l'JSz'dgezzosse von Szzrsee, alors que les débats constitutionnels battent leur
plein dans le canton de Lucerne et que les conservateurs ont pris fait et cause

pour le veto, arme de préservation des valeurs religieuses contre les revendica-

tions libérales. Dans ses notes personnelles, il se fait plus précis. Il considère dé-

sormais cet outil comme une pièce essentielle de la souveraineté, qui « dient zur
Entwicklung der Mündigkeit und kein Gesetz wird mehr vom Veto betroffen
werden, was nicht allgemeine geistige oder materielle Volksinteresse verletzt »."

La démocratie rejoint ainsi le fédéralisme le plus strict aux fondements de l'Etat
fédéral, que Troxler réussit à faire triompher en 1848 grâce à sa brochure Dz'e

Vezfôsszmg der Verezmgtezz Staatezz Afordamen/cas, qui convaincra la commission
de la Diète chargée de rédiger la future Constitution fédérale.

L'hégélianisme de Druey

L'évidence de la démocratie directe s'imposera beaucoup plus vite dans la vision
du monde d'Henri Druey, mais par des chemins différents et paradoxaux. Lui
aussi saisi par le démon philosophique lors de ses études en Allemagne, mais

une génération après son ami lucernois, il s'intéresse, après quelques hésita-

tions, à Hegel et à sa philosophie de l'Etat. Comme Troxler, Druey réfléchit sur
la notion d'Etat en termes d'unité; comme lui, il accroche l'entier de sa vision
du politique à la supériorité divine; comme lui enfin, il effectue son virage vers
le radicalisme dans l'élan impulsé par la révision du Pacte fédéral en 1832-1833:

28 BEZGN° 04/15



il est convaincu que les nouvelles institutions helvétiques doivent s'ordonner au-

tour d'une Constitution qui ne peut être élaborée que par une assemblée cons-

tituante, élue par le peuple suisse dans son ensemble.

Leur indéfectible amitié mise à part, la liste de leurs points communs s'arrête

là. Fondant sa réflexion sur Hegel, Druey ne conçoit le processus historique que
dans un développement dialectique, où conservation et progrès se combinent
dans une marche adaptée à l'évolution de la société elle-même." La liberté s'érige

certes, au milieu des espérances déconfites abandonnées par la Révolution
française, tel un phare susceptible d'aimanter les passions de tous, mais ne peut
en aucune manière se vouer à un exclusivisme suicidaire. Au contraire, stimulée

par un besoin de perfectionnement que ressentent tout individu ou toute so-

ciété, elle ne peut affirmer sa suprématie que dans une conscience aiguë du réel,

de la nécessité d'un ordre sans lequel se répandrait l'anarchie. Et qui peut assu-

rer cette synthèse subtile sinon l'Etat?
Car souligner l'inévitabilité de l'Etat ne résout en rien la question de sa di-

rection. A qui appartient la souveraineté? Sur sa propriété, aucun doute n'est

permis: elle est du ressort de Dieu même si c'est le peuple qui en est l'unique et

légitime dépositaire. Mais qu'en est-il de son exercice? Druey, en fidèle hégélien,
adhère d'abord à un prudent conservatisme. La prééminence du Parlement pa-
raît naturelle. Lorsqu'il débute sa carrière politique, il rallie les rangs des con-
servateurs au pouvoir: le peuple vaudois semble heureux sous les institutions
de la Restauration, seul un changement qu'il réclamerait lui-même justifierait
une refonte du système. C'est ce qui se produit en décembre 1830: Druey admet

alors qu'en exprimant sa colère, le peuple s'est légitimement approprié le pou-
voir constituant. Même s'il reste en dehors des événements révolutionnaires,

peu enclin qu'il est à frayer avec des libéraux trop élitistes à son goût, une fois

au pouvoir, une fois la souveraineté populaire consacrée par la nouvelle Cons-

titution qui officialise le suffrage universel masculin, Druey ne veut s'arrêter en
chemin. Les affaires fédérales l'incitent à élargir sa réflexion. Pour modifier les

institutions suisses, il convient de recourir à une constituante. Or, qui peut l'élire

sinon le peuple suisse? Si la souveraineté dépend de Dieu, pourquoi en retirer
l'exercice au peuple? Admiratif des assemblées populaires, il aperçoit main-

tenant dans le peuple le fondement même de l'action gouvernementale: contre

Hegel, il soutiendra une démocratie directe, articulée sur le référendum et l'ini-
tiative.

Son adhésion à la démocratie directe présuppose-t-elle cependant une Suisse

recroquevillée sur une puissance cantonale inaltérée? Son raisonnement diverge

Meuwly: Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler 29



de celui de Troxler. Comme Hegel, il voit dans l'Etat un divin sur terre, qui ne

peut être amputé d'une part de ses prérogatives. Il doit être appréhendé dans

son unité et seul le peuple est appelé, par la démocratie, à le contrôler et à cor-

riger ses excès éventuels. On ne peut imaginer deux peuples. Dans son parle-

ment uniquement convoqué à titre de conseiller, Hegel ne concédait aux com-

munes qu'une place parmi les corps constitués de l'Etat, guère plus." En 1833,

Druey, attaché à l'idée d'une nation suisse seule titulaire de la souveraineté, ac-

cepte, contre le projet Rossi, un retour à l'Acte de médiation, mais avec une
Diète où les plus grands cantons seraient privilégiés: avec deux ou trois voix, le

canton de Vaud « pourra contribuer à assurer le triomphe des vrais principes et
la nationalité du gouvernement fédéral »."

Plus péremptoire en 1840, il ne cache pas ses doutes à son ami: observant
les problèmes surgis dans le Jura bernois, il reconnaît que « la Suisse est pro-
fondément fédérative », mais se dit rebuté par la toute-puissance des petits can-

tons et par une Suisse bâtie sur des territoires irrationnellement dessinés: le

canton est « un échelon nécessaire » mais il souhaite « des cantons homogènes
et non des créations artificielles »." « Quelques cantons de plus ou de moins, ce

n'est pas une affaire », ajoute-t-il... La même année, dans son journal, le A/ou-

veffisfe vaudois, Druey se fait plus précis et opte clairement pour une Chambre

unique. Il ne conteste pas la légitimité des cantons pour les affaires qui dépen-
dent « des circonstances locales ou que des concordats peuvent uniformiser »,

mais il estime que deux conseils, avec un « grand conseil élu d'après la propor-
tion exacte de la population [...] et un sénat où chaque canton aurait une voix »,

entraîneraient des coûts excessifs. Il préfère « une seule assemblée nommée par
le peuple des cantons dans une proportion non rigoureuse de leur population,

par exemple 1 député pour 50000 âmes, de telle sorte que chaque canton aurait

au moins un député »". Les dossiers capitaux, tels que la guerre, l'organisation
militaire ou les taxes douanières, exigeraient toutefois « la ratification des can-

tons et devraient réunir les deux majorités, celle de la diète et celle des états ».

Son idée se heurte au tir de barrage des partisans de la primauté des cantons.

Il tentera un ultime baroud d'honneur en 1848, se hasardant même à proposer
une Suisse découpée en arrondissements électoraux dont les frontières ne re-
couvriraient pas celles des cantons Echec total et Druey se ralliera, afin de ne

pas compromettre l'édifice constitutionnel en voie de formation, aux idées de

Troxler. Au moins à titre provisoire...

30 BEZGN° 04/15



Deux visions du monde et une synthèse

Troxler et Druey auront marqué les débats à l'origine de la Suisse moderne de

leur empreinte. Mais l'importance des deux hommes tient moins à leur fidélité

remarquable aux thèses de leur maîtres à penser respectifs qu'à leur capacité

commune à les dépasser et à les adapter au contexte helvétique. Nourris de phi-
losophies qui ne laissaient entrevoir aucune perspective démocratique, ils ont
su en extraire un matériau subtil qu'ils vont parvenir à fixer aux fondements
d'une théorie de la souveraineté populaire intégrale. Dans ce sens, tous deux

vont se comporter en authentiques philosophes, transcendant la compréhen-
sion, l'un des romantiques et de Schelling, l'autre de Hegel, pour en proposer
une lecture inédite, profondément originale et, performance grandiose, traduc-
tible dans la réalité politique du moment. Malgré leurs divergences sur la ques-
tion du fédéralisme, mais qui fait toujours débat aujourd'hui, ils se sont accordés

sur la nécessité d'une démocratie directe, en tout état de cause rattachée à une
forme ou une autre de fédéralisme, comme arbitre suprême d'une Suisse qu'ils
savent sujette à des querelles périlleuses, notamment sur le plan religieux. De

l'Etat romantique et de l'Etat rationnel de Hegel sort le radicalisme, pensée nour-
ricière de l'Etat fédéral moderne, à mi-chemin entre l'héritage de la Révolution

française et la tradition de la Suisse centrale.

Notes

' Leresche, Jean Louis Benjamin : Biographie de Henri Druey. Lausanne, 1857. Deriaz, Ernest :

Un homme d'Etat vaudois. Henri Druey 1799-1855. Lausanne 1920 ; Lasserre, André:
Henri Druey. Fondateur du radicalisme vaudois et homme d'Etat suisse. Lausanne 1960
(Bibliothèque historique vaudoise, 24); Meuwly, Olivier (dir.): Henri Druey. Actes du colloque
du 8 octobre 2005. Lausanne 2007 (Bibliothèque historique vaudoise, 130).

2 Furrer, Daniel : Ignaz Paul Vital Troxler (1780-1866). Der Mann mit Eigenschaften. Zurich 2010.
Spiess, Emil: Ignaz Paul Vital Troxler. Der Philosoph und Vorkämpfer des schweizerischen
Bundesstaates dargestellt nach seinen Schriften und den Zeugnissen derZeitgenossen.
Bern, München 1967.

s Bulletin des séances du Grand Conseil, séance du 6.3.1833, 163.

* Cité par Lasserre (cf. note 1), 75.

* Gusdorf, Georges: Le romantisme. II. L'homme et la nature. 2® édition. Paris 1993, 553.

® Spiess (cf. note 2), 372. Sur la question, cf. également Netzle, Simon: Die USA als Vorbild für
einen schweizerischen Bundesstaat. In: Ernst, Andreas:Tanner, Albert; Weishaupt, Matthias
(Hrsg.): Revolution und Innovation. Die konfliktreiche Entstehung des schweizerischen Bundes-
Staates von 1848. Zürich 1998 (Die Schweiz 1798-1998. Staat - Gesellschaft - Politik, 1), 49-60.

Meuwly: Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler 31



Troxler, Paul Vital Ignaz: Die eine und wahre Eidgenossenschaft (1833). In: id. Politische
Schriften in Auswahl, eingeleitet und kommentiert von Adolf Rohr, Bern; Stuttgart 1989,
vol. 2., 222.

Ibid,, 222.

Ibid., § 2 et § 34, 224 et 230. Voir aussi Kölz, Alfred: Neuere schweizerische Verfassungs-
geschichte. I. Ihre Grundlinien vom Ende der Alten Eidgenossenschaft bis 1848. Bern 1992,
387-389.

Troxler, Paul Vital Ignaz: Reflexionen über die Staaten und den Bund der Eidgenossen.
In: id. (cf. note 7), 383.

Ibid., 386-387.

Troxler, Paul Vital Ignaz: Wie entstund und was will der Schweizerische Nationalverein? (1834).
In: id. (cf. note 7), 327.

Cité par Spiess (cf. note 2), 835.

Meuwly, Olivier: La notion de souveraineté populaire chez Henri Druey. In: Meuwly (cf. note 1),

63-86.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Principes de la philosophie du droit. Traduit de l'allemand par
André Kaan. Paris 1940, § 289 et § 309.

Bulletin séances du Grand Conseil, séance du 8 .3.1833, 162.

Lettre à Troxler du 26 février 1840, in: Lasserre, André; Steiner, Michel (éd.): Henri Druey.
Correspondance. Lausanne 1975 (Bibliothèque historique vaudoise, 56), vol. 2, 56.

Nouvelliste vaudois, 13.11.1840.

Lasserre (cf. note 1), 220-221.

BEZG N° 04/15


	Henri Druey et Ignaz Paul Vital Troxler : deux visions discordantes du fédéralisme

