
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 71 (2009)

Heft: 3

Artikel: Die Strättliger Chronik : Einblicke in das bernische Wallfahrtswesen

Autor: Heim, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Die Strättliger Chronik – Einblicke in das
­bernische Wallfahrtswesen

Thomas Heim

Einleitung

«Ich bin dann mal weg.» So tönt es heute, wenn sich ein moderner Pilger auf
den Weg macht. Der Jakobsweg und das Pilgern sind heute wieder Themen
und gehören schon fast zu einem reflektierten Lebensstil. Man gönnt sich
etwas Zeit zum Innehalten und Nachdenken. Doch Pilgern, ein uraltes
Menschheitsphänomen, ist immer mit einem Wagnis verbunden. Davon
erzählt uns die Etymologie des Begriffs «Pilger» Er geht zurück auf das
lateinische «Peregrinus» Dies bezeichnete eine Person, die sich nicht zu Hause
in ihrer Heimat befindet, jemand, der am Ort kein Bürgerrecht besitzt, also
ein Fremder ist. Wallfahrt ist abgeleitetvom mittelhochdeutschen ­«wallaere»
mit der Bedeutung «wandern» oder «reisen» bei dem auch die Bewegung in
die Fremde mitschwingt.1

Das Aufsuchen heiliger Stätten entwickelte sich im Christentum erst
nach dem Jahre 313, als mit der Mailänder Vereinbarung die Verfolgung der
Christusgläubigen aufhörte und das Christentum zu einer staatlich
anerkannten Religion im römischen Kaiserreich wurde. Zuerst wurden die Orte
im Heiligen Land zum Ziel religiöser Reisen. Die Gläubigen wollten auf den
Spuren Jesu wandeln und die Stätten besuchen, wo er gelebt hatte. In Europa

war Rom der erste Wallfahrtsort, weil dort die Gräber der Apostel Petrus
und Paulus zu finden waren. Im neunten Jahrhundert kam das nordspanische

Santiago de Compostela hinzu, wo man angeblich auf die sterblichen
Überreste des Apostels Jakobus des Älteren gestossen war. Durch den grossen

Zustrom von Pilgern ab dem elften Jahrhundert entwickelte sich das
Wegnetz des Jakobsweges von verschiedenen Routen durch Europa, die sich
für das letzte Stück durch Spanien zusammenschliessen. Zu den grossen
weiten Wallfahrten gesellten sich ab dem Hochmittelalter Wallfahrten zu
Plätzen in der Nähe der Wohnorte der Besucher. Ein solcher Wallfahrtsort
war wahrscheinlich auch die Kirche von Einigen.2 Der folgende Beitrag
beginnt mit einer Betrachtung der bernischen Wallfahrtsverhältnisse, darauf
folgt eine Annäherung an Elogius Kiburger und seine Strättliger Chronik.
Es wird die Entwicklung des Wallfahrtsortes anhand der Chronik dargestellt,

kritisch kommentiert und in der religiösen Praxis Frömmigkeit) des
Hoch- und Spätmittelalters eingeordnet. Damit soll der spiritualitätsge-



2

Abb. 1 Die Allianzscheibe der Familie von Erlach zeigt einen Pilger mit Hut Jakobsmuschel),

Stab und Gebetskette Rosenkranz). Glasfenster 1519) Kirche Einigen. – Denkmalpflege

des Kantons Bern, Foto G. Howald.



3

schichtliche Reichtum dieser Quelle und ihre Bedeutung für das Verständnis

der bernischen Wallfahrtspraxis verdeutlicht werden. Sie ermöglicht das
Eintauchen in eine fremde und faszinierende Glaubens- und Vorstellungswelt.

Die Pilger der Strättliger Chronik kommen aus der Nähe zum
Wallfahrtsort. Wenn ihr Weg auch kürzer ist als derjenige der Santiagopilger, so
sind doch ihre Anliegen nicht weniger existenziell.

1. Wallfahrten im mittelalterlichen Bern

Auch auf dem Gebiet des heutigen Kantons Bern waren vor dem Umbruch
der Reformation eine Reihe von Wallfahrtsorten zu finden.3 Am
bedeutendsten waren die Beatushöhlen und das Marienheiligtum in Oberbüren-
Chilchmatt, das in den 1990er-Jahren gründlich archäologisch erforscht
wurde.4 Weitere Wallfahrtsorte befanden sich in Scherzligen,5 Faulensee,6

Habstetten bei Bolligen,7 Ligerz,8 Oberbalm,9 Reutigen10 und Würzbrunnen.
11 Auch Kirchen mit grösseren Reliquiensammlungen12 wie Bern,13 Büren

a.A.,14 Burgdorf,15 Ligerz seit 1482), Heimiswil16 und Saanen17 erfreuten

sich des Besuchs zahlreicher Gläubiger. Auf den ersten Blick sieht dies
nach einem reichen Fundus für die Beschreibung der Wallfahrten auf
bernischem Gebiet aus. Doch Quellen, die detailliertere Informationen über die
Gestaltung der Wallfahrtspraxis liefern, sind spärlich zu finden. Die Strättliger

Chronik des Elogius Kiburger aus der Mitte des 15. Jahrhunderts ist
deshalb eine bedeutende Quelle zu diesem Thema. Im Artikel zur Wallfahrt
im Werk Berns grosse Zeit wird sie zwar in der Überschrift zitiert, jedoch
danach nicht näher behandelt.18 Die Glaubwürdigkeit der Quelle ist nicht
unumstritten. Schon der Herausgeber der Quellenedition, Jakob Baechtold,
sieht in der Chronik mehr eine Legendensammlung als einen historischen
Bericht. Die Diskussion wurde in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
weitergeführt und die einseitige Kritik als Legendensammlung relativiert.19

In Berns grosse Zeit nehmen die Autoren des Artikels zur Wallfahrt jene
nach Einigen als Tatsache an.20

Wallfahrt in der Region Thunersee

Die Einwohner der Stadt Thun besuchten St. Wolfgang zu Würzbrunnen,
St. Michael zu Einigen und Unsere liebe Frau zu Reutigen als jährliche
Wallfahrtsziele.21 Zur Erinnerung an die Schlacht bei Dornach 1499 ordneten
die Räte und Burger von Thun jährlich einen allgemeinen Kreuzgang der
Kirchensprengel Thun und Scherzligen an. Dieser führte jeweils abwechselnd

nach St. Wolfgang in Würzbrunnen und zu Unserer lieben Frau in
Scherzligen.22



4

Abb. 2 Im Spätmittelalter blühte das Wallfahrtswesen auch im Gebiet Berns. Die romanische

Kirche Einigen ist ein Zeuge davon. Einigen Kirche, nach Restauration 1954. –
Denkmalpflege des Kantons Bern, Foto A. Eymann.

Die Quellenlage für die Nachbarwallfahrtsorte von Einigen ist abgesehen

von Scherzligen spärlich. In der Kirche Scherzligen bei Thun waren im
15. Jahrhundert bis zu vier Priester tätig,23 was auf einen grossen Andrang
an Gläubigen weist. Sie musste auch dementsprechend bepfründet sein. Dies
bezeugt das Jahrzeitenbuch, in dem Schenkungen und Besitz der Kirche
verzeichnet sind.24 Die Kirche hatte mindestens vier Altäre.25 Zu Christi
Himmelfahrt 1348 ist eine Reliquienprozessionvon Münsingen nach Scherzligen

bezeugt.26



5

Die Beatushöhle war im 15. Jahrhundert ein überregionaler Wallfahrtsort.

Es kamen Wallfahrtszüge aus Bern27 und dem Basler Kloster
Klingenthal28 zur Höhle. Auch Einzelpersonen suchten den Ort auf.

Faulensee war kein ganzjähriger Wallfahrtsort, sondern verfügte über
einen Ablass zur Kirchweihe.29 Über Reutigen habe ich leider keine näheren
Hinweise oder Quellen gefunden.

2. Entstehung und Hintergründe der Strättliger Chronik:
Elogius Kiburger – Priester und Autor

Elogius Kiburger war 1446 Kirchherr in Einigen, 1456 in Worb und 1478 in
Münsingen Kaplan des Marienaltars). An allen drei Orten übten die von
Bubenberg das Patronatsrecht aus, das heisst sie bestimmten im Einvernehmen

mit dem Bischof die neuen Priester an der jeweiligen Kirche. Kiburger
besass viele Pfründen30 und konnte Stellvertreter delegieren für die Stellen,
die er nicht selber erfüllte.31 Neben der Strättliger Chronik nach 1464)
verfasste er auch ein Regimen pestilentiae um 1480), einen Ratgeber für den
Umgang mit der Pest.32 Kiburger stammte möglicherweise aus Worb und
hatte ein gutes Verhältnis zu seinen Herren von Bubenberg.33 Schliesslich
wurde er 1488 Chorherr am St.-Vinzenzen-Stift in Bern. 1492 liess Kiburger
das Jahrzeitbuch von Worb abschreiben. 34 Er starb am 15. Juli 1506.35

Kiburger hat seine Strättliger Chronik im Zeitraum zwischen 146436
und 148737 geschrieben. Der Wiener Chorherr Ladislaus von Sundheim
erwähnte die Chronik 1503.38 Elogius Kiburger wollte mit der Strättliger
Chronik zur Auferbauung des Glaubens beitragen, indem er zur Förderung
der verfallenen Wallfahrtskirche Einigen aufrief. Als Hauptquellen benutzte
Kiburger ein Jahrzeitenbuch von Einigen,39 Dotationenrödel Verzeichnisse
von Schenkungen)40 und ein lateinisches Buch,41 welches in seiner Existenz
umstritten ist.42 Kiburger legte aber offen, wo er etwas nicht wusste, einen
Einschub aus einer anderen Quelle machte oder eigene Informationen
einfliessen liess. Er wies seine Leserschaft transparent auf seine Quellen hin.
Seine Aufmerksamkeit galt jedoch nicht einer möglichst genau abgesicherten

politisch-religiösen Ereignisgeschichte.43 Der selektive Umgang mit den
Quellen verdeutlicht nämlich das eigentliche Ziel Kiburgers. In der Chronik
zeigt er auf, wie künftiges kirchliches Leben in Einigen zu gestalten sei.
Dazu bedient er sich positiver und negativer Beispiele aus der Geschichte des

Kirchleins. So erwähnt er die Taten der Herrscher nur insofern, als sie sich
um die Kirche bemühten oder eben gerade nicht.44

Die hehre Motivation Kiburgers, zur Auferbauung des Glaubens in seiner

Zeit beizutragen, ist in der Forschung auch bezweifelt worden. Ein
«habsüchtiger Priester»,45 der zur Aufbesserung seines Einkommens eine



6

Chronik geschrieben habe, sei Kiburger gewesen. Diese Position ist kaum
stichhaltig, gerade wenn man sich die ökonomischen Verhältnisse des
niederen Klerus vor Augen hält, der an dieser Kirche seinen Dienst versah.46

Wir haben es hier nicht mit einer reichen und prunkvollen Kirche zu tun,
die immer mehr Geld verschlingt. Um das Einkommen der bernischen
Landpfarrer war es nicht gut bestellt. Keller spricht von hartem und entsagungsvollem

Leben und «bescheidener Lebenshaltung».47 Der Pfarrer musste das
Pfrundland selbst bestellen und sich seines Viehs annehmen.48 Der
Patronatsherr sah das Kirchengut oft als sein Eigentum an und bereicherte sich
auf Kosten des Kirchenbetriebs und des Priesters daran.49 Es ging Kiburger
wohl eher um die grundsätzliche Wahrung des Kirchenbesitzes als um
persönliche finanzielle Eigeninteressen.50 Das Wohl der Kirche, die Pflege des
Gottesdienstes trägt gemäss Kiburger zum Wohlergehen von Bevölkerung
und Herrscher bei.51 Das Motiv der persönlichen Bereicherung hält einer
genaueren Prüfung kaum stand.

Ein anderer möglicher Auslöser für die Niederschrift kann die
Kirchenvisitation durch Vertreter des Bistums Lausanne im Jahre 1453 gewesen
sein. Die Delegierten des Bischofs besuchten die Kirche und verlangten das
Erstellen eines Verzeichnisses aller Einkünfte und Rechte der Kirche von
Einigen.52

Kiburger könnte auch mit der Krise der Wallfahrt nach Einigen und
dadurch mit sinkenden Einnahmen konfrontiert gewesen sein, weil die Pilger

möglicherweise Scherzligen oder Reutigen bevorzugten.53 Die Chronik
wäre demnach zur Überwindung des momentanen Zustandes der Krise
geschrieben worden.54

Elogius Kiburger legte selbst dar, warum er diese Chronik geschrieben
habe. Er schrieb in erster Linie für die Familie von Bubenberg, damit sie

erfuhr, wie ihre Vorfahren mit Herrschaft und Kirche umgegangen waren, und
sie sich daran ein Beispiel nehmen konnte.55 Sie sollte von den Wundern und
Zeichen zu Einigen Kunde erhalten56 und die Stätte fördern, denn dies bringe
nach Elogius’ Überzeugung auch ihr Glück und Wohlstand. Die Darstellung
einer blühenden Vergangenheit sollten sich die Bubenberg zu Herzen nehmen
und die positiven Beispiele kirchlichen Lebens zu fördern und zu verwirklichen

suchen. Es war Kiburgers Bemühen, die Kirche und ihre Wunder generell
bekannter zu machen, sodass der Gottesdienst reger stattfände und auch die
Heiligen und ihre Reliquien Verehrung erhielten.57 Kiburger schilderte am
Ende der Chronik den Niedergang der einst so bedeutsamen Kirche in Einigen,

er schrieb folglich aus einer Krise der Wallfahrt heraus.
Kiburger wandte sich mit seiner Chronik an einen beschränkten Leserkreis

Herrscher von Bubenberg, Priester von Einigen, weitere Interessierte,
Gläubige, Kirchenbesucher), der sich in der Nähe der Kirche befand. Das
Dokument wurde nur handschriftlich vervielfältigt.58



7

Der Name Strättliger Chronik charakterisiert das Werk Kiburgers nicht
vollständig. Neben chronistischen Aufzeichnungen lesen sich viele Abschnitte

in der Art eines Mirakelbuches. In einem Mirakelbuch sind Wunderberichte

gesammelt. Diese Wunder ereigneten sich am Grabe oder beim Re­liquiar

eines Heiligen. Die Sammlungen dienten der Propagierung des

Kultortes und waren oft auch die Basis für die Kanonisation eines Heiligen
durch den Papst.59 Die Strättliger Chronik ist am Anfang eine Herrscherchronik

und orientiert sich zeitlich an der Abfolge der Herrscher. Sie bricht
aber nicht beim letzten Herrscher der Freiherren von Strättligen ab, da sie
ihre Aufmerksamkeit sehr stark dem Ergehen der Kirche «im Paradis» widmet;

so hiess die Kirche Einigen in ihrer Blütezeit.
Der Mittelteil ist sehr stark formalisiert und wiederholt sich bei jedem

Herrscher in den einzelnen Rubriken zum Beispiel Lebenswandel und
Sittlichkeit, Reise nach Rom). Allgemein muss berücksichtigt werden, dass sich
die Darstellung vergangener Epochen an den zeitgenössischen Zuständen
orientierte.60

Die Herrschaft der Freiherren von Strättligen

Das Dorf Einigen gehörte bis 1338 zur Herrschaft der Freiherren von Strättligen,

deren Stammbaum und Herrschaftsgeschichte nur teilweise erforscht
ist.61 Es sind die Besitzungen und die Namen einiger Herrscher zwischen
1175 und 1350 bekannt. Doch Hintergründe zu Herrschaftspraxis und
Frömmigkeit bleiben weitgehend im Dunkeln. Die Strättliger Chronik ist
für diese Bereiche die bisher einzige ergiebige Quelle, abgesehen von den
nachfolgenden Bruchstücken.

Von zwei Herrschergestalten wissen wir Näheres: Johannes I. von
Strättligen 1175–1190) ging mit Heinrich II. von Rapperswil auf einen
Kreuzzug, so bezeugt es ein Stiftungsbild von 1227 im Kloster Wettingen
Kirchenschiff).62 Heinrich III. ist möglicherweise der Minnesänger Heinrich

von Strättligen der manessischen Liederhandschrift Anfang 14.
Jahrhundert).63 Heinrich III. könnte eventuell als Heinrich von Laubegg in der
Strättliger Chronik identifiziert werden, weil die Charakterisierung auf ihn
zutreffen könnte und mit ihm der Niedergang der Herrschaft begann.64

Habsburg, Savoyen und die Stadt Bern versuchten ihre Einflussräume
auszudehnen. Diesem Machtkampf war der Adel des Berner Oberlandes
nicht gewachsen. Die Freiherren von Strättligen begannen ab 1290 ihre
Gebiete zu verpfänden und zu verkaufen. So kam das Dorf Einigen zusammen
mit der Herrschaft Spiez an die Familie von Bubenberg.65

Einigen wurde 1156 erstmals urkundlich erwähnt,66 danach 1228 im
Chartular Kirchenverzeichnis) von Lausanne.67 1663 lebten in «Zeiningen

» 13 Familien.68 Das Dorf war damals die kleinste Pfarrei im Gebiet des



8

heutigen Kantons Bern.69 Der Dorfname Zeiningen70 wird verschieden
gedeutet.71

Aufbau der Strättliger Chronik

Kiburgers Strättliger Chronik erzählt am Anfang die Herkunft des
Herrschergeschlechts der Freiherren von Strättligen: Wie sich der noble und
gebildete Ptholomeus, nach der Taufe Dietrich Theodricus) genannt, zum
Christentum bekehrt, sich am Hofe des Königs von Burgund verdient macht
und zum Dank die Herrschaft «Minder Burgund» erhält, wo er die Burg
Strättligen baut. Kiburger beschreibt danach den Lebenswandel der
nachfolgenden Herrscher von Strättligen. Sie haben sich mit dem Teufel
auseinanderzusetzen, erhalten Beistand vom Erzengel Michael und Freiherr
Berchtold von Strättligen baut eine Burgkapelle. Nach dieser Vorgeschichte
kommt es zum Bau der Kirche «im Paradis» Der Hauptteil der Chronik
widmet sich der Geschichte von Kirche und Herrschern. Kiburgers Chronik
hört nicht mit dem Erlöschen des Zweiges der Edlen von Strättligen auf,
sondern sie kommt gegen Schluss auf den aktuellen Zustand der Kirche und
die Verantwortung der neuen Herren von Bubenberg zu sprechen. Letztere
haben die Herrschaft und das Kirchenpatronat von den Freiherren von
Strättligen übernommen.

3. Das Wallfahrtswesen und die Wallfahrtskultur in der Strättliger
Chronik

Bau der Kirche

Nach der Chronik beginnt die Geschichte der Kirche Einigen mit dem Bau
durch Arnold den Älteren von Strättligen († 315), dem Siebten in der
Herrscherfolge der Freiherren von Strättligen. Die Chronik beschreibt ihn als
andächtigen und zugleich in weltlichen Angelegenheiten versierten Regenten.

Dieser sieht «Mengerlei ungefels, verräterie und widerwertikeiten»,72

wie sie seinen Vorgängern geschahen, und beschliesst, eine Kirche «
Lütkilch» 73 zu bauen, die dem Erzengel Michael geweiht werden soll. Diese
Kirche ersetzt die Kapelle mit Altar in der Burg Strättligen, welche auch das

Michaelspatrozinium hatte.
Die neue Kirche ist als Ort gedacht, wo der Erzengel Michael verehrt

und angerufen wird. Dadurch wird sich Michael als Helfer erweisen, was
schon die vorangehenden Herrscher von Strättligen oft erfahren hätten. Was
sich also für die Herrscher als tauglich und heilsam erwiesen hatte, sollte
nun auch den Untertanen zugute kommen. Die Herrscherfrömmigkeit74



9

wurde auf die Untertanen ausgedehnt und konnte so auch ein Mittel zur
Herrschaftsstabilisierung sein. Wenn Arnold eine «Lütkilch» baute, tat er
einen Schritt, der auch die christliche Praxis der Untertanen zu fördern
suchte. Die Chronik dokumentiert eine Christianisierung von oben nach
unten vom Herrscherhaus mit Burgkapelle zur Leutkirche für Volk und
Herrscher).75

Nach dem Baubeschluss fährt die Chronik weiter mit der Baulegende
der Kirche Einigen, die erklärt, wieso die Kirche «im Paradis» heisst:

Auf der Matte «Unter der Zil»76 nahe dem Thunersee lässt Arnold der
Ältere die Fundamente der Kirche aufschütten. Am zweiten Bautag finden
die Arbeiter den Ort so unversehrt vor, wie er zuvor ohne menschlichen
Eingriff gewesen war. Deshalb ruft Arnold Priester, Gelehrte und andere
Leute herbei. Alle sind sehr verunsichert und entschliessen sich zu beten. Die
Anwesenden77 beten zu Gott, dem Erzengel Michael und allen anderen
Heiligen und Engeln, Gott möge ihnen zeigen, wo die Kirche zu bauen sei, so
dass ihre gute Absicht vorwärts komme.78 Darauf erscheint der Erzengel
Michael mit vielen heiligen Engeln unter den Bäumen. Daher kommt nach
Kiburger der bis zu ihm überlieferte Flurname «Under der zilen zu englen
böumen» Michael will keinen Kirchenbau an diesem Ort, sondern er zeigt
ihnen die Matte beziehungsweise den Garten mit Namen «Hofstatt des
Paradises» Kiburger präzisiert, dass der Engel Michael nach der Erscheinung
mit seiner Stimme spricht. Bemerkenswert ist auch die Formulierung, dass
den Anwesenden der neue Ort von der Stimme gezeigt wird. Michael betont
die Grösse des neuen Geländes, sodass es genug Platz für einen Kirchhof
habe. Auf dem Grundstück befinde sich ein sprudelnder Brunnen
beziehungsweise eine Quelle,79 deren Wasser in den See fliesse. Als die Engelschar
mit den Menschen zu diesem Ort kommt, spricht die Stimme weiter und
beschreibt die Eigenschaften dieses Platzes: Hier ist Ablass aller Sünden, ein
unschätz- und unbezahlbarer Schatz. Der Arme findet hier, was er zum
Leben braucht, der Reiche verspürt Liebe und Freude.80 Der Gerechte
erfährt Gnade, der Besessene kann sich vom Teufel befreien und der Kranke
erhält ein Heilmittel für seine Krankheit. Hier gibt es Gesundheit für Leib
und Seele durch die Bewegung des Wassers im Brunnen. Diese Bewegung
verursacht Michael. Die Genesung geschieht wie im «vischtiech vor alten
ziten» in welchem die Engel den Kranken geholfen haben. Damit spielt
Kiburger bewusst auf den Teich Bethesda in Joh. 5,2.7 an und will den Ort
mit einem biblischen Motiv legitimieren. Die Vulgata bezeichnet den Teich
von Bethesda als «piscina»,81 welche zu Kiburgers Zeit mit «vischteich»
oder «vischtiech» übersetzt wurde.82

Neben der Bewegung des Wassers ist das heilige Kreuz der zweite
Bestandteil, der zur Gesundheit beiträgt. Dies werde aus dem heiligen Land
hergebracht und in den Brunnen gestellt.83 Diese Gnade hat Michael bei



10

Gott erworben für alle Pilger, die aus Andacht hierherkommen, und für
jene, die Gaben spenden zur Förderung und Mehrung des Gottesdienstes
und der Kirche an diesem Ort.

Nach dieser Erscheinung Michaels kauft Arnold die Hofstatt, den Garten

und den Brunnen, das ganze Landstück «im Paradis» Die Eigentümerin
Margreth Vischerin erhält 40 Pfund Pfennige,84 die sie zur Unterstützung
an die Kirche spendet, als sie bemerkt, wozu Arnold ihr Land gekauft hat.
Diese Gabe ist verzeichnet im Jahrzeitenbuch der Kirche Einigen. Arnold
lässt noch vor dem Kirchbau ein Häuschen für einen Priester beim Kirchplatz

bauen.85 Den Kirchbau unterstützt er mit allem Nötigen. Den Hochaltar

Fronaltar) lässt er inwendig hohl bauen, damit die von bösen Geistern
Besessenen darin eingeschlossen und beschwört werden können.

Abb. 3 Archäologische Untersuchungen haben die Fundamente einer kleineren Vorgängerkirche

7. Jahrhundert) mit einer Apsis vor dem Taufstein) und einer Grabnische rechts auf
Kanzelhöhe) zu Tage gefördert. Kirche Einigen während Restauration 1954/55. – Denkmalpflege

des Kantons Bern, Foto F. Rausser.



11

Der hohle Altar könnte als zeichenhafter Ort gelten, den die böse Kraft
verlassen muss.86 Schon früher berichtet die Chronik nämlich von der
Befreiung Sifrids, des Sohnes Berchtolds von Strättligen, von einem bösen
Geist. Dieser habe vom Sohn Besitz ergreifen können, weil sich der Teufel in
Menschengestalt als Kämmerer und Kellner auf der Burg eingeschlichen
habe. Der Vater sei aber geschützt worden, weil er täglich ein bestimmtes
Gebet an den Erzengel Michael richtete.

Die Chronik datiert den Kirchbau in die Zeit zwischen 223 und 315
n.Chr. Dies ist zu früh angesetzt. Die Archäologie datiert den Vorgängerbau
der heutigen Kirche Einigen ums Jahr 680.87 Indizien dafür liefert die in den
Grundriss eingebaute Grabnische, wo eine Frau und ein Mann bestattet
wurden – wahrscheinlich das alemannische Stifterpaar der Kirche.88 Die
heutige Kirche stammt in ihren Grundzügen aus dem 10. und 11. Jahrhundert

und wurde 1954 renoviert.89

Die Kirchweihe

Nach dem Bau kommt der Bischof von Lausanne auf Einladung von Arnold,
um die Kirche am Michaelstag 29. September) zu weihen. Vor der Weihe
belehrt ihn der Bischof aus den Schriften,90 dass eine Kirche vor ihrer Weihe

mit Gaben und Rechten ausgestattet werden soll. Der Bischof ist zunächst
besorgt um ein sicheres Einkommen für den Priester und die Eigentums­sicherheit

des Kirchengutes.91 Der Stifter soll der Kirche und ihrem Priester
Einkünfte Zehnten, Abgaben) und Landbesitz gewähren, sodass der Priester

seinen Lebensunterhalt und seine Belastungen Abgaben an Bischof,
Papst und Kaiser)92 bestreiten kann.

Arnold überlässt dem Kirchherrn die Nutzung des Zehnten im
eingegrenzten Gebiet zu ewigen Zeiten.93 Der Kirchherr ist der Priester, der die
Kirche verwaltet und ihr vorsteht – im Unterschied zu allfällig beigezogenen
Hilfspriestern. Dies unter der Bedingung, dass der Kirchherr auf seine Kosten

das Kirchdach, wenn nötig, zu decken hat. Es gibt auch Bestimmungen
zum Lehensverhältnis von Kirchherrn und belehnten Untertanen. Schliesslich

soll der Priester nach Abzug der Abgaben auf einen Lohn von sechzig
Golddukaten kommen.94 Arnold lässt die Forderungen des Bischofs von
Weisen und Rechtsgelehrten prüfen. Diese erachten die Forderungen als
rechtmässig, weshalb Arnold sich und seine Nachkommen darauf verpflichtet.

95 Alle Rechte, Freiheiten und Einnahmen gelten für den aktuellen Priester

und seine Nachfolger, damit die Verrichtung des Gottesdienstes gewährleistet

bleibt. Die Dauerhaftigkeit kommt darin zumAusdruck, dassArnold96
und das Volk97 sich selbst und auch ihre Nachkommen darauf verpflichten
und verschiedentlich Gaben an die Kirche als «ewig» qualifiziert werden.98

Die Eingrenzung des Kirchengebiets ist für den Bischof sehr wichtig, denn



12

er spricht dieses Anliegen zweimal an. Diese genaue Bezeichnung des
Gebietsumfangs schützt das Kirchengut vor allfälligen Ansprüchen anderer
Parteien auf das Land und die Einkünfte.99

Nach der Klärung dieser Fragen beginnt der Auftakt zur Kirchweihfeier
mit der Mette, dem nächtlichen Gebet vor dem grossen Tag. Während
Bischof, Priester und Volk Gott loben, erscheint ihnen Michael mit einer grossen
Engelschar. Er spricht zum Bischof und zum gesamten Volk und weist sie an,
die Reliquien vom Altar auf der Burg Strättligen in die neue Kirche «im Pa­radis

» zu bringen und im Altar einzuschliessen.100 Michael informiert die
Kirchweihgemeinde auch, dass die Weihe von Kirche, Altar und Kirchhof
durch ihn geschehen ist, weil er es war, der ihnen den Platz für den Bau der
Kirche gezeigt hat. Die beiden Nebenaltäre sind auch von ihm mit den Patrozinien

geweiht, die schon Arnold vorgesehen hatte.101 Kirchhof und heiliger
Brunnen sind von Michael zu ewigen Zeiten gesegnet und geweiht. Die Weihe
bezieht sich also nicht nur auf die Kirche mit ihren Altären, sondern auf das
gesamte Gelände der Kirche Kirchhof, Brunnen). Trotz der vorangehenden
Weihe Michaels soll die versammelte Gemeinde am Sonntag das Amt der
Kirchweihe mit Andacht begehen. Michael soll mit Gebeten, Gelübden, Gaben

und lebenden Opfern an diesem Ort geehrt werden. Die Engelweihe soll
aufgeschrieben und Michael zum vorzüglichen Patron erwählt werden. Wenn
die Leute all das an diesem Ort tun, so behütet sie Michael vor Pestilenz,
einem unvorbereiteten Tod oder anderen Plagen. Darauf verschwindet Michael.
In dieser Rede ist die Perspektive auf Bewahrung gerichtet, während in der
ersten Vision die Kirche «im Paradis» als Ort der Heilung beschrieben wurde.

Unter der Festgemeinde verbreitet sich Freude und sie lobt und dankt
Gott. Mit heller Stimme singt sie einen aussergewöhnlichen Lobgesang auf
den heiligen Michael. Anschliessend begeben sich die Anwesenden in einer
lobenden Prozession zur Burg Strättligen und holen die Reliquien zur
­Kirche. 102

Die Kirchweiherzählung nimmt das gleiche Motiv zuvorkommende
Weihe durch Michael) auf,103 das auch vom Monte Gargano Apulien,
Italien) erzählt wird.104 Allerdings ist die Garganoerzählung noch wundersamer

ausgestaltet, indem Michael die Kirche in der Höhle selbst gebaut hat.105

Kiburger erwähnt zweimal, dass Michael zu Bischof und Volk spricht. In
der Legenda aurea erscheint er nur dem Bischof, und zwar bevor die Kirchweihe

beginnt.106 Die Vision ist in der Chronik viel länger und beinhaltet
auch den Befehl zur Überführung der Reliquien von der Burg in die Kirche.
In Kiburgers Chronik lässt Arnold die Kirche bauen, während am Monte
Gargano das Volk eine Höhlenkirche mit Altären betritt, von deren Existenz

es vorher überhaupt nicht gewusst hatte.107

Es folgt die Schilderung des Gottesdienstes zur Kirchweihe. Der
Abendmahlsteil beginnt mit der Darbringung der liturgischen Gaben Brot, Wein)



13

und weiterer Naturalgaben, denn in diesem Gottesdienstteil, dem Offerto­rium,

bringen auch die Gläubigen ihre Gaben zum Altar. Es kommt zu einem
grossen Gedränge. Da befällt der Teufel einen Menschen und spricht durch
ihn zum Volk. Der Teufel will die Menschen von ihren Opfern und Almosen
abhalten. Dadurch will er sie am Ablass ihrer Sünden hindern und die
Förderung des Gottesdienstes unterbinden. Alle zum Altar gebrachten Opfer,
Almosen und lebenden Opfer seien – so der Teufel – nutzlos. Es wäre besser,
sie den Armen zu geben oder für das Kirchengebäude einzusetzen, statt sie
für den Unterhalt der Priesterschaft zu verwenden. Das Offertorium sei
Mühsal, Beschwernis und Last.108 Da schreitet der Bischof ein und bringt
Ruhe in die Versammlung. Er will durch die Kraft des heiligen Erzengels
Michael die Lüge des Teufels aufzeigen und ihn überwinden. Deshalb
schliesst er den Besessenen im Hochaltar ein und beschwört ihn mit heiligen
und geistlichen Worten. Da spricht aus dem Besessenen nochmals der Teufel
und bestätigt, dass er gelogen habe, um die Menschen von ihrem Seelenheil
abzubringen. Danach fährt er aus dem Menschen. Zum Beweis der Befreiung

des Menschen gebietet der Bischof dem Teufel, das Weihwasser
auszuschütten.109 Die Gläubigen erschrecken über dieses Wunder. Anschliessend
bringt jeder in Andacht sein Opfer zum Altar. Der Bischof hält nun eine Rede
und Ermahnung, damit die Gläubigen nicht verunsichert bleiben. Er hält
sich dabei an die heiligen Schriften. Alle Laien, welche die Priesterschaft am
Empfang ihrer Opfer und Almosen hindern, sind gemäss geistlichem Recht
nach der dritten Mahnung zu bannen. Auch jede weltliche Gewalt, die in
diesem Sinne handelt, ist gemäss guter Gewohnheit und durch das Recht zu
bannen. Alle Dinge, die zum Gottesdienst gehören, sollen gefördert werden.
Der Bischof weist darauf hin, dass jeder Arbeiter seines Lohnes wert sei. Und
wenn dies für jeden Arbeiter gelte, so treffe es auch auf die Priester zu. Deshalb

sollen alle Christenmenschen die Almosen, Opfer, Gaben und Privilegien

ihren Priestern zukommen lassen, ohne ihnen in den Rücken zu fallen.110

Durch die Weihe und ihre Ämter stünden sie im Dienste Gottes. Deshalb
habe Gott ihnen den Zehnten, Almosen, lebende Opfer und andere Gaben
zugestanden. Davon sollen sie ihren Lebensunterhalt bestreiten.

Der Bischof zitiert Mt 25,40: «Was ir einem dem minsten von den
minen tüend, das hand ir mir getan.»111 Nach der Auslegung des Bischofs sind
hier die Priester und die anderen armen Leute gemeint, die Almosen nehmen
im Namen Christi. Die Rede des Bischofs orientiert sich neben Mt 25,40
wohl auch an Lk 10,7 Arbeiter-Lohn). Die eigentliche Kirchweihe ist kaum
Thema. Sie ist nur der äussere Rahmen für die Erscheinung Michaels und
den Zwischenfall mit dem Opferkritiker. Indem der Mann als besessen gilt,
wird seine Kritik am Offertorium klar als falsche und vom Teufel eingeflösste

Meinung disqualifiziert. Der bischöfliche Ablass ermuntert dazu, die neue
Kirche zu unterstützen.



14

Im Anschluss an die Kirchweihe setzt der Bischof den Priester Cuno an
der Kirche «des Paradises» ein. Der Bischof bittet Arnold, die Rechte und
Privilegien der Kirche beim Papst in Rom bestätigen zu lassen. Danach
gewährt er allen, welche die Kirche «im Paradis» unterstützen, einen Ablass
tödlicher Sünden von vierzig Tagen. Bevor der Bischof abreist, gibt er
Arnold ein versiegeltes Schriftdokument, welches alle Freiheiten und die
geschehenen Wunder der Kirche aufführt.

Im Laufe der Zeit wird die Kirche in einem Landskrieg zerstört. Nach
dem Wiederaufbau unter Wilhelm von Strättligen findet wieder eine Kirchweihe

statt.
Auch bei dieser zweiten Kirchweihe erscheint Michael Bischof, Priestern

und Volk in der Nacht zum Sonntag der Kirchweihe. Er rügt die
Anwesenden, prophezeit der Kirche eine entbehrungsreiche Zukunft, in der sie

allerdings nie mehr zerstört werde.

Das Ablasswesen und die Romfahrten der Herrscher von Strättligen

Arnold der Jüngere, Sohn von Arnold dem Älteren, zieht nach Rom. Eine
solche Romfahrt unternehmen laut der Chronik nach ihm alle Herrscher
von Strättligen.

Unterwegs wird Arnold von Fürsten und Herren, durch deren Land er
zieht, empfangen und kommt so zu zehn neuen Reliquien. Er trifft in Rom
auf den bekannten Papst Silvester 314–335).112 Diesem erzählt er drei Wunder,

die sich bei der Kirche «im Paradis» zugetragen haben. Danach stellt
Papst Silvester, vom heiligen Geist erleuchtet, das ganz auf Gott ausgerichtete

Streben Arnolds fest. Arnold bringt folgende Begehren vor den Papst:
Bestätigung der Engelweihe mit ihrem vollständigen Ablass auf ewige Zeiten,

das Recht, Besessene zu beschwören, Vollmacht zur Abnahme der
Beichte und Ausstellung von Beichtbriefen. Der Papst zieht sich zur
Entscheidungsfindung mit seinen Kardinälen zurück. Sie gehen auf die Bitten
Arnolds ein und gewähren sie.

Der Ablass aller Sünden Plenarablass) wird, wenn der Michaelstag auf
einen Sonntag fällt,113 gewährt an Personen, die
– in Reue und gebeichtet mit guter Absicht zur Engelweihe kommen, Altäre,

Kirchhof und Brunnen andächtig besuchen und ihre Opfer auf den Altar
oder in den Opferstock legen.114

– der Kirche Gaben und Güter schenken auch testamentarisch).
– an Messen, Predigten oder Stundengebeten teilnehmen.
– als Priester in der Kirche «im Paradis» eine Messe halten.
– für sich eine Messe feiern.

Diese Aktivitäten müssen zwischen der ersten und zweiten Vesper des

Festes geschehen, damit der Ablass gewährt wird.



15

Wenn der St.-Michaels-Tag nicht auf einen Sonntag fällt, soll die Kirchweihe

am nächsten Sonntag nach dem St.-Mauritius-Tag 22. September)
gefeiert werden.115 Der vollkommene Ablass wird zu diesen Kirchweihtagen
ersetzt durch spezielle Ablässe unter der Bedingung von Besuch und
Almosengabe):

100 Tage tödlicher Sünde und 1 Jahr täglicher Sünde von zwei Patriarchen

doppelt)
80 Tage tödlicher Sünde und 1 Jahr täglicher Sünde von vier Kardinälen

vierfach)
40 Tage tödlicher Sünde und 1 Jahr täglicher Sünde von sechs Bischöfen

sechsfach)
Der Ablass ist ein Nachlass zeitlicher Strafe für begangene Sünden. Der

Gläubige erhielt nach der Beichte seiner Sünde vom Beichtvater eine entsprechende

Bussleistung auferlegt. Der Ablass ermöglichte nun, diese zeitliche
Bussleistung durch eine andere Leistung zu ersetzen. So bedeutet der Ablass
von 40 Tagen tödlicher Sünden, wie ihn der Bischof von Lausanne gewährt,
dass ein Gläubiger, der die Kirche «im Paradis» unterstützt, befreit ist von
Bussleistungen z.B. Fasten) im Umfang von vierzig Tagen. Die Unterstützung

der Kirche ist demnach so viel Wert wie vierzig Tage Bussleistungen
für Sünden in der Kategorie tödliche Sünden.116 Die Einteilung geht zurück
auf die Unterscheidung der zwei Klassen von Büssern schwere Sünden mit
öffentlicher Busse, geringere Sünden mit Privatbusse). Diese Unterscheidung
kommt in den verbreiteten Ablässen von 40 Tagen, so genannte «dies
criminalium» schwere Sünden, in der Chronik tödliche Sünden), und einem Jahr,
so genannte «annus venialium» lässliche Sünden, in der Chronik tägliche
Sünden) vor.117 Der Ablass erlaubt eine gewisse Steuerung der Leistungen
der Gläubigen und schafft Anreize zu verschiedenen Praktiken. Ein schönes
Beispiel ist der päpstliche Ablass eines Siebtels aller Bussleistungen in der
Chronik, der je nach Situation mit unterschiedlichen Tätigkeiten verbunden
wird: Almosenspenden, materielle Unterstützung eines Heiligtums, Besuch
des Heiligtums, Schutz und Unterstützung des Kirchherrn. Er ersetzt nicht
die Beichte, sondern erlaubt eine Verkürzung der Busszeit durch bestimmte
Praktiken.

Wegen des Grossandrangs zur Kirchweihe gewährt der Papst später
allen Kirchweihbesuchern, die nicht zur Beichte gelangen konnten118 und
dafür ein Opfer oder Almosen im Wert von fünf Schillingen gemeiner Pfennige

abgaben,119 dass sie sich einen geeigneten Beichtvater suchen können,
der ihnen einmal zu Lebzeiten und einmal am Totenbett alle ihre Sünden
vergibt.120 Zusätzlich müssen diese Kirchweihbesucher noch fünf Freitage
zwischen Michaels- und Martinstag fasten.

Der Kirchherr darf einen Kutzhut tragen, weil er bei der Beichte in
Stellvertretung eines päpstlichen Pönitentiars Beichtvater) handelt. Er darf



16

sich auch vertrauenswürdige und ausgebildete Mithelfer im Stand des Priesters

für diese Aufgabe nehmen. Mit den Beichtbriefen soll der Kirchherr
sparsam umgehen. Beichtbriefe berechtigten den Käufer, sich beim Beichtvater

seiner Wahl einmal im Leben von allen Sünden inklusive päpstlicher
Reservate) lossprechen zu lassen. Damit verbunden war ein vollkommener
Ablass.121

Als Bestätigung erhält Arnold eine gesiegelte päpstliche Bulle, die
wiederum vom Lausanner Bischof bestätigt wird. Bei seiner Rückkehr führt er
in einer grossen Prozession die neuen Reliquien in die Kirche ein und lässt
die päpstlichen Privilegien verkünden.

Die Erteilung von Ablässen kommt im 11. Jahrhundert auf.122 Damit
sind die päpstlichen Ablasserteilungen vor dieser Zeit bis und mit Rudolf
von Strättligen) Anachronismen in der Chronik. Der Ablass ist ein derart
wichtiges Heilsmittel, dass ein anfängliches Nichtexistieren desselben für
Kiburger nicht denkbar war. Andererseits könnte eine Frühdatierung einen
aktuellen Anspruch legitimieren.123 Auch die erwähnten Beichtbriefe sind
erst seit etwa 1320 gebräuchlich.124

Die Verbindung des Plenarablasses mit der Weihe durch Michael ist
eine neue Kombination, auch wenn der Terminus «engelwiche»125 in Einsiedeln

früher auftaucht.126 Diese beiden Legenden und diejenige der Weihe
des Michaelheiligtums am Gargano teilen den Grundgedanken der göttlichen

Weihe einer heiligen Stätte, der aber je anders entfaltet wird.127

Wie die Einsiedler Engelweihe128 bekommt auch die Kirche «im Paradis

» einen vollkommenen Ablass. Ein solcher Ablass zum Tag der Kirchweihe

einer Pfarrkirche ist aber eine Ausnahmeerscheinung.129 Erst mit dem
Plenarablass Bonifaz’ VIII. zum Jubiläum in Rom im Heiligen Jahr 1300,
der zuvor nur für Kreuzzüge gewährt wurde, erreicht dieser ein neues
Ausmass.130 Auch andere Pilgerzentren verlangen einen Ablass von dieser Grösse

Santiago de Compostela, Le Puy). Wie der Plenarablass in der Stadt Rom
waren auch jene in einen Zyklus eingebettet.131 Diese Regelmässigkeit weist
auch der Plenarablass der Kirche «im Paradis» auf. In der weiteren Umgebung

sind es Einsiedeln im Jahr 1466132 und Bern mit der Romfahrt von
1476,133 die solche, jedoch befristete, Ablässe erhalten. Diese Bestandesaufnahme

macht einen tatsächlichen Plenarablass zur Kirchweihe der Kirche
Einigen unwahrscheinlich. Durch die Attraktivität eines solchen Ablasses
hätte sich die Wallfahrt zur Kirche Einigen stärker in den Quellen
niedergeschlagen. Die Einführung eines Plenarablasses würde sicherlich zu einer
Wiederbelebung der Wallfahrt führen und ist damit als Programmpunkt
von Kiburger verständlich. Die Herrscher von Strättligen ziehen immer wieder

nach Rom und lassen sich den Ablass und die Rechte der Kirche «im
Paradis» bestätigen. In Krisenzeiten erhalten sie vom Papst verschiedene
Mittel, um sie zu bewältigen. So klagt Burkart von Strättligen dem Papst



17

von der Pestwelle in seinem Gebiet und der fehlenden Versorgung des Priesters.

Burkart kann nicht einspringen, da er seinen Besitz im Krieg und im
Kampf gegen die Heiden aufgebraucht hat. Der Papst ermächtigt ihn, «das
heilig Almosen under dem namen sant Michels» 94) für die Kirche «im
Paradis» einzutreiben und zwar an den drei Sonntagen vor dem Michaelstag.

Dazu können Boten und Schaffner ausgesendet werden, die in Kirchen
und Kapellen das Almosen sammeln.134 Wer dieses Bestreben schädigt oder
sabotiert, steht in Bann und Fluch. Er muss seine Absolution vom Papst
verlangen. Das Sammlungsgebiet wird später von Papst Alexander III. auf
die ganze Welt ausgedehnt. Dies ist nicht weiter erstaunlich, zogen doch
Almosensammler für den Kölner Dom bis nach England.135

Die zusätzlichen Ablässe von Kardinälen und Bischöfen steigern die
Attraktivität einer Kirche, wie die Ablassurkunde von 1290 aus Spiringen
UR) verdeutlicht.136 Die ausführlichen Bestimmungen des Siebtelablasses

und die vier Bischofsablässe für je 40 Tage tödlicher Sünde unter Walther
von Strättligen weisen eine grosse Nähe zum Ablassbrief für die Pfarrkirche
Dürlinsdorf Haut-Rhin) vom 15. Oktober 1346 ausgestellt in Avignon)
auf, der nach Rebetez «einem Standardmodell aus jener Zeit» entspricht.137

So sind die kleineren Ablässe in der Chronik auch mit anderen zirkulierenden

Ablässen vergleichbar.138 Die Bestimmungen zum Kirchenbesuch für
den Siebtelablass bei Walther halten sich eng an die Modellformulierung
von De la Roncière für die Jahre 1363 und 1364,139 auch wenn die Formulierung

der Chronik ausführlicher ist.140 Abgesehen vom Siebtelablass sind
die gewährten Ablässe in der Strättliger Chronik typisch spätmittelalterlich.

141

Bei den Papstbesuchen erhalten die Strättliger Herrscher immer
Reliquien vom Papst, der damit wohl seine hohe Wertschätzung für die Kirche
«im Paradis» zeigt und sie mit seinen Reliquien fördert. Klärend für die
Motivation des Papstes bei der Gewährung der Privilegien sind die kleinen
dogmatischen Erläuterungen bei der Entscheidungsfindung mit den Kardinälen,

142 bei denen er über die guten Eigenschaften Michaels und der Engel
nachdenkt und auf die Anträge der Herrscher zugunsten der Kirche «im
Paradis» eingeht.143 Die Herrscher stellen ihre Kirche als wirkmächtigen
Gnadenort beim Papst vor, indem sie die Wunder und Zeichen erzählen,
welche sich dort ereigneten.144 Wunder als eines der Kriterien für die
Gewährung von Ablässen sind bei verschiedenen Päpsten bezeugt.145

Die Motivation der verschiedenen Herrscher zum Zug nach Rom trifft
sich im Nachahmen der Vorfahren und damit im Ausdruck ihrer Treue zu
ihnen.146 Damit verbunden ist meist auch die generelle Intention, den
Gottesdienst zu fördern.147 Rudolf möchte für sein Seelenheil vorsorgen.148 Burkart

kann nicht für den Unterhalt des Kirchherrn aufkommen und kann
deshalb dieses Versprechen Arnolds des Älteren nicht erfüllen.149 Andere



18

Herrscher verbinden ihren Papstbesuch mit einer Pilgerfahrt150 oder einer
Kreuzzugsteilnahme.151 Arnold der Jüngere und der Bote von Diebolds Frau
und Söhnen gehen aus Notwendigkeit und weniger aus freier Entscheidung
nach Rom. Da nur der Papst einen Plenarablass gewähren kann und die
Botschaft Michaels beim Kirchenbau einen solchen verspricht, liegt es nahe,
nach Rom zu reisen.152 Natürlich ist dies eine kirchenrechtliche Argumentation.

In der Chronik befolgt Arnold d.J. ganz einfach den Rat des Bischofs.
Papstbesuche zum Erwerb von Ablässen sind üblich, jedoch werden in den
meisten Fällen nur Gesandtschaften geschickt.153 Demgegenüber geht der
Einsiedler Abt Gerold persönlich zum Papst. So bekräftigt «Pius II. […]
unterm 29. Mai 1463 alle Rechte, Freiheiten, Besitzungen und Einkünfte
des Stiftes in derselben Form, welcher sich die Päpste Urban VI. und Bonifaz
IX. bedient hatten».154 Er bestätigt Gerold auch alle Ablässe, die Leo VIII.
964 in der Engelweihbulle und die späteren Päpste verliehen hatten.155 Diese

Bestätigungen sind am ehesten vergleichbar mit denen, welche die Strättliger

Herrscher erwirken.156

Die Kirche «im Paradis»

Das Gelände soll über eine Juchart, ungefähr 35,93 a, gross sein, umgeben
von einer Umfriedungsmauer.157 Es umfasst eine Kirche mit Glockenturm,
einen Kirchhof und ein Haus für den Priester sowie einen Brunnen. Das
Gelände ist als Ganzes durch die Weihe Sankt Michaels heilig. In der Kirche
gibt es drei Altäre. Der Hauptaltar ist dem Erzengel Michael geweiht.158 Er
ist auch Patron und Hausherr der Kirche. Der linke Seitenaltar ist der Jungfrau,

der königlichen Mutter und Magd Maria und der rechte Seitenaltar
allen heiligen Jungfrauen und Märtyrern geweiht. In der Kirche gibt es auch
einen Taufstein, eine Kanzel, liturgisches Zubehör Altarbücher, Kelch) und
andere Gegenstände, die für den Dienst an Gott und den Heiligen notwendig
sind und zum Inventar einer Lütkilch gehören. Diese Aufzählung von
Gottesdienstgeräten, verbunden mit dem Dienst für Gott und die Heiligen, zeigt
ein Denken, das die Verehrung vor allem in der Messe Gottesdienst) verortet

und deshalb die Stiftung von Kircheninventar auch schon eine Form der
Verehrung ist. Die Verwendung von «gezierd»159 veranschaulicht, dass auch
Schmuck und Kostbarkeit ein Kriterium für die Kirchenausstattung sind,
nicht nur die Nützlichkeit. Die Umfriedungsmauer, Brunnen und Feldaltar
in Einigen bei der zweiten Kirchweihe erwähnt) sind auch in den Ausgrabungen

des Wallfahrtsortes von Oberbüren-Chilchmatt gefunden worden.
Die Sorge um das Kirchengebäude, ausgenommen das Kirchendach und

seine Ausstattung, tragen vor allem die Untertanen. Kiburger sieht aber
auch den Priester in die Pflicht genommen, denn dieser soll die Kirche auch
versorgen.



19

Abb.4 Elogius Kiburger liess den spätgotischen Taufstein fürdieKircheEinigen anfertigen.
Er ist verziert mitdem Wappen der FamilieBubenberg, dem sechsstrahligen Stern. Taufstein
um 1446), Kirche Einigen. – Denkmalpflege des Kantons Bern, Foto M. Hesse.

Das Einzugsgebiet, in dem die Kirche den Zehnten erheben darf,
erstreckt sich vom Gebiet westlich von Schwarzenbach, Dürrenbühl,
Gumpenmür, Lappingen Lattigen), Wylerberg, Kander bis zum Gut Breita, Egg,
Gundels öig möglicherweise das heutige Guntelsey), Brunnen an dem Gutzen,

Kander, Krummen Lachen, Wendelsee, Alte Trenke im Osten.



20

Nach dem Landskrieg unter Wilhelm von Strättligen muss das gebrandschatzte

Kirchenareal wieder aufgebaut werden.160 Allerdings bauen die
Untertanen eine kleinere Kirche als die vorangehende, und der Kirchhof
wird von der Ummauerung ausgelassen. Weil diese Kirche nun kleiner ist als
die erste, gewährt der Bischof von Lausanne, dass die Messe auch auf einem
Betstein ausserhalb der Kirche gehalten werden kann.161 Zur Zeit Walthers
können die Gläubigen Almosen zur Aufbesserung der Kirchenausstattung,
das heisst für Licht, Bücher, Kelche, Messgewänder oder dergleichen, geben.
1446 schaffte Kiburger für die Kirche einen Taufstein an. Vorher verwendete

man einen Holzkübel für die Taufe. Im gleichen Zug liess er ein
Sakramentshäuschen anbringen, da das Sakrament Hostien) sonst weiter in einer
Kiste zusammen mit den Messgewändern aufbewahrt worden wäre. Auf
dieser Kiste sassen immer wieder grobe Leute, was dem Inhalt der Kiste
nicht entsprach und ihn entehrte.

Abb. 5 Die Aufzählung der 67 Reliquienstücke in der Strättliger Chronik. – Staatsarchiv
Bern, B III 40, 164/165.



21

Von zentraler Bedeutung für die Kirche ist auch ihr Reliquienschatz.
Die Reliquiensammlung nimmt ihren Anfang mit Wernher von Strättligen,
der vom Michaelsheiligtum am Gargano eine Reliquie vom Mantel Sankt
Michaels und andere Reliquien ohne genauere Bestimmung heimbringt.162

Neue Reliquien erhalten die Herren von Strättligen jeweils beim Besuch des
Papstes und einmal von gastgebenden Fürsten. Zusätzlich schafft Konrad
ein Stück vom Grab der heiligen Katharina im Sinai nach Hause. Schliesslich

bringt Bernhard das von Erzengel Michael angekündigte Reliquienstück

vom heiligen Kreuz aus Jerusalem zur Kirche. Am Schluss der Chronik

zählt Kiburger 67 Stück Reliquien auf.163

Neben den Reliquien ist das ganze Gelände mit Kirchhof, Kirche und
Brunnen von besonderer Heiligkeit, weil der Erzengel Michael alles gesegnet

und geweiht hat. Kiburger verweist für die gesunden Eigenschaften des
Wassers aus dem heiligen Brunnen auf die Legenda aurea. Er tut dies ohne
genaue Angabe der Fundstelle. Im Kapitel über den Erzengel Michael
erwähnt die Legenda aurea auf dem Mont St. Michel die Entdeckung einer
Quelle.164 Auch auf dem Monte Gargano dringt Wasser an die Oberfläche.
Dieses hat heilende Wirkung.165 Die Region Einigen verfügt über reichliche
Wasserquellen.166 Die genaue Quelle ist heute nicht mehr identifizierbar,
was viele Vermutungen und Spekulationen nährt.167

Der Kirchenpatron Erzengel Michael

In den vorangehenden Ausführungen wurde auf die Verbindungen zu den
anderen Michaelsheiligtümern auf dem italienischen Monte Gargano und
dem französischen Mont St. Michel hingewiesen. Im mittelalterlichen
Kirchenrecht entwickelten sich die Besitzrechte an den Kirchen vom
kirchenunabhängigen Eigenkirchenrecht168 zum Patronatsrecht.169 Ein weltlicher Herr
ist Inhaber des Patronatsrechtes, das ihm erlaubt, den Priester für eine Kirche

dem Bischof zu präsentieren. Der Bischof setzt den Kandidaten ins Amt
ein, wenn dieser seinen Anforderungen entspricht.

Der Erzengel Michael ist der geistliche Patron der Kirche.170 Er ist der
eigentliche Patron und Hausherr der Kirche und übernimmt auch den Schutz
des Ortes.171

Auch beschützt er alle, die ihn zu ihrem Patron auserwählen, indem sie
ihn mit Gebet und Gaben ehren. Der Patron «‹besaß› den Ort beziehungsweise

das Land seiner Zuständigkeit und war Gefolgsherr der dortigen
Menschen, die ihm zu Dienst verpflichtet waren [...] Die im Dienst des
Heiligenpatrons auf Erden tätigen geistl. wie weltl. Herrschaftspersonen
verstanden sich als Organe ihres Heiligen…»172

Michael handelt im Auftrag Gottes und gebietet dem Teufel.173 Der
Kampf mit dem Teufel ist ein Motiv, das sich durch die ganze Chronik zieht.



22

Abb. 6 DasBilddes ErzengelsMichael findet sich auch in andern Kirchen in derUmgebung
von Einigen. An der Westwand der Kirche Reutigen ist der Erzengel mit Schwert und Waage
dargestellt. Kirche Reutigen, Westwand zweites Viertel des 15. Jahrhunderts). – Denkmalpflege

des Kantons Bern, Foto H. Meier.

Nach der Taufe des Begründers der Strättligerdynastie Theodricus warnt
und ermutigt ihn der Papst zu diesem Kampf.174 Michael führt die Seelen

der Verstorbenen.175

Die päpstlichen Erläuterungen während der Rombesuche der Strättliger
Herrscher geben Einblick in die Michaelsvorstellung der Chronik. Die Engel
dienen dem Menschen in seinem Leben schon vor der Geburt) und Sterben
auch nach dem Tod). Dort wo die Engel mit Gaben und Gelübden geehrt

werden, helfen sie besonders. Wenn ein Mensch eine tödliche Sünde begeht,
so würde der Teufel von ihm Besitz ergreifen, wäre da nicht die Hilfe der
Engel.

Michael weckt mit seinem Heerhorn die Toten auf und lässt sie zur
Urteilsverkündigung Gottes kommen. Am Jüngsten Tag wird Michael die Lei-



23

Abb. 7 In derMittekniet der Stifter der Glasscheibe, einAugustinerchorherr aus dem Kloster
Interlaken, umrahmt vom Kirchenvater Augustinus und dem Erzengel Michael. Kirche
Lauterbrunnen, Glasmalerei 15. Jahrhundert. – Denkmalpflege des Kantons Bern, Foto M. Hesse.



24

Abb. 8 Am linkenRande der Kreuzigungsdarstellung inderVorhalle derStadtkirche ist der
Erzengel Michaelals Seelenwäger dargestellt. Stadtkirche Thun, um1430. – Denkmalpflege
des Kantons Bern, Foto G. Howald.

denszeichen Christi Kreuz, Nägel, Dornenkrone, Speer) aller Welt zeigen.
Bei einer Pestwelle, bei Feuersbrunst, Wassernot oder Erdrutsch kann die
Anrufung Michaels Heil und Nutzen bringen, denn er verfügt über grosse

Gewalt. Michael war zuerst Fürst der Synagoge, heute ist er aber der Fürst
der heiligen Kirche. Er besitzt die Schlüssel des Todes und der Hölle, weshalb
die Kirche ihn in den Ämtern für die Toten um Hilfe bittet. Das Volk Israel
wurde von Michael ins verheissene Land geführt. Er hat den Ägyptern auf
Befehl Gottes die Plagen zugefügt und das Rote Meer geteilt.176

Wenn vor dem Jüngsten Tag der Antichrist auftaucht, um die Christen
zu peinigen, wird Michael die Christen behüten. Vor dem Jüngsten Tag tötet
Michael auf Befehl Gottes den Antichrist auf dem Ölberg. Michael wägt mit
der Waage das Böse gegen das Gute ab. So erhält jeder Mensch nach seinem
Tod den Lohn nach seinem Verdienst. Der Erzengel ist der Seelenrichter und



25

ihm werden viele Tugenden nachgesagt. Das Bild von Michael als Seelenwäger

beim Jüngsten Gericht mit Schwert und Waage ist in Kirchen der näheren

und weiteren Umgebung Einigens verbreitet. In der Strättliger Chronik
erscheint Michael König Rudolf mit Waage und Schwert.

Die Beschreibung der Erscheinungen in den Träumen bei den Verehrern
und Pilgern Bernhard zum Brunnen und Cecilia weisen auf die
gemeinmittelalterliche Darstellung Michaels als «Jüngling von edler Gestalt»177 hin,
und Mechilts Bericht stellt die im Traum erschienene Person dem Aussehen
Michaels gleich.178

In der Vision beim Kirchenbau wird das Verhältnis von Michael zu
Gott äusserst ähnlich beschrieben wie dasjenige zwischen Herrschern und
Päpsten.179

Der Priester und Kirchherr

Der Priester gehört zur kirchlichen Hierarchie, die wie die weltliche als
Lehenswesen organisiert ist. Der Kirchherr, als leitender Priester und
Lehensverwalter der Kirche, zahlt an den Bischof Abgaben für das Land und
­verpachtet es als Lehen an die Bevölkerung.180 Die Verwaltung des Kirchengutes

und der verschiedenen Nutzungsrechte machen den Kirchherrn also
zu einem kleinen Grundherrn. Der weltliche Herrscher hat das Ius patronatus

und kann einen Kandidaten für das Priesteramt vorschlagen, der dann
vom Bischof eingesetzt wird.

Der erste Auftrag des Priesters ist es, Gott zu dienen,181 dazu kommt
die Seelsorge in seiner Gemeinde.182 Der Priester verrichtet dazu das
Stundengebet,183 das tägliche Feiern der Messe,184 der jährlichen Kirchweihe
und der übrigen heiligen Ämter zu den Feiertagen. Er nimmt die Gaben der
Pilger entgegen.

Die Wallfahrt zur Kirche «im Paradis»

Die Pilger kommen übers ganze Jahr zur Kirche «im Paradis» Dies sind vor
allem die Einzelwallfahrten, wie wir sie aus den Zeichen- und Wunderberichten

kennen.
Höhepunkt des Jahres ist das Kirchweihfest am Michaelstag, nicht

zuletzt wegen der gewährten Ablässe. An diesem Tag soll das Kirchenvolk der
unter Rudolf von Strättligen neu erbauten zwölf «Thunerseekirchen»
Frutigen, Leissigen, Aeschi, Wimmis, Uttigen, Thierachern, Scherzligen, Thun,
Hilterfingen, Sigriswil, Amsoldingen, Spiez) in einer Art kollektiver Wallfahrt

nach Einigen ziehen.185

Die Wallfahrtsgruppen kommen aus der näheren Umgebung der Kirche
«im Paradis» Einigen war also ein so genannter Nahwallfahrtsort im Ge-



26

gensatz zu den grossen Wallfahrtsorten Jerusalem, Rom und Santiago de

Compostela. Kleinere Wallfahrtsorte gab es auch am Jakobsweg; sie wurden

von den Santiagopilgern unterwegs auf dem Weg zum grossen
Wallfahrtsort besucht. Eine solche Integration der Kirche «im Paradis» in ein
überregionales Pilgerwegnetz kennt die Strättliger Chronik nicht. Die
erwähnten Pilger besuchen einzig diese Kirche.

Eine Zunahme an Besuchern des Heiligtums stellt sich ein, wenn die
Herrscher von ihrer Romfahrt zurückkommen und den grossen Ablass und
die Privilegien der Kirche verkünden. Bewegt vom Ablass und den neuen
Reliquien strömen die Leute aus dem Gebiet der zwölf Tochterkirchen und
auch aus fernen Landen zur Kirche «im Paradis».186 Auch nach Rudolfs
Rückkehr und der Verkündigung der Ablassprivilegien gibt es einen «grossen

Zulauf und Gottesdienst» mit Landschenkungen an die Kirche. Ähnlich
ist die Darstellung bei den Herrschern Wilhelm und Sigmund hier mit
Prozession zur Niederlegung der Reliquien in der Kirche).

Nach der Rückkehr Konrads schenkt seine Frau Kathrin der Kirche
einen Weinberg und Konrad gibt einen Baumgarten.187 Bernhard veranstaltet

eine Prozession Crützgang) für die Überbringung der Reliquien und
Urkunden in seine Kirche. Auf der folgenden Kirchweihe schenken er und
seine Frau der Kirche ein Grundstück in Brenzikofen ausserhalb des eigentlichen

Kirchengebiets. Danach erwähnt Kiburger wieder einen grossen
Zulauf von vielen Leuten zur Kirche.188 Zur Zeit Wilhelms verbreitet sich der
Ruf von den Wundertaten bei der Kirche «im Paradis» durch die Sammler
der Almosen Michaels. Die Kirche erhält viele Gaben und Opfer, sodass der
Gottesdienst vollkommen vollbracht wird.189 Dies ist gemäss der Chronik
das Hauptziel, zu dem alle Gläubigen, Herrscher, Untertanen und Pilger
beitragen sollen, denn durch den Gottesdienst und die Ehrung Gottes und
des Erzengels Michael in der Kirche «im Paradis» sei der Gotteszorn gemildert

worden, und deshalb hätten Pest und andere Plagen aufgehört, so
zitiert Kiburger «ein gemeine rede allenthalben in dem land»190 nach einer
Pestepidemie. Eine andere «gemeine Rede»191 diagnostiziert die grosse
­Pestilenz als Gottesstrafe für das Nichtbeachten der zehn Gebote und
anderer christlicher Ordnungen. Die Pest kann beseitigt werden, indem Gott
und Michael in der Kirche «im Paradis» geehrt werden durch Gelübde und
indem die Gläubigen dort zur Kirchweihe einen vollkommenen Ablass
erwerben.

Durch den Landskrieg während der Herrschaft Wilhelms von Strättligen

kommen Gottesdienst, Pilgerfahrt und der grosse Zulauf zum Erliegen.

192 Die Feinde Wilhelms verwüsten durch Unterweisung eines bösen
Geistes Reben und Bäume. Sie brandschatzen auch Kirche, Beinhaus, Häuser

und die Burg Strättligen. Dies geschieht als Strafe und Plage Gottes.193

Es kommt zur Ausbreitung der Armut mit Teuerung und Unfruchtbarkeit



27

für sieben Jahre. Diese Plagen spricht auch der Kirchherr bei der Weihe der
neu gebauten Kirche an. Er zählt die Versäumnisse von Volk und Edelleuten
auf: das Erlöschen der Andacht zu Michael, die Einstellung des

Gottesdienstbetriebes und der Almosen und Opfergaben. Das Kirchengut wurde
geraubt und verkleinert. Es fehlen Kelche und Bücher. Für den Kirchherrn
ist klar, dass alle diese Taten und Unterlassungen den Zorn Gottes provozieren

mussten. Dabei ist der wichtigste Grund, dass die Menschen ihre
Versprechen, die sie beziehungsweise ihre Vorfahren geschworen hatten,
nicht mehr erfüllten. Vor der Rede des Kirchherrn erscheint Michael und
redet den Anwesenden ins Gewissen.194 Wenn sie jetzt den Gottesdienst
noch fördern, können sie an ihrem Lebensende Gnade und Barmherzigkeit
bei Gott finden. Wer aber der Kirche oder ihren Pfründen schadet, dessen
Leben wird verkürzt.

Nach dem Krieg baut das Volk der zwölf Tochterkirchen die Kirche «im
Paradis» wieder auf. Der Bau wird jedoch kleiner als versprochen. Überdies
bringen die Tochterkirchen ihr Opfer nicht zur Kirchweihe. Das Volk der
Tochterkirchen ist nicht nur ungehorsam, es bricht auch den Eid, den seine

Vorfahren geleistet haben. Deshalb straft Gott die Untreuen mit Kröpfen,
Besessenheit, Buckligkeit oder Fallsucht. Ihre Ernten fallen Frost und Hagel
zum Opfer und viele sterben an der Pest. Danach kommt das Volk zur
Kirchweihe und bedenkt sein Leid vor Gott.

Weil der Zerfall der Kirche «im Paradis» nach Heinrich von Laubegg von
Herrschern, Kirchherren und Untertanen nicht gestoppt wird, sterben viele
von ihnen eines schnellen Todes durch Pest oder sie ertrinken. Kiburger meint,
dass sich Michael vielleicht an den Menschen habe rächen wollen. So geht die
frühere Warnung Michaels bei der zweiten Kirchweihe in Erfüllung. Das
lasterhafte Treiben Tanz, Spiel, Trinken, andere Sünden) an der Kirchweihe zur
Zeit Heinrichs von Laubegg ruft Neid, Hass und Konflikte hervor.

Die Förderung der Kirche Einigen legt Kiburger am Schluss der Chronik

den Bubenberg ans Herz; dadurch werde sich ihr Glück vergrössern,
indem Gott und Michael ihnen helfen und beistehen würde. Die Unterstützung

des Gottesdienstes durch die Gaben und den Besuch der Pilger tragen
zum Gemeinwohl der ganzen Bevölkerung bei.

Die Wallfahrt der Tochterkirchen zur Kirchweihe

Damit die höhere Stellung der Mutterkirche «im Paradis» gegenüber den
Tochterkirchen gewahrt bleibt, ordnet Papst Leo VIII. unter Androhung des
ewigen Fluchs an, dass die Kirchherren der Tochterkirchen mit ihren Untertanen

jährlich als Bekenntnis zu ihrer Mutterkirche «im Paradis» zum
Kirchweihfest kommen und ihr Opfer darbringen sollen. Dazu soll jede
Tochterkirche eine Wachskerze von einem Pfund bringen.195



28

Unter dem Eindruck einer Pestepidemie schildert Kiburger den ersten
Zug der Tochterkirchen zum Kirchweihfest. Die Kirchherren und ihre
Untertanen ziehen in einem «Crützgang»196 mit Kreuzen, Reliquien, Kerzen,
Glöckchen und weiteren dazugehörigen Dingen zur Kirche, wo sie in
Andacht, Gebet und mit Almosen die Kirchweihe begehen. Sie legen nach
einem Schwur, dass sie dies jährlich wiederholen würden, auch fest, wie man
sie bei der Kirche zu empfangen habe Lobgesang und anderes nach christlicher

Ordnung).197

In der Chronik finden sich einige summarische Erwähnungen der
Teilnahme an der Kirchweihe.198 Zu den Zeiten des Niedergangs unter Wilhelm
oder Heinrich von Laubegg hört die Wallfahrt der Tochterkirchen auf.199

Danach gibt es eine veränderte Regelung für Untertanen der Tochterkirchen,

die nicht zur Kirchweihe kommen können.200 Trotzdem wird das Gebot

zur Wallfahrt der Tochterkirchen zur Kirchweihe immer wieder
missachtet, wie die vielen Ermahnungen in der Chronik zeigen.201 Das Gebot
zum Besuch der Kirchweihe wird je länger, je weniger befolgt und auch
Kiburger beklagt sich zu seiner Zeit darüber.

Die Wallfahrt der Tochterkirchen kann spezifischer als Bannfahrt
bezeichnet werden.202 Es geht hier nicht um das Anliegen des Pilgerns,
vielmehr drückt die Bannfahrt ein Rechtsverhältnis aus. Diese Praxis der
Unterordnung von Kirchneubauten unter eine ältere Pfarrkirche ist sehr
verbreitet. Wenn sich neue Kirchen von der alten Mutterpfarrei trennten,
wurden der neuen Pfarrei noch Verpflichtungen Gaben der Gläubigen im
Offertorium der Hauptfeste des Kirchenjahrs bekommt die Mutterkirche)
auferlegt, damit das alte Rechtsverhältnis nicht in Vergessenheit geriet.203

Zwei solche Beispiele aus der Zeit Kiburgers sind im Bernbiet Adelboden
Tochterkirche von Frutigen) und Lenk Tochterkirche von St. Stephan).204

Die Pilgerinnen und Pilger

Die Chronik berichtet von einzelnen Pilgerinnen und Pilgern in den Wundern

und Zeichen, die an den Kirchweihfesten verkündet werden. Die
Zeichen und Wunder motivieren viele Leute zum Besuch der Kirche. Sie sind
aber auch eine Mahnung zur Frömmigkeit in der Pestzeit und erinnern die
Leute an das Gute, das von diesem Ort ausgeht. Auch bei den Papstbesuchen
erzählen die Herrscher von Strättligen von den Wundern und Zeichen, die
sich bei ihrer Kirche ereignet haben.

Die Motivation für die Wallfahrt konzentriert sich bei den porträtierten
Personen auf Heilung von Krankheiten, körperlichen Gebrechen und
Erweckung vom Tod stellvertretender Bittgang). Die Erzählungen zeigen eine
Konzentration auf den Wallfahrtsort, denn was auf dem Weg dorthin
geschieht, wird nur in bestimmten Fällen detailliert beschrieben. In erster Li-



29

nie wollen die meisten ein Opfer, eine Gabe zu Michael und damit zum Ort
seiner Präsenz, der Kirche, bringen. Bevor die Personen aufbrechen, legen
sie ein Gelübde ab, in dem sie gegenüber dem Kirchenpatron Michael ihre
Absicht formulieren. Die versprochene Gabe nimmt der Priester im Rahmen
des Messgottesdienstes im Offertoriumsteil Gabenbereitung) der
Abendmahlsfeier an.

Die genaue Charakterisierung der Leiden der Pilger ist schwierig. Grob
lassen sich Krankheiten und körperliche Beeinträchtigungen wie Blindheit
oder Lähmung unterscheiden. Auslöser für diese Leiden können körperliche
Überbelastungen durch schwere körperliche Arbeiten sein.205 Die mittelalterliche

Krankenversorgung im ländlichen Raum ist rudimentär. Es ist deshalb
Aufgabe von Familie und Gesinde, sich um die Kranken zu kümmern. Dieser
soziale Aspekt wird in vielen der nachfolgenden Geschichten deutlich.

Peter Müller wird geheilt von der Krankheit des «roten Schadens»206

Peters Mitmenschen sehen keine Heilungsaussicht bei seiner Krankheit, der
Ruhr, einer Infektionskrankheit des Darmes.Er verspricht, ein lebendes Opfer

zur Kirche zu bringen. So opfert er ein Huhn auf dem Altar. Danach
nimmt er Erde aus der Kirche, vermischt sie mit Wasser vom heiligen Brunnen

und trinkt das Gemisch. Alsbald erhält er seine Gesundheit wieder.
Deshalb dankt und lobt er danach Gott und Michael. Zukünftig dient er
Michael in der Kirche und an seinem Wohnort. Er schenkt der Kirche zwei
Ländereien.

Bernhard zum Brunnen aus Hünibach wird geheilt von grosser
Krankheit207

Bernhard leidet so stark an seiner Krankheit mit Leibesschmerzen, dass er
fast nur schreit und wehklagt. Eines Nachts sieht er im Schlaf einen
hübschen Mann mit zierlichem Gesicht in weissen Kleidern, der ihm Gesundheit

in Aussicht stellt, wenn er seine Zuflucht zum heiligen Michael «im
Paradis» nehme und ihm ein lebendiges Opfer auf den Altar bringe. Bernhard

hält nichts von diesem Traum, auch als ihm der Mann ein zweites Mal
erscheint. Beim dritten Mal bekommt er den Rat, sich im heiligen Brunnen
zu waschen und das aufgetragene Gelübde zu erfüllen. Vorher segnet ihn die
Gestalt mit dem heiligen Kreuz. Nun verspricht er, das Gelübde zu erfüllen,
und wird sogleich gesund. Seine Frau und sein Umfeld raten ihm ab, wegen
des Traumes sein Gelübde einzulösen: In solchen Träumen und Nachtgesichtern

könnten auch böse Geister am Werk sein, beschwichtigen sie ihn.
Ausserdem wäre er auch ohne diesen Traum gesund geworden. Darauf
erscheint ihm in der nächsten Nacht der Mann wiederum und warnt ihn, dass



30

die Krankheit zurückkomme, wenn er das Gelübde nicht erfülle. So
geschieht es. Seine Frau glaubt nun der Botschaft der Träume Bernhards und
verspricht, das beste und dickste Schaf an Michael zu opfern. Nun erfüllt
Bernhard sein Gelübde und wird gesund. Dafür dient er Michael während
seines restlichen Lebens und schenkte der Kirche auch ein Haus und Hofstatt

an seinem Wohnort.

Peter Schik aus Erlenbach wird von Knie- und Beinschmerzen
geheilt208

Peter kann nur mit Hilfe von Krücken gehen. Er verspricht, alljährlich an
der Kirchweihe ein Opfer auf den Altar zu bringen. Mit grosser Mühe legt
er den Weg von einer Meile in drei Tagen zurück.209 Er wohnt in Einigen bei
einem ebenfalls Kranken und bleibt vierzehn Tage dort. Er findet aber in
dieser Zeit keine Heilung und will wieder nach Hause gehen. In der Nacht
hat er das Gefühl, dass er mit Wasser vom heiligen Brunnen überschüttet
wird und erwacht. Er will sogleich seinen Gastgeber beschimpfen. Dieser
jedoch meint, dass Michael, den er gesehen habe, wohl die Ursache gewesen
sei. Peter steht aus dem Bett auf und kann wieder ohne Krücken gehen. Die
Krücken stellt er als Zeichen in die Kirche und schenkt dem Kirchherrn eine
Matte in Latterbach.

Hans Müller aus Einigen wird von seiner Blindheit geheilt210

Der von Blindheit geschlagene Hans Müller verspricht, ein lebendes Opfer
zur Kirche «im Paradis» zu bringen. Nach dem Opfern lässt er sich zum
heiligen Brunnen führen, bestreicht seine Augen mit Erde und Speichel und
spült sie mit Wasser vom Brunnen wieder ab.211 Er erlangt sein Augenlicht
wieder, lobt Gott und Michael und schenkt dem Kirchherrn ein Stück
Land.

Walter Ameschings, aus Hondrich, lahme Hand wird geheilt212

Auch nach zwei erfüllten Opfergelübden bleibt die Hand Walters lahm.
Trotzdem hört er nicht auf, den heiligen Michael um Gesundheit anzurufen.
So geht er ein drittes Mal mit seiner Frau Cristina zur Kirche «im Paradis»
Unterwegs begegnen sie einem alten Mann beim Salzbrunnen. Er stimmt
Walter zuversichtlich, dass er gesund werde, wenn er nach der Opferdarbringung

auf dem Altar seine Hand in den heiligen Brunnen tauche. Weiter
findet er es töricht von den Menschen, nur ihr Opfer zu bringen und ohne
Messebesuch wieder wegzugehen. Walter befolgt den Rat, und die Hand
Walters wird wieder gesund. Er lobt und dankt Gott und Michael und so-



31

lange er lebt, ehrt er den heiligen Michael in der Kirche «im Paradis» Die
Kirche erhält von ihm einen Acker in Hondrich.

Gerdrut aus Frutigen wird von der Lähmung ihrer Beine und dem
krummen Leib geheilt213

Viele Jahre waren die Beine Gerdruts gelähmt und ihr Körper gekrümmt.
Da wurde sie in einem Traum angewiesen, ein lebendes Opfer «im Paradis»
darzubringen. Sie verspricht dies und lässt sich in die Kirche zum Altar
bringen. Dort packen sie grosse Schmerzen und sie wird bewusstlos. Nach
einer kurzen Zeit kommt sie wieder zu sich und ist geheilt. Sie lobt und
dankt Gott und Michael und gibt dem Kirchherrn ein Stipendium, sodass
er alle Jahre auf den Michaelstag ein Pfund Pfennige und ein Huhn oder
achtzehn Steblerpfennige erhält.

Der Knabe Dietrich aus Hilterfingen wird wieder sehend214

Dem siebenjährigen Dietrich ist ein Häutlein über die Augen gewachsen und
er ist erblindet. Da ihn niemand heilen kann, rufen die Eltern den heiligen
Michael um Hilfe an. Sie bringen ein lebendes Opfer zum Altar und streichen

ein Gemisch aus Erde vom Kirchhof und Wasser vom Brunnen auf die
Augen des Kindes. Da zerspringt die Haut, welche vormals Dietrichs Augen
überzog. Vater und Mutter danken Gott und Michael. Dem Kirchherrn
schenkt der Vater Hans Zworlouf drei Landstücke in Hilterfingen.

Anna von Golderen aus Einigen wird von ihrer Blindheit geheilt215

Die zwölfjährige Anna ist seit einem Jahr erblindet, sodass sie auf die Führung
durch andere Menschen angewiesen ist. Jemand erzählt ihr von der Kirche
«im Paradis» und von den Gelübden. So verspricht sie, in Andacht jährlich
ein lebendes Opfer darzubringen. Nachdem sie dieses Versprechen gemacht
hat, bekommt sie ihr Augenlicht durch Gottes und Michaels Hilfe wieder
zurück. Der hocherfreute Vater schenkt dem Kirchherrn ein Landgut.

Cecilia aus Merligen216

Cecilias starke Krankheiten verursachen, dass sie krumm geht, bucklig
wird, einen grossen Kropf bekommt und ihre Hände nur auf den Knien
lagern kann. Darum trägt ihr Sohn sie in einem Rückentragkorb Hutte) zur
Kirche «im Paradis» Dort bringt sie ihre versprochenen Opfer und Almosen
dar und verweilt zehn Tage. Der Sohn wird zornig, als bei seiner Mutter
keine Genesung eintreten will, und er droht Michael, alle Menschen, die



32

Gelübde an ihn richten wollten, davon abzuhalten. Er findet es auch
ungerecht, dass Michael ausgerechnet seiner Mutter nicht helfen wolle, wo er
doch sonst so hilfsbereit sei. Danach fahren die beiden über den See nach
Merligen. Auf der Seemitte schläft die Mutter in ihrem Kummer ein. Sie

sieht im Traum einen schönen Jüngling, der sie mit Wasser aus dem heiligen
Brunnen wäscht und zu ihr spricht, sie solle aufstehen und umhergehen. So

erwacht sie und ist geheilt. Deshalb kehren sie um und bringen den
Rückentragkorb in die Kirche und lassen ihn dort stehen als Zeugnis für die
Heilung. Der Kirchherr erhält ein Landgut geschenkt.

Margret Hari wird sehend217

Margret ist drei Jahre ganz blind. Wie schon Anna erzählen auch ihr die
Leute von der Hilfe, die von der Kirche «im Paradis» ausgeht. Sie opfert ein
dickes Kalb und erhält ihr Augenlicht auf einem Auge wieder zurück. Zu
Hause hat sie grosse Schmerzen am noch nicht geheilten Auge. Deshalb
betet sie zu Michael, der in der folgenden Nacht zu ihr spricht. Er weist sie

an, ihr versprochenes Opfer darzubringen und den Priester anschliessend zu

bitten, dass er sie mit dem Oblatenteller Patene) oder dem Kelchdecktuch
Corporal) berühre.218 Dies tut sie und wird geheilt. Zusammen mit ihrem

Ehemann Heinrich Hari schenkt sie dem Kirchherrn ein Landgut in
Gerzensee.

Die umfassende Heilung Gredas219

Greda, die Tochter Konrad Suters von Wyler, ist taubstumm, blind und
kann nicht gehen. Ihre Eltern versprechen jährlich ein Lamm als Opfer ins
«Paradis» zu bringen und verpflichten ihre Tochter zu einem jährlichen Opfer.

Darauf wird Greda gesund.220 Die Eltern geben dem Kirchherrn ein
Landgut zu ewigem Gedächtnis dieser Heilung und als Almosen.

Konrad von Faulensees, Müller am Watt, zermörserte Hand wird
geheilt 221

Beim Arbeiten kommt Konrads Hand unter den Mühlstein und wird zer­stossen.

In seiner Not ruft er den heiligen Michael an, denn diesen verehrt
er schon seit seiner Jugend mit Gebet und jährlichen Almosen. Im Schlaf
kommt Michael zu ihm, dankt ihm für seine Verehrung und fragt ihn, ob er
gesund werden möchte. Konrad bejaht dies und es ist ihm, als ob seine Hand
mit Wasser aus dem heiligen Brunnen gewaschen würde. Als er am nächsten
Morgen erwacht, ist sein Arm wieder unversehrt. Überwältigt von seiner
Heilung schenkt er dem Kirchherrn einen Acker. Konrad geht darauf jedes



33

Abb. 9 Die Strättliger Chronik erzählt von vielen «Zeichen» Hier der Heilungsbericht von
Greda. – Staatsarchiv Bern, Signatur B III 40, 145.

Jahr mit grosser Andacht zur Kirchweihe, ehrt Michael mit Gebet, Opfer
und Almosen und motiviert auch seine Mitmenschen, es ihm gleichzutun.
Die folgenden Wunderberichte beschäftigen sich mit dem anstehenden Tod
und der Wiederkehr ins Leben. Im Mittelalter war es schwieriger, den Tod
eines Menschen festzustellen. Diese Unsicherheit schlägt sich wohl in diesen
Erzählungen nieder.

Hartman im Hof aus Reutigen222

Hartman bittet im Gefängnis Michael um seine Hilfe. Er wird aber am
Galgen gehängt und von seinen Angehörigen bestattet. Als sie das Grab
ausheben, möchten sie ihren toten Sohn der Hilfe Michaels anvertrauen und
beschliessen, ein Bild des Toten aus Wachs zur Kirche «im Paradis» zu sen-



34

den. Nachdem das Wachsbild auf die Reise geschickt worden ist, wollen sie

sich wieder dem Begräbnis zuwenden. Doch der Tote ist wieder lebendig
geworden. Er dankt seiner Familie und seinen Freunden, lobt Gott und
Michael und bringt das Wachsbild gleich selber als Opfer in die Kirche. Der
Vater gibt dem Kirchherrn eine Hofstatt in Reutigen und weiteres Land.

Das Kind Bernhard aus Schoren in der Matten223

Das vierjährige Kind fällt in einen tiefen Brunnen.224 Eine Person, die zum
Wasserschöpfen kommt, holt es wieder heraus. Das Kind hat aber verschiedene

Anzeichen des Todes starrer, steifer, schwarzer Leib). Die Eltern
versprechen ein lebendiges Opfer an Michael «im Paradis» Da kommt das

Kind wieder zu Bewusstsein. Die Mutter erfüllt darauf gleich ihr Gelübde.
Der Kirchherr erhält von den Eltern ein Landgut.

Peter Fröiwe aus Einigen225

Peter ist ein guter Schwimmer. Als er einmal im See badet, sieht er Anna von
Golderen. Er verspottet sie und bespritzt sie mit Wasser. Anna wird zornig
und wünscht ihm im Namen Michaels, dass er ertrinke. Peter achtet in
frevelhafter Weise nicht darauf und will weiterschwimmen. Doch seine Kräfte
verlassen ihn, und wie ein Stein geht er unter. Später wird er tot aus dem
Wasser geholt. Seine Frau, die Kinder und Freunde sind zutiefst betrübt. Sie

versprechen aber ein lebendiges Opfer und rufen Gott und Michael um Hilfe

an. Da erwacht Peter wieder zum Leben. Er schenkt dem Kirchherrn ein
Haus mit Hofstatt mitten im Dorf Einigen.

Hedwigis von Wyler226

Hedwigis ertrinkt beim Durchqueren des Flusses Kander, die gerade viel
Wasser führt. Ihre Freunde und die Personen, die bei ihrer Rettung dabei
sind, versprechen ein lebendes Opfer in die Kirche zu bringen. Danach wird
sie wieder lebendig und bringt das Opfer selbst zur Kirche, wo sie Gott und
Michael Lob und Dank sagt. Zeit ihres Lebens ehrt sie Michael weiter. Sie

gibt dem Kirchherrn einen Acker.

Schüler Nikolaus227

Der Schüler Nikolaus ertrinkt beim Fischen im See. Als er aus dem Wasser
gezogen wird, schätzen ihn die meisten als tot ein. Die Eltern rufen Michael
um Hilfe an und versprechen ein lebendiges Opfer. Jetzt kehrt das Leben in



35

Nikolaus wieder zurück. So nehmen sie ihn und bringen ihn mit dem
versprochenen Opfer auf Michaels Altar. Die Eltern geben dem Kirchherrn eine
Matte.

Knabe Peter228

Das dreieinhalbjährige Kind liegt vier Stunden da, als ob es tot wäre. In
ihrer Not verspricht die Mutter, jährlich ein Opfer darzubringen, und sie
verpflichtet auch das Kind, so es wieder lebe, dies ebenso zu tun. Darauf
wird das Kind wieder lebendig. Die Eltern schenken dem Kirchherrn ein
Landgut.

Wie schon beim unerwarteten Tod sind die Angehörigen und Nahestehenden

auch bei Besessenheit verunsichert.

Mechilt Röslerin aus Stocken229

Mechilt verlangt von der Dienerin ihres Vaters, dass sie ihr zu trinken
einschenke. 230 Diese ist sehr widerwillig. Sie gibt ihr aber zu trinken und flucht:
«Nimm hin und trink in des Teufels Namen!» Beim Trinken spürt Mechilt
ein starkes Brennen in ihrer Kehle. Ihr Bauch schwillt an und etwas fährt
ihr durch Leib und Glieder. Sie gebärdet sich auffällig und schreit. Dies
deutet nach der Erzählung auf Besessenheit hin. Zwei Jahre bleibt sie in
diesem Zustand. Danach wird sie von Eltern und Freunden in die Kirche
«im Paradis» gebracht. Während sie im Hochaltar eingeschlossen wird,
legen die Angehörigen ihre lebenden Opfer auf den Altar. Mechilt wird drei
Tage lang beschworen mit Stola und Schwert. Schliesslich wird sie mehrmals

im heiligen Brunnen untergetaucht,231 sodass sie in einen starken, dem
Tode ähnlichen Schlaf fällt. Im Traum sieht sie einen schönen Jüngling mit
einem Schwert in der Hand, der dem heiligen Michael gleicht. Der Priester
bietet ihr ein gesegnetes und in den Brunnen getünchtes Brotstück an. Da
erwacht sie und ist gesund. Zusammen mit ihren Eltern gibt sie dem Kirchherrn

einen Acker in Stocken.

Görg an der Egg aus Allmendingen232

Görg ist drei Jahre besessen von einem bösen Geist. Seine Freunde tendieren
aber eher zur Annahme, dass er eine Krankheit im Hirn habe. Trotzdem
beschliessen seine Freunde, ein lebendes Opfer für ihn in die Kirche des
«Paradises» zu bringen und dies jährlich zu wiederholen. Die Freunde führen

Görg in die Kirche, und er wird im hohlen Altar eingeschlossen und
beschwört. Nach einiger Zeit wird er vom bösen Geist erlöst. Görg und
seine Frau schenken der Kirche einen Acker von sieben Jucharten.



36

Opfer und Gelübde

Die Opfergaben sind zentraler Bestandteil des Gelübdes. Sie bekräftigen das
damit verbundene Anliegen.233 Votivgaben234 sind Zeichen der Präsenz des
Stifters am Ort des Heiligen und erinnern den Heiligen an den Stifter und
sein Anliegen.235 Die Strättliger Chronik berichtet oft von lebendigen
Opfern, also Tieren. Sie seien besonders bei der bäuerlichen Landbevölkerung
beliebt.236 Da Tiere nicht auf lange beschwerliche Pilgerfahrten mitgenommen

wurden, sind sie ein Indikator für lokale Wallfahrtsorte.237 Es erstaunt
also nicht, dass lebende Tiere Hühner, Hähne, Kälber) als Opfergaben in
den Abrechnungen unter dem lateinischen Namen «viva sacrificia»238 auch
in den spätmittelalterlichen Nahwallfahrtsorten im Elsass auftauchen. Die
Bezeichnung Opfer rührt daher, dass die mitgebrachten Gaben beim
Offertorium Gabenbereitung) der Messe auf den Altar gelegt werden.

Die Anliegen erfüllen sich jedoch nie allein nach einer einmaligen
Opferdarbringung. Dieser Automatismus setzt sich nicht durch, wie die
Beispiele von Cecilia und Peter Schik verdeutlichen.239 Entweder verwirklicht
sich das Anliegen vor der Opferdarbringung Anna von Golderen, Tote)
oder das Opfer hat längerfristigen Charakter wie das jährliche Opfer von
Gredas Eltern. Es ist eine starke Tendenz zu einer kontinuierlichen Verehrung

mit jährlichen Opfern240 oder dem lebenslangen Dienst241 gegenüber
dem Patron Michael festzustellen.242 Nach der Opferdarbringung tritt die
Heilung nicht immer unmittelbar ein Cecilia, Peter Schik) oder nur teilweise

Margret). Das Opfer gehört zur Kommunikation mit dem Heiligen, ist
aber nicht die alles entscheidende Grösse. Der alte Mann, dem das Ehepaar
Amesching begegnet, kritisiert die Überbewertung des Opfers. Es ist
töricht, nur das Opfer auf den Altar zu werfen und nicht am ganzen
Messegottesdienst anwesend zu sein. Diese Messeteilnahme schenke den Engeln
nämlich Freude und verleihe dem menschlichen Bitten Beständigkeit.

Die Opfergelübde sind ein zentraler Bestandteil aller Wunder und
Zeichen. Diese widerlegen damit deutlich die Kritik des Opfers an der
Kirchweihe. Opfergelübde sind ein angemessener Ausdruck der Frömmigkeit und
dienen den Menschen zum Guten Heilung, Gesundheit, Leben). Trotzdem
bietet die Gelübdeerfüllung allein als Opferdarbringung verstanden) keine
Garantie für das Eintreten des Erbetenen so bei Cecilia, Peter Schik).

Das Sprechen hat performativen Charakter. Die Verwünschung von Peter

Fröiwe oder Mechilt Röslerin und die vielen Opferversprechen sind nicht
leere Worte, sie sind verbindlich und wirksam.243



37

Waschungen und Träume

Die Opferpraxis wird ergänzt durch Handlungen am heiligen Brunnen.
Walter Amesching taucht nach dem dritten Opfergang seine Hand in den
Brunnen, was er bei den zwei vorangehenden Opferdarbringungen nicht
getan hatte. Hans Müller bestreicht seine blinden Augen mit Erde beim
Brunnen und Speichel und wäscht dies mit Brunnenwasser ab. Dietrichs
Eltern bestreichen seine blinden Augen mit einem Gemisch aus Brunnenwasser

und Kirchhofserde und rufen Michael um Hilfe an. Bernhard zum
Brunnen wäscht sich im Brunnen und erholt sich von seiner Krankheit.

Im Hochmittelalter gab es viele Wallfahrtsorte mit Brunnen und
wunderwirkendem Wasser. Dabei tranken die Pilger das Wasser in grossen Mengen

– ähnlich einer Trinkkur.244 Das Trinken des Wassers kommt nur bei
Peter Müller vor und in einer kleinen Menge.

Das Waschen mit dem Wasser des heiligen Brunnens kommt noch in
drei Träumen vor Peter Schik, Cecilia, Konrad).245 Eine Mittelstellung zu
den beiden vorangehenden Typen Waschen im Traum, in der Realität)
nimmt die Beschwörung Mechilt Röslerins ein. Sie wird real im Brunnen
untergetaucht und träumt von einem Michael-ähnlichen Jüngling, dessen
Rolle nicht näher beschrieben wird. Die biblischen Wurzeln dieser
Geschichten mit Waschungen könnten bei der Erzählung der Heilung
Naamans 2 Könige 5,14) liegen, der durch Untertauchen im Jordan von seiner
Krankheit befreit wurde.

Die Träume zur Heilung von Konrad und Peter Schik geschehen im
normalen Schlaf nachts im Bett. Die schmerzgeplagte Cecilia hingegen
schläft am Tag auf dem Schiff während der Überfahrt ein. Damit fehlen in
der Strättliger Chronik Berichte über das im Hochmittelalter verbreitete
Schlafen im Kirchenraum vor dem Altar oder Reliquienschrein, während
dem die Hilfesuchenden vom Patron der Kirche einen Inkubationstraum
erhielten und darin geheilt wurden.246

Die Kombination Traum und Wasser bei einem Verehrer seit Jugend an
kontinuierliche Frömmigkeit) findet sich bei Konrad. Er sieht Michael im

Schlaf, und nachdem ihn dieser gefragt hat, ob er gesund werden möchte
vgl. Johannes 5,6), wäscht ihm Michael die Hand mit Wasser des heiligen

Brunnens.
Die Kombination Traum und Wasser nach Ausbleiben der Gelübdeerfüllung

punktuelle Frömmigkeit) taucht zweimal auf. Peter Schik meint, es

überschütte ihn ein Mensch mit Wasser vom heiligen Brunnen. Peters Zorn
weicht erst der Freude, als ihm sein Gastgeber sagt, es sei wohl Michael
gewesen und er sei gesund geworden. Cecilia sieht in ihrem Traum einen schönen

Jüngling mit klarem Antlitz. Dieser wäscht sie mit dem Wasser des Brunnens

und spricht zu ihr: «Steh auf und wandle!»247 Ähnlich wie die Worte



38

Jesu in Markus 2,9.248 Die drei Heilungen von Konrad, Peter Schik und
Cecilia ereignen sich nicht mehr bei der Kirche «im Paradis» Michael bleibt
aber der handelnde Patron, ohne jedoch an seinen Gnadenort gebunden zu
sein. In diesen drei Geschichten kommt eine weitere Kritik am punktuellen
Opferdenken zum Ausdruck. Michael vergilt das Gute, das man ihm erwiesen

hat, doch er ist nicht an einen bestimmten Ablauf gebunden. Eine
punktuelle, auf Gegenleistung fixierte Frömmigkeit soll durch das positive und
überragende Beispiel einer kontinuierlichen Frömmigkeit abgelöst werden.
Diese Kontinuität heisst aber nicht, den Patron jeden Tag zu verehren,
sondern bei Konrad heisst es, dass er «sankt Michael von Jugend auf mit Gebet
und Almosen jährlich geehret»249 habe. Es kommt hier ein Patronus-
Klientenverhältnis zum Ausdruck. Die jährliche Gabe ist eine Art «Jahreszins» in
diesem «geistlichen Rechtsgeschäft» 250 Diese Frömmigkeitsform bedeutet
für den Priester regelmässige Einkünfte und für den Gläubigen einen
dauerhaften Schutz durch seinen Patron. Mit der Betonung dieser kontinuierlichen

Frömmigkeitsform hebt sich Kiburger vom Verhalten in hochmittelalterlichen

Quellen ab, die klar den frühmittelalterlichen Denkautomatismus
dokumentieren, wonach Gabe und Gegengabe einander bedingen und sich
in der Höhe entsprechen müssen.251 Die Verfasser solcher Wundergeschichten

versuchen aber, diese Erwartungshaltung mit Verweis auf die
Eigenmächtigkeit Gottes und seine Gnade einzudämmen. Diese Tendenz ist ab
dem Ende des 11. Jahrhunderts feststellbar.252 Pilger versuchen auch durch
ihre Gelübde den Heiligen zu ihrem Vertragspartner zu machen. Wenn das
Angebot, die Gabe nicht angenommen wurde, also das Erbetene nicht
eintraf, nahmen sie ihre Opfergaben wieder mit nach Hause.253 Wer aber am
Wallfahrtsort geheilt wurde, sollte nach gemeiner Praxis auch eine Gabe
zum Dank spenden. Die Geistlichen achteten deshalb streng darauf, dass alle
Heilungen gemeldet wurden, damit sie keine Einnahmenseinbussen erlitten.
Bei Pilgern in ärmlichen Verhältnissen gaben sich die Geistlichen mit einem
Dankgebet für den Heiligen zufrieden.254 Im Übergang vom Hoch- zum
Spätmittelalter kommt es zu einer weiteren Veränderung. Während im
Hochmittelalter die «pèlerinage de demande»255 Anliegenwallfahrt) dominiert,

bei welcher der Pilger zum Heiligen in dessen Kirche kommt, um sein
Anliegen vorzutragen und mit einer Votivgabe zu bestärken, machen sich die
Pilger im 14. und 15. Jahrhundert hauptsächlich zu «pèlerinages de
remerciement»256 Dankwallfahrten) auf, nachdem sie ihr Anliegen dem Heiligen
zu Hause mitgeteilt hatten und er es erfüllt hatte. Sie knüpfen ihre Wallfahrt
an die Bedingung, dass zuerst ihr Anliegen erfüllt werde, bevor sie loszögen.
So verwandelt sich die Votivgabe zur Dankesgabe.

In der Strättliger Chronik formulieren die Gläubigen ihre Gelübde nie
mit diesem Vorbehalt. So erscheint das dem Opferhandeln mit Votivgabe
vorangehende Handeln Michaels beziehungsweise Gottes als Korrektur der



39

Vorstellung, dass zuerst etwas gegeben werden muss, bevor von göttlicher
Seite etwas erwartet werden darf. Auch Kiburger betont also die
Eigenmächtigkeit Gottes.

Motivation zum Besuch der Kirche

Es kommen auch Träume vor, welche die Kranken motivieren, zur Kirche
«im Paradis» zu gehen. Bei Bernhard zum Brunnen und Gerdrut treten die
Träume gleich öfters auf. Bernhard zweifelt an den ersten beiden Träumen,
die nur das Opfer fordern.

Beim dritten Traum kommt zum Opfer noch ein Segen mit dem heiligen
Kreuz und zum Opfer das anschliessende Waschen dazu. 257 Erst jetzt ist er
überzeugt und verspricht sein Gelübde. Gerdrut erlebt nach dem Opfer
einen grossen Schmerz und Bewusstlosigkeit, bevor sie geheilt ist. Auch hier
tritt zum Opfer etwas hinzu, das zur Heilung führt.

Der unschuldig verurteilte Hans zum Ried hört unmittelbar vor seiner
Hinrichtung am Galgen eine Stimme, die ihn ermuntert, er solle seine Hoffnung

auf Gott und Michael setzen.258 Die Kirche «im Paradis» beziehungsweise

dessen Kirchherr fungiert nach der Errettung Reissen des Galgenstricks)

als Empfänger der Dankesgabe, die wohl ein Verwandter von Hans
an Michael geben will.

Motivation kann auch durch Menschen geschehen. Anna und Margret
werden «underwist» Annas Unterweisung ist nicht ausgeführt. Margret
wird geraten, sie soll Michael in der Kirche «im Paradis» anrufen. Bei der
zweiten Belehrung erscheint ihr aber Michael selber und rät ihr zu einer
weiteren Handlung ergänzend zum Opfer. Margret soll nach dem Opfer
vom Priester mit Kelchtuch oder Oblatenteller berührt werden.259 So gibt es

statt einer selbstständigen Handlung am Brunnen eine priesterliche Handlung

in der Kirche. Auch hier bleibt es nicht allein beim Opfer,260 bis sie ihre
ganze Sehkraft wiedererlangt.261

Mit Konrad von Faulensee gibt es in der Chronik eine Person, die
andere zur Verehrung Michaels in der Kirche «im Paradis» anhält. Negative
Ratschläge erteilen hingegen Bernhard zum Brunnens Ehefrau und sein
Umfeld. Sie meinen, dass er auch ohne dieses Gelübde gesund geworden
wäre und es ein Betrug von bösen Geistern sein könnte. Als die Krankheit
wieder zurückkehrt,262 ändert seine Ehefrau ihre Meinung und «underwisete

iren man, dass er sin gelüpt erfullte.»

Die Erweckung von Toten

Die Wundererzählungen von der Erweckung Toter sind «traditioneller
Bestandteil der mittelalterlichen Hagiographie».263 In der Strättliger Chro-



40

nik stehen sie an zweiter Stelle nach den körperlichen Beeinträchtigungen.
Einzig bei Hartman im Hof erschrecken die Angehörigen und verwundern
sich ab dem wieder lebendigen Mann. Wie Hartman das versprochene
Opfer danach überbringt, tut es auch Hedwigis. Aber in ihrer Geschichte
fehlt das Erstaunen ihrer Freunde. Das Gelübde der Mutter des Knaben
Peter zielt eindeutig auf die Wiederbelebung des Kindes, da ja die Mutter
das Kind zu einem eigenen jährlichen Opfer verpflichtet. Es darf also mit
einer festen Erwartung gerechnet werden, dass Angehörige für ihre plötzlich

Toten Gelübde für deren Wiederbelebung tätigten. Ob dabei ein
Entsprechungsdenken vorherrschte, wonach ein lebendes Opfer als Ersatzgabe
für den Toten darzubringen ist, damit er wieder ins Leben zurückkommt,
ist aus den Texten nicht ersichtlich. Von den sechs «Toten» sind drei
ertrunken. Da es keine sicheren Merkmale zur Feststellung des Todes gab,
blieb eine gewisse Unsicherheit, ob der Tod wirklich eingetreten war.264

Der Tod war für die Menschen des Mittelalters kein abrupter Zustandswechsel,

sondern der letzte Schritt in einem längeren Prozess, der von
göttlicher Seite wieder rückgängig gemacht werden konnte.265 Biblische
Vorbilder wie die Erweckung der Tochter des Jaïrus Mk 5,42; Lk 8,55) oder
des Jungen in Nain Lk 7,11) mögen auch eine gewisse Vorbildfunktion
ausgeübt haben.

Besessenheit, Krankheit, Sünde

Wie schon bei den Totenauferweckungen zeigen auch die beiden Geschichten

von Besessenheit Mechilt Röslerin, Görg an der Egg) die Wichtigkeit
des sozialen Umfelds für die betroffene Person. Es sind die Angehörigen und
Freunde, die stellvertretend ein Opfergelübde ablegen und die Betroffene
zur Kirche bringen. Sie tätigen folglich die Handlungen, welche sonst vom
Pilger veranlasst werden. Die gegenseitigen Hilfeleistungen auf verschiedensten

Stufen der Verwandtschaft und Freundschaft und deren hohe
Wertschätzung sind ein Charakteristikum der sozialen Wirklichkeit in den
Wundergeschichten.266

Viele Wundererzählungen nehmen biblische Motive auf, auch die
Heilung der Besessenen.267 Schon Michael stellt den Ort «im Paradis» in
Kontinuität zum Teich Betesda. Die Blinden Hans Müller, Knabe Dietrich)
streichen sich einen Speichel- oder Wasser-Erde-Brei auf die Augen wie in
Joh 9,6). Auch die Totenerweckung und die Waschungen haben biblische
Vorbilder. Die Aufzählung, «dass von der heilsamkeit und gnadrichen statt
der kilchen, kilchhof und des heligen brunnen zu dem Paradis vil lamer,
stummen, ungehörenden, blinden und ouch toten da widerumb gesunt sind
worden»,268 könnte sich an einem Heilungssummarium wie Mt 11,5 oder
15,31 orientieren.



41

Alles Eingreifen in den Geschichten, nicht nur bei Beschwörungen,269

kann als eine Fortsetzung des Kampfs gegen den Teufel gedeutet werden,
den Ptholomeus mit seiner Taufe als erster des Strättligergeschlechts begonnen

hat, auch die Heilungen von Krankheiten, die vom Teufel verursacht
sein können.270

In der Strättliger Chronik gibt es wenig direkte Hinweise auf einen
Zusammenhang von Sünde und Krankheit. Zwei Beobachtungen lassen
einen Zusammenhang vermuten. Michaels Beschreibung des Ortes «im Paradis

» beginnt damit, dass hier Ablass aller Sünden zu finden sei. Danach
zählt er auf, was hier die verschiedenen Personengruppen erwarten können.
Der vollkommene Ablass könnte aufgrund dieser Struktur quasi als
Überschrift oder Hauptbezugsgrösse gelten, die alles Übrige erst ermöglicht, also
auch die Heilung der Kranken. Der zweite Hinweis findet sich bei der
Strafenaufzählung für die ungehorsamen Untertanen im Landskrieg. Sie wurden

«kropfecht mit grossen hälsen» und «etlich hogrecht».271 Die Kranke
Cecilia trägt dieselben Merkmale.

Zwei weitere Zusammenhänge sind deutlicher. Die Pest wird als Strafe
Gottes und als Folge des göttlichen Zorns gedeutet.

Die Tilgung der Sünden, das heisst Beichte und Busse, ist in anderen
Quellen «unabdingbare Voraussetzung jeder Heilung».272 Wenn die Krankheit

danach nicht geheilt wird, könnte sie schon das vorgezogene Verbüssen
möglicher jenseitiger Sündenstrafen sein, also der Bussleistungen, die nach
der Beichte angeordnet werden.273

Gegen die Verknüpfung von Ablass und Heilung spricht das Verhalten
der Hauptpersonen in den Wundererzählungen, die sich nie auf irgendwelche

Feiertage beziehen, welche mit einem Ablass verbunden wären. Sie wenden

sich an Michael und besuchen seine Kirche. Von ihm erwarten sie Hilfe
und weniger vom Ablass.

4. Ausblick

Kiburger zeichnet in seiner Chronik das Bild eines gnadenreichen Wallfahrtsortes,

dessen Patron Sankt Michael vielen Menschen in Krankheit und Leiden

hilft. Die lebhaften Schilderungen stehen wohl im Gegensatz zum
Zustand der Kirche in jener Zeit als Kiburger seine Chronik verfasste. Schon
Walther von Strättligen versuchte eine Wiederbelebung der Wallfahrt zur
jetzigen Kirche Einigen, die vormals «im Paradis» genannt wurde, doch die
päpstlichen Privilegien können den Traditionsabbruch nicht wettmachen.
Deshalb geht Kiburger in der Strättliger Chronik einen Schritt weiter und
präsentiert einen eigenständigen Frömmigkeitsentwurf. Im Zuge der Erneuerung

und Wiederbelebung der erlahmten Wallfahrt setzt Kiburger seine Er-



42

wartungen auf die neuen Herrscher von Bubenberg. Aber auch der Papst

will den Wiederaufbau, und Gott kann die Kirche wieder gross machen und
mit Wundern beschenken. In der Chronik stellt Kiburger einen bunten
Strauss aus Erneuertem, Altbewährtem und Neuerungen zusammen.

Erneuertes Altbewährtes Neuerungen

Reliquienverehrung,
Gelübde & Opferpraxis,
harmonisches Funktionieren

der kirchlichen Hierarchie,

heiliger Ort, biblische
Orientierung

Priesteramt / Bischofs- /
Papstamt, Offertoriumsgaben

für Priesterunterhalt,
starkes Denken im Tun-
Ergehen-Zusammenhang,
Gedanke des Gotteszorns

Plenarablass,
Eucharistiefrömmigkeit, Wertschätzung

von Evangeliumslesung

und Predigt

Zwar geniesst der Ablass ein hohes Ansehen, trotzdem respektiert
­Kiburger die Reliquien als eigenständige Objekte der Verehrung.274 Die
erteilten Ablässe sind sehr vielfältig erlassene Strafe in Bruchteilen oder
­Zeitmass, Plenar) und halten sich im gewöhnlichen spätmittelalterlichen
Rahmen, abgesehen vom Plenarablass, der für einen kleinen regionalen
Wallfahrtsort untypisch ist.

Die Vorstellung vom heiligen Ort verwirklicht sich in der Kirche «im
Paradis» schon der Name spricht für sich), denn die Weihe durch Michael
zeichnet den Ort als besonders heilig aus. 275 Trotzdem ist das Wirken
Michaels nicht auf diesen Ort beschränkt, und die Anliegen an ihn erfüllt er
auch vor dem Besuch seines Heiligtums. In den Wundergeschichten sind
keine Absichten auf Ablassgewinn festzustellen. Die Aufmerksamkeit richtet

sich ganz auf den Erzengel Michael als Helfer und Patron. Die Opfergelübde

gehören selbstverständlich zur Verehrung Michaels, der Umgang mit
dem Opfer ist aber durchaus kritisch und stellt das Do-ut-des-Prinzip fast
schon in Frage.

Kiburger hält fest am mittelalterlichen Weltbild mit der Einheit von
Kirche, Herrscher und Volk. Das Handeln der kirchlichen Hierarchie ist
voller Harmonie.276 Der Papst teilt seine Gnade mit Burkart und schenkt
ihm einen Siebtelablass. Der Papst ist auch bereit, seine Schlüsselgewalt zu
teilen. Die Geistlichen der Kirche Einigen dürfen deshalb die Beichte wie
Pönitentiäre des Papstes abnehmen. Den Plenarablass beschränkt der Papst

nicht auf die Stadt Rom, sondern gibt ihn einem so kleinen Wallfahrtsort
wie Einigen. Vielleicht ist Kiburger hier gerade innovativ oder eher doch
vermessen?), indem er für seine kleine Kirche einen Plenarablass fordert!

Die Strättliger Chronik berichtet zwar nicht über den grössten
Wallfahrtsort am Thunersee, die Beatushöhle, aber verglichen mit Überlieferung
zu den anderen bernischen Wallfahrtsorten bietet einzig die Strättliger
Chronik eine detaillierte literarische Beschreibung des kirchlichen Lebens
und der Wallfahrt in dieser Region vom Hochmittelalter bis nahe an den



43

Übergang zur Reformation. Sie gibt Einblick in die spätmittelalterliche
Gedankenwelt des Priesters Elogius Kiburger, der im historischen Rückblick
seine Vorstellung vom zukünftigen kirchlichen Leben der Priester, Bischöfe,
Päpste, Laien und Herrscher formuliert. Wie viel davon in der Realität
praktiziert wurde, ist schwer abschätzbar.

Mit der Einführung der Reformation nach der Berner Disputation im
Januar 1528 wurden zahlreiche Anliegen Kiburgers abgeschafft. Der Rat
von Bern verbot Kirchweihbesuche und das Glockengeläut zum Schutz vor
Sturm und Gewitter. Alle Kirchen, die nicht als Pfarrkirchen für den
Gottesdienst der Kirchgemeinde benötigt wurden, liess man abreissen oder
verkaufte sie mit der Auflage zur Umnutzung. Die grossen Wallfahrtsorte
Oberbüren und Beatushöhle schloss die Regierung 1528. In Oberbüren
wurde das Gnadenbild der Gottesmutter Maria noch im Februar 1528
verbrannt. Die Beatushöhle wurde 1530 zugemauert, um den Pilgerverkehr
endgültig einzudämmen. Es galt, das Wallfahrts- und Pilgerwesen als
typisch katholisches Phänomen zu unterbinden. In katholischen Landesteilen
wurde in den kommenden Jahrhunderten gerade die von Kiburger angeregte

Wallfahrtspraxis zu einem nahe gelegenen Gnadenort gepflegt, ähnlich
der Bannfahrt der Tochterkirchen nach Einigen.277 In der reformierten Kirche

wurden mit der Verkündigung des Gotteswortes in der Predigt und der
Konzentration auf die Bibel zwei Anliegen Kiburgers aufgenommen.

Die Frage nach der Bewältigung von handfesten und existenziellen
Lebensproblemen, wie sie uns die Pilgerinnen und Pilger der Chronik vor Augen

führen, und die Frage nach der Kommunikation mit dem Göttlichen
sind heute immer noch aktuelle Themen. Elogius Kiburger gibt uns mit
seiner Chronik eine spätmittelalterliche Antwort auf diese herausfordernden

Fragen.

Abkürzungen

Joh Johannesevangelium
Lk Lukasevangelium
LexMA Bretscher- Gisinger, Charlotte; Meier, Thomas: Lexikon des Mittelalters,

CD-ROM-Ausgabe, C.B. Metzler Verlag, Stuttgart 2000
Mk Markusevangelium
Mt Matthäusevangelium
RGG H.D. Betz et al. Hrsg.): Religion in Geschichte und Gegenwart

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 8 Bände und
ein Registerband. Mohr Siebeck Verlag, Tübingen 1998–2007 4. Auf­lage)

TRE Gerhard Müller, Horst Balz, Gerhard Krause Herausgeber): Theolo­gische

Realenzyklopädie. 36 Bände. De Gruyter, Berlin 1976–2004



44

Anmerkungen

DieserArtikelbasiertauf:Heim,Thomas: DieSträttligerChronik als Quelle mittelalterlicher
Frömmigkeit. Eine Untersuchung zur religiösen Praxis im Hoch- und Spätmittelalter am
Thunersee. Lizentiatsarbeit im Fach Kirchengeschichte begleitet durch PD Dr. Michael
Bangert. Eingereicht beim Departement für Christkatholische Theologie der Theologischen
Fakultät der Universität Bern, Bern 2008.
Mein Dank geht auch an Andreas Hänni Bern) und Arthur Maibach Einigen), die mich bei
meinen Forschungen unterstützten.

1 Vgl. Kühne, Hartmut: Wallfahrt V. In: TRE 35, 423f.
2 Für diesen Einleitungsteil vgl. Jehle, Irmengard: Wallfahrt/Wallfahrtsorte III. Christentum.

In: RGG4, 1282–1285.
3 Vgl. Lohner, Carl Friedrich Ludwig: Die reformierten Kirchen und ihre Vorsteher im

eidgenössischen FreistaateBern,nebstdenvormaligen Klöstern. Thun 1864; Bürgi, Adolf:
Berner Kirchen aus der katholischen Zeit. Bern 1935; Jahn, Albert: Chronik oder
geschichtliche, ortskundliche und statistische Beschreibung des Kantons Bern, alten Theils.
Bern 1857; Keller, Hans Gustav: Einigen. Die Geschichte einer bernischen Dorfkirche im
Rahmen derallgemeinengeschichtlichen Entwicklung.Thun1946, 52;Guggisberg, Kurt:
Bernische Kirchengeschichte, Bern 1958, 31.

4 Vgl. Hänni, Louis: Strättligen: Herrschaft und ihre Sitze im In- und Ausland. Thun 2
1997, 39; Guggisberg wie Anm. 3), 31; Zahnd, Urs Martin: Bern Kanton) [Kirchliches
und religiöses Leben, Kultur und Bildung]. In: Historisches Lexikon der Schweiz II. Basel
2003, 272.

5 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 39.
6 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 39; Guggisberg wie Anm. 3), 31.
7 Beide Orte werden zusammen mit den Beatushöhlen 1480 aufgesucht, als Teile der Stadt

Bern überschwemmt werden vgl. Tobler, Gustav: Die Berner Chronik des Diebold Schilling

[1468–1484]. Band 2. Bern 1901, 236 Anm. 4. Oberbüren nennt auch Zahnd wie
Anm. 4), 272.

8 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 46.
9 Vgl. Guggisberg wie Anm. 3), 31; Zahnd wie Anm. 4), 272.

10 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 46; Guggisberg wie Anm. 3), 31; Zahnd wie Anm. 4), 272;
Lohner wie Anm. 3), 267.

11 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 46; Guggisberg wie Anm. 3), 31; Zahnd wie Anm. 4), 272.
12 Vgl. Guggisberg wie Anm. 3), 37.
13 Von Rodt, Eduard: Bernische Kirchen. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte. Bern 1912, 156,

nennt 1343 in der Stadtkirche St. Vinzenz 300 Stück Reliquien. Ihre Attraktivität war
wohl begrenzt, wie die Überführungen der Sulpiciusreliquien aus Oberbalm und des
Vinzenzenhauptes aus Köln 1462 zeigen. Vgl. Türler, Heinrich: Meister Johannes Bäli und
die Reliquienerwerbungen der Stadt Bern in den Jahren 1463 und 1464. Neujahrs-Blatt
der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1893. Bern 1892, 14.

14 Lohner wie Anm. 3), 549 zählt 21 Reliquienstücke auf, wobei die Sammlung noch grösser

ist.
15 Nach Merz, H.: Die Einführung der Reformation in Burgdorf 1528. In: Blätter für

bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde, Jg. 24, Heft 1 März 1928), 61, bezeugt
das Kirchenurbar von 1487 zehn «anerkannte, heilkräftige und unbedingt sichere
Reliquien» 1497 findet eine Prozessionmitdiesen und drei neuenReliquien statt.Stückelberg,
E. A.: Geschichte der Reliquien in der Schweiz II. Zürich 1908 Schriften der Schweizerischen

Gesellschaft für Volkskunde 5), 39 2132).
16 Eine unvollständige Aufzählung bietet Lohner wie Anm. 3), 404.
17 ZurKirchenerweiterung 1447: ReliquienvonMauritius, denThebäern, Theodul,Vinzenz,

Apostel Thomas, 10000 Jungfrauen, Maria und ihrem Grab, Katharina, Martin, Nikolaus.

Später wurde die Sammlung noch erweitert. Vgl. Marti-Wehren, Robert: Die Mau-



45

ritiuskirche in Saanen vor der Reformation. In: Blätter für bernische Geschichte, Kunst
und Altertumskunde, Jg. 25, Heft 2/3 Oktober 1929), 80.

18 Vgl. Gutscher, Daniel; Ulrich-Bochsler, Susi; UtzTremp, Kathrin: «Hie findt man gesundheit

des libes und der sele» – Die Wallfahrt im 15. Jahrhundert am Beispiel der wundertätigen

Maria von Oberbüren. In: Beer, Ellen J. et al. Hrsg.): Berns grosse Zeit – Das
15. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 1999, 380.

19 Vgl. Grütter, Max: Um die Quelle zur Strättliger Chronik. In: Der kleine Bund Jg. 18,
Nr. 22 30.5.1937), 173f. oder Feller, Richard; Bonjour, Edgar: Geschichtsschreibung
der Schweiz vom Spätmittelalter zur Neuzeit 1 1979), 16.

20 Vgl. Gutscher wie Anm. 18).
21 Vgl. Lohner wie Anm. 3), 323. Leider ohne Nennung der genauen Quelle.
22 Vgl. ebenda.
23 Vgl. Dähler, Michael: Die Kirche Scherzligen. Bern 2004 Schweizerische Kunstführer

GSK, Nummer 761), 6; Grütter, Max: Schadau und Scherzligen bei Thun. Basel 1974
Schweizerische Kunstführer GSK, Nummer 146), 2 erwähnt 1443 drei Priester.

24 Persönliche Auskunft von Michael Dähler in einer unveröffentlichten Zusammenstellung.

25 Vgl. Grütter wie Anm. 23), 2. Hauptaltar: Maria, Johannes der Evangelist und Johannes
der Täufer; Nebenaltäre: Katharina, Margareta, Maria Magdalena.

26 Vgl. Stückelberg wie Anm. 15), 28 2062).
27 Der Rat von Bern bittet die Thuner im Juli 1439 um Unterstützung: «Als leider jeze ein

gross kreiss in der welt ist von der Pestelenz, darumb vil luten tod find, und zu uns ouch
kumpt in unser Land, dess wir entsitzen, und ouch anfacht umb und umb, darumb haben
wir ein kreuzgang entheissen zu dem lieben sant Batten mit eine grossen Volk zu tund uff
Zinstag jezkomet;…» zitiert nach Lohner [wie Anm. 3], 187).

28 Vgl. Stückelberg, E. A.: Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903, 14.
29 1462 verbietet der Rat von Bern den Thunern die Teilnahme an der Kirchweihe in

Faulensee. Gestattet ist nur der Erwerb des Ablasses ohne Mitführen von Waffen oder Pfeiffern.

Vgl. Lohner wie Anm. 3), 323.
30 So nennt man das Einkommen aus Kirchengütern, welches demjenigen zukommt, der das

damit verbundene kirchliche Amt ausübt. Vgl. Landau, P.: Beneficium/Benefizium. In:
LexMA 1, 1905.

31 Vgl. Baechtold, Jakob Hrsg.), Die Stretlinger Chronik, Frauenfeld 1877 Bibliothek älte¬
rer Schriftwerke der deutschen Schweiz und ihres Grenzgebietes), XXXII.

32 Vgl. Utz Tremp, Kathrin: Kiburger. In: HLS elektronische Version vom 20.11.2007)
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D12025.phpundLerch,Peter: Das Regimen pestilentiae aus
der Strättliger Chronik. Bern 1949 Berner Beiträge zur Geschichte der Medizin und
Naturwissenschaften 8).

33 Vgl. Lerch wie Anm. 32), 7f.
34 In Jahrzeitenbüchern auch Anniversarbuch oder Seelbuch genannt) wurden gewöhnlich

«Stiftungen, Schenkungen und andere Gedenkleistungen auch mit Anweisungen für die
liturgische Feier» verzeichnet. Neumüllers-Klauser, Renate: Nekrologien. In: Dies.
Hrsg.): RES MEDII AEVI. Kleines Lexikon der Mittelalterkunde, Wiesbaden 1999,

172.
35 Vgl. zu den Lebensdaten in diesem Abschnitt: Utz Tremp, Kathrin: Die Chorherren des

Kollegiatstifts St. Vinzenz in Bern. In: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde
46 1984), 71f. und Baechtold wie Anm. 31), XXXIf.

36 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), XXXVI.
37 Eine Untersuchung des Wasserzeichens im Papier der Handschrift und des Schriftstils

deutet in den Zeitraum von 1467–1487. Lerch wie Anm. 32), 4.
38 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), XXXf.
39 Vgl.Grütter wieAnm.19),173,zählt35ErwähnungendesJahrzeitenbuchs. Vgl.Baechtold

wie Anm. 31), 29, 33, 97 u.a.
40 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), XLVIII.



46

41 Vgl. Grütter wie Anm. 19), 173 zählt «gegen 20» Erwähnungen des lateinischen Buches.
Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 36,11; 40,3; 50,21 u.a. Mit der möglichen Gestaltung und
dem Inhalt von Jahrzeitenbuch und lateinischem Buch beschäftigt sich detailliert Grütter
wie Anm. 19).

42 So bei Baechtold wie Anm. 31), XLVIII.
43 Vgl. Grütter, Max: Ist die Strättliger Chronik historisch wertlos? In: Blätter für bernische

Geschichte, Kunst und Altertumskunde, Jg. 24, Heft 2 Juni 1928), 112f.
44 So auch ebenda, 112.
45 Baechtold wie Anm. 31), LI.
46 Vgl. Feller/Bonjour wie Anm. 19), 16; Von Greyerz, Hans: Studien zur Kulturgeschichte

der Stadt Bern am Ende des Mittelalters. Bern 1940, 267.
47 Keller wie Anm. 3), 51.
48 Vgl. ebenda.
49 Vgl. Eggenberger, Peter: Der Kirchenbau auf dem Land. In: Schwinges, Rainer C. Hrsg.):

Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 2003, 355.
50 Diese Haltung zeigt Kiburger auch während seiner Stelle in Münsingen. Er verklagt einen

Leutpriester,der sich amKirchengut bereichertund interveniert wegen Güter in Vechigen,
deren Ertragder Kirche von Münsingen rechtswidrig vorenthalten wird. Vgl. Grütter wie
Anm. 43) 108f.

51 Vgl. ebenda, 109f.
52 Vgl. Keller, Hans Gustav: Elogius Kiburger und seine «Strätlinger Chronik» In: Historisches

Museum Schloss Thun, Jahresbericht 1945, 29. Dieses Argument nimmt Grütter,
Max: Tausendjährige Kirchen am Thuner- und Brienzersee. Bern 21966 Berner Heimatbücher

66), 5 auf und führt es detailliert aus.
53 Vgl. Bürgi wie Anm. 3). Leider gibt der Autor keine Quellen für seine Aussagen an.
54 Siehe Wenz-Haubfleisch, Annegret: Miracula post mortem. Studien zum Quellenwert

hochmittelalterlicher Mirakelsammlungen vornehmlich des ostfränkisch-deutschen
Reiches.DissertationSiegburg1998 SiegburgerStudienXXVI),222–224.Wenz-Haubfleisch
zähltFunktionen vonMirakelsammlungenauf:Finanzierung von beschädigten) Kirchenbauten,

Überwindung von Krisen materieller, geistlicher Niedergang, rechtliche und
wirtschaftliche Streitigkeiten), Bewältigung der Konkurrenz anderer geistlicher Einrichtungen.

55 Eine solche jedoch mündliche Unterweisungder Herrscherhaben schon zwei Kirchherren
vor Kiburger unternommen. Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 156,19; 166,1. Diese Kontinuität

eines Herrscherhauses zu einergeistlichen Institutionbezeugt auch GrafHartmann
von Kiburg, der am 1.12.1300 verspricht, keine neuen Ordensniederlassungen auf seinem
Gebiet zuzulassen, und er tut dies «eingedenk der freundschaftlichen Gesinnungen seiner
Vorfahren zu dem Kloster Interlaken, und im Wunsch, solche zu erneuern…» Stettler,
Friedrich: Die Regesten der vor der Reformation im Gebiet des alten Kantonstheils von
Bern bestandenen Klöster und kirchlichen Stifte. Chur 1849, 57 Nr. 154).

56 Kiburgermöchte dieGeschichte der Kircheund derSträttligernichtdemVergessen anheim
geben. Es geht ihm um «Memoria» Erinnerung und Gedächtnis).

57 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 172f. Schon in der Erscheinung Michaels ebenda, 33)
kommt die charakteristische Formel vom Erhöhen und Fördern des Gottesdienstes und
der Kirche «im Paradis» vor.

58 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), XXXVI.
59 Vgl. Herbers, Klaus: Mirakelbuch. In: Dinzelbacher, Peter Hrsg.): Sachwörterbuch der

Mediävistik. Stuttgart 1992, 544.
60 Sehr explizit spricht Gelpke, E. F.: Die christliche Sagengeschichte der Schweiz. Bern 1862,

46: «Alles, was von ihr [d.h. derKirche] ausgesagtwird,sieht nun gar nicht so alterthümlich
aus; es ist aus einer spätern indie frühere Zeitübertragen.» Seine Beispiele sind derBurgkap­lan,

Kapellen/Kirchen und Altäre für den hl. Michael, Glocken(turm), Bischof vonLausanne,
Chorherren. Ähnlich stellen dies die Bilder auf den Teppichen der Burgunderbeute 1476)
im Historischen Museum Bern dar, auf welchen u.a. die Geschichte Cäsars zu sehen ist.



47

61 Hänni wie Anm. 4), 102.
62 Vgl. ebenda, 86.
63 Vgl. ebenda, 88. Schnyder, André: Heinrich von Strättligen. In: Schwinges, Rainer C.

Hrsg.): Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 2003, 460, ist
noch vorsichtiger. Aufgrund heutiger Quellenlage lasse sich der Minnesänger mit den
urkundlich genannten Rudolfs von Strättligen nicht sicher identifizieren. Es könne sich auch
um einen Rudolf von Strättligen handeln, der in den Urkunden bisher nicht auftauchte.

64 Vgl. Hänni wie Anm. 4), 94; 110.
65 Hier der Text der Verkaufsurkunde der Herrschaft Spiez: «1338, Morndes nach Simon-

Judä, verkauft der Freiherr Johann von Strättlingen, Ritter, an Johann von Bubenberg,
Schultheiss zu Bern, Burg und Stadt Spiez und das Dorf, so davor liegt, Faulensee, Wyler,
Honrein, Gesingen und Zeiningen, nebst den Leuten und Gütern zu Zeiningen und dem
Kirchensatz daselbst, um 3600 Pfunde.» Lohner wie Anm. 3), 204. Vgl. dazu auch:
Dubler, Anne-Marie: Einigen. In: HLS elektronische Version vom 18.1.2008) www.hls-dhs-

dss.ch/textes/d/D8317.php.
66 Vgl. Baehler, Eduard: Einigen. In: Türler, Heinrich; Attinger, Victor; Godet, Marcel

Hrsg.): Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz III. Neuchâtel 1926, 9.
67 Fontes Rerum Bernensium. Bern’s Geschichtsquellen. Band 2. Bern 1877, 92.
68 Vgl. Baehler wie Anm. 66), 9.
69 Vgl. Heubach, A.: Aus der Geschichte von Spiez. Die alten Kirchenbauten: Das Kirchlein

zu Einigen. In: Der kleine Bund Jg. 18, Nr. 24 13.6.1937), 196.
70 Zinsli, Paul Hrsg.): Ortsnamenbuch des Kantons Bern I, Dokumentation und Deutung.

Bern 1976, 74 bezeugt u.a. folgende Namen: 1228 Ceningen, 1316 Zeiningen, 1360 ze
Zeiningen, 1440 von Zeiningen, 1488 zu Einigen.

71 Es gibt eine AbleitungEinigi im Sinnevon «Einzigkeit, Verlassenheit, Einsamkeit» Keller
wie Anm. 3), 27. Die Endung «-ingen» deutet auf eine Benennung des Ortes mit dem

Namen der neuen alemannischen Siedler. Dies wäre hier wohl ein Stammesführer mit
Namen Zeino. Der Ortsname würde dann soviel wie «bei den Leuten des Zeino» bedeuten

vgl. ebenda, 28). Die dritte Interpretation nimmt als Wurzel das althochdeutsche
«zein» welches ein Rohr oder eine Rute bezeichnet. So hiesse Zeiningen «die Leute beim
Rutengebüsch» ebenda, 29).

72 Baechtold wie Anm. 31), 30.
73 Lütkilch, d.h. eine weltliche Kirche für das Volk im Unterschied zu einer Kloster- oder

Stiftskirche.
74 Das Paradebeispiel in derChronik ist Sifrids Erwählung eines Patrons. Vgl. Baechtold wie

Anm. 31), 18. Der heilige Michael war Patron der französischen Dynastie derValois. Vgl.
Krüger, K. H.: Michael, Erzengel, I. Biblisch-theologisch und Verehrung. In: LexMA 6,
594.Der heilige Mauritius wurde888zum PatrondesKönigreiches Burgund erhobenund
war auch Patron der Savoyer. Vgl. Krüger, K. H.: Mauritius, hl. In: LexMA 6, 412 und
Mongiano, E.: Mauritius, Ritterorden vom hl. In: LexMA 6, 413.

75 Vgl. von Känel, Ernst: Streiflichter zur Christianisierung des Thunerseegebiets und der
angrenzenden Regionen: dargeboten als Auseinandersetzung mit den landläufigen
Vorstellungen anhand der umfangreich vorliegenden Ergebnisse geschichtlicher Forschung.
Berlin 2005, 67f.

76 «Zil» übersetzt Baufeld, Christa: Kleines frühneuhochdeutsches Wörterbuch. Tübingen
1996, 259: Ziel, Grenzpunkt, Frist, Termin. Der Name würde auf den nichtgeeigneten
Ort weisen, wenn der Ortsname im Sinne von unterhalb des Ziels, der Grenze gedeutet
werden kann.

77 Dies sind wohl Arnold, die Bauleute und die geholten Priester und Gelehrten.
78 Obschon sich die Bitte an eine Mehrzahl richtet, handelt doch Gott oder eine andere

Person in seinem Auftrag hier in dem Falle Michael).
79 Baufeld wie Anm. 76), 43 übersetzt «brunnen» zuerst mit Quelle und 3. mit Brunnen. Es

kann also hier beides gemeint sein.
80 D.h. die Liebe wird ihm geschenkt. Er empfängt sie.



48

81 Weber, Robert et al. Hrsg.): Biblia Sacra iuxta Vulgatam versionem. Stuttgart 1983,
259.

82 Diefenbach, Lorenz: Glossarium Latino-Germanicum. Darmstadt 1968 Reprint der
Ausgabe Frankfurt/Main 1857), 438. Dass Kiburger das feminine «vischtiech» benützt
vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 32, Anmerkung zu 24), stärkt diese Aussage zusätzlich.

Kiburger übersetzt damit deutlich aus dem Lateinischen.
83 Bei Bernhard von Strättligen, der die Reliquie heimbringt, wird die Unterbringung der

Heiligkreuzreliquie im Brunnen nicht ausdrücklich erzählt. Baechtold wie Anm. 31),
124.

84 Kiburger präzisiert, dass es sich um eine ehrbare und verheiratete Frau handelt. Vgl.
Baechtold wie Anm. 31), 33,11.

85 Die dreifache Erwähnung vgl. Baechtold [wie Anm. 31] 33,21; 35,5; 48,10) des Priester¬
hausbaues zeigt, dass dieses Anliegen besondere Aufmerksamkeit auf sich zog und wohl
oft vernachlässigt wurde. Eine Urkunde von 1477 vgl. Keller [wie Anm. 3], 51) berichtet
vom Vorhaben eines Pfarrhausbaus oder Neubaus.

86 Vgl. dazu die Beschreibung der Befreiung Sifrids Baechtold [wie Anm. 31], 16,19ff.):
«Diser heiliger man sprach zu dem tüfel, dass er enweg füer an das end und statt, da dem
heiligen sant Michel kein ere geschäch und da er nit würd angerüeft…»

87 Vgl. von Känel wie Anm. 75), 64.
88 Vgl. ebenda, 65.
89 Schweizer, Jürg: Kunstführer Berner Oberland. Bern 1987, 93.
90 Hier sind wohl Schriften des Kirchenrechts oder andere amtskirchliche Dokumente

gemeint, denn an späterer Stelle benutzt der Bischof ausdrücklich heilige Schriften. Vgl.
Baechtold wie Anm. 31) 46, 21.

91 Um das Einkommen der Geistlichen war es nicht immer gut bestellt, wie auch folgende
Meldung verdeutlicht: 1323verbessertdas StiftAmsoldingen die Bepfründung seiner fünf
Chorherren durch neue Erträgeaus Ländereien und von Bussleistungen aus der weltlichen
Gerichtssprechung, «da ihr sonstiges Einkommen zu einem genügenden Unterhalt derselben

nichtausreiche, und damit die Chorherren ihr Amt mit mehr Eifer ausüben» Stettler
wie Anm. 55), 20 18).

92 Das Zehntsteuerverzeichnis von1285weistdie Höhe der Abgaben der Pfarrherren an den
Bischof von Lausanne in der Region Thun aus: Thierachern 60 Schillinge, Scherzligen 20
Schillinge, Uttigen 10 Schillinge. Amsoldingen Propst 100 Schillinge, Dorfpfarrherr 12
Denare. Tschumi, Otto: Ur- und Frühgeschichte:SektionThun des bernischen Lehrervereins,

Das Amt Thun. Eine Heimatkunde I. Thun 1943, 165f.
93 Zurgenauen Eingrenzung des Kirchengebiets. DieBetonung der Zehntrechte und sonstigen

Freiheiten könnte auch eine Reaktion auf die Zehntentfremdung d.h. die weltlichen Pa­tronatsherren

nehmen den gesamten Kirchenzehnt für sich in Anspruch) sein, die seit der
Mitte des 14. Jahrhunderts nachweisbar ist. Vgl. Schlup, Murielle: Die Kirche von Worb
im Mittelalter. In: Schmidt, Heinrich Richard Hrsg.): Worber Geschichte. Bern 2005, 383.

94 Arnold gibt als Unterpfand seine Burg mit ihren Abgaberechten und Besitzungen. Vgl.
Baechtold wie Anm. 31), 42,4.

95 Der Edle Petermann von Ringgenberg leistet 1386 für sich und seine Nachkommen einen
Gehorsamseid gegenüber der Stadt Bern. Vgl. Stettler wie Anm. 55), 78 Nr. 419).

96 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 36,17. In einer zweiten Beschreibung von Arnolds Versprechen

ebenda, 41f.) gilt die Verpflichtung neben den Nachkommen auch für seine Erben
also auch die Bubenberg!). Der Unterhalt von Kirche und Priester soll gewährleistet sein.

Dafür setzt Arnold seinen Besitz als Unterpfand ein und schwörtauf das Evangelium, d.h.
das Evangeliar.

97 Vgl. ebenda, 48. Es folgt ein dritter Bericht, worin auch das Volk gelobt ebenda, 49,19),
die Anordnungen und Satzungen zu befolgen. Damit folgt das Volk seinem Grundherrn,
dem Freiherr von Strättligen, ähnlich dem Treueeid bei Stettler wie Anm. 55), 74 Nr.
370).

98 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 38,13; 40,5.12.



49

99 Vgl. z.B. Stettler wie Anm. 55), 24 Nr. 56), wo der Rat von Bern Streitigkeiten über den
Besitz einer Matte in Zwieselberg zwischen dem Stift Amsoldingen und dem Kloster
Rheinau schlichten muss.

100 Auch der Altar auf derBurg war demheiligen Michaelgeweiht. Vgl. Baechtold wie Anm.
31), 17,13.

101 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 34. Michael spricht hingegen nicht von der Jungfrau Maria,

sondern der königlichen Mutter und Magd.
102 Welche Reliquien nun Gegenstand der Übertragung sind, lässt sich nur aus der vorange¬

henden Erzählung schliessen. Dort hat Arnolds Vorgänger Wernher Reliquien vom
Gargano heimgebracht, davon speziell erwähnt ist nur ein Stück vom Mantel Sankt Michaels
vgl. ebenda, 29).

103 Das Motiv der Engelweihe ist europaweit bekannt. Vgl. Ringholz, Odilo: Wallfahrtsge¬
schichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Freiburg 1896, 358ff.

104 Vgl. Benz, Richard: Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen
übersetzt von Richard Benz. Darmstadt, Gerlingen12 1997, 750f.

105 Vgl. ebenda, 751.
106 Vgl. ebenda.
107 Vgl. ebenda.
108 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 45,10. Arbeit, übersetzt gemäss Hennig, Beate: Kleines

Mittelhochdeutsches Wörterbuch. Tübingen3 1998, 15.
109 Der Teufel gehorcht dem Befehl des Bischofs und stellt sichso in den Dienst des Bischofs,

was dem Verhalten eines Teufels widerspricht. Er wird so ähnlich gedemütigt wie in der
Begebenheit mit Wernher von Strättligen, den er aus der Gefangenschaft befreien muss.
Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 28.

110 «Hinderziechen» bei Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch mit Be¬

richtigungen und Nachträgen. Stuttgart37 1986 unveränderter Nachdruck), 89, unter
«hinderziehen» wie oben übersetzt.

111 Baechtold wie Anm. 31), 47.
112 Kiburger erwähnt,dass Silvester den KaiserKonstantin getauft habe. Vgl. Baechtold wie

Anm. 31), 52,18.
113 Dies ist dieselbe Konstellation wie bei der Kirchweihe vgl. ebenda, 42,18).
114 Es wird explizit hingewiesen, dass das Opfers für den Unterhalt des Priesters gedacht ist

und dadurch der Gottesdienst gefördert wird vgl. ebenda, 59,30).
115 Gemäss dem Kalender des St.-Vinzenzen-Stifts in Bern fällt der Mauritiustag auf den

22.9. Vgl. Utz Tremp, Kathrin: Gottesdienst, Ablasswesen und Predigt am Vinzenzstift
in Bern 1484/85–1528). In:Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 80 1986),
44.

116 Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte I. Alte Kir¬
che und Mittelalter. Gütersloh 2. Aufl. 2005, 470f.

117 Vgl. Paulus, Nikolaus: Geschichte des Ablasses im Mittelalter II. Paderborn 1923, 73.
118 Genau diese Situation schildert Kiburger an einer Kirchweihe zur Zeit König Rudolfs

vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 70f.), wo nur jeder Zwanzigste zur Beichte gehen konnte
und so den Ablass erlangte.

119 Vgl. ebenda, 77. Die Zahl wird mit den fünf Wundmalen Christi begründet.
120 Diese Erleichterung geht inRichtung eines Beichtbriefes. Der Preis istwohl nichtso hoch.

Vgl. Keller wie Anm. 3), 128, dort haben 3 alte Hühner den Wert von 8 Schillingen.
121 Vgl. Sebott, R.: Beichtbriefe. In: LexMA 1, 1812.
122 Vgl. Tremp, Ernst: Ablaßwesen. In: Historisches Lexikon der Schweiz I, Basel 2001, 61.

Zu Bern: Zahnd wie Anm. 4), 272 erwähnt die ersten Ablässe in der Region Bern im
Jahr 1262/1265.

123 Auch die gefälschte Engelweihbulle mit Plenarablass für Einsiedeln datiert ins 10. Jahr¬
hundert.Vgl.Ringholz, Odilo: Geschichte des fürstlichen Benedictinerstiftes U. L. F.von
Einsiedeln I. Einsiedeln 1904, 37f.

124 Vgl. Benrath, Gustav Adolf: Ablass. In: TRE I 1977), 350.



50

125 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 57,29.
126 Hug, Albert: Einsiedeln Benediktinerabtei). In: HLS elektronische Version vom

17.1.2008) http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11491-1-4.php: «Die Legende der
Engelweihe ist seit der Mitte des 12. Jahrhunderts bezeugt.»

127 In Einsiedeln wird die Überlieferung, dass Engel die Kirchweihe vollzogen haben, im
Mittelalter überlagert von der Vorstellung der Weihe durch Jesus Christus als Bischof
aus dem so genannten Descendit-Dominus-Bericht, dargestellt im Einsiedler Blockbuch
vor 1466). Vgl. Schuppisser, Fritz Oskar: Die Engelweihe der Gnadenkapelle von

Einsiedeln inder frühenDruckgrafik.Zeitschrift für Schweizerische Archäologieund
Kunstgeschichte Band 43, Heft 1 1986), 141ff. und Ringholz wie Anm. 123), 37f.

128 Die gefälschte Bulle Leos VIII. vom 11.11.964 verleiht allen Besuchern der geweihten
StätteunterdengewöhnlichenBedingungen wobeidiese leidernichtgenauer beschrieben
werden) vollkommenen Ablass vgl. ebenda).

129 Das 4. Laterankonzil limitiert den Ablass bei einer Kirchweihe auf 1 Jahr und beim
Jahrestag der Weihe auf 40 Tage. Vgl. Guillemain, Bernard: Les Papes d’Avignon, les

indulgences et les pèlerinages. In: Privat, Édouard Hrsg.): Le pèlerinage Cahiers de
Fanjeaux 15). Toulouse 1980, 266.

130 Schimmelpfennig, B.: Heiliges Jahr. In: LexMA 4, 2024.
131 Vgl. Schimmelpfennig, Bernhard: Die Regelmässigkeit mittelalterlicher Wallfahrt. In:

Institut für Realienkunde des Mittelaltersund der frühen Neuzeit Hrsg.):Wallfahrt und
Alltag im Mittelalter und früher Neuzeit. Wien 1992, 92.

132 Während 14 Tagen nach der Engelweihe 14. September) erhalten die Besucher einen
vollkommenen Ablass.

133 Vgl. Guggisberg wie Anm. 3), 30.
134 Diese Praxis des Almosensammelns für ein Heiligtum berichtet auch Medard, Barth:

Heiltumführer und Almosensammler des Mittelalters. In: Freiburger Diözesan Archiv
74 1954), 100.

135 Vgl. Dinzelbacher, Peter: Handbuch der Religionsgeschichte im deutschen Raum. Hochund

Spätmittelalter Band 2). Paderborn 2000, 300.
136 Vgl. Pfaff, Carl: Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spätmittelalterlichen Kirchen¬

geschichte. In: Historischer Verein der Fünf Orte Hrsg.): Innerschweiz und frühe
Eidgenossenschaft Band 1: Verfassung, Kirche, Kunst). Olten 1990, 264. Elf Bischöfe, zwei
Erzbischöfe und der Bischof von Konstanz hängten ihr Siegel an die Urkunde und
gewährten so je einen Ablass von vierzig Tagen für schwere und ein Jahr für lässliche
Sünden. So konnten die vielen Siegel an der lateinischen Urkunde den einfachen Gläubigen

schon beeindrucken und motivieren.
137 Rebetez, Jean-Claude: Ablässe: von der Gemeinschaft der Heiligen bis zurHandelsware.

In: Ders. Hrsg.): PRO DEO. Das Bistum Basel vom 4. bis ins 16. Jahrhundert. Delsberg
2006, 116 Abb. 123). Der 40-tägige Ablass wird an sehr vielen Feier-)Tagen und auch
fürs dreimalige Ave-Maria-Beten beim Angelusläuten von zwei Erzbischöfen und elf
Bischöfen gewährt. Dass es sich hier um ein Standardmodell handelt, bestätigt auch der
Ablassbrief erwähnt bei Grabmayer, Johannes: Volksglauben und Volksfrömmigkeit im
spätmittelalterlichenKärnten Kulturstudien24).Wien 1994, 83:1359 erwirkt der
Dompropst Georg II.von Truttendorf vonder Kurie in Avignon von 20 Bischöfen unterzeichnet)

einen 40-tägigen Ablass für seine gestiftete Kapelle.
138 Der Ablass von 40 Tagen tödlicher und 100 Tagen täglicher Sünde ist im 13./14. Jahr¬

hundert bei den deutschen Bischöfen sehr verbreitet, vgl. Paulus wie Anm. 117), 78.
JohannesBäli erwirbt inRom fürdie Vinzenzenkirche Bern vonzwei Kardinälen je einen
Ablass von 100 Tagen für diejenigen, welche in der Kirche drei Unser Vater und ein Ave
Maria kniend beten und die Kirche beschenken. Vgl. Türler wie Anm. 13), 15.

139 De la Roncière, Charles M.: Les concessions pontificales d’indulgences d’Honorius IV à

Urbain V 1285–1370): leur portée pastorale. Jalons pour une enquête. In: Cassagnes-
Broquet, Sophie et al. Hrsg.): Religion et mentalités au Moyen Age. Rennes 2003, 371–
378, 377: «A tous ceux qui, vraiment pénitents et confessés, accéderont à l’église de x à



51

Noël, la Circoncision, l’Epiphanie, la Réssurection, l’Ascension, la Fête-Dieu corpus
Christi), laPentecôteainsiqu’à la Nativité, l’Annonciation, laPurification et l’Assomption
de Marie ainsi également qu’à la Naissance de St Jean Baptiste[...]» Diese Gläubigen
erhalten 1 Jahr und 40 Tage Ablass.

140 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 167,21.
141 Der Ablass in Bruchteilen der Busse wird nach 1215 immer seltener. Vgl. Paulus wie

Anm. 117), 77.
142 Vgl.Baechtold wie Anm.31),58,20;76,25;94,10;105,17; 114,18; 123,7;145,26;157,16;

167.
143 Auch hinsichtlich der konkreten Situation wie bei Burkart die Pest. Vgl. ebenda, 94,10.
144 Vgl. ebenda, 52; 75; 92; 114; 119; 129; 145; 157.
145 Dies ist bei Johannes XXII. 1316–1334) und Urban V. 1362–1370) zutreffend vgl.

De la Roncière wie Anm. 139), 375 und 376.
146 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 74,22; 113,18; 156,21; 166,3.
147 Vgl. ebenda, 74,21; 156,22; 166,6.
148 Vgl. ebenda, 74.
149 Vgl. ebenda, 92f.
150 Vgl. ebenda, 119; 128.
151 Vgl. ebenda, 145.
152 40 Tage tödlicher Sünde sind der Maximalablass, den ein Bischof erteilen kann, wie das

vierte Laterankonzil 1215 festlegte. Vgl. Paulus wie Anm. 117), 76.
153 Johannes Bäli geht 1463 nach Rom, um eine Romfahrt zu erwerben. Vgl. Türler wie

Anm. 13), 15. Zwei Kirchgenossen von Buochs und Ennetbürgen Nidwalden) erwerben
in Avignoneinen Ablass dotiertvonPapst ClemensVI. und zwölf Kardinälen. Vgl.Tremp,
Ernst: Buchhaltung des Jenseits. Das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im
späteren Mittelalter. In: Der Geschichtsfreund, 143. Band 1990), 140.

154 Ringholz wie Anm. 123), 426.
155 Vgl. ebenda.
156 Es gibt solche Bestätigungen von 1290 an. Vgl. die Übersicht bei Ringholz wie Anm.

103), 330ff.
157 Baufeld wie Anm.76), 136verweist auf Jochals Flächenmass,das die Grösse eines Ackers

ist, der an einem Tag von einem Ochsengespann gepflügt werden kann. 1 Juchart sind
3593,7614 m2 nachRottleuthner, Wilhelm:Alte lokale und nichtmetrischeGewichteund
Maße und ihre Größen nach metrischem System. Innsbruck 1985, 180.

158 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 34.
159 Vgl. ebenda, 34,11.
160 Der Landskrieg ist ein regional beschränkter Konflikt, der sich im Gebiet einer bestimm¬

ten Herrschaft oder Landschaft abspielt.
161 Nach Elbern, V.H.: Tragaltar. In: LexMA 8, 931f. bezeichnet Betstein einen mobilen

Trag- oder Reisealtar.
162 Nach der Legenda aurea Benz [wie Anm. 104], 751) gibt es zwei Reliquien ein rotes

Pallium,Marmor mit Fussabdruck)auf dem Monte Gargano. VonbeidenReliquienerhält
der zweite Erscheinungsort Mont-Saint-Michel je ein Stück vgl. ebenda, 745). Folglich
stellt Kiburger die Kirche «im Paradis» so klar in die Reihe der Michaelsheiligtümer.

163 Diese grössere Reliquiensammlung ist«bis zur Reformation in derselben[Kirche Einigen]
aufbewahrt » worden Lohner [wie Anm. 3], 204). Auch der Visitationsbericht von 1453
erwähnt Reliquien, die allerdings neu eingepackt und angeschrieben werden sollen. Die
Pfarrer in Einigen und in Därstetten sollen überprüfen, von welchen Heiligen die
Reliquien stammen. Vgl. Wildermann, Ansgar: La visite des églises du diocèse de Lausanne
en 1453. Lausanne 1993 Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la
Suisse Romande 3e Série. Tome XIX), 83; 91.

164 Benz wie Anm. 104), 745: «Da grub man auf des Engels Gebot in einen harten Felsen
ein Loch. Da sprang eine solche Menge Wassers heraus, […], das geschiehet von Sanct
Michaels Gnaden.»



52

165 Ebenda, 751: «In derselben Höhle entspringt einklar Wasser, das ist gar süß; daraus trinkt
das Volk nach der Communion, und werden mancherlei Gebrechen davon geheilt.»

166 Vgl. Heubach wie Anm. 69), 196.
167 Vgl. Keller wie Anm. 3), 326–329.
168 Der weltliche Grundherr einerKirche imEigenkirchenrecht hatdasalleinigeVerfügungs¬

recht über «Gebäude, Vermögen und Ertrag als auch […] die Befugnisse der Ein- und
Absetzung der Pfarrer Kirchensatz, Kollatur)» ohne Einwirkung des Bischofs. Ebenda,
35.

169 DasRechtbeinhaltetauchdie Verwaltung derKirchengüter, dieEntlöhnung desPriesters,
denGebäudeunterhalt Schlup[wie Anm. 96], 383). Dies beschreibt die Strättliger Chronik

nicht, denn der Kirchherr ist hier eine selbstständige Person.
170 Michael als Patrozinium einer Pfarrkirche ist im Bistum Lausanne neben Einigen in Er¬

lenbach i. S., Gsteig bei Interlaken und Meiringen anzutreffen. Vgl. Moser, Andres: Die
Patrozinien der bernischen Kirchen im Mittelalter. In: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 52 1958), 33; 34; 36.

171 Eine Variation dieser Betitelung gibt Baechtold wie Anm. 31), 137,26: Michael, «der da
ist ein fürst und hüeter der kilchen des Paradis»

172 Angenendt, Arnold: Patron. In: LexMA 6, 1807.
173 Diese Funktion bestätigt Johannes Heynlin in seiner Predigt in Bern 1476: «Nicht alles

führt der Höchste selber aus, vielmehr lässt er sehr Vieles die Engelsgeister vollbringen.»
Von Greyerz, Hans Hrsg.): Ablasspredigten des Johannes Heynlin aus Stein de Lapide)
28. September bis 8. Oktober 1476 in Bern. Bern 1934, 146.

174 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 5: «mit denen wappen und zeichen du solt striten und den
tüfel überwinden und in ewenklich durchschießen, wenn er dich versucht; wann du hast
in gelaßen und darumb so wirt er wider dich und alles din geslecht allweg sin, und du
musst vil von im liden, e du enpfachest die kron der überwindung.»

175 Die Seele Diebolds wird von Michael den bösen Geistern empfohlen und ins Höllmoos
geführt. Vgl. ebenda, 103,9.

176 Einige dieser Vorstellungen sind auch in der Kunst dargestellt worden. Vgl. Rohmeder,
Jürgen: Michael. In: Lexikon der christlichen Ikonographie III. Freiburg, 1994, 258.

177 Vgl. ebenda, 256.
178 Aus der Kirche Einigen sind keine Michaelsdarstellungen bekannt. Es gibt aber Micha¬

elsdarstellungen in der Stadtkirche Thun und Reutigen.
179 Michael hat eine besondere Gnade für einen bestimmten Ort bei Gott «erworben»

Baechtold [wie Anm. 31], 32), undes folgt auch die Wendung «das sol verfolgen, beschechen

und werden» ebenda, 33). Arnold der Jüngere hat beim Papst Freiheiten, Anerkennung

der Engelweihe und den Plenarablass «erworben» ebenda, 62). Die Ablassbestätigung

des Papstes lautet auch «sölt vervolgen und werden und abgelassen all ir sünd»
ebenda, 60).

180 Vgl. für den Kirchherrn von Einigen ebenda, 40,12; 91,29; 111,14; 121,12; 122,23.
Dabei ist 40,12 die grundlegende Stelle bei der Kirchenstiftung von Arnold dem Älteren.

181 Vgl. ebenda, 37,5.
182 Vgl. ebenda, 49,32.
183 Vgl. ebenda, 127,1.
184 Vgl. ebenda, 107,11. Auch die 30 Messen für die arme Seele Diebolds werden wohl vom

Priester, wohl mit Unterstützung von Hilfspriestern, gesprochen. Vgl. ebenda, 106,13
und 108,6.

185 Diese Kirchen wurden im 10./11. Jahrhundert alle im gleichen Baustilder lombardischen
Romanik erneuert.Vgl.Eggenberger, Peter: Thunerseekirchen. In: Schwinges, Rainer C.
Hrsg.): Berns mutige Zeit. Bern 2003.

186 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 96. Ähnlich ebenda, 78; 148. Verkündigung des Ablasses
und der Freiheiten ohne Zulauf neuer Leute erwähnt ebenda, 158). Rapp, Francis:
Zwischen Spätmittelalter und Neuzeit: Wallfahrten der ländlichen Bevölkerung im Elsass.



53

In: Schreiner, Klaus Hrsg.): Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter. München 1992,
132. Rapp zählt den Ablass zu den wallfahrtsfördernden und wiederbelebenden
Massnahmen.

187 Beides vgl. Baechtold wie Anm. 31), 116. Das Gedächtnis ist hier klar mit dem Messe-lesen-

Lassen verbunden. Auch Sigmund und seine Frau Küngold schenken der Kirche
Land nach der Rückkehr vom Papst ebenda, 158). Walthers Frau Mechilt tätigt eine
Landgabe nach der Kirchweihe ebenda, 171).

188 Vgl. ebenda, 124.
189 Vgl. ebenda, 131.
190 Vgl. Baechtold wie Anm. 30), 96.
191 Vgl. ebenda, 87.
192 Vgl. ebenda, 133. Diese drei Faktoren sind wohl für Kiburger die Gradmesser für die

Aktivität in der Kirche «im Paradis»
193 Die Formulierung «Darumb verhangt gott ein semlich plag und straf» ebenda, 133,28)

hat Parallelen in 84,12; 162,5; 163,9 und ist wohl ein prägendes Merkmal des Gottesbildes

in der Chronik.
194 Hier analog zur Kirchweihe der ersten Kirche.
195 Vgl. ebenda, 81. Bestätigt von Gregorius IX. an Wilhelm. Ebenda, 147. Kiburger betont

die Verpflichtung zur Wallfahrt. Ebenda, 163,18.
196 Solche Kreuzgänge bezeichnen nach Grabmayer «meist Prozessionen von Angehörigen

einer Filialkirche zur Kirche der Mutterpfarrei unter Vorantragen eines Kreuzes» Vgl.
Grabmayer wie Anm. 137), 167. Dass das Prozessionskreuz der Prozession zur Bezeichnung

Kreuzgang verholfen hat, legt auch das Zitat bei Schilling vgl. Tobler [wie Anm.
7], 236) nahe. Kreuzgänge sind demnach keine individuellenPilgerprozessionen, sondern
bedingen das Mitgehen eines Priesters und sind folglich im Rahmen der Pfarrei organisierte

Bittgänge.
197 Vgl. zu dieser Prozession Baechtold wieAnm. 31), 88; Brückner, Wolfgang: Devotiound

Patronage. Zum konkreten Rechtsdenken in handgreiflichen Frömmigkeitsformen des
Spätmittelalters und der frühen Neuzeit. In: Schreiner, Klaus Hrsg.): Laienfrömmigkeit
im späten Mittelalter. München 1992, 86. Brückner erwähnt als «pflichtmässige Reichnisse

der Gegenseite» feierliches Geläut und festgeschriebene Willkommenstrünke für
die Teilnehmer des Pflichtganges.

198 Vgl. Baechtold wie Anm. 31): Kilchherrn und Lütpriester mit allen Untertanen 99; mit
ihren Untertanen 110, 124, 127, 147, 153.

199 Vgl. ebenda, 132f., 160f; 135 wird die Unterlassung des Opfers der Tochterkirchen zur
Kirchweihe beklagt.

200 Diese Leute haben ihr Opfer für die Kirche «des Paradises» am Sonntag vor der Kirch¬
weihe ihrem lokalen Kirchherrn abzuliefern. Dieser bringt es dann zur Kirchweihe mit.
Baechtold wie Anm. 31), 134.

201 Vgl. ebenda, 136 mit göttlicher Bestrafung wegen Ausbleiben), 163, 170.
202 Brückner wie Anm. 197), 85f. redet vonstatio bannata. Dies sind«wechselnde Termine,

an denen gewisse Gemeinden zum Besuch bestimmter Orte mit Pfarrkreuz und Heil­tümern

sowie Abgabeleistungen verpflichtet waren»
203 So Pfaff wie Anm. 136), 221 zu den Verhältnissen in der Zentralschweiz.
204 Die Lenker müssen 1504 ihre Verstorbenen weiterhin in St. Stephan, ihrer Pfarrkirche,

beerdigen. Auch zu den vier Hochfesten sollen sie weiterhin ihr Opfer nach St. Stephan
bringen und zur Oster-und Fastenzeitdort zuBeichte und Kommunionsempfangerscheinen,

sofern ihr Alter und ihre Gesundheit dies zulassen. Vgl. Michel, Hans A.: Lenck
Pfrund Uffrichtung 1504; Dokument 4). Anhang II zu Artikel von Ders.: Die Lenk im
Jahre 1799. Historische Texte von Pfarrer Gottlieb Samuel Lauterburg 2. Teil). In: Berner

Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde Heft 2 1978), 75. 1439 befiehlt der
Rat von Bern der Bevölkerung von Adelboden, die eine Kirche in ihrem Dorf gebaut hat,
damit sie auf den beschwerlichen Weg nach Frutigen verzichten kann: «[…] dass die neue
Kirche in Adelboden fürohin eine Leutkirche und doch eine Tochter Filial) der rechten



54

Hauptkirche zu Frutigen […] seinund bleibensolle.Auch sollendie Kirchgenossen dieser
neuen Kirche in Adelboden jährlicheinmal, wenn man das Kreuz trägt, einen Besuch mit
der Fahne nachFrutigenals Zeichendieser Anerkennung begehen, wenigstens in der Zahl
von 6 oder 8 Personen.» Stettler wie Anm. 55), 91 Nr. 535).

205 Vgl. Grabmayer, Johannes: Europa im späten Mittelalter 1250–1500. Eine Kultur und
Mentalitätsgeschichte. Darmstadt 2004 Kultur und Mentalität), 87.

206 Vgl. ebenda, 71f. Der rote Schaden ist eine andere Bezeichnung für die Ruhr nach Prof.
Vocelka, Karl, Universität Wien: Skript zur Vorlesung «Demographische und soziale
Entwicklung in Österreich bzw. der Habsburgermonarchie vom Mittelalter bis in die
Gegenwart» Sommersemester 2002), URL: http://209.85.135.104/search?q=cache:
5i7UObdPJwoJ: www.univie. ac.a 5.11.2007).

207 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 90f. Dort die Identifizierung der Beschreibung mit dem
Bächigut/Chartreuse.

208 Vgl. ebenda, 52–54.
209 Wenn eine Meile gleich 4,8 km sind, würde der Bericht die Schwere des Leidens Peters

betonen, denn sonst benötigte er nicht drei Tage für diese Strecke. Vgl. Kahnt, Helmut:
Lexikon alte Masse, Münzen und Gewichte. Mannheim 1987, 183.

210 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 71.
211 Vgl. Johannes 9,6: Jesus bestreicht die Augen eines Blindgeborenen mit einem Erde-

Speichelbrei und befiehlt ihm, diesen beim Teich Siloah abzuwaschen.
212 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 72–74.
213 Vgl. ebenda, 89f.
214 Vgl. ebenda, 110f.
215 Vgl. ebenda, 120f.
216 Vgl. ebenda, 139f.
217 Vgl. ebenda, 141.
218 Baufeld wie Anm. 76), 30: bestreichen berühren.
219 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 154f.
220 DasZeitverhältnis,welchesder Texthier ausdrückenmöchte, istnichteindeutigbestimm¬

bar.
221 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 155f.
222 Vgl. ebenda, 54f.
223 Vgl. ebenda, 112f.
224 Das in den Brunnen fallende Kind ist auch in Mirakelberichten bei Signori, Gabriela:

Bauern, Wallfahrt und Familie: Familienbewusstsein und familiäre Verantwortungsbereitschaft

im Spiegel der spätmittelalterlichen Wunderbücher «Unserer Lieben Frau im
Gatter im Münster von Sankt Gallen» 1479–1485). In: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 86 1992), 144 vertreten.

225 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 121f.
226 Vgl. ebenda, 140f.
227 Vgl. ebenda, 153.
228 Vgl. ebenda, 154.
229 Vgl. ebenda, 55–57.
230 Jungfrau ist wohl in diesem Fall als Dienerin zu verstehen, die gegenüber Mechilt nicht

Gehorsam übt. Vgl. Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Stuttgart
1979, Band 1 Reprint der Ausgabe Leipzig 1878), 1488: «juncvrouwe» übersetzt als
junge Herrin, unverheiratete vornehme Dienerin, Edelfräulein.

231 Vgl. Hennig wie Anm. 108), 327: «toufen» Akkusativ mit präpositionalem Objekt
tauchen in.

232 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 128.
233 Bei den Gelübden für die Toten ist ausser bei Hartman 54, mit Erschrecken der Ange¬

hörigen) immer die Rückkehr ins Leben im Blick.
234 Gaben aufgrund eines getätigten Gelübdes, von lateinisch «votum» Gelübde.
235 Vgl. Ohler, Norbert: Pilgerleben im Mittelalter. Freiburg 1994, 189.



55

236 Vgl. Signori wie Anm. 224), 132. Darauf schliesst auch Schuh, Barbara: «Wiltu gesund
werden, so pring ain waxen pildt in mein capellen […]» Votivgaben in Mirakelberichten.
In: Blaschitz, Gertrud Hrsg.): Symbole des Alltags – Alltag der Symbole. Festschrift für
Harry Kühnel zum 65. Geburtstag. Graz 1992, 750 und 755.

237 Schuh wie Anm. 236), 755 stellt dies beim Wallfahrtsort Tuntenhausen fest.
238 Rapp, Francis: ZwischenSpätmittelalter und Neuzeit: Wallfahrten der ländlichen Bevöl¬

kerung im Elsass. In: Schreiner, Klaus Hrsg.): Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter.
München 1992, 135.

239 Der «Do-ut-des»-Gedanke bleibt jedoch dort bestehen, wo auf ein Wunder unbedingt
mit der Erfüllung des Gelübdes reagiert werden muss. Das Wunder verlangt nach einer
Dankesgabe. Dies ist zu unterscheiden von der Vorstellung, dass man sich durch eine
Gabe Gott oder den Heiligen zum Schuldner machen kann. Vgl. Grabmayer wie Anm.
137), 42. Trotzdem ist diese Ansicht in der Chronik im Verhalten von Cecilia und Peter
Schik vertreten.

240 Peter Schik, Anna, Konrad, Knabe Peter und dessen Mutter, Görg an der Egg, Greda.
241 Peter Müller, Bernhard zum Brunnen, Walter Amesching, Konrad, Hedwigis.
242 Hier könnte auch das Modell der Schutz-Zensualität das Denken mitbestimmt haben.

Nach Rendtel, Constanze: Hochmittelalterliche Mirakelberichte als Quelle zur Sozialund

Mentalitätsgeschichte und zur Geschichte der Heiligenverehrung, untersucht an
Texten insbesondere aus Frankreich. Dissertation Düsseldorf 1985, 80, konnte man sich
durch jährliche Zahlung an den Altar eines Heiligen dessen Schutz versichern. Solche
Schutzverhältnisse entstanden oft nach einer Heilung bei einem Bittgang. Rendtel zitiert
das Beispiel eines Adligen: «Miles […] se voto obligavit quod, dum viveret, annuatim ad
ecclesiam cum oblatione veniret.» Ebenda, 83). Ähnliche Formulierungen in Deutsch
finden sich auch in Baechtold wie Anm. 31), 53,3; 121,3ff. Die Geschichten der Strättliger

Chronik rechnen aber eher mit Naturalgaben als mit Geld. Auch in solchen
Schutzverhältnissen erwarteten die zahlenden Gläubigen eine Leistung von ihrem Heiligen und
beschwerten sich auch bei deren Ausbleiben. Rendtel wie Anm. 242), 92.

243 Das Gelübde erfordert auch nach Rendtel wie Anm. 242), 50 eine wörtliche Erfüllung.
Damit sollte verhindert werden, dass das Gelübde nach Erfüllung der Bitte in anderer
Form z.B. nur Gold statt Goldbecher) vermindert oder gar nicht geleistet würde. Das
Beispiel in der Chronik ist Bernhard zum Brunnen vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 90,25;
91,13): Wenn die Opferdarbringung nicht geschieht, kehrt die Krankheit wegen
Nichterfüllung des Gelübdes zurück.

244 Vgl. Rendtel wie Anm. 242), 74.
245 Gegenüber Rendtel, ebenda, 123, wo solche Träume mit Heilung nur am Wallfahrtsort

geschehen, ereignen sie sich zumindest bei Cecilia und Konrad nicht direkt dort.
246 Vgl. ebenda, 71.
247 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 140.
248 Rendtel wie Anm. 242), 123 nennt dies das «Machtwort» des Heiligen und verweist

auch auf die Wunderheilungen Jesu.
249 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 155,14f.
250 Brückner wie Anm. 197), 84.
251 Vgl. Rendtel wieAnm. 242), 44.Dieses Entsprechungsdenken führtdazu, dass die Kran¬

ken Wachskerzen abbrennen liessen, die den gleichen Umfang wie das kranke Körperteil
hatten. Wenn die Kerze abgebrannt war, war der Hilfesuchende geheilt.

252 Vgl. ebenda.
253 Vgl. ebenda, 45.
254 Vgl. ebenda, 48.
255 Sigal, Pierre André: Les différents types de pèlerinage au Moyen Age. In: Kriss-Retten¬

beck, Lenz et al. Hrsg.): Wallfahrt kennt keine Grenzen. Zürich 1984, 79.
256 Vgl. ebenda.
257 Ähnlichkeit mit den drei Bittgängen Walter Ameschings Baechtold [wie Anm. 31],

72f.).



56

258 Die Anweisung ist etwas unverständlich, da er schon zuvor alle Anwesenden bittet, für
ihn bei Gott und Michael einzustehen. Vgl. ebenda, 120.

259 Ähnliche Berührungspraktiken waren auch mit dem Messgewand verbreitet. Vgl.
Dupeux, Cécile et al. Hrsg.): Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Ausstellungska­talog.

Zürich 2000, 130.
260 Wie oben erwähnt, Korrektur durch Michael. Baechtold wie Anm. 31), 89.
261 Rendtel wie Anm. 242), 123 erzählt von einem kahlköpfigen Ritter, dem der Abt von

Sainte-Foy nach dem Offertorium die Kopfhaut mit dem Wasser der Händewäschung
benetzen soll.

262 Für Rendtel wieAnm. 242), 49 mahntdieses «Strafwunder» die Gläubigen zurErfüllung
ihrer Gelübde. Zum Strafwunder vgl. auch Signori, Gabriela: Gewalt und Frömmigkeit.
Die waadtländer Landschaft im Spiegel Conon von Estavayers Wunderbücher «Unserer
Lieben Frau von Lausanne» 1232–1242). In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

40 1990), 145.
263 Signori wie Anm. 262), 144. Siehe auch Krötzl, Christian: Evidentissima signa mortis.

Zu Tod und Todesfeststellung in mittelalterlichen Mirakelberichten. In: Blaschitz wie
Anm. 236), 766f.

264 Vgl. Grabmayer wie Anm. 205), 101f. und Krötzl wie Anm. 263), 769ff.
265 So Krötzl wie Anm. 263), 775.
266 Eine eingehende Analyse dieser gegenseitigen Verantwortlichkeit macht Signori wie

Anm. 224).
267 Nach Mk 1,34 heilt Jesus Kranke und treibt Dämonen aus. Damit sind alle Zeichen

evangelisch begründet.
268 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 131,19–22.
269 Exorzismus als Hilfsmittel im Kampf gegen den Teufel bespricht auch Angenendt wie

Anm. 172), 394.
270 Vgl. Benz wie Anm. 104), 282. Satan spricht über Jesus: «Er hat viele geheilt, die ich

krumm hatte gemacht, und hat die Hinkenden aufgerichtet.»
271 Vgl. Baechtold wie Anm. 31), 135,17.
272 Rendtel wie Anm. 242), 69.
273 Vgl. ebenda, 70. So auch Grabmayer wie Anm. 205), 89, wonach die Krankheit sünden¬

tilgend wirkt.
274 Einzig Walthers Siebtelablass gilt an allen Feiertagen, an denen die Heiligen verehrt

werden, von denen Reliquien in Einigen liegen. Der Papst schenkt Reliquien. Herrscher
und Volk verehren die Reliquien ohne Verknüpfung mit Ablass. In der Ortsvorstellung
vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 32) hat die Reliquie vom heiligen Kreuz entscheidenden

Anteil an der Konstituierung der Kraft des Ortes ohne Verknüpfung mit Ablass. Am
Schluss der Chronik vertraut er auch in Zukunft auf die Heiligen, die durch die
Reliquienverehrung angerufen werden. Er misst nicht der Reliquie Kraft zu, sondern der
Fürsprache der Heiligen und lässt so frühmittelalterliches Reliquiendenken hinter sich.

275 Die Kirchweihlegende ist gegenüber den anderen Versionen realistischer: Auf dem Gar¬
gano baut Michael seine Kirche gleich selbst und inEinsiedeln weiht Christus persönlich
die Kirche.

276 Arnold d. J. befolgt den Auftrag des Bischofs und reist nach Rom, wo der Papst mit
Rücksprache und Übereinstimung mit dem Kardinalskollegium ihm die Freiheiten
gewährt, die der Bischof zu Hause wieder bestätigt.

277 Vgl. Jehle wie Anm. 2), 1284.


	Die Strättliger Chronik : Einblicke in das bernische Wallfahrtswesen

