Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 71 (2009)

Heft: 3

Artikel: Die Strattliger Chronik : Einblicke in das bernische Wallfahrtswesen
Autor: Heim, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-247421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-247421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Strattliger Chronik — Einblicke in das
bernische Wallfahrtswesen

Thomas Heim

Einleitung

«Ich bin dann mal weg.» So tont es heute, wenn sich ein moderner Pilger auf
den Weg macht. Der Jakobsweg und das Pilgern sind heute wieder Themen
und gehoren schon fast zu einem reflektierten Lebensstil. Man gonnt sich
etwas Zeit zum Innehalten und Nachdenken. Doch Pilgern, ein uraltes
Menschheitsphinomen, ist immer mit einem Wagnis verbunden. Davon er-
zihlt uns die Etymologic des Begriffs «Pilger». Er geht zuriick auf das latei-
nische «Peregrinus». Dies bezeichnete eine Person, die sich nicht zu Hause
in ihrer Heimat befindet, jemand, der am Ort kein Biirgerrecht besitzt, also
ein Fremder ist. Wallfahrtist abgeleitet vom mittelhochdeutschen «wallaere»
mit der Bedeutung «wandern» oder «reisen», bei dem auch die Bewegung in
die Fremde mitschwingt.l

Das Aufsuchen heiliger Stitten entwickelte sich im Christentum erst
nach dem Jahre 313, als mit der Maildnder Vereinbarung die Verfolgung der
Christusgldubigen aufhérte und das Christentum zu einer staatlich aner-
kannten Religion im romischen Kaiserreich wurde. Zuerst wurden die Orte
im Heiligen Land zum Ziel religioser Reisen. Die Glaubigen wollten auf den
Spuren Jesu wandeln und die Stdtten besuchen, wo er gelebt hatte. In Euro-
pa war Rom der erste Wallfahrtsort, weil dort die Griber der Apostel Petrus
und Paulus zu finden waren. Im neunten Jahrhundert kam das nordspani-
sche Santiago de Compostela hinzu, wo man angeblich auf die sterblichen
Uberreste des Apostels Jakobus des Alteren gestossen war. Durch den gros-
sen Zustrom von Pilgern ab dem elften Jahrhundert entwickelte sich das
Wegnetz des Jakobsweges von verschiedenen Routen durch Europa, die sich
fiir das letzte Stiick durch Spanien zusammenschliessen. Zu den grossen
weiten Walltahrten gesellten sich ab dem Hochmittelalter Wallfahrten zu
Plitzen in der Nihe der Wohnorte der Besucher. Ein solcher Wallfahrtsort
war wahrscheinlich auch die Kirche von Einigen.? Der folgende Beitrag be-
ginnt mit einer Betrachtung der bernischen Wallfahrtsverhiltnisse, darauf
folgt eine Anniherung an Elogius Kiburger und seine Strittliger Chronik.
Es wird die Entwicklung des Wallfahrtsortes anhand der Chronik darge-
stellt, kritisch kommentiert und in der religiosen Praxis (Frommigkeit) des
Hoch- und Spitmittelalters eingeordnet. Damit soll der spiritualititsge-



Abb. 1 Die Allianzscheibe der Familic von Erlach zeigt einen Pilger mit Hut (Jakobsmu-
schel), Stab und Gebetskette (Rosenkranz). Glasfenster (1519) Kirche Einigen. — Denkmal-
pflege des Kantons Bern, Foto G. Howald.



schichtliche Reichtum dieser Quelle und ihre Bedeutung fiir das Verstind-
nis der bernischen Wallfahrtspraxis verdeutlicht werden. Sie ermoglicht das
Eintauchen in eine fremde und faszinierende Glaubens- und Vorstellungs-
welt. Die Pilger der Strittliger Chronik kommen aus der Nihe zam Wall-
fahrtsort. Wenn ihr Weg auch kiirzer ist als derjenige der Santiagopilger, so
sind doch ihre Anliegen nicht weniger existenziell.

1. Wallfahrten im mittelalterlichen Bern

Auch auf dem Gebiet des heutigen Kantons Bern waren vor dem Umbruch
der Reformation eine Reihe von Wallfahrtsorten zu finden.? Am bedeu-
tendsten waren die Beatushdhlen und das Marienheiligtum in Oberbiiren-
Chilchmatt, das in den 1990er-Jahren griindlich archiologisch erforscht
wurde.* Weitere Wallfahrtsorte befanden sich in Scherzligen,’ Faulensee,$
Habstetten bei Bolligen,” Ligerz,® Oberbalm,? Reutigen!® und Wiirzbrun-
nen.!? Auch Kirchen mit grosseren Reliquiensammlungen!? wie Bern,13 Bii-
ren a.A.,14 Burgdorf,!3 Ligerz (seit 1482), Heimiswillé und Saanen!” erfreu-
ten sich des Besuchs zahlreicher Glaubiger. Auf den ersten Blick sieht dies
nach einem reichen Fundus fiir die Beschreibung der Wallfahrten auf berni-
schem Gebiet aus. Doch Quellen, die detailliertere Informationen iiber die
Gestaltung der Wallfahrtspraxis liefern, sind spirlich zu finden. Die Stritt-
liger Chronik des Elogius Kiburger aus der Mitte des 15. Jahrhunderts ist
deshalb eine bedeutende Quelle zu diesem Thema. Im Artikel zur Wallfahrt
im Werk Berns grosse Zeit wird sie zwar in der Uberschrift zitiert, jedoch
danach nicht niher behandelt.l® Die Glaubwiirdigkeit der Quelle ist nicht
unumstritten. Schon der Herausgeber der Quellenedition, Jakob Baechtold,
sieht in der Chronik mehr eine Legendensammlung als einen historischen
Bericht. Die Diskussion wurde in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
weitergefithrt und die einseitige Kritik als Legendensammlung relativiert.1?
In Berns grosse Zeit nehmen die Autoren des Artikels zur Wallfahrt jene
nach Einigen als Tatsache an.20

Wallfabrt in der Region Thunersee

Die Einwohner der Stadt Thun besuchten St. Wolfgang zu Wiirzbrunnen,
St. Michael zu Einigen und Unsere liebe Frau zu Reutigen als jahrliche Wall-
tahrtsziele.2! Zur Erinnerung an die Schlacht bei Dornach 1499 ordneten
die Rite und Burger von Thun jihrlich einen allgemeinen Kreuzgang der
Kirchensprengel Thun und Scherzligen an. Dieser fiihrte jeweils abwech-
selnd nach St. Wolfgang in Wirzbrunnen und zu Unserer lieben Frau in
Scherzligen.22



Abb. 2 Im Spdtmittelaleer bliihte das Wallfahrtswesen auch im Gebiet Berns. Die romani-
sche Kirche Einigen ist ein Zeuge davon. Einigen Kirche, nach Restauration 1954. — Denk-
malpflege des Kantons Bern, Foto A. Eymann.

Die Quellenlage fiir die Nachbarwallfahrtsorte von Einigen ist abgese-
hen von Scherzligen spirlich. In der Kirche Scherzligen bei Thun waren im
15. Jahrhundert bis zu vier Priester titig,23 was auf einen grossen Andrang
an Glaubigen weist. Sie musste auch dementsprechend bepfriindet sein. Dies
bezeugt das Jahrzeitenbuch, in dem Schenkungen und Besitz der Kirche
verzeichnet sind.2* Die Kirche hatte mindestens vier Altire.25 Zu Christi
Himmelfahrt 1348 ist eine Reliquienprozession von Miinsingen nach Scherz-
ligen bezeugt.26



Die Beatushohle war im 15. Jahrhundert ein berregionaler Wallfahrts-
ort. Es kamen Wallfahrtsziige aus Bern?7 und dem Basler Kloster Klin-
genthal?8 zur Hohle. Auch Einzelpersonen suchten den Ort auf.

Faulensee war kein ganzjihriger Wallfahrtsort, sondern verfiigte iiber
einen Ablass zur Kirchweihe.2? Uber Reutigen habe ich leider keine niheren
Hinweise oder Quellen gefunden.

2. Entstehung und Hintergriinde der Strattliger Chronik:
Elogius Kiburger — Priester und Autor

Elogius Kiburger war 1446 Kirchherr in Einigen, 1456 in Worb und 1478 in
Minsingen (Kaplan des Marienaltars). An allen drei Orten ibten die von
Bubenberg das Patronatsrecht aus, das heisst sie bestimmten im Einverneh-
men mit dem Bischof die neuen Priester an der jeweiligen Kirche. Kiburger
besass viele Pfriinden3? und konnte Stellvertreter delegieren fiir die Stellen,
die er nicht selber erfiillte.3! Neben der Strittliger Chronik (nach 1464) ver-
fasste er auch ein Regimen pestilentiae (um 1480), einen Ratgeber fiir den
Umgang mit der Pest.32 Kiburger stammte moglicherweise aus Worb und
hatte ein gutes Verhiltnis zu seinen Herren von Bubenberg.3? Schliesslich
wurde er 1488 Chorherr am St.-Vinzenzen-Stift in Bern. 1492 liess Kiburger
das Jahrzeitbuch von Worb abschreiben. 34 Er starb am 135. Juli 1506.35

Kiburger hat seine Strittliger Chronik im Zeitraum zwischen 146436
und 148737 geschrieben. Der Wiener Chorherr Ladislaus von Sundheim er-
wihnte die Chronik 1503.3% Elogius Kiburger wollte mit der Strittliger
Chronik zur Auferbauung des Glaubens beitragen, indem er zur Forderung
der verfallenen Wallfahrtskirche Einigen aufrief. Als Hauptquellen benutzte
Kiburger ein Jahrzeitenbuch von Einigen,3? Dotationenrodel (Verzeichnisse
von Schenkungen)?? und ein lateinisches Buch,*! welches in seiner Existenz
umstritten ist.*? Kiburger legte aber offen, wo er etwas nicht wusste, einen
Einschub aus einer anderen Quelle machte oder eigene Informationen ein-
fliessen liess. Er wies seine Leserschaft transparent auf seine Quellen hin.
Seine Aufmerksamkeit galt jedoch nicht einer moglichst genau abgesicher-
ten politisch-religiosen Ereignisgeschichte.*? Der selektive Umgang mit den
Quellen verdeutlicht nimlich das eigentliche Ziel Kiburgers. In der Chronik
zeigt er auf, wie kiinftiges kirchliches Leben in Einigen zu gestalten sei.
Dazu bedient er sich positiver und negativer Beispiele aus der Geschichte des
Kirchleins. So erwihnt er die Taten der Herrscher nur insofern, als sie sich
um die Kirche bemiihten oder eben gerade nicht.*4

Die hehre Motivation Kiburgers, zur Auferbauung des Glaubens in sei-
ner Zeit beizutragen, ist in der Forschung auch bezweifelt worden. Ein
«<habsiichtiger Priester»,*> der zur Aufbesserung seines Einkommens eine



Chronik geschrieben habe, sei Kiburger gewesen. Diese Position ist kaum
stichhaltig, gerade wenn man sich die 6konomischen Verhiltnisse des nie-
deren Klerus vor Augen hilt, der an dieser Kirche seinen Dienst versah.46
Wir haben es hier nicht mit einer reichen und prunkvollen Kirche zu tun,
die immer mehr Geld verschlingt. Um das Einkommen der bernischen Land-
pfarrer war es nicht gut bestellt. Keller spricht von hartem und entsagungs-
vollem Leben und «bescheidener Lebenshaltung».47 Der Pfarrer musste das
Pfrundland selbst bestellen und sich seines Viehs annehmen.*$ Der Patro-
natsherr sah das Kirchengut oft als sein Eigentum an und bereicherte sich
auf Kosten des Kirchenbetriebs und des Priesters daran.4® Es ging Kiburger
wohl eher um die grundsitzliche Wahrung des Kirchenbesitzes als um per-
sonliche finanzielle Eigeninteressen.’® Das Wohl der Kirche, die Pflege des
Gottesdienstes trigt gemiss Kiburger zum Wohlergehen von Bevolkerung
und Herrscher bei.51 Das Motiv der personlichen Bereicherung hilt einer
genaueren Prifung kaum stand.

Ein anderer moglicher Ausloser fir die Niederschrift kann die Kirchen-
visitation durch Vertreter des Bistums Lausanne im Jahre 1453 gewesen
sein. Die Delegierten des Bischofs besuchten die Kirche und verlangten das
Erstellen eines Verzeichnisses aller Einkiinfte und Rechte der Kirche von
Einigen.>2

Kiburger kénnte auch mit der Krise der Wallfahrt nach Einigen und
dadurch mit sinkenden Einnahmen konfrontiert gewesen sein, weil die Pil-
ger moglicherweise Scherzligen oder Reutigen bevorzugten.’? Die Chronik
wire demnach zur Uberwindung des momentanen Zustandes der Krise ge-
schrieben worden.5*

Elogius Kiburger legte selbst dar, warum er diese Chronik geschrieben
habe. Er schrieb in erster Linie fiir die Familie von Bubenberg, damit sie er-
fuhr, wie ihre Vorfahren mit Herrschaft und Kirche umgegangen waren, und
sie sich daran ein Beispiel nehmen konnte.5? Sie sollte von den Wundern und
Zeichen zu Einigen Kunde erhalten’¢ und die Stitte fordern, denn dies bringe
nach Elogius’ Uberzengung auch ihr Gliick und Wohlstand. Die Darstellung
einer blithenden Vergangenheit sollten sich die Bubenberg zu Herzen nehmen
und die positiven Beispiele kirchlichen Lebens zu fordern und zu verwirkli-
chen suchen. Es war Kiburgers Bemiihen, die Kirche und ihre Wunder generell
bekannter zu machen, sodass der Gottesdienst reger stattfinde und auch die
Heiligen und ihre Reliquien Verehrung erhielten.’7 Kiburger schilderte am
Ende der Chronik den Niedergang der einst so bedeutsamen Kirche in Eini-
gen, er schrieb folglich aus einer Krise der Wallfahrt heraus.

Kiburger wandte sich mit seiner Chronik an einen beschrinkten Leser-
kreis (Herrscher von Bubenberg, Priester von Einigen, weitere Interessierte,
Gliubige, Kirchenbesucher), der sich in der Nihe der Kirche befand. Das
Dokument wurde nur handschriftlich vervielfiltigt.58



Der Name Stréittliger Chronik charakterisiert das Werk Kiburgers nicht
yollstindig. Neben chronistischen Aufzeichnungen lesen sich viele Abschnit-
te in der Art eines Mirakelbuches. In einem Mirakelbuch sind Wunderbe-
richte gesammelt. Diese Wunder ereigneten sich am Grabe oder beim Re-
liquiar eines Heiligen. Die Sammlungen dienten der Propagierung des
Kultortes und waren oft auch die Basis fiir die Kanonisation eines Heiligen
durch den Papst.?? Die Strittliger Chronik ist am Anfang cine Herrscher-
chronik und orientiert sich zeitlich an der Abfolge der Herrscher. Sie bricht
aber nicht beim letzten Herrscher der Freiherren von Strittligen ab, da sie
ihre Aufmerksamkeit sehr stark dem Ergehen der Kirche «im Paradis» wid-
met; so hiess die Kirche Einigen in ihrer Blitezeit.

Der Mittelteil ist sehr stark formalisiert und wiederholt sich bei jedem
Herrscher in den cinzelnen Rubriken (zum Beispiel Lebenswandel und Sitt-
lichkeit, Reise nach Rom). Allgemein muss beriicksichtigt werden, dass sich
die Darstellung vergangener Epochen an den zeitgenossischen Zustinden
orientierte.5?

Die Herrschaft der Freiberren von Stréttligen

Das Dorf Einigen gehorte bis 1338 zur Herrschaft der Freiherren von Stritt-
ligen, deren Stammbaum und Herrschaftsgeschichte nur teilweise erforscht
ist.6! Es sind die Besitzungen und die Namen einiger Herrscher zwischen
1175 und 1350 bekannt. Doch Hintergriinde zu Herrschaftspraxis und
Frommigkeit bleiben weitgehend im Dunkeln. Die Strittliger Chronik ist
fiir diese Bereiche die bisher einzige ergiebige Quelle, abgesehen von den
nachfolgenden Bruchstiicken.

Von zwei Herrschergestalten wissen wir Niheres: Johannes 1. von
Strittligen (1175-1190) ging mit Heinrich II. von Rapperswil auf einen
Kreuzzug, so bezeugt es ein Stiftungsbild von 1227 im Kloster Wettingen
(Kirchenschiff).62 Heinrich ITI. ist moglicherweise der Minnesinger Hein-
rich von Strittligen der manessischen Liederhandschrift (Anfang 14. Jahr-
hundert).63 Heinrich III. konnte eventuell als Heinrich von Laubegg in der
Strittliger Chronik identifiziert werden, weil die Charakterisierung auf ihn
zutreffen konnte und mit ihm der Niedergang der Herrschaft begann. 4

Habsburg, Savoyen und die Stadt Bern versuchten ihre Einflussriume
auszudehnen. Diesem Machtkampf war der Adel des Berner Oberlandes
nicht gewachsen. Die Freiherren von Strittligen begannen ab 1290 ihre Ge-
biete zu verpfinden und zu verkaufen. So kam das Dorf Einigen zusammen
mit der Herrschaft Spiez an die Familie von Bubenberg.5

Einigen wurde 1156 erstmals urkundlich erwihnt,5¢ danach 1228 im
Chartular (Kirchenverzeichnis) von Lausanne.®” 1663 lebten in «Zeinin-
gen» 13 Familien.¢® Das Dorf war damals die kleinste Pfarrei im Gebiet des



heutigen Kantons Bern.®” Der Dorfname Zeiningen’® wird verschieden ge-
deutet.”!

Aufbau der Strattliger Chronik

Kiburgers Strittliger Chronik erzihlt am Anfang die Herkunft des Herr-
schergeschlechts der Freiherren von Strittligen: Wie sich der noble und ge-
bildete Ptholomeus, nach der Taufe Dietrich (Theodricus) genannt, zum
Christentum bekehrt, sich am Hofe des Konigs von Burgund verdient macht
und zum Dank die Herrschaft «Minder Burgund» erhilt, wo er die Burg
Strittligen baut. Kiburger beschreibt danach den Lebenswandel der nach-
folgenden Herrscher von Strittligen. Sie haben sich mit dem Teufel ausein-
anderzusetzen, erhalten Beistand vom Erzengel Michael und Freiherr
Berchtold von Strittligen baut eine Burgkapelle. Nach dieser Vorgeschichte
kommt es zum Bau der Kirche «im Paradis». Der Hauptteil der Chronik
widmet sich der Geschichte von Kirche und Herrschern. Kiburgers Chronik
hort nicht mit dem Erloschen des Zweiges der Edlen von Strittligen auf,
sondern sie kommt gegen Schluss auf den aktuellen Zustand der Kirche und
die Verantwortung der neuen Herren von Bubenberg zu sprechen. Letztere
haben die Herrschaft und das Kirchenpatronat von den Freiherren von
Strittligen iibernommen.

3. Das Wallfahrtswesen und die Wallfahrtskultur in der Strattliger
Chronik

Bau der Kirche

Nach der Chronik beginnt die Geschichte der Kirche Einigen mit dem Bau
durch Arnold den Alteren von Strittligen (+ 315), dem Siebten in der Herr-
scherfolge der Freiherren von Strittligen. Die Chronik beschreibt ihn als
andichtigen und zugleich in weltlichen Angelegenheiten versierten Regen-
ten. Dieser sieht «Mengerlei ungefels, verriterie und widerwertikeiten»,”2
wie sie seinen Vorgingern geschahen, und beschliesst, eine Kirche («Liit-
kilch»)73 zu bauen, die dem Erzengel Michael geweiht werden soll. Diese
Kirche ersetzt die Kapelle mit Altar in der Burg Strittligen, welche auch das
Michaelspatrozinium hatte.

Die neue Kirche ist als Ort gedacht, wo der Erzengel Michael verchrt
und angerufen wird. Dadurch wird sich Michael als Helfer erweisen, was
schon die vorangehenden Herrscher von Strittligen oft erfahren hitten. Was
sich also fir die Herrscher als tauglich und heilsam erwiesen hatte, sollte
nun auch den Untertanen zugute kommen. Die Herrscherfrommigkeit”4



wurde auf die Untertanen ausgedehnt und konnte so auch ein Mittel zur
Herrschaftsstabilisierung sein. Wenn Arnold eine «Liitkilch» baute, tat er
einen Schritt, der auch die christliche Praxis der Untertanen zu fordern
suchte. Die Chronik dokumentiert ecine Christianisierung von oben nach
unten (vom Herrscherhaus mit Burgkapelle zur Leutkirche fiir Volk und
Herrscher).”s

Nach dem Baubeschluss fihrt die Chronik weiter mit der Baulegende
der Kirche Einigen, die erklirt, wieso die Kirche «im Paradis» heisst:

Auf der Matte «Unter der Zil»7® nahe dem Thunersee ldsst Arnold der
Altere die Fundamente der Kirche aufschiitten. Am zweiten Bautag finden
die Arbeiter den Ort so unversehrt vor, wie er zuvor ohne menschlichen
Eingriff gewesen war. Deshalb ruft Arnold Priester, Gelehrte und andere
Leute herbei. Alle sind sehr verunsichert und entschliessen sich zu beten. Die
Anwesenden’” beten zu Gott, dem Erzengel Michael und allen anderen Hei-
ligen und Engeln, Gott moge ihnen zeigen, wo die Kirche zu bauen sei, so
dass ihre gute Absicht vorwirts komme.” Darauf erscheint der Erzengel
Michael mit vielen heiligen Engeln unter den Baumen. Daher kommt nach
Kiburger der bis zu ihm berlieferte Flurname «Under der zilen zu englen
béumen». Michael will keinen Kirchenbau an diesem Ort, sondern er zeigt
ihnen die Matte beziehungsweise den Garten mit Namen «Hofstatt des Pa-
radises». Kiburger prizisiert, dass der Engel Michael nach der Erscheinung
mit seiner Stimme spricht. Bemerkenswert ist auch die Formulierung, dass
den Anwesenden der neue Ort von der Stimme gezeigt wird. Michael betont
die Grosse des neuen Gelidndes, sodass es genug Platz fir einen Kirchhof
habe. Auf dem Grundstiick befinde sich ein sprudelnder Brunnen bezie-
hungsweise eine Quelle,” deren Wasser in den See tliesse. Als die Engelschar
mit den Menschen zu diesem Ort kommt, spricht die Stimme weiter und
beschreibt die Eigenschaften dieses Platzes: Hier ist Ablass aller Stinden, ein
unschitz- und unbezahlbarer Schatz. Der Arme findet hier, was er zum
Leben braucht, der Reiche verspiirt Liebe und Freude.80 Der Gerechte er-
fihrt Gnade, der Besessene kann sich vom Teufel befreien und der Kranke
erhilt ein Heilmittel fir seine Krankheit. Hier gibt es Gesundheit fiir Leib
und Seele durch die Bewegung des Wassers im Brunnen. Diese Bewegung
verursacht Michael. Die Genesung geschieht wie im «vischtiech vor alten
ziten», in welchem die Engel den Kranken geholfen haben. Damit spielt
Kiburger bewusst auf den Teich Bethesda in Joh. 5,2.7 an und will den Ort
mit einem biblischen Motiv legitimieren. Die Vulgata bezeichnet den Teich
von Bethesda als «piscina»,8! welche zu Kiburgers Zeit mit «vischteich»
oder «vischtiech» iibersetzt wurde.$2

Neben der Bewegung des Wassers ist das heilige Kreuz der zweite Be-
standteil, der zur Gesundheit beitrdgt. Dies werde aus dem heiligen Land
hergebracht und in den Brunnen gestellt.8? Diese Gnade hat Michael bei



10

Gott erworben fir alle Pilger, die aus Andacht hierherkommen, und fiir
jene, die Gaben spenden zur Forderung und Mehrung des Gottesdienstes
und der Kirche an diesem Ort.

Nach dieser Erscheinung Michaels kauft Arnold die Hofstatt, den Gar-
ten und den Brunnen, das ganze Landstiick «<im Paradis». Die Eigentiimerin
Margreth Vischerin erhilt 40 Pfund Pfennige,34 die sie zur Unterstiitzung
an die Kirche spendet, als sie bemerkt, wozu Arnold ihr Land gekauft hat.
Diese Gabe ist verzeichnet im Jahrzeitenbuch der Kirche Einigen. Arnold
ldsst noch vor dem Kirchbau ein Hiuschen fiir einen Priester beim Kirch-
platz bauven.®3 Den Kirchbau unterstiitzt er mit allem Nétigen. Den Hoch-
altar (Fronaltar) ldsst er inwendig hohl bauen, damit die von bosen Geistern
Besessenen darin eingeschlossen und beschwort werden kénnen.

ik k. A

Abb.3 Archiologische Untersuchungen haben die Fundamente einer kleineren Vorginger-
kirche (7. Jahrhundert) mit einer Apsis (vor dem Taufstein) und einer Grabnische (rechts anf
Kanzelhohe) zu Tage gefordert. Kirche Einigen wdbrend Restauration 1954/55. - Denkmal-
pflege des Kantous Bern, Foto F. Rausser.



Der hohle Altar konnte als zeichenhafter Ort gelten, den die bose Kraft
verlassen muss.8¢ Schon frither berichtet die Chronik nimlich von der Be-
freiung Sifrids, des Sohnes Berchtolds von Strittligen, von einem bésen
Geist. Dieser habe vom Sohn Besitz ergreifen konnen, weil sich der Teufel in
Menschengestalt als Kimmerer und Kellner auf der Burg eingeschlichen
habe. Der Vater sei aber geschiitzt worden, weil er tiglich ein bestimmtes
Gebet an den Erzengel Michael richtete.

Die Chronik datiert den Kirchbau in die Zeit zwischen 223 und 315
n.Chr. Dies ist zu frith angesetzt. Die Archiologie datiert den Vorgingerbau
der heutigen Kirche Einigen ums Jahr 680.87 Indizien dafir liefert die in den
Grundriss eingebaute Grabnische, wo eine Frau und ein Mann bestattet
wurden — wahrscheinlich das alemannische Stifterpaar der Kirche.?8 Die
heutige Kirche stammt in ihren Grundziigen aus dem 10. und 11. Jahrhun-
dert und wurde 1954 renoviert.$?

Die Kirchweibe

Nach dem Bau kommt der Bischof von Lausanne auf Einladung von Arnold,
um die Kirche am Michaelstag (29. September) zu weihen. Vor der Weihe
belehrt ihn der Bischof aus den Schriften,?? dass eine Kirche vor ihrer Wei-
he mit Gaben und Rechten ausgestattet werden soll. Der Bischof ist zunéchst
besorgt um ein sicheres Einkommen fiir den Priester und die Eigentums-
sicherheit des Kirchengutes.?! Der Stifter soll der Kirche und ihrem Priester
Einkiinfte (Zehnten, Abgaben) und Landbesitz gewihren, sodass der Pries-
ter seinen Lebensunterhalt und seine Belastungen (Abgaben an Bischof,
Papst und Kaiser)?? bestreiten kann.

Arnold tiberlisst dem Kirchherrn die Nutzung des Zehnten im einge-
grenzten Gebiet zu ewigen Zeiten.”? Der Kirchherr ist der Priester, der die
Kirche verwaltet und ihr vorsteht — im Unterschied zu allfillig beigezogenen
Hilfspriestern. Dies unter der Bedingung, dass der Kirchherr auf seine Kos-
ten das Kirchdach, wenn notig, zu decken hat. Es gibt auch Bestimmungen
zum Lehensverhiltnis von Kirchherrn und belehnten Untertanen. Schliess-
lich soll der Priester nach Abzug der Abgaben auf einen Lohn von sechzig
Golddukaten kommen.?* Arnold ldsst die Forderungen des Bischofs von
Weisen und Rechtsgelehrten priifen. Diese erachten die Forderungen als
rechtmassig, weshalb Arnold sich und seine Nachkommen darauf verpflich-
tet.”> Alle Rechte, Freiheiten und Einnahmen gelten fiir den aktuellen Pries-
ter und seine Nachfolger, damit die Verrichtung des Gottesdienstes gewihr-
leistet bleibt. Die Dauerhaftigkeit kommt darin zum Ausdruck, dass Arnold?¢
und das Volk?7 sich selbst und auch ihre Nachkommen darauf verpflichten
und verschiedentlich Gaben an die Kirche als «ewig» qualifiziert werden.?8
Die Eingrenzung des Kirchengebiets ist fiir den Bischof sehr wichtig, denn

11



12

er spricht dieses Anliegen zweimal an. Diese genaue Bezeichnung des Ge-
bietsumfangs schiitzt das Kirchengut vor allfilligen Anspriichen anderer
Parteien auf das Land und die Einkiinfte.??

Nach der Klirung dieser Fragen beginnt der Auftakt zur Kirchweihfeier
mit der Mette, dem nichtlichen Gebet vor dem grossen Tag. Wihrend Bi-
schof, Priester und Volk Gott loben, erscheint ihnen Michael mit einer grossen
Engelschar. Er spricht zum Bischof und zum gesamten Volk und weist sie an,
die Reliquien vom Altar auf der Burg Strittligen in die neue Kirche «im Pa-
radis» zu bringen und im Altar einzuschliessen.!% Michael informiert die
Kirchweihgemeinde auch, dass die Weihe von Kirche, Altar und Kirchhof
durch ihn geschehen ist, weil er es war, der ihnen den Platz fir den Bau der
Kirche gezeigt hat. Die beiden Nebenaltire sind auch von ihm mit den Patro-
zinien geweiht, die schon Arnold vorgeschen hatte.19! Kirchhof und heiliger
Brunnen sind von Michael zu ewigen Zeiten gesegnet und geweiht. Die Weihe
bezieht sich also nicht nur auf die Kirche mit ihren Altiren, sondern auf das
gesamte Gelinde der Kirche (Kirchhof, Brunnen). Trotz der vorangehenden
Weihe Michaels soll die versammelte Gemeinde am Sonntag das Amt der
Kirchweihe mit Andacht begehen. Michael soll mit Gebeten, Geliibden, Ga-
ben und lebenden Opfern an diesem Ort geehrt werden. Die Engelweihe soll
aufgeschrieben und Michael zum vorziiglichen Patron erwihlt werden. Wenn
die Leute all das an diesem Ort tun, so behiitet sie Michael vor Pestilenz, ei-
nem unvorbereiteten Tod oder anderen Plagen. Darauf verschwindet Michael.
In dieser Rede ist die Perspektive auf Bewahrung gerichtet, wihrend in der
ersten Vision die Kirche «im Paradis» als Ort der Heilung beschrieben wurde.

Unter der Festgemeinde verbreitet sich Freude und sie lobt und dankt
Gott. Mit heller Stimme singt sie einen aussergewohnlichen Lobgesang auf
den heiligen Michael. Anschliessend begeben sich die Anwesenden in einer
lobenden Prozession zur Burg Strittligen und holen die Reliquien zur
Kirche.102

Die Kirchweiherzihlung nimmt das gleiche Motiv (zuvorkommende
Weihe durch Michael) auf,'%3 das auch vom Monte Gargano (Apulien, Ita-
lien) erzdhlt wird.194 Allerdings ist die Garganoerzdihlung noch wundersa-
mer ausgestaltet, indem Michael die Kirche in der Hohle selbst gebaut hat.105
Kiburger erwihnt zweimal, dass Michael zu Bischof und Volk spricht. In
der Legenda aurea erscheint er nur dem Bischof, und zwar bevor die Kirch-
weihe beginnt.1?¢ Die Vision ist in der Chronik viel linger und beinhaltet
auch den Befehl zur Uberfithrung der Reliquien von der Burg in die Kirche.
In Kiburgers Chronik lisst Arnold die Kirche bauen, wihrend am Monte
Gargano das Volk eine Hohlenkirche mit Altiren betritt, von deren Exis-
tenz es vorher tiberhaupt nicht gewusst hatte.197

Es folgt die Schilderung des Gottesdienstes zur Kirchweihe. Der Abend-
mabhlsteil beginnt mit der Darbringung der liturgischen Gaben (Brot, Wein)



und weiterer Naturalgaben, denn in diesem Gottesdienstteil, dem Offerto-
rium, bringen auch die Glaubigen ihre Gaben zum Altar. Es kommt zu einem
grossen Gedringe. Da befillt der Teufel einen Menschen und spricht durch
ihn zum Volk. Der Teufel will die Menschen von ihren Opfern und Almosen
abhalten. Dadurch will er sie am Ablass ihrer Stinden hindern und die For-
derung des Gottesdienstes unterbinden. Alle zum Altar gebrachten Opfer,
Almosen und lebenden Opfer seien — so der Teufel — nutzlos. Es wiire besser,
sie den Armen zu geben oder fiir das Kirchengebiude einzusetzen, statt sie
fir den Unterhalt der Priesterschaft zu verwenden. Das Offertorium sei
Miihsal, Beschwernis und Last.198 Da schreitet der Bischof ein und bringt
Ruhe in die Versammlung. Er will durch die Kraft des heiligen Erzengels
Michael die Liige des Teufels aufzeigen und ihn iberwinden. Deshalb
schliesst er den Besessenen im Hochaltar ein und beschwort ihn mit heiligen
und geistlichen Worten. Da spricht aus dem Besessenen nochmals der Teufel
und bestdtigt, dass er gelogen habe, um die Menschen von ihrem Seelenheil
abzubringen. Danach fihrt er aus dem Menschen. Zum Beweis der Befrei-
ung des Menschen gebietet der Bischof dem Teufel, das Weihwasser auszu-
schiitten.19? Die Glaubigen erschrecken tiber dieses Wunder. Anschliessend
bringt jeder in Andacht sein Opfer zum Altar. Der Bischof hilt nun eine Rede
und Ermahnung, damit die Gliaubigen nicht verunsichert bleiben. Er hilt
sich dabei an die heiligen Schriften. Alle Laien, welche die Priesterschaft am
Empfang ihrer Opfer und Almosen hindern, sind gemiss geistlichem Recht
nach der dritten Mahnung zu bannen. Auch jede weltliche Gewalt, die in
diesem Sinne handelt, ist gemiss guter Gewohnheit und durch das Recht zu
bannen. Alle Dinge, die zum Gottesdienst gehoren, sollen gefordert werden.
Der Bischof weist darauf hin, dass jeder Arbeiter seines Lohnes wert sei. Und
wenn dies fiir jeden Arbeiter gelte, so treffe es auch auf die Priester zu. Des-
halb sollen alle Christenmenschen die Almosen, Opfer, Gaben und Privilegi-
en ihren Priestern zukommen lassen, ohne ihnen in den Riicken zu fallen.110
Durch die Weihe und ihre Amter stiinden sie im Dienste Gottes. Deshalb
habe Gott ihnen den Zehnten, Almosen, lebende Opfer und andere Gaben
zugestanden. Davon sollen sie ihren Lebensunterhalt bestreiten.

Der Bischof zitiert Mt 25,40: «Was ir einem dem minsten von den mi-
nen tiiend, das hand ir mir getan.»1"! Nach der Auslegung des Bischofs sind
hier die Priester und die anderen armen Leute gemeint, die Almosen nehmen
im Namen Christi. Die Rede des Bischofs orientiert sich neben Mt 25,40
wohl auch an Lk 10,7 (Arbeiter-Lohn). Die eigentliche Kirchweihe ist kaum
Thema. Sie ist nur der dussere Rahmen fiir die Erscheinung Michaels und
den Zwischenfall mit dem Opferkritiker. Indem der Mann als besessen gilt,
wird seine Kritik am Offertorium klar als falsche und vom Teufel eingefloss-
te Meinung disqualifiziert. Der bischofliche Ablass ermuntert dazu, die neue
Kirche zu unterstiitzen.

13



14

Im Anschluss an die Kirchweihe setzt der Bischof den Priester Cuno an
der Kirche «des Paradises» ein. Der Bischof bittet Arnold, die Rechte und
Privilegien der Kirche beim Papst in Rom bestitigen zu lassen. Danach ge-
withrt er allen, welche die Kirche «im Paradis» unterstiitzen, einen Ablass
todlicher Siinden von vierzig Tagen. Bevor der Bischof abreist, gibt er Ar-
nold ein versiegeltes Schriftdokument, welches alle Freiheiten und die ge-
schehenen Wunder der Kirche auffiihrt.

Im Laufe der Zeit wird die Kirche in einem Landskrieg zerstort. Nach
dem Wiederaufbau unter Wilhelm von Strittligen findet wieder eine Kirch-
weihe statt.

Auch bel dieser zweiten Kirchweihe erscheint Michael Bischof, Pries-
tern und Volk in der Nacht zum Sonntag der Kirchweihe. Er riigt die Anwe-
senden, prophezeit der Kirche cine entbehrungsreiche Zukunft, in der sie
allerdings nie mehr zerstort werde.

Das Ablasswesen und die Romfabrten der Herrscher von Strittligen

Arnold der Jiingere, Sohn von Arnold dem Alteren, zieht nach Rom. Eine
solche Romfahrt unternehmen laut der Chronik nach ihm alle Herrscher
von Strittligen.
Unterwegs wird Arnold von Fiirsten und Herren, durch deren Land er
zicht, empfangen und kommt so zu zehn neuen Reliquien. Er trifft in Rom
auf den bekannten Papst Silvester (314-335).112 Diesem erzihlt er drei Wun-
der, die sich bei der Kirche «im Paradis» zugetragen haben. Danach stellt
Papst Silvester, vom heiligen Geist erleuchtet, das ganz auf Gott ausgerich-
tete Streben Arnolds fest. Arnold bringt folgende Begehren vor den Papst:
Bestitigung der Engelweihe mit ihrem vollstindigen Ablass auf ewige Zei-
ten, das Recht, Besessene zu beschworen, Vollmacht zur Abnahme der
Beichte und Ausstellung von Beichtbriefen. Der Papst zieht sich zur Ent-
scheidungsfindung mit seinen Kardinilen zuriick. Sie gehen auf die Bitten
Arnolds ein und gewihren sie.
Der Ablass aller Stinden (Plenarablass) wird, wenn der Michaelstag auf
einen Sonntag fallt,'13 gewihrt an Personen, die
— in Reue und gebeichtet mit guter Absicht zur Engelweihe kommen, Altire,
Kirchhof und Brunnen andichtig besuchen und ihre Opfer auf den Altar
oder in den Opferstock legen.114

— der Kirche Gaben und Giiter schenken (auch testamentarisch).

— an Messen, Predigten oder Stundengebeten teilnehmen.

— als Priester in der Kirche «im Paradis» eine Messe halten.

— fir sich eine Messe feiern.

Diese Aktivitdten miissen zwischen der ersten und zweiten Vesper des
Festes geschehen, damit der Ablass gewihrt wird.



Wenn der St.-Michaels-Tag nicht auf einen Sonntag fillt, soll die Kirch-
weihe am nichsten Sonntag nach dem St.-Mauritius-Tag (= 22. September)
gefeiert werden.11? Der vollkommene Ablass wird zu diesen Kirchweihtagen
ersetzt durch spezielle Abldsse (unter der Bedingung von Besuch und Almo-
sengabe):

100 Tage todlicher Siinde und 1 Jahr tdglicher Siinde (von zwei Patriar-
chen = doppelt)

80 Tage todlicher Siinde und 1 Jahr tiglicher Siinde (von vier Kardina-
len = vierfach)

40 Tage todlicher Siinde und 1 Jahr tdglicher Stinde (von sechs Bischo-
fen = sechsfach)

Der Ablass ist ein Nachlass zeitlicher Strafe fiir begangene Siinden. Der
Gldubige erhielt nach der Beichte seiner Siinde vom Beichtvater eine entspre-
chende Bussleistung auferlegt. Der Ablass ermoglichte nun, diese zeitliche
Bussleistung durch eine andere Leistung zu ersetzen. So bedeutet der Ablass
von 40 Tagen tédlicher Siinden, wie ihn der Bischof von Lausanne gewihrt,
dass ein Gliubiger, der die Kirche «im Paradis» unterstiitzt, befreit ist von
Bussleistungen (z.B. Fasten) im Umfang von vierzig Tagen. Die Unterstiit-
zung der Kirche ist demnach so viel Wert wie vierzig Tage Bussleistungen
fiir Stinden in der Kategorie todliche Stinden.!'¢ Die Einteilung geht zuriick
auf die Unterscheidung der zwei Klassen von Biissern (schwere Siinden mit
offentlicher Busse, geringere Siinden mit Privatbusse). Diese Unterscheidung
kommt in den verbreiteten Abldssen von 40 Tagen, so genannte «dies crimi-
nalium» (schwere Siinden, in der Chronik todliche Siinden), und einem Jahr,
so genannte «annus venialinm» (lissliche Siinden, in der Chronik tigliche
Siinden) vor.117 Der Ablass erlaubt cine gewisse Steuerung der Leistungen
der Glaubigen und schafft Anreize zu verschiedenen Praktiken. Ein schones
Beispiel ist der papstliche Ablass eines Siebtels aller Bussleistungen in der
Chronik, der je nach Situation mit unterschiedlichen Tatigkeiten verbunden
wird: Almosenspenden, materielle Unterstiitzung eines Heiligtums, Besuch
des Heiligtums, Schutz und Unterstiitzung des Kirchherrn. Er ersetzt nicht
die Beichte, sondern erlaubt eine Verkiirzung der Busszeit durch bestimmte
Praktiken.

Wegen des Grossandrangs zur Kirchweihe gewihrt der Papst spater
allen Kirchweihbesuchern, die nicht zur Beichte gelangen konnten!!8 und
dafiir ein Opfer oder Almosen im Wert von fiinf Schillingen gemeiner Pfen-
nige abgaben,11? dass sie sich einen geeigneten Beichtvater suchen kénnen,
der ihnen einmal zu Lebzeiten und einmal am Totenbett alle ihre Siinden
vergibt.120 Zusitzlich miissen diese Kirchweihbesucher noch fiinf Freitage
zwischen Michaels- und Martinstag fasten.

Der Kirchherr darf einen Kutzhut tragen, weil er bei der Beichte in
Stellvertretung eines papstlichen Ponitentiars (Beichtvater) handelt. Er darf

15



16

sich auch vertrauenswiirdige und ausgebildete Mithelfer im Stand des Pries-
ters fiir diese Aufgabe nehmen. Mit den Beichtbriefen soll der Kirchherr
sparsam umgehen. Beichtbriefe berechtigten den Kiufer, sich beim Beicht-
vater seiner Wahl einmal im Leben von allen Siinden (inklusive pdpstlicher
Reservate) lossprechen zu lassen. Damit verbunden war ein vollkommener
Ablass.121

Als Bestitigung erhilt Arnold eine gesiegelte pipstliche Bulle, die wie-
derum vom Lausanner Bischof bestitigt wird. Bei seiner Riickkehr fiihrt er
in einer grossen Prozession die neuen Reliquien in die Kirche ein und l4sst
die pépstlichen Privilegien verkiinden.

Die Erteilung von Abldssen kommt im 11. Jahrhundert auf.122 Damit
sind die pipstlichen Ablasserteilungen vor dieser Zeit (bis und mit Rudolf
von Strittligen) Anachronismen in der Chronik. Der Ablass ist ein derart
wichtiges Heilsmittel, dass ein anfingliches Nichtexistieren desselben fiir
Kiburger nicht denkbar war. Andererseits konnte eine Frithdatierung einen
aktuellen Anspruch legitimieren.!23 Auch die erwihnten Beichtbriefe sind
erst seit etwa 1320 gebrauchlich.124

Die Verbindung des Plenarablasses mit der Weihe durch Michael ist
eine neue Kombination, auch wenn der Terminus «engelwiche»125 in Einsie-
deln frither auftaucht.12¢ Diese beiden Legenden und diejenige der Weihe
des Michaelheiligtums am Gargano teilen den Grundgedanken der gottli-
chen Weihe einer heiligen Stitte, der aber je anders entfaltet wird.127

Wie die Einsiedler Engelweihe!28 bekommt auch die Kirche «im Para-
dis» einen vollkommenen Ablass. Ein solcher Ablass zum Tag der Kirchwei-
he einer Pfarrkirche ist aber eine Ausnahmeerscheinung.!?? Erst mit dem
Plenarablass Bonifaz’ VIII. zum Jubilium in Rom im Heiligen Jahr 1300,
der zuvor nur fiir Kreuzziige gewihrt wurde, erreicht dieser ein neues Aus-
mass.!3 Auch andere Pilgerzentren verlangen einen Ablass von dieser Gros-
se (Santiago de Compostela, Le Puy). Wie der Plenarablass in der Stadt Rom
waren auch jene in einen Zyklus eingebettet.13! Diese Regelmassigkeit weist
auch der Plenarablass der Kirche «im Paradis» auf. In der weiteren Umge-
bung sind es Einsiedeln im Jahr 1466132 und Bern mit der Romfahrt von
1476,133 die solche, jedoch befristete, Abldsse erhalten. Diese Bestandesauf-
nahme macht einen tatsichlichen Plenarablass zur Kirchweihe der Kirche
Einigen unwahrscheinlich. Durch die Attraktivitit eines solchen Ablasses
hitte sich die Wallfahrt zur Kirche Einigen stirker in den Quellen niederge-
schlagen. Die Einfithrung eines Plenarablasses wiirde sicherlich zu einer
Wiederbelebung der Wallfahrt fithren und ist damit als Programmpunkt
von Kiburger verstindlich. Die Herrscher von Strittligen ziehen immer wie-
der nach Rom und lassen sich den Ablass und die Rechte der Kirche «im
Paradis» bestitigen. In Krisenzeiten erhalten sie vom Papst verschiedene
Mittel, um sie zu bewiltigen. So klagt Burkart von Strittligen dem Papst



von der Pestwelle in seinem Gebiet und der fehlenden Versorgung des Pries-
ters. Burkart kann nicht einspringen, da er seinen Besitz im Krieg und im
Kampf gegen die Heiden aufgebraucht hat. Der Papst ermichtigt ihn, «das
heilig Almosen under dem namen sant Michels» (94) fir die Kirche «im
Paradis» einzutreiben und zwar an den drei Sonntagen vor dem Michaels-
tag. Dazu konnen Boten und Schaffner ausgesendet werden, die in Kirchen
und Kapellen das Almosen sammeln.!34 Wer dieses Bestreben schidigt oder
sabotiert, steht in Bann und Fluch. Er muss seine Absolution vom Papst
verlangen. Das Sammlungsgebiet wird spiter von Papst Alexander I1I. auf
die ganze Welt ausgedehnt. Dies ist nicht weiter erstaunlich, zogen doch
Almosensammler fiir den Kolner Dom bis nach England.133

Die zusitzlichen Ablidsse von Kardinilen und Bischofen steigern die
Attraktivitdt einer Kirche, wie die Ablassurkunde von 1290 aus Spiringen
(UR) verdeutlicht.13¢ Die ausfithrlichen Bestimmungen des Siebtelablasses
und die vier Bischofsablisse fir je 40 Tage todlicher Siinde unter Walther
von Strittligen weisen eine grosse Nihe zum Ablassbrief fiir die Pfarrkirche
Diirlinsdorf (Haut-Rhin) vom 15. Oktober 1346 (ausgestellt in Avignon)
auf, der nach Rebetez «einem Standardmodell aus jener Zeit» entspricht.137
So sind die kleineren Ablisse in der Chronik auch mit anderen zirkulieren-
den Ablissen vergleichbar.13% Die Bestimmungen zum Kirchenbesuch fiir
den Siebtelablass bei Walther halten sich eng an die Modellformulierung
von De la Ronciére fiir die Jahre 1363 und 1364,13% auch wenn die Formu-
lierung der Chronik ausfiihrlicher ist.140 Abgesehen vom Siebtelablass sind
die gewihrten Ablisse in der Strittliger Chronik typisch spatmittelalter-
lich.141

Bei den Papstbesuchen erhalten die Strittliger Herrscher immer Reli-
quien vom Papst, der damit wohl seine hohe Wertschitzung firr die Kirche
«im Paradis» zeigt und sie mit seinen Reliquien fordert. Klirend fiir die
Motivation des Papstes bei der Gewihrung der Privilegien sind die kleinen
dogmatischen Erlduterungen bei der Entscheidungsfindung mit den Kardi-
nilen,2 bei denen er iiber die guten Eigenschaften Michaels und der Engel
nachdenkt und auf die Antrige der Herrscher zugunsten der Kirche «im
Paradis» eingeht.!43 Die Herrscher stellen ihre Kirche als wirkmaichtigen
Gnadenort beim Papst vor, indem sie die Wunder und Zeichen erzihlen,
welche sich dort ereigneten.!44 Wunder als eines der Kriterien fiir die Ge-
wihrung von Ablissen sind bei verschiedenen Pipsten bezeugt.14S

Die Motivation der verschiedenen Herrscher zum Zug nach Rom trifft
sich im Nachahmen der Vorfahren und damit im Ausdruck ihrer Treue zu
ihnen.1#6 Damit verbunden ist meist auch die generelle Intention, den Got-
tesdienst zu fordern.'#7 Rudolf mochte fiir sein Seelenheil vorsorgen.148 Bur-
kart kann nicht fir den Unterhalt des Kirchherrn aufkommen und kann
deshalb dieses Versprechen Arnolds des Alteren nicht erfiillen.!4® Andere

17



18

Herrscher verbinden ihren Papstbesuch mit einer Pilgerfahrt!30 oder einer
Kreuzzugsteilnahme.lS1 Arnold der Jiingere und der Bote von Diebolds Frau
und Sohnen gehen aus Notwendigkeit und weniger aus freier Entscheidung
nach Rom. Da nur der Papst einen Plenarablass gewihren kann und die
Botschaft Michaels beim Kirchenbau einen solchen verspricht, liegt es nahe,
nach Rom zu reisen.152 Natirlich ist dies eine kirchenrechtliche Argumen-
tation. In der Chronik befolgt Arnold d.]. ganz einfach den Rat des Bischofs.
Papstbesuche zum Erwerb von Ablidssen sind iiblich, jedoch werden in den
meisten Fillen nur Gesandtschaften geschickt.133 Demgegeniiber geht der
Einsiedler Abt Gerold personlich zam Papst. So bekriftigt «Pius II. [...]
unterm 29. Mai 1463 alle Rechte, Freiheiten, Besitzungen und Einkiinfte
des Stiftes in derselben Form, welcher sich die Pdpste Urban V1. und Bonifaz
IX. bedient hatten».134 Er bestitigt Gerold auch alle Ablisse, die Leo VIII.
964 in der Engelweihbulle und die spiteren Pipste verliehen hatten.1$S Die-
se Bestitigungen sind am chesten vergleichbar mit denen, welche die Stritt-
liger Herrscher erwirken.15¢

Die Kirche «im Paradis»

Das Geliande soll Giber eine Juchart, ungefihr 35,93 a, gross sein, umgeben
von einer Umfriedungsmauer.13” Es umfasst eine Kirche mit Glockenturm,
einen Kirchhof und ein Haus fiir den Priester sowie einen Brunnen. Das
Gelinde ist als Ganzes durch die Weihe Sankt Michaels heilig. In der Kirche
gibt es drei Altdre. Der Hauptaltar ist dem Erzengel Michael geweiht.158 Er
ist auch Patron und Hausherr der Kirche. Der linke Seitenaltar ist der Jung-
frau, der koniglichen Mutter und Magd Maria und der rechte Seitenaltar
allen heiligen Jungfrauen und Mirtyrern geweiht. In der Kirche gibt es auch
einen Taufstein, eine Kanzel, liturgisches Zubehor (Altarbiicher, Kelch) und
andere Gegenstinde, die far den Dienst an Gott und den Heiligen notwendig
sind und zum Inventar einer Liitkilch gehoren. Diese Aufzihlung von Got-
tesdienstgeriten, verbunden mit dem Dienst fiir Gott und die Heiligen, zeigt
ein Denken, das die Verehrung vor allem in der Messe (Gottesdienst) veror-
tet und deshalb die Stiftung von Kircheninventar auch schon eine Form der
Verehrung ist. Die Verwendung von «gezierd»15? veranschaulicht, dass auch
Schmuck und Kostbarkeit ein Kriterium fir die Kirchenausstattung sind,
nicht nur die Nitzlichkeit. Die Umfriedungsmauer, Brunnen und Feldaltar
(in Einigen bei der zweiten Kirchweihe erwihnt) sind auch in den Ausgra-
bungen des Wallfahrtsortes von Oberbiiren~-Chilchmatt gefunden worden.

Die Sorge um das Kirchengebiude, ausgenommen das Kirchendach und
seine Ausstattung, tragen vor allem die Untertanen. Kiburger sieht aber
auch den Priester in die Pflicht genommen, denn dieser soll die Kirche auch
yersorgen.



F

Abb.4 Elogius Kiburger liess den spitgotischen Taufstein fiir die Kirche Einigen anfertigen.
Er ist verziert mit dem Wappen der Familie Bubenberg, dem sechsstrahligen Stern. Taufstein
(um 1446), Kirche Einigen. — Denkmalpflege des Kantons Bern, Foto M. Hesse.

Das Einzugsgebiet, in dem die Kirche den Zehnten erheben darf, er-
streckt sich vom Gebiet westlich von Schwarzenbach, Dirrenbithl, Gum-
penmiir, Lappingen (Lattigen), Wylerberg, Kander bis zum Gut Breita, Egg,
Gundels 6ig (moglicherweise das heutige Guntelsey), Brunnen an dem Gut-
zen, Kander, Krummen Lachen, Wendelsee, Alte Trenke im Osten.

19



Nach dem Landskrieg unter Wilhelm von Strittligen muss das gebrand-
schatzte Kirchenareal wieder aufgebaut werden.16? Allerdings bauen die
Untertanen eine kleinere Kirche als die vorangehende, und der Kirchhof
wird von der Ummauerung ausgelassen. Weil diese Kirche nun kleiner ist als
die erste, gewihrt der Bischof von Lausanne, dass die Messe auch auf einem
Betstein ausserhalb der Kirche gehalten werden kann.161 Zur Zeit Walthers
konnen die Gliubigen Almosen zur Aufbesserung der Kirchenausstattung,
das heisst far Licht, Blicher, Kelche, Messgewinder oder dergleichen, geben.
1446 schaffte Kiburger fur die Kirche einen Taufstein an. Vorher verwende-
te man einen Holzkiibel fiir die Taufe. Im gleichen Zug liess er ein Sakra-
mentshiuschen anbringen, da das Sakrament (Hostien) sonst weiter in einer
Kiste zusammen mit den Messgewindern aufbewahrt worden wire. Auf
dieser Kiste sassen immer wieder grobe Leute, was dem Inhalt der Kiste

nicht entsprach und ihn entehrte.

CHE il I UL MR IEH m.wbat

m?f.! Em.-«_ b, o] bq SR i ol de
ﬁm;liﬁ‘:ll* e nsld okl Mff&w rpjfnn ﬁ/zm
.l bl ey ;

!

_bT._-:'g il Ty r mlt rlﬁaﬂ.{- {%uﬂ ;.1.1 rafing b
e vt B el g9 £ Gavigin.
it s By e Imimmwwm&w doyt
Yt oo oo s g 4 WE}M 'mwm:\-i'&m

1‘ SRS AR Er-u-w=wu|ll r_j.u: Wﬂ v ﬁ.'l"#!“.
Loptei ¢ ST vagy Snef) e AEEi e ggu g Iiu,t
iy g mmmm i dewhl p'h-a'ru;-m- T ;11’ q-imf?;tn.-

o Winifhafn it glﬁ?! 'n*-c’ufjﬂi wfrn{i- i wpvdee
ik piciiom B i el Badd vent 08 oer
Eizviand voeched Bed in yw-:?ﬂfw £ E..i-ig-glfl_ﬂ Spwaid
Aaepin rovwd dnetl rdoi sdepEHSLAD: Yodgel DRT ke
,dﬂwm e i e w.n Gofau aplien
wmp-ﬂwnfmnh?‘l S ovbell s i el

¢ rfagett L e e ﬂkﬂm S oy B 2
mﬁ chill}] el bl i pr wuarty ;?'r;l' o

17| Jie vty P abo |
1 rone mﬁfﬁ:- Gl
e
o i o AfelaAi St B fediagen
i 1) DM Ao e l“ﬁn
ﬁ'.:m;,-ml.,' r.l;u l:
VML kA u;.t vyl Ba
BT A qu WL mﬂ wm den dinas

x@ u‘ﬁhm flroon dum mmgﬂ' m:fﬁ’s
et T wnn o w:’j“ vl (bl oy
{ Dowe msaiatel il Tlstrpin e By s Bhauain

g Bewie. Loen) l.t”-au.qsuw ﬂe.‘ull.f._f S qmlm "-}"W“-Ei"s
ke F v Ba dy; bk M 0on Smd e

o dimet it qJ‘m-;ul et Hsegue rv,:..gnhtw

U Genig FFIis'-'fﬁ-:ﬁ Ehm'.:._!;:;f*ﬂr L] ¥ LI
oA Beb aafie mmactoed fF o0 samt .f,ﬂwi#;
f..l'.',w.. sl WAL Dom vt Seliaghinn [FRan
T ok [T LRSS 3 i;’r?‘?*e:fﬁf ﬂ“ it oy
ewiting, o [Ty ol Dbipiigy \ﬁﬁ_'ﬂmumr FHaneligen
Do s iﬁneyw B igafigen iter I a0m e
Jesfen ki Tt fT ~0e B wae ;,ﬂuéﬂ-
le-rwln?’w s, JRpaa thi If"ﬂ&nﬁ ik !
Eanff Pew ek revenis [ R ‘hn{'f\-ﬂl!t:ﬂ]ml
%-m it perraliin - TFzam *ﬂmttfcw silhd foead
o Asoiane VLTS, < o ann SRt ¢ 'm.l.m}fwnm
(il "I&l.'m& R e T e Tk o
Ciach #YTOM Sl ﬂmﬂm{[ﬁmﬁ Savavit Hacrmany g
q'_u-.u st b JTTOM Sl Gabiorm T g
vtk Vom vt dsafion M) Taons Sossitt dews g -
B tieafur semadhy. Eoendiner, 1" Do Bevig EPRE Cmanaid
Tevhibicasy ﬂ'% Stk Baedirosg ff SO FaH
oL :.'um 2 T Do Sas l{'ﬂr F‘\.}mi A= AR
Jaenfrant ]f il SR ¢ ?‘L!.'l}' "‘:ﬁ‘“’i‘ﬁ Uidvasy
R et ingilen 000, il ..j,'.“‘l:.,,;w
vl T (g
o -nw!mq.n.ﬂ W h:"‘fﬁ 'ri - ,{:W‘K Ll
h et Mo ..,n-_“,q M;;‘EW.H *Tﬂg'n
rleanla, MWL Layag Fﬂmm;m L o “'.2‘
i et

!:.Hmll,ﬁw Fauiit e wfml.! 5?3*;,;

Abb. 5 Die Aufzihlung der 67 Reliquienstiicke in der Strattliger Chronik. — Staatsarchiv

20 Bern, B 11140, 164/165.



Von zentraler Bedeutung fir die Kirche ist auch ihr Reliquienschatz.
Die Reliquiensammlung nimmt ihren Anfang mit Wernher von Strittligen,
der vom Michaelsheiligtum am Gargano eine Reliquie vom Mantel Sankt
Michaels und andere Reliquien ohne genauere Bestimmung heimbringt.162
Neue Reliquien erhalten die Herren von Strittligen jeweils beim Besuch des
Papstes und einmal von gastgebenden Fiirsten. Zusitzlich schafft Konrad
ein Stiick vom Grab der heiligen Katharina im Sinai nach Hause. Schliess-
lich bringt Bernhard das von Erzengel Michael angekiindigte Reliquien-
stiick vom heiligen Kreuz aus Jerusalem zur Kirche. Am Schluss der Chro-
nik zdhlt Kiburger 67 Stiick Reliquien auf.163

Neben den Reliquien ist das ganze Gelinde mit Kirchhof, Kirche und
Brunnen von besonderer Heiligkeit, weil der Erzengel Michael alles geseg-
net und geweiht hat. Kiburger verweist fir die gesunden Eigenschaften des
Wassers aus dem heiligen Brunnen auf die Legenda aurea. Er tut dies ohne
genaue Angabe der Fundstelle. Im Kapitel tiber den Erzengel Michael er-
wihnt die Legenda aurea auf dem Mont St. Michel die Entdeckung einer
Quelle.** Auch auf dem Monte Gargano dringt Wasser an die Oberfliche.
Dieses hat heilende Wirkung.165 Die Region Einigen verfiigt tiber reichliche
Wasserquellen.16¢ Die genave Quelle ist heute nicht mehr identifizierbar,
was viele Vermutungen und Spekulationen nihrt.167

Der Kirchenpatron Erzengel Michael

In den vorangehenden Ausfithrungen wurde auf die Verbindungen zu den
anderen Michaelsheiligtiimern auf dem italienischen Monte Gargano und
dem franzosischen Mont St. Michel hingewiesen. Im mittelalterlichen Kir-
chenrecht entwickelten sich die Besitzrechte an den Kirchen vom kirchenun-
abhingigen Eigenkirchenrecht1¢8 zum Patronatsrecht.'6? Ein weltlicher Herr
ist Inhaber des Patronatsrechtes, das ihm erlaubt, den Priester fur eine Kir-
che dem Bischof zu prisentieren. Der Bischof setzt den Kandidaten ins Amt
ein, wenn dieser seinen Anforderungen entspricht.

Der Erzengel Michael ist der geistliche Patron der Kirche.170 Er ist der
eigentliche Patron und Hausherr der Kirche und tibernimmt auch den Schutz
des Ortes.17!

Auch beschiitzt er alle, die ihn zu ihrem Patron auserwiihlen, indem sie
ihn mit Gebet und Gaben ehren. Der Patron «besafs> den Ort beziehungs-
weise das Land seiner Zustindigkeit und war Gefolgsherr der dortigen
Menschen, die ihm zu Dienst verpflichtet waren [...] Die im Dienst des Hei-
ligenpatrons auf Erden titigen geistl. wie weltl. Herrschaftspersonen ver-
standen sich als Organe ihres Heiligen...»172

Michael handelt im Auftrag Gottes und gebietet dem Teufel.173 Der
Kampf mit dem Teufel ist ein Motiv, das sich durch die ganze Chronik zieht.

21



22

Abb.6 Das Bild des Erzengels Michael findet sich auch in andern Kirchen in der Umgebung
von Einigen. An der Westwand der Kirche Reutigen ist der Erzengel mit Schwert und Waage
dargestellt. Kirche Reutigen, Westwand (zweites Viertel des 15. Jabrbunderts). — Denkmal-
pflege des Kantons Bern, Foto H. Meier.

Nach der Taufe des Begriinders der Strittligerdynastie Theodricus warnt
und ermutigt ihn der Papst zu diesem Kampf.174 Michael fiithrt die Seelen
der Verstorbenen.175

Die pipstlichen Erlduterungen wihrend der Rombesuche der Strittliger
Herrscher geben Einblick in die Michaelsvorstellung der Chronik. Die Engel
dienen dem Menschen in seinem Leben (schon vor der Geburt) und Sterben
(auch nach dem Tod). Dort wo die Engel mit Gaben und Geliibden geehrt
werden, helfen sie besonders. Wenn ein Mensch eine todliche Siinde begeht,
so wiirde der Teufel von ihm Besitz ergreifen, wire da nicht die Hilfe der
Engel.

Michael weckt mit seinem Heerhorn die Toten auf und ldsst sie zur Ur-
teilsverkiindigung Gottes kommen. Am Jingsten Tag wird Michael die Lei-



et
1 i s

Abb. 7 Inder Mitte kniet der Stifter der Glasscheibe, ein Augustinerchorherr aus dem Kloster
Interlaken, umrahmt vom Kirchenvater Augustinus und dem Erzengel Michael. Kirche Lauter-
brunnen, Glasmalerei 15. Jabrbundert. — Denkmalpflege des Kantons Bern, Foto M. Hesse. 23



24

o 1 i | i
i Va =
¢ Elceat | W

Abb.8 Amlinken Rande der Krenzigungsdarstellung in der Vorhalle der Stadtkirche ist der
Erzengel Michael als Seelenwiger dargestellt. Stadtkirche Thun, um 1430. - Denkmalpflege
des Kantons Bern, Foro G. Howald.

denszeichen Christi (Kreuz, Nigel, Dornenkrone, Speer) aller Welt zeigen.
Bei einer Pestwelle, bei Feuersbrunst, Wassernot oder Erdrutsch kann die
Anrufung Michaels Heil und Nutzen bringen, denn er verfiigt iiber grosse
Gewalt. Michael war zuerst Furst der Synagoge, heute ist er aber der First
der heiligen Kirche. Er besitzt die Schliissel des Todes und der Holle, weshalb
die Kirche ihn in den Amtern fiir die Toten um Hilfe bittet. Das Volk Israel
wurde von Michael ins verheissene Land gefiihrt. Er hat den Agyptern auf
Befehl Gottes die Plagen zugefiigt und das Rote Meer geteilt.176

Wenn vor dem Jingsten Tag der Antichrist auftaucht, um die Christen
zu peinigen, wird Michael die Christen behiiten. Vor dem Jiingsten Tag totet
Michael auf Befehl Gottes den Antichrist auf dem Olberg. Michael wigt mit
der Waage das Bose gegen das Gute ab. So erhilt jeder Mensch nach seinem
Tod den Lohn nach seinem Verdienst. Der Erzengel ist der Seelenrichter und



ihm werden viele Tugenden nachgesagt. Das Bild von Michael als Seelenwi-
ger beim Jingsten Gericht mit Schwert und Waage ist in Kirchen der nihe-
ren und weiteren Umgebung Einigens verbreitet. In der Strittliger Chronik
erscheint Michael Konig Rudolf mit Waage und Schwert.

Die Beschreibung der Erscheinungen in den Traumen bei den Verehrern
und Pilgern Bernhard zum Brunnen und Cecilia weisen auf die gemeinmit-
telalterliche Darstellung Michaels als «Jiingling von edler Gestalt»77 hin,
und Mechilts Bericht stellt die im Traum erschienene Person dem Aussehen
Michaels gleich.178

In der Vision beim Kirchenbau wird das Verhiltnis von Michael zu
Gott dusserst dhnlich beschrieben wie dasjenige zwischen Herrschern und
Pipsten.17?

Der Priester und Kirchberr

Der Priester gehort zar kirchlichen Hierarchie, die wie die weltliche als Le-
henswesen organisiert ist. Der Kirchherr, als leitender Priester und Lehens-
verwalter der Kirche, zahlt an den Bischof Abgaben fiir das Land und
verpachtet es als Lehen an die Bevolkerung.189 Die Verwaltung des Kirchen-
gutes und der verschiedenen Nutzungsrechte machen den Kirchherrn also
zu einem kleinen Grundherrn. Der weltliche Herrscher hat das lus patrona-
tus und kann einen Kandidaten fiir das Priesteramt vorschlagen, der dann
vom Bischof eingesetzt wird.

Der erste Auftrag des Priesters ist es, Gott zu dienen,'¥! dazu kommt
die Seelsorge in seiner Gemeinde.182 Der Priester verrichtet dazu das Stun-
dengebet,183 das tigliche Feiern der Messe,!84 der jihrlichen Kirchweihe
und der {ibrigen heiligen Amter zu den Feiertagen. Er nimmt die Gaben der
Pilger entgegen.

Die Wallfahrt zur Kirche «im Paradis»

Die Pilger kommen iibers ganze Jahr zur Kirche «im Paradis». Dies sind vor
allem die Einzelwallfahrten, wie wir sie aus den Zeichen- und Wunderbe-
richten kennen.

Hohepunkt des Jahres ist das Kirchweihfest am Michaelstag, nicht zu-
letzt wegen der gewihrten Ablisse. An diesem Tag soll das Kirchenvolk der
unter Rudolf von Strittligen neu erbauten zwolf «Thunerseekirchen» (Fru-
tigen, Leissigen, Aeschi, Wimmis, Uttigen, Thierachern, Scherzligen, Thun,
Hilterfingen, Sigriswil, Amsoldingen, Spiez) in einer Art kollektiver Wall-
fahrt nach Einigen ziehen.185

Die Wallfahrtsgruppen kommen aus der niheren Umgebung der Kirche
«im Paradis». Einigen war also ein so genannter Nahwallfahrtsort im Ge-

25



26

gensatz zu den grossen Wallfahrtsorten Jerusalem, Rom und Santiago de
Compostela. Kleinere Wallfahrtsorte gab es auch am Jakobsweg; sie wur-
den von den Santiagopilgern unterwegs auf dem Weg zum grossen Wall-
fahrtsort besucht. Eine solche Integration der Kirche «im Paradis» in ein
tiberregionales Pilgerwegnetz kennt die Strittliger Chronik nicht. Die er-
wiihnten Pilger besuchen einzig diese Kirche.

Eine Zunahme an Besuchern des Heiligtums stellt sich ein, wenn die
Herrscher von ihrer Romfahrt zurtickkommen und den grossen Ablass und
die Privilegien der Kirche verkiinden. Bewegt vom Ablass und den neuen
Reliquien stromen die Leute aus dem Gebiet der zwolf Tochterkirchen und
auch aus fernen Landen zur Kirche «im Paradis».'% Auch nach Rudolfs
Riickkehr und der Verkiindigung der Ablassprivilegien gibt es einen «gros-
sen Zulauf und Gottesdienst» mit Landschenkungen an die Kirche. Ahnlich
ist die Darstellung bei den Herrschern Wilhelm und Sigmund (hier mit Pro-
zession zur Niederlegung der Reliquien in der Kirche).

Nach der Riickkehr Konrads schenkt seine Frau Kathrin der Kirche
einen Weinberg und Konrad gibt einen Baumgarten.'8” Bernhard veranstal-
tet eine Prozession (Criitzgang) fiir die Uberbringung der Reliquien und
Urkunden in seine Kirche. Auf der folgenden Kirchweihe schenken er und
seine Frau der Kirche ein Grundstiick in Brenzikofen ausserhalb des eigent-
lichen Kirchengebiets. Danach erwihnt Kiburger wieder einen grossen Zu-
lauf von vielen Leuten zur Kirche.188 Zur Zeit Wilhelms verbreitet sich der
Ruf von den Wundertaten bei der Kirche «im Paradis» durch die Sammler
der Almosen Michaels. Die Kirche erhilt viele Gaben und Opfer, sodass der
Gottesdienst vollkommen vollbracht wird.18? Dies ist gemiss der Chronik
das Hauptziel, zo dem alle Gliubigen, Herrscher, Untertanen und Pilger
beitragen sollen, denn durch den Gottesdienst und die Ehrung Gottes und
des Erzengels Michael in der Kirche «im Paradis» sei der Gotteszorn gemil-
dert worden, und deshalb hdtten Pest und andere Plagen aufgehdrt, so zi-
tiert Kiburger «ein gemeine rede allenthalben in dem land»'%0 nach einer
Pestepidemie. Eine andere «gemeine Rede»'?1 diagnostiziert die grosse
Pestilenz als Gottesstrafe fiir das Nichtbeachten der zehn Gebote und an-
derer christlicher Ordnungen. Die Pest kann beseitigt werden, indem Gott
und Michael in der Kirche «im Paradis» geehrt werden durch Geliibde und
indem die Gldubigen dort zur Kirchweihe einen vollkommenen Ablass er-
werben.

Durch den Landskrieg wihrend der Herrschaft Wilhelms von Strattli-
gen kommen Gottesdienst, Pilgerfahrt und der grosse Zulauf zum Erlie-
gen.”? Die Feinde Wilhelms verwiisten durch Unterweisung eines bosen
Geistes Reben und Baume. Sie brandschatzen auch Kirche, Beinhaus, Hiu-
ser und die Burg Strittligen. Dies geschieht als Strafe und Plage Gottes.193
Es kommt zur Ausbreitung der Armut mit Teuerung und Unfruchtbarkeit



fiir sieben Jahre. Diese Plagen spricht auch der Kirchherr bei der Weihe der
neu gebauten Kirche an. Er zihlt die Versaumnisse von Volk und Edelleuten
auf: das Erloschen der Andacht zu Michael, die Einstellung des Gottes-
dienstbetriecbes und der Almosen und Opfergaben. Das Kirchengut wurde
geraubt und verkleinert. Es fehlen Kelche und Biicher. Fiir den Kirchherrn
ist klar, dass alle diese Taten und Unterlassungen den Zorn Gottes provo-
zieren mussten. Dabei ist der wichtigste Grund, dass die Menschen ihre
Versprechen, die sie beziehungsweise ihre Vorfahren geschworen hatten,
nicht mehr erfiillten. Vor der Rede des Kirchherrn erscheint Michael und
redet den Anwesenden ins Gewissen.!? Wenn sie jetzt den Gottesdienst
noch fordern, konnen sie an ihrem Lebensende Gnade und Barmherzigkeit
bei Gott finden. Wer aber der Kirche oder ihren Pfriinden schadet, dessen
Leben wird verkiirzt.

Nach dem Krieg baut das Volk der zwolf Tochterkirchen die Kirche «im
Paradis» wieder auf. Der Bau wird jedoch kleiner als versprochen. Uberdies
bringen die Tochterkirchen ihr Opfer nicht zur Kirchweihe. Das Volk der
Tochterkirchen ist nicht nur ungehorsam, es bricht auch den Eid, den seine
Vorfahren geleistet haben. Deshalb straft Gott die Untreuen mit Krépfen,
Besessenheit, Buckligkeit oder Fallsucht. Thre Ernten fallen Frost und Hagel
zum Opfer und viele sterben an der Pest. Danach kommt das Volk zur
Kirchweihe und bedenkt sein Leid vor Gott.

Weil der Zerfall der Kirche «im Paradis» nach Heinrich von Laubegg von
Herrschern, Kirchherren und Untertanen nicht gestoppt wird, sterben viele
von ihnen eines schnellen Todes durch Pest oder sie ertrinken. Kiburger meint,
dass sich Michael vielleicht an den Menschen habe riachen wollen. So geht die
frithere Warnung Michaels bei der zweiten Kirchweihe in Erfullung. Das las-
terhafte Treiben (Tanz, Spiel, Trinken, andere Siinden) an der Kirchweihe zur
Zeit Heinrichs von Laubegg ruft Neid, Hass und Konflikte hervor.

Die Forderung der Kirche Einigen legt Kiburger am Schluss der Chro-
nik den Bubenberg ans Herz; dadurch werde sich ihr Gliick vergrossern,
indem Gott und Michael ihnen helfen und beistehen wiirde. Die Unterstiit-
zung des Gottesdienstes durch die Gaben und den Besuch der Pilger tragen
zum Gemeinwohl der ganzen Bevolkerung bei.

Die Wallfahrt der Tochterkirchen zur Kirchweibe

Damit die hohere Stellung der Mutterkirche «im Paradis» gegeniiber den
Tochterkirchen gewahrt bleibt, ordnet Papst Leo VIII. unter Androhung des
ewigen Fluchs an, dass die Kirchherren der Tochterkirchen mit ihren Unter-
tanen jihrlich als Bekenntnis zu ihrer Mutterkirche «im Paradis» zum
Kirchweihfest kommen und ihr Opfer darbringen sollen. Dazu soll jede
Tochterkirche eine Wachskerze von einem Pfund bringen.1??

27



28

Unter dem Eindruck einer Pestepidemie schildert Kiburger den ersten
Zug der Tochterkirchen zum Kirchweihfest. Die Kirchherren und ihre Un-
tertanen zichen in einem «Criitzgang»!'¢ mit Kreuzen, Reliquien, Kerzen,
Glockchen und weiteren dazugehorigen Dingen zur Kirche, wo sie in An-
dacht, Gebet und mit Almosen die Kirchweihe begehen. Sie legen nach ei-
nem Schwur, dass sie dies jihrlich wiederholen wiirden, auch fest, wie man
sic bei der Kirche zu empfangen habe (Lobgesang und anderes nach christ-
licher Ordnung).197

In der Chronik finden sich einige summarische Erwihnungen der Teil-
nahme an der Kirchweihe.1?8 Zu den Zeiten des Niedergangs unter Wilhelm
oder Heinrich von Laubegg hort die Wallfahrt der Tochterkirchen auf.1%?
Danach gibt es eine verinderte Regelung fiir Untertanen der Tochterkir-
chen, die nicht zur Kirchweihe kommen konnen.290 Trotzdem wird das Ge-
bot zur Wallfahrt der Tochterkirchen zur Kirchweihe immer wieder miss-
achtet, wie die vielen Ermahnungen in der Chronik zeigen.2%1 Das Gebot
zum Besuch der Kirchweihe wird je linger, je weniger befolgt und auch
Kiburger beklagt sich zu seiner Zeit dariiber.

Die Wallfahrt der Tochterkirchen kann spezifischer als Bannfahrt be-
zeichnet werden.292 Es geht hier nicht um das Anliegen des Pilgerns, viel-
mehr driickt die Bannfahrt ein Rechtsverhiltnis aus. Diese Praxis der Un-
terordnung von Kirchneubauten unter eine iltere Pfarrkirche ist sehr
verbreitet. Wenn sich neue Kirchen von der alten Mutterpfarrei trennten,
wurden der neuen Pfarrei noch Verpflichtungen (Gaben der Glaubigen im
Offertorium der Hauptfeste des Kirchenjahrs bekommt die Mutterkirche)
auferlegt, damit das alte Rechtsverhiltnis nicht in Vergessenheit geriet.203
Zwei solche Beispiele aus der Zeit Kiburgers sind im Bernbiet Adelboden
(Tochterkirche von Frutigen) und Lenk (Tochterkirche von St. Stephan).204

Die Pilgerinnen und Pilger

Die Chronik berichtet von einzelnen Pilgerinnen und Pilgern in den Wun-
dern und Zeichen, die an den Kirchweihfesten verkiindet werden. Die Zei-
chen und Wunder motivieren viele Leute zum Besuch der Kirche. Sie sind
aber auch eine Mahnung zur Frommigkeit in der Pestzeit und erinnern die
Leute an das Gute, das von diesem Ort ausgeht. Auch bei den Papstbesuchen
erzihlen die Herrscher von Strittligen von den Wundern und Zeichen, die
sich bei ihrer Kirche ereignet haben.

Die Motivation fiir die Wallfahrt konzentriert sich bei den portritierten
Personen auf Heilung von Krankheiten, korperlichen Gebrechen und Erwe-
ckung vom Tod (stellvertretender Bittgang). Die Erzdhlungen zeigen eine
Konzentration auf den Wallfahrtsort, denn was auf dem Weg dorthin ge-
schieht, wird nur in bestimmten Fillen detailliert beschrieben. In erster Li-



nie wollen die meisten ein Opfer, eine Gabe zu Michael und damit zum Ort
seiner Prisenz, der Kirche, bringen. Bevor die Personen aufbrechen, legen
sie ein Geliibde ab, in dem sie gegeniiber dem Kirchenpatron Michael ihre
Absicht formulieren. Die versprochene Gabe nimmt der Priester im Rahmen
des Messgottesdienstes im Offertoriumsteil (Gabenbereitung) der Abend-
mahlsfeier an.

Die genaue Charakterisierung der Leiden der Pilger ist schwierig. Grob
lassen sich Krankheiten und korperliche Beeintrachtigungen wie Blindheit
oder Lihmung unterscheiden. Ausloser fiir diese Leiden kénnen korperliche
Uberbelastungen durch schwere kérperliche Arbeiten sein.295 Die mittelalter-
liche Krankenversorgung im lindlichen Raum ist rudimentér. Es ist deshalb
Aufgabe von Familie und Gesinde, sich um die Kranken zu kiitmmern. Dieser
soziale Aspekt wird in vielen der nachfolgenden Geschichten deutlich.

Peter Miiller wird gebeilt von der Krankheit des «roten Schadens»29¢

Peters Mitmenschen sehen keine Heilungsaussicht bei seiner Krankheit, der
Ruhr, einer Infektionskrankheit des Darmes.Er verspricht, ein lebendes Op-
ter zur Kirche zu bringen. So opfert er ein Huhn auf dem Altar. Danach
nimmt er Erde aus der Kirche, vermischt sie mit Wasser vom heiligen Brun-
nen und trinkt das Gemisch. Alsbald erhilt er seine Gesundheit wieder.
Deshalb dankt und lobt er danach Gott und Michael. Zukiinftig dient er
Michael in der Kirche und an seinem Wohnort. Er schenkt der Kirche zwei
Lindereien.

Bernbard zum Brunnen aus Hiinibach wird gebeilt von grosser
Krankheit 207

Bernhard leidet so stark an seiner Krankheit mit Leibesschmerzen, dass er
fast nur schreit und wehklagt. Eines Nachts sieht er im Schlaf einen hiib-
schen Mann mit zierlichem Gesicht in weissen Kleidern, der ihm Gesund-
heit in Aussicht stellt, wenn er seine Zuflucht zum heiligen Michael «im
Paradis» nehme und ihm ein lebendiges Opfer auf den Altar bringe. Bern-
hard hilt nichts von diesem Traum, auch als ihm der Mann ein zweites Mal
erscheint. Beim dritten Mal bekommt er den Rat, sich im heiligen Brunnen
zu waschen und das aufgetragene Geltibde zu erfiillen. Vorher segnet ihn die
Gestalt mit dem heiligen Kreuz. Nun verspricht er, das Geliibde zu erfillen,
und wird sogleich gesund. Seine Frau und sein Umfeld raten ihm ab, wegen
des Traumes sein Geliibde einzulésen: In solchen Triumen und Nachtge-
sichtern konnten auch bose Geister am Werk sein, beschwichtigen sie ihn.
Ausserdem wire er auch ohne diesen Traum gesund geworden. Darauf er-
scheint ihm in der nichsten Nacht der Mann wiederum und warnt ihn, dass

29



30

die Krankheit zuriickkomme, wenn er das Geliibde nicht erfiille. So ge-
schieht es. Seine Frau glaubt nun der Botschaft der Triume Bernhards und
verspricht, das beste und dickste Schaf an Michael zu opfern. Nun erfiillt
Bernhard sein Geliibde und wird gesund. Dafiir dient er Michael wihrend
seines restlichen Lebens und schenkte der Kirche auch ein Haus und Hof-
statt an seinem Wohnort.

Peter Schik aus Erlenbach wird von Knie- und Beinschmerzen
gebeilt?08

Peter kann nur mit Hilfe von Kriicken gehen. Er verspricht, alljahrlich an
der Kirchweihe ein Opfer auf den Altar zu bringen. Mit grosser Miihe legt
er den Weg von einer Meile in drei Tagen zuriick.29? Er wohnt in Einigen bei
einem ebenfalls Kranken und bleibt vierzehn Tage dort. Er findet aber in
dieser Zeit keine Heilung und will wieder nach Hause gehen. In der Nacht
hat er das Gefiihl, dass er mit Wasser yvom heiligen Brunnen iiberschiittet
wird und erwacht. Er will sogleich seinen Gastgeber beschimpfen. Dieser
jedoch meint, dass Michael, den er gesehen habe, wohl die Ursache gewesen
sei. Peter steht aus dem Bett auf und kann wieder ohne Kriicken gehen. Die
Kriicken stellt er als Zeichen in die Kirche und schenkt dem Kirchherrn eine
Matte in Latterbach.

Hans Miiller aus Einigen wird von seiner Blindbeit gebeilt210

Der von Blindheit geschlagene Hans Miiller verspricht, ein lebendes Opfer
zur Kirche «im Paradis» zu bringen. Nach dem Opfern lidsst er sich zum
heiligen Brunnen fithren, bestreicht seine Augen mit Erde und Speichel und
spiilt sie mit Wasser vom Brunnen wieder ab.21! Er erlangt sein Augenlicht
wieder, lobt Gott und Michael und schenkt dem Kirchherrn ein Stiick
Land.

Walter Ameschings, aus Hondrich, lahme Hand wird gebeilt?12

Auch nach zwei erfillten Opfergeliibden bleibt die Hand Walters lahm.
Trotzdem hort er nicht auf, den heiligen Michael um Gesundheit anzurufen.
So geht er ein drittes Mal mit seiner Frau Cristina zur Kirche «im Paradis».
Unterwegs begegnen sie einem alten Mann beim Salzbrunnen. Er stimmt
Walter zuversichtlich, dass er gesund werde, wenn er nach der Opferdar-
bringung auf dem Altar seine Hand in den heiligen Brunnen tauche. Weiter
findet er es toricht von den Menschen, nur ihr Opfer zu bringen und ohne
Messebesuch wieder wegzugehen. Walter befolgt den Rat, und die Hand
Walters wird wieder gesund. Er lobt und dankt Gott und Michael und so-



lange er lebt, ehrt er den heiligen Michael in der Kirche «im Paradis». Die
Kirche erhilt von ihm einen Acker in Hondrich.

Gerdrut aus Frutigen wird von der Libmung ibrer Beine und dem
krummen Leib gebeilt?!3

Viele Jahre waren die Beine Gerdruts gelihmt und ihr Korper gekrimmt.
Da wurde sie in einem Traum angewiesen, ein lebendes Opfer «im Paradis»
darzubringen. Sie verspricht dies und lisst sich in die Kirche zum Altar
bringen. Dort packen sie grosse Schmerzen und sie wird bewusstlos. Nach
einer kurzen Zeit kommt sie wieder zu sich und ist geheilt. Sie lobt und
dankt Gott und Michael und gibt dem Kirchherrn ein Stipendium, sodass
er alle Jahre auf den Michaelstag ein Pfund Pfennige und ein Huhn oder
achtzehn Steblerpfennige erhilt.

Der Knabe Dietrich aus Hilterfingen wird wieder sebend?14

Dem siebenjidhrigen Dietrich ist ein Hiutlein Giber die Augen gewachsen und
er ist erblindet. Da ihn niemand heilen kann, rufen die Eltern den heiligen
Michael um Hilfe an. Sie bringen ein lebendes Opfer zum Altar und strei-
chen ein Gemisch aus Erde vom Kirchhof und Wasser vom Brunnen auf die
Augen des Kindes. Da zerspringt die Haut, welche vormals Dietrichs Augen
tiberzog. Vater und Mutter danken Gott und Michael. Dem Kirchherrn
schenkt der Vater Hans Zworlouf drei Landstiicke in Hilterfingen.

Anna von Golderen aus Einigen wird von ibrer Blindheit geheilt?1’

Die zwolfjahrige Anna ist seit einem Jahr erblindet, sodass sie auf die Fiihrung
durch andere Menschen angewiesen ist. Jemand erzihlt ihr von der Kirche
«im Paradis» und von den Geliibden. So verspricht sie, in Andacht jahrlich
ein lebendes Opfer darzubringen. Nachdem sie dieses Versprechen gemacht
hat, bekommt sie ihr Augenlicht durch Gottes und Michaels Hilfe wieder
zurtick. Der hocherfreute Vater schenkt dem Kirchherrn ein Landgut.

Cecilia aus Merligen?1¢

Cecilias starke Krankheiten verursachen, dass sie krumm geht, bucklig
wird, einen grossen Kropf bekommt und ihre Hinde nur auf den Knien la-
gern kann. Darum trigt ihr Sohn sie in einem Riickentragkorb (Hutte) zur
Kirche «im Paradis». Dort bringt sie ihre versprochenen Opfer und Almosen
dar und verweilt zehn Tage. Der Sohn wird zornig, als bei seiner Mutter
keine Genesung eintreten will, und er droht Michael, alle Menschen, die

31



32

Geliibde an ihn richten wollten, davon abzuhalten. Er findet es auch unge-
recht, dass Michael ausgerechnet seiner Mutter nicht helfen wolle, wo er
doch sonst so hilfsbereit sei. Danach fahren die beiden {iber den See nach
Merligen. Auf der Seemitte schlift die Mutter in ithrem Kummer ein. Sie
sieht im Traum einen schonen Jingling, der sie mit Wasser aus dem heiligen
Brunnen wischt und zu ihr spricht, sie solle aufstechen und umhergehen. So
erwacht sie und ist geheilt. Deshalb kehren sie um und bringen den Riicken-
tragkorb in die Kirche und lassen ihn dort stehen als Zeugnis fir die Hei-
lung. Der Kirchherr erhilt ein Landgut geschenkt.

Margret Hari wird sehend?7

Margret ist drei Jahre ganz blind. Wie schon Anna erzihlen auch ihr die
Leute von der Hilfe, die von der Kirche «im Paradis» ausgeht. Sie opfert ein
dickes Kalb und erhilt ihr Augenlicht auf einem Auge wieder zuriick. Zu
Hause hat sie grosse Schmerzen am noch nicht geheilten Auge. Deshalb
betet sie zu Michael, der in der folgenden Nacht zu ihr spricht. Er weist sie
an, ihr versprochenes Opfer darzubringen und den Priester anschliessend zu
bitten, dass er sie mit dem Oblatenteller (Patene) oder dem Kelchdecktuch
(Corporal) beriihre.?18 Dies tut sie und wird geheilt. Zusammen mit ihrem
Ehemann Heinrich Hari schenkt sie dem Kirchherrn ein Landgut in Ger-
zensee.

Die umfassende Heilung Gredas?1?

Greda, die Tochter Konrad Suters von Wyler, ist taubstumm, blind und
kann nicht gehen. Thre Eltern versprechen jahrlich ein Lamm als Opfer ins
«Paradis» zu bringen und verpflichten ihre Tochter zu einem jahrlichen Op-
fer. Darauf wird Greda gesund.229 Die Eltern geben dem Kirchherrn ein
Landgut zu ewigem Gedichtnis dieser Heilung und als Almosen.

Konrad von Faulensees, Miiller am Watt, zermorserte Hand wird
gebeilt?21

Beim Arbeiten kommt Konrads Hand unter den Miihlstein und wird zer-
stossen. In seiner Not ruft er den heiligen Michael an, denn diesen verehrt
er schon seit seiner Jugend mit Gebet und jihrlichen Almosen. Im Schlaf
kommt Michael zu ihm, dankt ihm fiir seine Verechrung und fragt ihn, ob er
gesund werden mochte. Konrad bejaht dies und es ist ihm, als ob seine Hand
mit Wasser aus dem heiligen Brunnen gewaschen wiirde. Als er am nichsten
Morgen erwacht, ist sein Arm wieder unversehrt. Uberwiltigt von seiner
Heilung schenkt er dem Kirchherrn einen Acker. Konrad geht darauf jedes



e moas duil genten

ﬁmmw Wtbﬂwm“ﬂi@wﬂm
WWWWW&MMTSM

ol Wﬁamﬁ;mw

WWWE-W wmﬁwmmﬁ
fgaw%mmwmwm ¢ 30 St Hactee

Er’ﬂw MW/E mgmﬂw‘:@u

;‘g J 2 o ool Z‘i‘f*

Abb.9 DieStrittliger Chronik erzihlt von vielen «Zeichen». Hier der Heilungsbericht von
Greda. - Staatsarchiv Bern, Signatur B I11 40, 145.

Jahr mit grosser Andacht zur Kirchweihe, ehrt Michael mit Gebet, Opfer
und Almosen und motiviert auch seine Mitmenschen, es ihm gleichzutun.
Die folgenden Wunderberichte beschiftigen sich mit dem anstehenden Tod
und der Wiederkehr ins Leben. Im Mittelalter war es schwieriger, den Tod
eines Menschen festzustellen. Diese Unsicherheit schligt sich wohl in diesen
Erzihlungen nieder.

Hartman im Hof aus Reutigen???

Hartman bittet im Gefingnis Michael um seine Hilfe. Er wird aber am
Galgen gehingt und von seinen Angehorigen bestattet. Als sie das Grab
ausheben, mochten sie ihren toten Sohn der Hilfe Michaels anvertrauen und
beschliessen, ein Bild des Toten aus Wachs zur Kirche «im Paradis» zu sen-

33



34

den. Nachdem das Wachsbild auf die Reise geschickt worden ist, wollen sie
sich wieder dem Begribnis zuwenden. Doch der Tote ist wieder lebendig
geworden. Er dankt seiner Familie und seinen Freunden, lobt Gott und Mi-
chael und bringt das Wachsbild gleich selber als Opfer in die Kirche. Der
Vater gibt dem Kirchherrn eine Hofstatt in Reutigen und weiteres Land.

Das Kind Bernbard aus Schoren in der Matten??3

Das vierjihrige Kind fillt in einen tiefen Brunnen.224 Eine Person, diec zum
Wasserschopfen kommt, holt es wieder heraus. Das Kind hat aber verschie-
dene Anzeichen des Todes (starrer, steifer, schwarzer Leib). Die Eltern ver-
sprechen ein lebendiges Opfer an Michael «im Paradis». Da kommt das
Kind wieder zu Bewusstsein. Die Mutter erfullt darauf gleich ihr Geliibde.
Der Kirchherr erhilt von den Eltern ein Landgut.

Peter Froiwe aus Einigen?%5

Peter ist ein guter Schwimmer. Als er einmal im See badet, sieht er Anna von
Golderen. Er verspottet sie und bespritzt sie mit Wasser. Anna wird zornig
und wiinscht ihm im Namen Michaels, dass er ertrinke. Peter achtet in fre-
velhafter Weise nicht darauf und will weiterschwimmen. Doch seine Krifte
verlassen ihn, und wie ein Stein geht er unter. Spiter wird er tot aus dem
Wasser geholt. Seine Frau, die Kinder und Freunde sind zutiefst betriibt. Sie
versprechen aber ein lebendiges Opfer und rufen Gott und Michael um Hil-
fe an. Da erwacht Peter wieder zum Leben. Er schenkt dem Kirchherrn ein
Haus mit Hofstatt mitten im Dorf Einigen.

Hedwigis von Wyler22¢6

Hedwigis ertrinkt beim Durchqueren des Flusses Kander, die gerade viel
Wasser fiihrt. Thre Freunde und die Personen, die bei ihrer Rettung dabei
sind, versprechen ein lebendes Opfer in die Kirche zu bringen. Danach wird
sie wieder lebendig und bringt das Opfer selbst zur Kirche, wo sie Gott und
Michael Lob und Dank sagt. Zeit ihres Lebens ehrt sic Michael weiter. Sie
gibt dem Kirchherrn einen Acker.

Schiiler Nikolaus227

Der Schiiler Nikolaus ertrinkt beim Fischen im See. Als er aus dem Wasser
gezogen wird, schitzen ihn die meisten als tot ein. Die Eltern rufen Michael
um Hilfe an und versprechen ein lebendiges Opfer. Jetzt kehrt das Leben in



Nikolaus wieder zuriick. So nehmen sie ihn und bringen ihn mit dem ver-
sprochenen Opfer auf Michaels Altar. Die Eltern geben dem Kirchherrn eine
Matte.

Knabe Peter??8

Das dreicinhalbjihrige Kind liegt vier Stunden da, als ob es tot wire. In
ihrer Not verspricht die Mutter, jahrlich ein Opfer darzubringen, und sie
verpflichtet auch das Kind, so es wieder lebe, dies ebenso zu tun. Darauf
wird das Kind wieder lebendig. Die Eltern schenken dem Kirchherrn ein
Landgut.

Wie schon beim unerwarteten Tod sind die Angehorigen und Naheste-
henden auch bei Besessenheit verunsichert.

Mechilt Roslerin aus Stocken?22?

Mechilt verlangt von der Dienerin ihres Vaters, dass sie ihr zu trinken ein-
schenke.239 Diese ist sehr widerwillig. Sie gibt ihr aber zu trinken und flucht:
«Nimm hin und trink in des Teufels Namen!» Beim Trinken spiirt Mechilt
ein starkes Brennen in ihrer Kehle. Thr Bauch schwillt an und etwas fihrt
ihr durch Leib und Glieder. Sie gebirdet sich auffillig und schreit. Dies
deutet nach der Erzihlung auf Besessenheit hin. Zwei Jahre bleibt sie in
diesem Zustand. Danach wird sie von Eltern und Freunden in die Kirche
«im Paradis» gebracht. Wihrend sie im Hochaltar eingeschlossen wird, le-
gen die Angehorigen ihre lebenden Opfer auf den Altar. Mechilt wird drei
Tage lang beschworen mit Stola und Schwert. Schliesslich wird sie mehr-
mals im heiligen Brunnen untergetaucht,23! sodass sie in einen starken, dem
Tode dhnlichen Schlaf fillt. Im Traum sieht sie einen schonen Jingling mit
einem Schwert in der Hand, der dem heiligen Michael gleicht. Der Priester
bietet ihr ein gesegnetes und in den Brunnen getiinchtes Brotstiick an. Da
erwacht sie und ist gesund. Zusammen mit ihren Eltern gibt sie dem Kirch-
herrn einen Acker in Stocken.

Gorg an der Egg aus Allmendingen 232

Gorg ist drei Jahre besessen von einem bosen Geist. Seine Freunde tendieren
aber eher zur Annahme, dass er eine Krankheit im Hirn habe. Trotzdem
beschliessen seine Freunde, cin lebendes Opfer fir ihn in die Kirche des
«Paradises» zu bringen und dies jahrlich zu wiederholen. Die Freunde fiih-
ren Gorg in die Kirche, und er wird im hohlen Altar eingeschlossen und
beschwort. Nach einiger Zeit wird er vom bosen Geist erlost. Gorg und
seine Frau schenken der Kirche einen Acker von sieben Jucharten.

A3



36

Opfer und Geliibde

Die Opfergaben sind zentraler Bestandteil des Geliibdes. Sie bekriftigen das
damit verbundene Anliegen.233 Votivgaben?34 sind Zeichen der Prisenz des
Stifters am Ort des Heiligen und erinnern den Heiligen an den Stifter und
sein Anliegen.235 Die Strittliger Chronik berichtet oft von lebendigen Op-
fern, also Tieren. Sie seien besonders bei der bauerlichen Landbevolkerung
beliebt.?3¢ Da Tiere nicht auf lange beschwerliche Pilgerfahrten mitgenom-
men wurden, sind sie ein Indikator fiir lokale Wallfahrtsorte.237 Es erstaunt
also nicht, dass lebende Tiere (Hithner, Hihne, Kilber) als Opfergaben in
den Abrechnungen unter dem lateinischen Namen «viva sacrificia»?3® auch
in den spatmittelalterlichen Nahwallfahrtsorten im Elsass auftauchen. Die
Bezeichnung Opfer rithrt daher, dass die mitgebrachten Gaben beim Offer-
torium (Gabenbereitung) der Messe auf den Altar gelegt werden.

Die Anliegen erfiillen sich jedoch nie allein nach einer einmaligen Op-
ferdarbringung. Dieser Automatismus setzt sich nicht durch, wie die Bei-
spiele von Cecilia und Peter Schik verdeutlichen.?3? Entweder verwirklicht
sich das Anliegen vor der Opferdarbringung (Anna von Golderen, Tote)
oder das Opfer hat lingerfristigen Charakter wie das jihrliche Opfer von
Gredas Eltern. Es ist eine starke Tendenz zu einer kontinuierlichen Vereh-
rung mit jahrlichen Opfern240 oder dem lebenslangen Dienst24! gegeniiber
dem Patron Michael festzustellen.242 Nach der Opferdarbringung tritt die
Heilung nicht immer unmittelbar ein (Cecilia, Peter Schik) oder nur teilwei-
se (Margret). Das Opfer gehort zur Kommunikation mit dem Heiligen, ist
aber nicht die alles entscheidende Grosse. Der alte Mann, dem das Ehepaar
Amesching begegnet, kritisiert die Uberbewertung des Opfers. Es ist to-
richt, nur das Opfer auf den Altar zu werfen und nicht am ganzen Messe-
gottesdienst anwesend zu sein. Diese Messeteilnahme schenke den Engeln
nidmlich Freude und verleihe dem menschlichen Bitten Bestindigkeit.

Die Opfergeliibde sind ein zentraler Bestandteil aller Wunder und Zei-
chen. Diese widerlegen damit deutlich die Kritik des Opfers an der Kirch-
weihe. Opfergeliibde sind ein angemessener Ausdruck der Frommigkeit und
dienen den Menschen zum Guten (Heilung, Gesundheit, Leben). Trotzdem
bietet die Geliibdeerfiillung (allein als Opferdarbringung verstanden) keine
Garantie fiir das Eintreten des Erbetenen (so bei Cecilia, Peter Schik).

Das Sprechen hat performativen Charakter. Die Verwiinschung von Pe-
ter Froiwe oder Mechilt Roslerin und die vielen Opferversprechen sind nicht
leere Worte, sie sind verbindlich und wirksam.243



Waschungen und Traume

Die Opferpraxis wird erginzt durch Handlungen am heiligen Brunnen.
Walter Amesching taucht nach dem dritten Opfergang seine Hand in den
Brunnen, was er bei den zwei vorangehenden Opferdarbringungen nicht
getan hatte. Hans Miiller bestreicht seine blinden Augen mit Erde beim
Brunnen und Speichel und wischt dies mit Brunnenwasser ab. Dietrichs
Eltern bestreichen seine blinden Augen mit einem Gemisch aus Brunnen-
wasser und Kirchhofserde und rufen Michael um Hilfe an. Bernhard zum
Brunnen wischt sich im Brunnen und erholt sich von seiner Krankheit.

Im Hochmittelalter gab es viele Wallfahrtsorte mit Brunnen und wun-
derwirkendem Wasser. Dabei tranken die Pilger das Wasser in grossen Men-
gen — dhnlich einer Trinkkur.244 Das Trinken des Wassers kommt nur bei
Peter Miiller vor und in einer kleinen Menge.

Das Waschen mit dem Wasser des heiligen Brunnens kommt noch in
drei Triumen vor (Peter Schik, Cecilia, Konrad).245 Eine Mittelstellung zu
den beiden vorangehenden Typen (Waschen im Traum, in der Realitit)
nimmt die Beschworung Mechilt Roslerins ein. Sie wird real im Brunnen
untergetaucht und triumt von einem Michael-dhnlichen Jingling, dessen
Rolle nicht niher beschrieben wird. Die biblischen Wurzeln dieser Ge-
schichten mit Waschungen konnten bei der Erzdhlung der Heilung Naa-
mans (2 Konige 5,14) liegen, der durch Untertauchen im Jordan von seiner
Krankheit befreit wurde.

Die Triume zur Heilung von Konrad und Peter Schik geschehen im
normalen Schlaf nachts im Bett. Die schmerzgeplagte Cecilia hingegen
schlift am Tag auf dem Schiff wihrend der Uberfahrt ein. Damit fehlen in
der Strittliger Chronik Berichte iiber das im Hochmittelalter verbreitete
Schlafen im Kirchenraum vor dem Altar oder Reliquienschrein, wihrend
dem die Hilfesuchenden vom Patron der Kirche einen Inkubationstraum
erhielten und darin geheilt wurden.246

Die Kombination Traum und Wasser bei einem Verehrer seit Jugend an
(kontinuierliche Frommigkeit) findet sich bei Konrad. Er sieht Michael im
Schlaf, und nachdem ihn dieser gefragt hat, ob er gesund werden mochte
(vgl. Johannes 5,6), wischt ihm Michael die Hand mit Wasser des heiligen
Brunnens.

Die Kombination Traum und Wasser nach Ausbleiben der Geliibdeer-
fullung (punktuelle Frommigkeit) taucht zweimal auf. Peter Schik meint, es
tiberschiitte ihn ein Mensch mit Wasser vom heiligen Brunnen. Peters Zorn
weicht erst der Freude, als ihm sein Gastgeber sagt, es sei wohl Michael ge-
wesen und er sei gesund geworden. Cecilia sieht in ihrem Traum einen scho-
nen Jingling mit klarem Antlitz. Dieser wischt sie mit dem Wasser des Brun-
nens und spricht zu ihr: «Steh auf und wandle!»247 Ahnlich wie die Worte

k)



38

Jesu in Markus 2,9.248 Die drei Heilungen von Konrad, Peter Schik und
Cecilia ereignen sich nicht mehr bei der Kirche «im Paradis». Michael bleibt
aber der handelnde Patron, ohne jedoch an seinen Gnadenort gebunden zu
sein. In diesen drei Geschichten kommt eine weitere Kritik am punktuellen
Opferdenken zum Ausdruck. Michael vergilt das Gute, das man ihm erwie-
sen hat, doch er ist nicht an einen bestimmten Ablauf gebunden. Eine punk-
tuelle, auf Gegenleistung fixierte Frommigkeit soll durch das positive und
tiberragende Beispiel einer kontinuierlichen Frommigkeit abgeltst werden.
Diese Kontinuitit heisst aber nicht, den Patron jeden Tag zu verehren, son-
dern bei Konrad heisst es, dass er «sankt Michael von Jugend auf mit Gebet
und Almosen jahrlich geehret»24? habe. Es kommt hier ein Patronus-Klien-
tenverhiltnis zum Ausdruck. Die jihrliche Gabe ist eine Art «Jahreszins» in
diesem «geistlichen Rechtsgeschift».230 Diese Frommigkeitsform bedeutet
fiir den Priester regelmissige Einkiinfte und fiir den Glaubigen einen dauer-
haften Schutz durch seinen Patron. Mit der Betonung dieser kontinuierli-
chen Frommigkeitsform hebt sich Kiburger vom Verhalten in hochmittelal-
terlichen Quellen ab, die klar den frithmittelalterlichen Denkautomatismus
dokumentieren, wonach Gabe und Gegengabe einander bedingen und sich
in der Hohe entsprechen miissen.231 Die Verfasser solcher Wundergeschich-
ten versuchen aber, diese Erwartungshaltung mit Verweis auf die Eigen-
michtigkeit Gottes und seine Gnade einzudimmen. Diese Tendenz ist ab
dem Ende des 11. Jahrhunderts feststellbar.252 Pilger versuchen auch durch
ihre Geliibde den Heiligen zu ihrem Vertragspartner zu machen. Wenn das
Angebot, die Gabe nicht angenommen wurde, also das Erbetene nicht ein-
traf, nahmen sie ihre Opfergaben wieder mit nach Hause.253 Wer aber am
Walltahrtsort geheilt wurde, sollte nach gemeiner Praxis auch eine Gabe
zum Dank spenden. Die Geistlichen achteten deshalb streng darauf, dass alle
Heilungen gemeldet wurden, damit sie keine Einnahmenseinbussen erlitten.
Bei Pilgern in drmlichen Verhiltnissen gaben sich die Geistlichen mit einem
Dankgebet fiir den Heiligen zufrieden.254 Im Ubergang vom Hoch- zum
Spatmittelalter kommt es zu einer weiteren Verinderung. Wihrend im
Hochmittelalter die «pélerinage de demande»255 (Anliegenwallfahrt) domi-
niert, bei welcher der Pilger zum Heiligen in dessen Kirche kommt, um sein
Anliegen vorzutragen und mit einer Votivgabe zu bestirken, machen sich die
Pilger im 14. und 15. Jahrhundert hauptsichlich zu «pélerinages de remer-
ciement»256 (Dankwallfahrten) auf, nachdem sie ihr Anliegen dem Heiligen
zu Hause mitgeteilt hatten und er es erfillt hatte. Sie kntipfen ihre Wallfahrt
an die Bedingung, dass zuerst ihr Anliegen erfiillt werde, bevor sie loszdgen.
So verwandelt sich die Votivgabe zur Dankesgabe.

In der Strittliger Chronik formulieren die Glaubigen ihre Gelibde nie
mit diesem Vorbehalt. So erscheint das dem Opferhandeln mit Votivgabe
vorangehende Handeln Michaels beziehungsweise Gottes als Korrektur der



Vorstellung, dass zuerst etwas gegeben werden muss, bevor von gottlicher
Seite etwas erwartet werden darf. Auch Kiburger betont also die Eigen-
michtigkeit Gottes.

Motivation zum Besuch der Kirche

Es kommen auch Triume vor, welche die Kranken motivieren, zur Kirche
«im Paradis» zu gehen. Bei Bernhard zum Brunnen und Gerdrut treten die
Triaume gleich 6fters auf. Bernhard zweifelt an den ersten beiden Triumen,
die nur das Opfer fordern.

Beim dritten Traum kommt zum Opfer noch ein Segen mit dem heiligen
Kreuz und zum Opfer das anschliessende Waschen dazu. 257 Erst jetzt ist er
iiberzeugt und verspricht sein Geliibde. Gerdrut erlebt nach dem Opfer ei-
nen grossen Schmerz und Bewusstlosigkeit, bevor sie geheilt ist. Auch hier
tritt zum Opfer etwas hinzu, das zur Heilung fiihrt.

Der unschuldig verurteilte Hans zum Ried hort unmittelbar vor seiner
Hinrichtung am Galgen eine Stimme, die ihn ermuntert, er solle seine Hoff-
nung auf Gott und Michael setzen.238 Die Kirche «im Paradis» bezichungs-
weise dessen Kirchherr fungiert nach der Errettung (Reissen des Galgen-
stricks) als Empfinger der Dankesgabe, die wohl ein Verwandter von Hans
an Michael geben will.

Motivation kann auch durch Menschen geschehen. Anna und Margret
werden «underwist». Annas Unterweisung ist nicht ausgefithrt. Margret
wird geraten, sie soll Michael in der Kirche «im Paradis» anrufen. Bei der
zweiten Belehrung erscheint ihr aber Michael selber und rit ihr zu einer
weiteren Handlung erginzend zum Opfer. Margret soll nach dem Opfer
vom Priester mit Kelchtuch oder Oblatenteller beriihrt werden.25? So gibt es
statt einer selbststindigen Handlung am Brunnen eine priesterliche Hand-
lung in der Kirche. Auch hier bleibt es nicht allein beim Opfer,269 bis sie ihre
ganze Sehkraft wiedererlangt.261

Mit Konrad von Faulensee gibt es in der Chronik eine Person, die an-
dere zur Verchrung Michaels in der Kirche «im Paradis» anhilt. Negative
Ratschlige erteilen hingegen Bernhard zum Brunnens Ehefrau und sein
Umfeld. Sie meinen, dass er auch ohne dieses Geliilbde gesund geworden
wire und es ein Betrug von bosen Geistern sein kénnte. Als die Krankheit
wieder zuriickkehrt,262 dndert seine Ehefrau ihre Meinung und «underwi-
sete iren man, dass er sin gelipt erfullte.»

Die Erweckung von Toten

Die Wundererzihlungen von der Erweckung Toter sind «traditioneller Be-
standteil der mittelalterlichen Hagiographie».263 In der Strattliger Chro-

39



40

nik stehen sie an zweiter Stelle nach den kérperlichen Beeintrichtigungen.
Einzig bei Hartman im Hof erschrecken die Angehorigen und verwundern
sich ab dem wieder lebendigen Mann. Wie Hartman das versprochene
Opfer danach tiberbringt, tut es auch Hedwigis. Aber in ihrer Geschichte
fehlt das Erstaunen ihrer Freunde. Das Gelibde der Mutter des Knaben
Peter zielt eindeutig auf die Wiederbelebung des Kindes, da ja die Mutter
das Kind zu einem ecigenen jihrlichen Opfer verpflichtet. Es darf also mit
einer festen Erwartung gerechnet werden, dass Angehorige fir ihre plotz-
lich Toten Geliibde fiir deren Wiederbelebung titigten. Ob dabei ein Ent-
sprechungsdenken vorherrschte, wonach ein lebendes Opfer als Ersatzgabe
fiir den Toten darzubringen ist, damit er wieder ins Leben zuriickkommt,
ist aus den Texten nicht ersichtlich. Von den sechs «Toten» sind drei er-
trunken. Da es keine sicheren Merkmale zur Feststellung des Todes gab,
blieb eine gewisse Unsicherheit, ob der Tod wirklich eingetreten war.264
Der Tod war fir die Menschen des Mittelalters kein abropter Zustands-
wechsel, sondern der letzte Schritt in einem lingeren Prozess, der von gott-
licher Seite wieder riickgingig gemacht werden konnte.265 Biblische Vor-
bilder wie die Erweckung der Tochter des Jairus (Mk 5,42; Lk 8,35) oder
des Jungen in Nain (Lk 7,11) mogen auch eine gewisse Vorbildfunktion
ausgeiibt haben.

Besessenbeit, Krankbeit, Siinde

Wie schon bei den Totenauferweckungen zeigen auch die beiden Geschich-
ten von Besessenheit (Mechilt Roslerin, Gorg an der Egg) die Wichtigkeit
des sozialen Umfelds fiir die betroffene Person. Es sind die Angehorigen und
Freunde, die stellvertretend ein Opfergeliibde ablegen und die Betroffene
zur Kirche bringen. Sie titigen folglich die Handlungen, welche sonst vom
Pilger veranlasst werden. Die gegenseitigen Hilfeleistungen auf verschie-
densten Stufen der Verwandtschaft und Freundschaft und deren hohe Wert-
schitzung sind ein Charakteristikum der sozialen Wirklichkeit in den Wun-
dergeschichten.266

Viele Wundererzdhlungen nehmen biblische Motive auf, auch die Hei-
lung der Besessenen.267 Schon Michael stellt den Ort «im Paradis» in Kon-
tinuitit zum Teich Betesda. Die Blinden (Hans Miiller, Knabe Dietrich)
streichen sich einen Speichel- oder Wasser-Erde-Brei auf die Augen (wie in
Joh 9,6). Auch die Totenerweckung und die Waschungen haben biblische
Vorbilder. Die Aufzihlung, «dass von der heilsamkeit und gnadrichen statt
der kilchen, kilchhof und des heligen brunnen zu dem Paradis vil lamer,
stummen, ungehorenden, blinden und ouch toten da widerumb gesunt sind
worden»,268 kénnte sich an einem Heilungssummariom wie Mt 11,5 oder
15,31 orientieren.



Alles Eingreifen in den Geschichten, nicht nur bei Beschwérungen,26?
kann als eine Fortsetzung des Kampfs gegen den Teufel gedeutet werden,
den Ptholomeus mit seiner Taufe als erster des Strittligergeschlechts begon-
nen hat, auch die Heilungen von Krankheiten, die vom Teufel verursacht
sein konnen.270

In der Strittliger Chronik gibt es wenig direkte Hinweise auf einen
Zusammenhang von Siinde und Krankheit. Zwei Beobachtungen lassen ei-
nen Zusammenhang vermuten. Michaels Beschreibung des Ortes «im Para-
dis» beginnt damit, dass hier Ablass aller Siinden zu finden sei. Danach
zdhlt er auf, was hier die verschiedenen Personengruppen erwarten konnen.
Der vollkommene Ablass konnte aufgrund dieser Struktur quasi als Uber-
schrift oder Hauptbezugsgrosse gelten, die alles Ubrige erst erméglicht, also
auch die Heilung der Kranken. Der zweite Hinweis findet sich bei der Stra-
fenaufzihlung fiir die ungehorsamen Untertanen im Landskrieg. Sie wur-
den «kropfecht mit grossen hilsen» und «etlich hogrecht».271 Die Kranke
Cecilia trigt dieselben Merkmale.

Zwei weitere Zusammenhinge sind deutlicher. Die Pest wird als Strafe
Gottes und als Folge des gottlichen Zorns gedeutet.

Die Tilgung der Siinden, das heisst Beichte und Busse, ist in anderen
Quellen «unabdingbare Voraussetzung jeder Heilung».272 Wenn die Krank-
heit danach nicht geheilt wird, konnte sie schon das vorgezogene Verbiissen
moglicher jenseitiger Siindenstrafen sein, also der Bussleistungen, die nach
der Beichte angeordnet werden.273

Gegen die Verkniipfung von Ablass und Heilung spricht das Verhalten
der Hauptpersonen in den Wundererzdhlungen, die sich nie auf irgendwel-
che Feiertage beziehen, welche mit einem Ablass verbunden wiren. Sie wen-
den sich an Michael und besuchen seine Kirche. Von ihm erwarten sie Hilfe
und weniger vom Ablass.

4. Ausblick

Kiburger zeichnet in seiner Chronik das Bild eines gnadenreichen Wallfahrts-
ortes, dessen Patron Sankt Michael vielen Menschen in Krankheit und Lei-
den hilft. Die lebhaften Schilderungen stehen wohl im Gegensatz zum Zu-
stand der Kirche in jener Zeit als Kiburger seine Chronik verfasste. Schon
Walther von Strittligen versuchte eine Wiederbelebung der Wallfahrt zur
jetzigen Kirche Einigen, die vormals «im Paradis» genannt wurde, doch die
papstlichen Privilegien konnen den Traditionsabbruch nicht wettmachen.
Deshalb geht Kiburger in der Strittliger Chronik einen Schritt weiter und
prisentiert einen eigenstindigen Frommigkeitsentwurf. Im Zuge der Erneu-
erung und Wiederbelebung der erlahmten Wallfahrt setzt Kiburger seine Er-

41



42

wartungen auf die neuen Herrscher von Bubenberg. Aber auch der Papst
will den Wiederaufbau, und Gott kann die Kirche wieder gross machen und
mit Wundern beschenken. In der Chronik stellt Kiburger einen bunten
Strauss aus Erneuertem, Altbewidhrtem und Neuerungen zusammen.

Erncuertes Altbewihrtes Neuerungen
Reliquienverehrung, Priesteramt / Bischofs- / Plenarablass, Eucharis-
Geliibde & Opferpraxis, Papstamt, Offertoriumsga- | tiefrommigkeit, Wertschit-
harmonisches Funktionie- | ben fiir Priesterunterhalc, zung von Evangeliumsle-
ren der kirchlichen Hierar- | starkes Denken im Tun- sung und Predigt

chie, heiliger Ort, biblische | Ergehen-Zusammenhang,

Orientierung Gedanke des Gotteszorns

Zwar geniesst der Ablass ein hohes Ansehen, trotzdem respektiert
Kiburger die Reliquien als eigenstindige Objekte der Verehrung.274 Die er-
teilten Ablisse sind sehr vielfiltig (erlassene Strafe in Bruchteilen oder
Zeitmass, Plenar) und halten sich im gewohnlichen spatmittelalterlichen
Rahmen, abgesehen vom Plenarablass, der fiir einen kleinen regionalen
Wallfahrtsort untypisch ist.

Die Vorstellung vom heiligen Ort verwirklicht sich in der Kirche «im
Paradis» (schon der Name spricht fiir sich), denn die Weihe durch Michael
zeichnet den Ort als besonders heilig aus.2”> Trotzdem ist das Wirken Mi-
chaels nicht auf diesen Ort beschrinkt, und die Anliegen an ihn erfiillt er
auch vor dem Besuch seines Heiligtums. In den Wundergeschichten sind
keine Absichten auf Ablassgewinn festzustellen. Die Aufmerksambkeit rich-
tet sich ganz auf den Erzengel Michael als Helfer und Patron. Die Opferge-
libde gehoren selbstverstindlich zur Verehrung Michaels, der Umgang mit
dem Opfer ist aber durchaus kritisch und stellt das Do-ut-des-Prinzip fast
schon in Frage.

Kiburger hilt fest am mittelalterlichen Weltbild mit der Einheit von
Kirche, Herrscher und Volk. Das Handeln der kirchlichen Hierarchie ist
voller Harmonie.27¢ Der Papst teilt seine Gnade mit Burkart und schenkt
ihm einen Siebtelablass. Der Papst ist auch bereit, seine Schliisselgewalt zu
teilen. Die Geistlichen der Kirche Einigen diirfen deshalb die Beichte wie
Ponitentiire des Papstes abnehmen. Den Plenarablass beschrinkt der Papst
nicht auf die Stadt Rom, sondern gibt ihn einem so kleinen Wallfahrtsort
wie Einigen. Vielleicht ist Kiburger hier gerade innovativ (oder eher doch
vermessen?), indem er fiir seine kleine Kirche einen Plenarablass fordert!

Die Strittliger Chronik berichtet zwar nicht tiber den grossten Wall-
fahrtsort am Thunersee, die Beatushohle, aber verglichen mit Uberlieferung
zu den anderen bernischen Wallfahrtsorten bietet einzig die Strittliger
Chronik eine detaillierte literarische Beschreibung des kirchlichen Lebens
und der Wallfahrt in dieser Region vom Hochmittelalter bis nahe an den



Ubergang zur Reformation. Sie gibt Einblick in die spitmittelalterliche Ge-
dankenwelt des Priesters Elogius Kiburger, der im historischen Riickblick
seine Vorstellung vom zukiinftigen kirchlichen Leben der Priester, Bischofe,
Pipste, Laien und Herrscher formuliert. Wie viel davon in der Realitit prak-
tiziert wurde, ist schwer abschitzbar.

Mit der Einfithrung der Reformation nach der Berner Disputation im
Januar 1528 wurden zahlreiche Anliegen Kiburgers abgeschafft. Der Rat
von Bern verbot Kirchweihbesuche und das Glockengeldut zum Schutz vor
Sturm und Gewitter. Alle Kirchen, die nicht als Pfarrkirchen fiir den Got-
tesdienst der Kirchgemeinde benotigt wurden, liess man abreissen oder ver-
kaufte sie mit der Auflage zur Umnutzung. Die grossen Wallfahrtsorte
Oberbiiren und Beatushohle schloss die Regierung 1528. In Oberbiiren
wurde das Gnadenbild der Gottesmutter Maria noch im Februar 1528 ver-
brannt. Die Beatushohle wurde 1530 zugemauert, um den Pilgerverkehr
endgiiltig einzudimmen. Es galt, das Wallfahrts- und Pilgerwesen als ty-
pisch katholisches Phinomen zu unterbinden. In katholischen Landesteilen
wurde in den kommenden Jahrhunderten gerade die von Kiburger angereg-
te Wallfahrtspraxis zu einem nahe gelegenen Gnadenort gepflegt, dhnlich
der Bannfahrt der Tochterkirchen nach Einigen.277 In der reformierten Kir-
che wurden mit der Verkiindigung des Gotteswortes in der Predigt und der
Konzentration auf die Bibel zwei Anliegen Kiburgers aufgenommen.

Die Frage nach der Bewiltigung von handfesten und existenziellen Le-
bensproblemen, wie sie uns die Pilgerinnen und Pilger der Chronik vor Au-
gen fithren, und die Frage nach der Kommunikation mit dem Gottlichen
sind heute immer noch aktuelle Themen. Elogius Kiburger gibt uns mit
seiner Chronik eine spitmittelalterliche Antwort auf diese herausfordern-
den Fragen.

Abkiirzungen

Joh Johannesevangelium

Lk Lukasevangelium

LexMA Bretscher-Gisinger, Charlotte; Meier, Thomas: Lexikon des Mittelalters,
CD-ROM-Ausgabe, C.B. Metzler Verlag, Stuttgart 2000

Mk Markusevangelium

Mt Matthiusevangelium

RGG H.D. Betz et al. {(Hrsg.): Religion in Geschichte und Gegenwart

Handwérterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft. 8 Binde und
ein Registerband. Mohr Siebeck Verlag, Tibingen 1998-2007 (4. Auf-
lage)

TRE Gerhard Miiller, Horst Balz, Gerhard Krause (Herausgeber): Theolo-
gische Realenzyklopiddie. 36 Binde. De Gruyter, Berlin 1976-2004



44

Anmerkungen

Dieser Artikel basiert auf: Heim, Thomas: Die Strittliger Chronik als Quelle mittelalterlicher
Frommigkeit. Eine Untersuchung zur religitsen Praxis im Hoch- und Spatmittelalter am
Thunersee. Lizentiatsarbeit im Fach Kirchengeschichte begleitet durch PD Dr. Michael Ban-
gert. Eingereicht beim Departement fiir Christkatholische Theologie der Theologischen Fa-
kultit der Universitit Bern, Bern 2008.

Mein Dank geht auch an Andreas Hinni (Bern) und Arthur Maibach (Einigen), die mich bei
meinen Forschungen unterstiitzten.

1 Vgl. Kithne, Hartmut: Wallfahrt V. In: TRE 35, 423f.

Fiir diesen Einleitungsteil vgl. Jehle, Irmengard: Wallfahrt/Wallfahrtsorte ITI. Christen-
tum. In: RGG*, 1282-1285.

Vgl. Lohner, Carl Friedrich Ludwig: Die reformierten Kirchen und ihre Vorsteher im
eidgendssischen Freistaate Bern, nebst den vormaligen Kléstern. Thun 1864; Biirgi, Adolf:
Berner Kirchen aus der katholischen Zeit. Bern 1935; Jahn, Albert: Chronik oder ge-
schichtliche, ortskundliche und statistische Beschreibung des Kantons Bern, alten Theils.
Bern 1857; Keller, Hans Gustav: Einigen. Die Geschichte einer bernischen Dorfkirche im
Rahmen der allgemeinen geschichtlichen Entwicklung. Thun 1946, 32; Guggisberg, Kurt:
Bernische Kirchengeschichte, Bern 1958, 31.

Vgl. Hanni, Louis: Strittligen: Herrschaft und ihre Sitze im In- und Ausland. Thun 2
1997, 39; Guggisberg (wie Anm. 3), 31; Zahnd, Urs Martin: Bern {Kanton) [Kirchliches
und religioses Leben, Kultur und Bildung]. In: Historisches Lexikon der Schweiz IT. Basel
2003, 272.

3 Vgl. Hinni {wie Anm. 4), 39.
6 Vgl. Hinni {wie Anm. 4), 39; Guggisberg (wie Anm. 3), 31.

Beide Orte werden zusammen mit den Beatushéhlen 1480 aufgesucht, als Teile der Stadt
Bern iiberschwemmt werden (vgl. Tobler, Gustav: Die Berner Chronik des Diebold Schil-
ling [1468-1484]. Band 2. Bern 1901, 236 Anm. 4. Oberbiiren nennt auch Zahnd (wie
Anm. 4), 272.

8 Vgl. Hinni (wie Anm. 4), 46.

10

11

12
13

14

15

16
17

Vgl. Guggisberg (wie Anm. 3), 31; Zahnd (wie Anm. 4), 272.

Vgl. Hinni (wie Anm. 4), 46; Guggisberg (wie Anm. 3), 31; Zahnd (wie Anm. 4), 272;
Lohner (wie Anm. 3), 267.

Vgl. Hinni (wie Anm. 4), 46; Guggisberg (wie Anm. 3), 31; Zahnd {wie Anm. 4), 272.
Vgl. Guggisberg (wie Anm. 3), 37.

Von Rodt, Eduard: Bernische Kirchen. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte. Bern 1912, 156,
nennt 1343 in der Stadtkirche St. Vinzenz 300 Stiick Reliquien. Thre Attraktivitit war
wohl begrenzt, wie die Uberfithrungen der Sulpiciusreliquien aus Oberbalm und des Vin-
zenzenhauptes aus Koln 1462 zeigen. Vgl. Tiirler, Heinrich: Meister Johannes Bili und
die Reliquienerwerbungen der Stadt Bern in den Jahren 1463 und 1464. Neujahrs-Blatt
der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1893. Bern 1892, 14.

Lohner (wie Anm. 3}, 549 zihlt 21 Reliquienstiicke auf, wobei die Sammlung noch gros-
ser ist.

Nach Merz, H.: Die Einfiihrung der Reformation in Burgdorf 1528. In: Blatter fur ber-
nische Geschichte, Kunst und Altertumskunde, Jg. 24, Heft 1 (Mirz 1928), 61, bezeugt
das Kirchenurbar von 1487 zehn «anerkannte, heilkriftige und unbedingt sichere Reli-
quien». 1497 findeteine Prozession mit diesen und drei neuen Reliquien statt. Stiickelberg,
E. A.: Geschichte der Reliquien in der Schweiz I1. Ziirich 1908 (Schriften der Schweize-
rischen Gesellschaft fiir Volkskunde 5), 39 (2132).

Eine unvollstindige Aufzihlung bietet Lohner (wie Anm. 3), 404.
ZurKirchenerweiterung 1447: Reliquien von Mauritius, den Thebiern, Theodul, Vinzenz,
Apostel Thomas, 10000 Jungfrauen, Maria und ihrem Grab, Katharina, Martin, Niko-
laus. Spater wurde die Sammlung noch erweitert. Vgl. Marti-Wehren, Robert: Die Mau-



18

19

20

21

22

23

24

25

26
27

28
29

30

31

32

33
34

35

36

37

38
3%

40

ritiuskirche in Saanen vor der Reformation. In: Blitter fiir bernische Geschichte, Kunst
und Altertumskunde, Jg. 25, Heft 2/3 {(Oktober 1929), 80.

Vgl. Gutscher, Daniel; Ulrich-Bochsler, Susi; Utz Tremp, Kathrin: «Hie findt man gesund-
heit des libes und der sele» — Die Wallfahrt im 15. Jahrhundert am Beispiel der wunder-
titigen Maria von Oberbiiren. In: Beer, Ellen J. et al. (Hrsg.): Berns grosse Zeit — Das
15. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 1999, 380.

Vgl. Griitter, Max: Um die Quelle zur Strittliger Chronik. In: Der kleine Bund Jg. 18,
Nr. 22 (30.5.1937), 173f. oder Feller, Richard; Bonjour, Edgar: Geschichtsschreibung
der Schweiz vom Spitmittelalter zur Neuzeit 1 (1979), 16.

Vgl. Gutscher (wie Anm. 18).

Vgl. Lohner {wie Anm. 3), 323. Leider ohne Nennung der genauen Quelle.

Vgl. ebenda.

Vgl. Dahler, Michael: Die Kirche Scherzligen. Bern 2004 (Schweizerische Kunstfiihrer
GSK, Nummer 761), 6; Griitter, Max: Schadau und Scherzligen bei Thun. Basel 1974
{Schweizerische Kunstfithrer GSK, Nummer 146), 2 erwihnt 1443 drei Priester.
Persénliche Auskunft von Michael Dahler in einer unveroffentlichten Zusammenstel-
lung.

Vgl. Griitter (wie Anm. 23), 2. Hauptaltar: Maria, Johannes der Evangelist und Johannes
der Tdufer; Nebenaltire: Katharina, Margareta, Maria Magdalena.

Vgl. Stiickelberg (wie Anm. 15), 28 (2062).

Der Rat von Bern bittet die Thuner im Juli 1439 um Unterstiitzung: «Als leider jeze ein
gross kreiss in der welt ist von der Pestelenz, darumb vil luten tod find, und zu uns ouch
kumpt in unser Land, dess wir entsitzen, und ouch anfacht umb und umb, darumb haben
wir ein kreuzgang entheissen zu dem lieben sant Batten mit eine grossen Volk zu tund uff
Zinstag jezkomet;...» (zitiert nach Lohner [wie Anm. 3], 187).

Vgl. Stiickelberg, E. A.: Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Ziirich 1903, 14.
1462 verbietet der Rat von Bern den Thunern die Teilnahme an der Kirchweihe in Fau-
lensee. Gestattet ist nur der Erwerb des Ablasses ohne Mitfithren von Waffen oder Pfeif-
fern. Vgl. Lohner {wie Anm. 3), 323.

So nennt man das Einkommen aus Kirchengiitern, welches demjenigen zukommt, der das
damit verbundene kirchliche Amt ausiibt. Vgl. Landau, P.: Beneficium/Benefizium. In:
LexMA 1, 1905.

Vgl. Baechtold, Jakob (Hrsg.), Die Stretlinger Chronik, Frauenfeld 1877 (Bibliothek alte-
rer Schriftwerke der deutschen Schweiz und ihres Grenzgebietes), XX XII.

Vgl. Utz Tremp, Kathrin: Kiburger. In: HLS (elektronische Version vom 20.11.2007)
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D12025.php und Lerch, Peter: Das Regimen pestilentiacaus
der Strittliger Chronik. Bern 1949 (Berner Beitrige zur Geschichte der Medizin und
Naturwissenschaften 8).

Vgl. Lerch (wie Anm. 32), 7f.

In Jahrzeitenbiichern (auch Anniversarbuch oder Seelbuch genannt) wurden gewdhnlich
«Stiftungen, Schenkungen und andere Gedenkleistungen auch mit Anweisungen fiir die
liturgische Feier» verzeichnet. Neumiillers-Klauser, Renate: Nekrologien. In: Dies.
(Hrsg.): RES MEDII AEVI. Kleines Lexikon der Mittelalterkunde, Wiesbaden 1999,
172.

Vgl. zu den Lebensdaten in diesem Abschnitt: Utz Tremp, Kathrin: Die Chorherren des
Kollegiatstifts St. Vinzenz in Bern. In: Berner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkun-
de 46 (1984), 71f. und Baechtold {wie Anm. 31), X XXIf.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), XXXVI.

Eine Untersuchung des Wasserzeichens im Papier der Handschrift und des Schriftstils
deutet in den Zeitraum von 1467-1487. Lerch (wie Anm. 32), 4.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), XXXf.

Vgl. Griicter (wie Anm. 19),173,24hlt 35 Erwdhnungen des Jahrzeitenbuchs. Vgl. Baechtold
{wie Anm. 31), 29, 33, 97 u.a.

Vgl. Baechtold {(wie Anm. 31), XLVIII.

45



46

41

42
43

44
45
46
47
48

49

50

51
52

53
54

55

56

57

58

59

60

Vgl. Griitter wie (Anm. 19), 173 zihlt «gegen 20» Erwidhnungen des lateinischen Buches.
Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 36,115 40,3; 50,21 u.a. Mit der moglichen Gestaltung und
dem Inhalt von Jahrzeitenbuch und lateinischem Buch beschiftigt sich detailliert Griiteer
{wie Anm. 19).

So bei Baechtold {(wie Anm. 31), XIVIII.

Vgl. Griitter, Max: Ist die Strittliger Chronik historisch wertlos? In: Blitter fiir bernische
Geschichte, Kunst und Altertumskunde, Jg. 24, Heft 2 {Juni 1928), 112f.

So auch ebenda, 112.

Baechtold (wie Anm. 31), LI

Vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 19), 16; Von Greyerz, Hans: Studien zur Kulturgeschichte
der Stadt Bern am Ende des Mittelalters. Bern 1940, 267.

Keller {wie Anm. 3), 51.

Vgl. ebenda.

Vgl. Eggenberger, Peter: Der Kirchenbau auf dem Land. In: Schwinges, Rainer C. (Hrsg.):
Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 2003, 355.

Diese Haltung zeigt Kiburger auch wihrend seiner Stelle in Miinsingen. Er verklagt einen
Leutpriester, der sich am Kirchengut bereichert und interveniert wegen Giiter in Vechigen,
deren Ertrag der Kirche von Miinsingen rechtswidrig vorenthalten wird. Vgl. Griitter (wie
Anm. 43) 108f.

Vgl. ebenda, 109t

Vgl. Keller, Hans Gustav: Elogius Kiburger und seine «Stritlinger Chronik». In: Histori-
sches Museum Schloss Thun, Jahresbericht 1945, 29. Dieses Argument nimmt Griitter,
Max: Tausendjihrige Kirchen am Thuner- und Brienzersee. Bern 21966 (Berner Heimat-
biicher 66), § auf und fiithrt es detailliert aus.

Vgl. Biirgi (wie Anm. 3). Leider gibt der Autor keine Quellen fiir seine Aussagen an.
Siehe Wenz-Haubfleisch, Annegret: Miracula post mortem. Studien zum Quellenwert
hochmittelalterlicher Mirakelsammlungen vornehmlich des ostfrankisch-deutschen Rei-
ches. Dissertation Siegburg 1998 (Siegburger Studien XXVI),222-224. Wenz-Haubfleisch
zdhlt Funktionen von Mirakelsammlungen auf: Finanzierung von {beschidigten) Kirchen-
bauten, Uberwindung von Krisen (materieller, geistlicher Niedergang, rechtliche und
wirtschaftliche Streitigkeiten), Bewiltigung der Konkurrenz anderer geistlicher Einrich-
tungen.

Eine solche jedoch miindliche Unterweisung der Herrscher haben schon zwei Kirchherren
vor Kiburger unternommen. Vgl. Baechtold {(wie Anm. 31), 156,19; 166,1. Diese Konti-
nuitit eines Herrscherhauses zu einer geistlichen Institution bezeugt auch Graf Hartmann
von Kiburg, der am 1.12.1300 verspricht, keine neuen Ordensniederlassungen auf seinem
Gebiet zuzulassen, und er tut dies «eingedenk der freundschaftlichen Gesinnungen seiner
Vorfahren zu dem Kloster Interlaken, und im Wunsch, solche zu erneuern...» Stettler,
Friedrich: Die Regesten der vor der Reformation im Gebiet des alten Kantonstheils von
Bern bestandenen Kléster und kirchlichen Stifte. Chur 1849, 57 (Nr. 154).

Kiburger méchte die Geschichte der Kirche und der Strittliger nicht dem Vergessen anheim
geben. Es geht thm um «Memoria» (Erinnerung und Gedichtnis).

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 172f. Schon in der Erscheinung Michaels {ebenda, 33)
kommt die charakteristische Formel vom Erhohen und Férdern des Gottesdienstes und
der Kirche «im Paradis» vor.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), XXXVI.

Vgl. Herbers, Klaus: Mirakelbuch. In: Dinzelbacher, Peter {Hrsg.): Sachwdérterbuch der
Medidvistik. Stuttgart 1992, 544.

Sehr explizit spricht Gelpke, E. F.: Die christliche Sagengeschichte der Schweiz. Bern 1862,
46: «Alles, was von ihr [d.h. der Kirche] ausgesagt wird, sieht nun gar nicht so alterchiimlich
aus; es ist aus einer spatern in die frithere Zeit iibertragen.» Seine Beispiele sind der Burgkap-
lan, Kapellen/Kirchen und Altire fiir den hl. Michael, Glocken(turm), Bischof von Lausanne,
Chorherren. Ahnlich stellen dies die Bilder auf den Teppichen der Burgunderbeute {1476)
im Historischen Museum Bern dar, auf welchen u.a. die Geschichte Cisars zu sehen ist.



&1
62
63

64
65

66
67
68
6%

70

71

72
73

74

75

76

77
78

79

80

Hinni {wie Anm. 4), 102.

Vgl. ebenda, 86.

Vgl. ebenda, 88. Schnyder, André: Heinrich von Strdtcligen. In: Schwinges, Rainer C.
(Hrsg.): Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu entdeckt. Bern 2003, 460, ist
noch vorsichtiger. Aufgrund heutiger Quellenlage lasse sich der Minnesidnger mit den ur-
kundlich genannten Rudolfs von Strittligen nicht sicher identifizieren. Es konne sich auch
um einen Rudolf von Strittligen handeln, der in den Urkunden bisher nicht auftauchte.
Vgl. Hanni {wie Anm. 4), 94; 110.

Hier der Text der Verkaufsurkunde der Herrschaft Spiez: «1338, Morndes nach Simon-
Judi, verkauft der Freiherr Johann von Strittlingen, Ritter, an Johann von Bubenberg,
Schultheiss zu Bern, Burg und Stadt Spiez und das Dorf, so davor liegt, Faulensee, Wyler,
Honrein, Gesingen und Zeiningen, nebst den Leuten und Giitern zu Zeiningen und dem
Kirchensatz daselbst, um 3600 Pfunde.» Lohner {(wie Anm. 3), 204. Vgl. dazu auch:
Dubler, Anne-Marie: Einigen. In: HLS (elektronische Version vom 18.1.2008) www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D8317.php.

Vgl. Baehler, Eduard: Einigen. In: Tiirler, Heinrich; Attinger, Victor; Godet, Marcel
{(Hrsg.): Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz III. Neuchatel 1926, 9.

Fontes Rerum Bernensium. Bern’s Geschichtsquellen. Band 2. Bern 1877, 92.

Vgl. Baehler (wie Anm. 66), 9.

Vgl. Heubach, A.: Aus der Geschichte von Spiez. Die alten Kirchenbauten: Das Kirchlein
zu Einigen. In: Der kleine Bund Jg. 18, Nr. 24 (13.6.1937), 196.

Zinsli, Paul (Hrsg.): Ortsnamenbuch des Kantons Bern I, Dokumentation und Deutung.
Bern 1976, 74 bezeugt u.a. folgende Namen: 1228 Ceningen, 1316 Zeiningen, 1360 ze
Zeiningen, 1440 von Zeiningen, 1488 zu Einigen.

Es gibt eine Ableitung Einigi im Sinne von «Einzigkeit, Verlassenheit, Einsamkeit». Keller
(wie Anm. 3), 27. Die Endung «-ingen» deutet auf eine Benennung des Ortes mit dem
Namen der neuen alemannischen Siedler. Dies wire hier wohl ein Stammesfiihrer mit
Namen Zeino. Der Ortsname wiirde dann soviel wie «bei den Leuten des Zeino» bedeu-
ten (vgl. ebenda, 28). Die dritte Interpretation nimmt als Wurzel das althochdeutsche
«zein», welches ein Rohr oder eine Rute bezeichnet. So hiesse Zeiningen «die Leute beim
Rutengebiisch» (ebenda, 29).

Baechtold {wie Anm. 31), 30.

Liitkilch, d.h. eine weltliche Kirche fiir das Volk im Unterschied zu einer Kloster- oder
Stifeskirche.

Das Paradebeispiel in der Chronik ist Sifrids Erwihlung eines Patrons. Vgl. Baechtold {wie
Anm. 31), 18. Der heilige Michael war Patron der franzésischen Dynastie der Valois. Vgl.
Kriiger, K. H.: Michael, Erzengel, L. Biblisch-theologisch und Verehrung. In: LexMA 6,
594. Der heilige Mauritius wurde 888 zum Patron des Kénigreiches Burgund erhoben und
war auch Patron der Savoyer. Vgl. Kriiger, K. H.: Mauritius, hl. In: LexMA 6, 412 und
Mongiano, E.: Mauritius, Ritterorden vom hl. In: LexMA 6, 413.

Vgl. von Kinel, Ernst: Streiflichter zur Christianisierung des Thunerseegebiets und der
angrenzenden Regionen: dargeboten als Auseinandersetzung mit den landlaufigen Vor-
stellungen anhand der umfangreich vorliegenden Ergebnisse geschichtlicher Forschung.
Berlin 2005, 67f.

«Zil» iibersetzt Baufeld, Christa: Kleines frithneuhochdeutsches Worterbuch. Tiibingen
1996, 259: Ziel, Grenzpunkt, Frist, Termin. Der Name wiirde auf den nichtgeeigneten
Ort weisen, wenn der Ortsname im Sinne von unterhalb des Ziels, der Grenze gedeutet
werden kann.

Dies sind wohl Arnold, die Bauleute und die geholten Priester und Gelehrten.

Obschon sich die Bitte an eine Mehrzahl richtet, handelt doch Gott oder eine andere
Person in seinem Auftrag (hier in dem Falle Michael).

Baufeld (wie Anm. 76), 43 tibersetzt «brunnen» zuerst mit Quelle und 3. mit Brunnen. Es
kann also hier beides gemeint sein.

D.h. die Liebe wird ihm geschenkt. Er empfingt sie.

47



48

81

52

83

84

85

86

87
88
89
90

91

92

93

94

95

96

97

98

Weber, Robert et al. {Hrsg.): Biblia Sacra iuxta Vulgatam versionem. Stuttgart 1983,
259.

Diefenbach, Lorenz: Glossarium Latino-Germanicum. Darmstadt 1968 (= Reprint der
Ausgabe Frankfurt/Main 1857), 438. Dass Kiburger das feminine «vischtiech» benfitzt
{(vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 32, Anmerkung zu 24), stirkt diese Aussage zusitzlich.
Kiburger tibersetzt damit deutlich aus dem Lateinischen.

Bei Bernhard von Strittligen, der die Reliquie heimbringt, wird die Unterbringung der
Heiligkreuzreliquie im Brunnen nicht ausdriicklich erzahlt. Baechtold (wie Anm. 31),
124.

Kiburger prizisiert, dass es sich um eine ehrbare und verheiratete Frau handelt. Vgl.
Baechtold (wie Anm. 31), 33,11.

Die dreifache Erwdhnung (vgl. Baechtold [wie Anm. 31] 33,21; 35,5; 48,10) des Priester-
hausbaues zeigt, dass dieses Anliegen besondere Aufmerksamkeit auf sich zog und wohl
oft vernachlissigt wurde. Eine Urkunde von 1477 (vgl. Keller [wie Anm. 3], 51) berichtet
vom Vorhaben eines Pfarrhausbaus oder Neubaus.

Vgl. dazu die Beschreibung der Befreiung Sifrids (Baechtold [wie Anm. 31], 16,19ff.):
«Diser heiliger man sprach zu dem tiifel, dass er enweg fiier an das end und statt, da dem
heiligen sant Michel kein ere geschich und da er nit wiird angeriieft...»

Vgl. von Kinel {wie Anm. 75), 64.

Vgl. ebenda, 65.

Schweizer, Jiirg: Kunstfiithrer Berner Oberland. Bern 1987, 93.

Hier sind wohl Schriften des Kirchenrechts oder andere amtskirchliche Dokumente ge-
meint, denn an spiterer Stelle benutzt der Bischof ausdriicklich heilige Schriften. Vgl.
Baechtold (wie Anm. 31) 46, 21.

Um das Einkommen der Geistlichen war es nicht immer gut bestellt, wie auch folgende
Meldung verdeutlicht: 1323 verbessert das Stift Amsoldingen die Bepfriindung seiner fiinf
Chorherren durch neue Ertrage aus Landereien und von Bussleistungen aus der weltlichen
Gerichtssprechung, «da ihr sonstiges Einkommen zu einem geniigenden Unterhalt dersel-
ben nicht ausreiche, und damit die Chorherren ihr Amt mit mehr Eifer ausiiben». (Stettler
(wie Anm. 55), 20 (18).

Das Zehntsteuerverzeichnis von 1285 weist die Hohe der Abgaben der Pfarrherren an den
Bischof von Lausanne in der Region Thun aus: Thierachern 60 Schillinge, Scherzligen 20
Schillinge, Uttigen 10 Schillinge. Amsoldingen Propst 100 Schillinge, Dorfpfarrherr 12
Denare. Tschumi, Otto: Ur- und Frithgeschichte: Sektion Thun des bernischen Lehrerver-
eins, Das Amt Thun. Eine Heimatkunde I. Thun 1943, 165f.

Zur genauen Eingrenzung des Kirchengebiets. Die Betonung der Zehntrechte und sonstigen
Freiheiten konnte auch eine Reaktion auf die Zehntentfremdung (d.h. die weltlichen Pa-
tronatsherren nehmen den gesamten Kirchenzehnt fiir sich in Anspruch) sein, die seit der
Mitte des 14. Jahrhunderts nachweisbar ist. Vgl. Schlup, Murielle: Die Kirche von Worb
im Mittelalter. In: Schmidt, Heinrich Richard (Hrsg.): Worber Geschichte. Bern 2003, 383.
Arnold gibt als Unterpfand seine Burg mit ihren Abgaberechten und Besitzungen. Vgl.
Baechtold (wie Anm. 31), 42,4.

Der Edle Petermann von Ringgenberg leistet 1386 fiir sich und seine Nachkommen einen
Gehorsamseid gegeniiber der Stadt Bern. Vgl. Stettler (wie Anm. 55), 78 (Nr. 419).

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 36,17. In einer zweiten Beschreibung von Arnolds Verspre-
chen {ebenda, 41f.) gilt die Verpflichtung neben den Nachkommen auch fiir seine Erben
{also auch die Bubenberg!). Der Unterhalt von Kirche und Priester soll gewdhrleistet sein.
Dafiir setzt Arnold seinen Besitz als Unterpfand ein und schwort auf das Evangelium, d.h.
das Evangeliar.

Vgl. ebenda, 48. Es folgt ein dritter Bericht, worin auch das Volk gelobt (ebenda, 49,19),
die Anordnungen und Satzungen zu befolgen. Damit folgt das Volk seinem Grundherrn,
dem Freiherr von Strictligen, dhnlich dem Treueeid bei Stettler (wie Anm. 55), 74 (Nr.
370).

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 38,13;40,5.12.



29

100

101

102

103

104

105

106

107

108

109

110

111

112

113
114

115

116

117

118

119

120

121

122

123

124

Vgl. z.B. Stettler (wie Anm. 55), 24 (Nr. 56), wo der Rat von Bern Streitigkeiten iiber den
Besitz einer Matte in Zwieselberg zwischen dem Stift Amsoldingen und dem Kloster
Rheinau schlichten muss.

Auch der Altar auf der Burg war dem heiligen Michael geweiht. Vgl. Baechtold (wie Anm.
31), 1713

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 34. Michael spricht hingegen nicht von der Jungfrau Ma-
ria, sondern der kéniglichen Mutter und Magd.

Welche Reliquien nun Gegenstand der Ubertragung sind, ldsst sich nur aus der vorange-
henden Erzahlung schliessen. Dort hat Arnolds Vorginger Wernher Reliquien vom Gar-
gano heimgebracht, davon speziell erwahnt ist nur ein Stiick vom Mantel Sankt Michaels
(vgl. ebenda, 29).

Das Motiv der Engelweihe ist europaweit bekannt. Vgl. Ringholz, Odilo: Wallfahrtsge-
schichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Freiburg 1896, 358ff.

Vgl. Benz, Richard: Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen
iibersetzt von Richard Benz. Darmstadt, Gerlingen12 1997, 750f.

Vgl. ebenda, 751.

Vgl. ebenda.

Vgl. ebenda.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 45,10. Arbeit, {ibersetzt gemiss Hennig, Beate: Kleines
Mittelhochdeutsches Worterbuch. Tiibingen® 1998, 15.

Der Teufel gehorcht dem Befehl des Bischofs und stellt sich so in den Dienst des Bischofs,
was dem Verhalten eines Teufels widerspricht. Er wird so dhnlich gedemiitigt wie in der
Begebenheit mit Wernher von Strittligen, den er aus der Gefangenschaft befreien muss.
Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 28.

«Hinderziechen» bei Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Taschenwérterbuch mit Be-
richtigungen und Nachtrigen. Stuttgart®” 1986 {unverinderter Nachdruck), 89, unter
«hinderziehen» wie oben tibersetzt.

Baechtold (wie Anm. 31), 47.

Kiburger erwihnt, dass Silvester den Kaiser Konstantin getauft habe. Vgl. Baechtold {wie
Anm. 31), 52,18.

Dies ist dieselbe Konstellation wie bei der Kirchweihe (vgl. ebenda, 42,18).

Es wird explizit hingewiesen, dass das Opfers fiir den Unterhalt des Priesters gedacht ist
und dadurch der Gottesdienst geférdert wird {vgl. ebenda, 59,30).

Gemiss dem Kalender des St.-Vinzenzen-Stifts in Bern fillt der Mauritiustag auf den
22.9. Vgl. Utz Tremp, Kathrin: Gottesdienst, Ablasswesen und Predigt am Vinzenzstift
in Bern {1484/85-1528). In: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 80 {1986),
44.

Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte I. Alte Kir-
che und Mittelalter. Giitersloh 2. Aufl. 2005, 470f.

Vgl. Paulus, Nikolaus: Geschichte des Ablasses im Mittelalter II. Paderborn 1923, 73.
Genau diese Situation schildert Kiburger an einer Kirchweihe zur Zeit Kénig Rudolfs
(vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 70f.), wo nur jeder Zwanzigste zur Beichte gehen konnte
und so den Ablass erlangte.

Vgl. ebenda, 77. Die Zahl wird mit den funf Wundmalen Christi begriindet.

Diese Erleichterung geht in Richtung eines Beichtbriefes. Der Preis ist wohl nicht so hoch.
Vgl. Keller (wie Anm. 3), 128, dort haben 3 alte Hithner den Wert von 8 Schillingen.
Vgl. Sebott, R.: Beichtbriefe. In: LexMA 1, 1812.

Vgl. Tremp, Ernst: Ablaflwesen. In: Historisches Lexikon der Schweiz I, Basel 2001, 61.
Zu Bern: Zahnd (wie Anm. 4), 272 erwihnt die ersten Ablisse in der Region Bern im
Jahr 1262/1265.

Auch die gefilschte Engelweihbulle mit Plenarablass fiir Einsiedeln datiert ins 10. Jahr-
hundert. Vgl. Ringholz, Odilo: Geschichte des fiirstlichen Benedictinerstiftes U. L. F. von
Finsiedeln I. Einsiedeln 1904, 37f.

Vgl. Benrath, Gustav Adolf: Ablass. In: TRE T {1977), 350.

49



50

125
12¢

127

128

129

130
131

132

133

134

135

136

137

138

139

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 57,29.

Hug, Albert: Einsiedeln (Benediktinerabtei). In: HLS {(elektronische Version vom
17.1.2008) hetp:/iwww.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11491-1-4.php: «Die Legende der En-
gelweihe ist seit der Mitte des 12. Jahrhunderts bezeugt.»

In Einsiedeln wird die Uberlieferung, dass Engel die Kirchweihe vollzogen haben, im
Mittelalter tiberlagert von der Vorstellung der Weihe durch Jesus Christus als Bischof
{aus dem so genannten Descendit-Dominus-Bericht, dargestellt im Einsiedler Blockbuch
{vor 1466). Vgl. Schuppisser, Fritz Oskar: Die Engelweihe der Gnadenkapelle von Ein-
siedeln in der frithen Druckgrafik. Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunst-
geschichte Band 43, Heft 1 (1986), 141ff. und Ringholz {(wie Anm. 123), 37f.

Die gefilschte Bulle Leos VIII. vom 11.11.964 verleiht allen Besuchern der geweihten
Stitte unter den gewdéhnlichen Bedingungen (wobei diese leider nicht genauer beschrieben
werden) vollkommenen Ablass (vgl. ebenda).

Das 4. Laterankonzil limitiert den Ablass bei einer Kirchweihe auf 1 Jahr und beim
Jahrestag der Weihe auf 40 Tage. Vgl. Guillemain, Bernard: Les Papes d’Avignon, les
indulgences et les pélerinages. In: Privat, Edouard (Hrsg.): Le pélerinage (Cahiers de
Fanjeaux 15). Toulouse 1980, 266.

Schimmelpfennig, B.: Heiliges Jahr. In: Lex MA 4, 2024.

Vgl. Schimmelpfennig, Bernhard: Die Regelmaissigkeit mittelalterlicher Wallfahrt. In:
Institut fiir Realienkunde des Mittelalters und der frithen Neuzeit (Hrsg.): Wallfahrt und
Alltag im Mittelalter und friither Neuzeit. Wien 1992, 92.

Wiahrend 14 Tagen nach der Engelweihe {14. September) erhalten die Besucher einen
vollkommenen Ablass.

Vgl. Guggisberg (wie Anm. 3), 30.

Diese Praxis des Almosensammelns fiir ein Heiligtum berichtet auch Medard, Barth:
Heiltumfithrer und Almosensammler des Mittelalters. In: Freiburger Didzesan Archiv
74 {1954), 100.

Vgl. Dinzelbacher, Peter: Handbuch der Religionsgeschichte im deutschen Raum. Hoch-
und Spatmittelalter (Band 2). Paderborn 2000, 300.

Vgl. Pfaff, Carl: Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spatmittelalterlichen Kirchen-
geschichte. In: Historischer Verein der Funf Orte {Hrsg.): Innerschweiz und frithe Fid-
genossenschaft (Band 1: Verfassung, Kirche, Kunst). Olten 1990, 264. EIf Bischofe, zwei
Erzbischéfe und der Bischof von Konstanz hiangten ihr Siegel an die Urkunde und ge-
wihrten so je einen Ablass von vierzig Tagen fiir schwere und ein Jahr fiir lissliche
Stinden. So konnten die vielen Siegel an der lateinischen Urkunde den einfachen Glaubi-
gen schon beeindrucken und motivieren.

Rebetez, Jean-Claude: Abldsse: von der Gemeinschaft der Heiligen bis zur Handelsware.
In: Ders. (Hrsg.): PRO DEO. Das Bistum Basel vom 4. bis ins 16. Jahrhundert. Delsberg
2006, 116 (Abb. 123). Der 40-tigige Ablass wird an sehr vielen (Feier-)Tagen und auch
fiirs dreimalige Ave-Maria-Beten beim Angeluslduten von zwei Erzbischofen und elf
Bischofen gewidhrt. Dass es sich hier um ein Standardmodell handelt, bestitigt auch der
Ablassbrief erwihnt bei Grabmayer, Johannes: Volksglauben und Volksfrémmigkeit im
spatmittelalterlichen Karnten (Kulturstudien 24). Wien 1994, 83: 1359 erwirkt der Dom-
propst Georg IL. von Truttendorf von der Kurie in Avignon (von 20 Bischofen unterzeich-
net) einen 40-tigigen Ablass fiir seine gestiftete Kapelle.

Der Ablass von 40 Tagen tddlicher und 100 Tagen tiglicher Stinde ist im 13./14. Jahr-
hundert bei den deutschen Bischéfen sehr verbreitet, vgl. Paulus (wie Anm. 117), 78.
Johannes Bili erwirbt in Rom fiir die Vinzenzenkirche Bern von zwei Kardinilen je einen
Ablass von 100 Tagen fiir diejenigen, welche in der Kirche drei Unser Vater und ein Ave
Maria kniend beten und die Kirche beschenken. Vgl. Tiirler (wie Anm. 13), 15.

De la Ronciére, Charles M.: Les concessions pontificales d’indulgences d"Honorius TV a
Urbain V {1285-1370): leur portée pastorale. Jalons pour une enquéte. In: Cassagnes-
Broquet, Sophie et al. {(Hrsg.): Religion et mentalités au Moyen Age. Rennes 2003, 371-
378, 377: «A tous ceux qui, vraiment pénitents et confessés, accéderont a I’église de x a



140
141

142

143
144
145

146
147
148
149
150
151
152

153

154
155
156

157

158
159
160

161

162

163

164

Noél, la Circoncision, I"Epiphanie, la Réssurection, I’Ascension, la Féte-Dieu (corpus
Christi), la Pentecéote ainsi qu’a la Nativité, PAnnonciation, la Purification et I’Assomption
de Marie ainsi également qu’a la Naissance de St Jean Baptiste]...]» Diese Gliubigen er-
halten 1 Jahr und 40 Tage Ablass.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 167,21.

Der Ablass in Bruchteilen der Busse wird nach 1215 immer seltener. Vgl. Paulus (wie
Anm. 117), 77.

Vgl. Bacchtold (wie Anm. 31), §8,20; 76,2.5; 94,10; 105,17: 114,18: 123,7; 145,265 157,16;
167.

Auch hinsichtlich der konkreten Situation wie bei Burkart die Pest. Vgl. ebenda, 94,10.
Vgl. ebenda, 52; 75; 92; 114; 119; 129; 145; 157

Dies ist bei Johannes XXII. (1316-1334) und Urban V. (1362-1370) zutreffend {vgl.
De la Ronciére (wie Anm. 139), 375 und 376.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 74,22; 113,18; 156,21; 166,3.

Vgl. ebenda, 74,21; 156,22; 166,6.

Vgl. ebenda, 74.

Vgl. ebenda, 92f.

Vgl. ebenda, 119; 128.

Vgl. ebenda, 145.

40 Tage todlicher Siinde sind der Maximalablass, den ein Bischof erteilen kann, wie das
vierte Laterankonzil 1215 festlegte. Vgl. Paulus (wie Anm. 117), 76.

Johannes Bali geht 1463 nach Rom, um eine Romfahrt zu erwerben. Vgl. Tiirler {wie
Anm. 13), 15. Zwei Kirchgenossen von Buochs und Ennetbiirgen (Nidwalden) erwerben
in Avignon einen Ablass dotiert von Papst Clemens VI. und zwélf Kardindlen. Vgl. Tremp,
Ernst: Buchhaltung des Jenseits. Das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im
spiteren Mittelalter. In: Der Geschichtsfreund, 143. Band {1990}, 140.

Ringholz (wie Anm. 123), 426.

Vgl. ebenda.

Es gibt solche Bestitigungen von 1290 an. Vgl. die Ubersicht bei Ringholz (wie Anm.
103), 330f.

Baufeld {wie Anm. 76), 136 verweist auf Joch als Flichenmass, das die Grosse eines Ackers
ist, der an einem Tag von einem Ochsengespann gepfliigt werden kann. 1 Juchart sind
3593,7614 m2 nach Rottleuthner, Wilhelm: Alte lokale und nichtmetrische Gewichte und
Mafle und ihre Gréfien nach metrischem System. Innsbruck 1985, 180.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 34.

Vgl. ebenda, 34,11.

Der Landskrieg ist ein regional beschrankter Konflikt, der sich im Gebiet einer bestimm-
ten Herrschaft oder Landschaft abspielt.

Nach Elbern, V.H.: Tragaltar. In: LexMA 8, 931f. bezeichnet Betstein einen mobilen
Trag- oder Reisealtar.

Nach der Legenda aurea (Benz [wie Anm. 104], 751) gibt es zwei Reliquien (ein rotes
Pallium, Marmor mit Fussabdruck) auf dem Monte Gargano. Von beiden Reliquien erhilt
der zweite Erscheinungsort Mont-Saint-Michel je ein Stiick (vgl. ebenda, 745). Folglich
stellt Kiburger die Kirche «im Paradis» so klar in die Reihe der Michaelsheiligtiimer.
Diese grossere Reliquiensammlung ist «bis zur Reformation in derselben [Kirche Einigen]
aufbewahrt» worden (Lohner [wie Anm. 3], 204). Auch der Visitationsbericht von 1453
erwihnt Reliquien, die allerdings neu eingepackt und angeschrieben werden sollen. Die
Pfarrer in Einigen und in Dirstetten sollen iiberpriifen, von welchen Heiligen die Reli-
quien stammen. Vgl. Wildermann, Ansgar: La visite des églises du diocése de Lausanne
en 1453, Lausanne 1993 (Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la
Suisse Romande 3¢ Série. Tome XIX), 83; 91.

Benz (wie Anm. 104), 745: «Da grub man auf des Engels Gebot in einen harten Felsen
ein Loch. Da sprang eine solche Menge Wassers heraus, [...], das geschiehet von Sanct
Michaels Gnaden.»

51



52

165

166

167
168

169

170

171

172
173

174

175

176

177
178

179

180

181
182
183
184

185

186

Ebenda, 751: «In derselben Héhle entspringt ein klar Wasser, das ist gar siifS; daraus trinkt
das Volk nach der Communion, und werden mancherlei Gebrechen davon geheilt.»

Vgl. Heubach (wie Anm. 69), 196.

Vgl. Keller (wie Anm. 3), 326-329.

Der weltliche Grundherr einer Kirche im Eigenkirchenrecht hat das alleinige Verfligungs-
recht iiber «Gebdude, Vermdgen und Ertrag als auch [...] die Befugnisse der Ein- und
Absetzung der Pfarrer (IKirchensatz, Kollatur)» ohne Einwirkung des Bischofs. Ebenda,
35.

DasRecht beinhaltet auch die Verwaltung der Kirchengtiter, die Entléhnung des Priesters,
den Gebdudeunterhalt (Schlup [wie Anm. 96], 383). Dies beschreibt die Strattliger Chro-
nik nicht, denn der Kirchherr ist hier eine selbststindige Person.

Michael als Patrozinium einer Pfarrkirche ist im Bistum Lausanne neben Einigen in Er-
lenbach i. S., Gsteig bei Interlaken und Meiringen anzutreffen. Vgl. Moser, Andres: Die
Patrozinien der bernischen Kirchen im Mittelalter. In: Zeitschrift fiir Schweizerische
Kirchengeschichte 52 (1938), 33; 34; 36.

Eine Variation dieser Betitelung gibt Baechtold (wie Anm. 31), 137,26: Michael, «der da
ist ein fiirst und hiieter der kilchen des Paradis».

Angenendt, Arnold: Patron. In: LexMA 6, 1807.

Diese Funktion bestdtigt Johannes Heynlin in seiner Predigt in Bern 1476: «Nicht alles
fithrt der Héochste selber aus, vielmehr ldsst er sehr Vieles die Engelsgeister vollbringen.»
Von Greyerz, Hans (Hrsg.): Ablasspredigten des Johannes Heynlin aus Stein {de Lapide)
28. September bis 8. Oktober 1476 in Bern. Bern 1934, 146.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 5: «mit denen wappen und zeichen du solt striten und den
tiifel {iiberwinden und in ewenklich durchschiefien, wenn er dich versucht; wann du hast
in gelaflen und darumb so wirt er wider dich und alles din geslecht allweg sin, und du
musst vil von im liden, e du enpfachest die kron der iiberwindung.»

Die Seele Diebolds wird von Michael den bosen Geistern empfohlen und ins Hollmoos
gefithrt. Vgl. ebenda, 103,9.

Einige dieser Vorstellungen sind auch in der Kunst dargestellt worden. Vgl. Rohmeder,
Jitrgen: Michael. In: Lexikon der christlichen Tkonographie I11. Freiburg, 1994, 238.
Vgl. ebenda, 256.

Aus der Kirche Einigen sind keine Michaelsdarstellungen bekannt. Es gibt aber Micha-
elsdarstellungen in der Stadtkirche Thun und Reutigen.

Michael hat eine besondere Gnade fiir einen bestimmten Ort bei Gott «erworben».
{Baechtold [wie Anm. 31], 32), und es folgt auch die Wendung «das sol verfolgen, besche-
chen und werden» {ebenda, 33). Arnold der Jiingere hat beim Papst Freiheiten, Anerken-
nung der Engelweihe und den Plenarablass «erworben» {ebenda, 62). Die Ablassbestiti-
gung des Papstes lautet auch «sélt vervolgen und werden und abgelassen all ir siind»
{ebenda, 60).

Vgl. fiir den Kirchherrn von Einigen ebenda, 40,125 91,29; 111,14; 121,12; 122,23,
Dabei ist 40,12 die grundlegende Stelle bei der Kirchenstiftung von Arnold dem Alte-
ren.

Vgl. ebenda, 37,5.

Vgl. ebenda, 49,32.

Vgl. ebenda, 127,1.

Vgl. ebenda, 107,11. Auch die 30 Messen fiir die arme Seele Diebolds werden wohl vom
Priester, wohl mit Unterstiitzung von Hilfspriestern, gesprochen. Vgl. ebenda, 106,13
und 108,6.

Diese Kirchen wurden im 10./11. Jahrhundert alle im gleichen Baustil der lombardischen
Romanik erneuert. Vgl. Eggenberger, Peter: Thunerseekirchen. In: Schwinges, Rainer C.
{Hrsg.): Berns mutige Zeit. Bern 2003.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 96. Ahnlich ebenda, 78; 148. Verkiindigung des Ablasses
und der Freiheiten ohne Zulauf neuer Leute erwihnt (ebenda, 158). Rapp, Francis: Zwi-
schen Spatmittelalter und Neuzeit: Wallfahrten der landlichen Bevolkerung im Elsass.



187

188

189

120

191

192

193

194

195

19¢

197

198

199

200

202

203
204

In: Schreiner, Klaus (Hrsg.): Laienfrommigkeit im spaten Mittelalter. Miinchen 1992,
132. Rapp zdhlt den Ablass zu den wallfahrtstérdernden und wiederbelebenden Mass-
nahmen.

Beides vgl. Baechtold {(wie Anm. 31), 116. Das Gedichtnis ist hier klar mit dem Messe-
lesen-Lassen verbunden. Auch Sigmund und seine Frau Kiingold schenken der Kirche
Land nach der Riickkehr vom Papst (ebenda, 158). Walthers Frau Mechilt titigt eine
Landgabe nach der Kirchweihe {(ebenda, 171).

Vgl. ebenda, 124.

Vgl. ebenda, 131.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 30), 96.

Vgl. ebenda, 87.

Vgl. ebenda, 133. Diese drei Faktoren sind wohl fiir Kiburger die Gradmesser fiir die
Aktivitdt in der Kirche «<im Paradis».

Die Formulierung «Darumb verhangt gott ein semlich plag und straf» {(ebenda, 133,28)
hat Parallelen in 84,12; 162,5; 163,9 und ist wohl ein prigendes Merkmal des Gottesbil-
des in der Chronik.

Hier analog zur Kirchweihe der ersten Kirche.

Vgl. ebenda, 81. Bestitigt von Gregorius IX. an Wilhelm. Ebenda, 147. Kiburger betont
die Verpflichtung zur Wallfahrt. Ebenda, 163,18.

Solche Kreuzgidnge bezeichnen nach Grabmayer «meist Prozessionen von Angehdrigen
einer Filialkirche zur Kirche der Mutterpfarrei unter Vorantragen eines Kreuzes». Vgl.
Grabmaver (wie Anm. 137), 167. Dass das Prozessionskreuz der Prozession zur Bezeich-
nung Kreuzgang verholfen hat, legt auch das Zitat bei Schilling (vgl. Tobler [wie Anm.
7],236) nahe. Kreuzginge sind demnach keine individuellen Pilgerprozessionen, sondern
bedingen das Mitgehen eines Priesters und sind folglich im Rahmen der Pfarrei organi-
sierte Bittgidnge.

Vgl. zu dieser Prozession Baechtold (wie Anm. 31), 88; Briickner, Wolfgang: Devotio und
Patronage. Zum konkreten Rechtsdenken in handgreiflichen Frommigkeitsformen des
Spatmittelalters und der frithen Neuzeit. In: Schreiner, Klaus (Hrsg.): Laienfrémmigkeit
im spaten Mittelalter. Miinchen 1992, 86. Briickner erwihnt als «pflichtmissige Reich-
nisse der Gegenseite» feierliches Gelaut und festgeschriebene Willkommenstriinke fiir
die Teilnehmer des Pflichtganges.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31): Kilchherrn und Liitpriester mit allen Untertanen 99; mit
thren Untertanen 110, 124, 127, 147, 153.

Vgl. ebenda, 132f., 160f; 135 wird die Unterlassung des Opfers der Tochterkirchen zur
Kirchweihe beklagt.

Diese Leute haben ihr Opfer fiir die Kirche «des Paradises» am Sonntag vor der Kirch-
weihe ihrem lokalen Kirchherrn abzuliefern. Dieser bringt es dann zur Kirchweihe mit.
Baechtold (wie Anm. 31), 134.

Vgl. ebenda, 136 (mit goctlicher Bestrafung wegen Ausbleiben), 163, 170.

Briickner (wie Anm. 197), 85f. redet von statio bannata. Dies sind «wechselnde Termine,
an denen gewisse Gemeinden zum Besuch bestimmter Orte mit Pfarrkreuz und Heil-
tiimern sowie Abgabeleistungen verpflichtet waren».

So Pfaff (wie Anm. 136), 221 zu den Verhiltnissen in der Zentralschweiz.

Die Lenker miissen 1504 ihre Verstorbenen weiterhin in St. Stephan, ihrer Pfarrkirche,
beerdigen. Auch zu den vier Hochfesten sollen sie weiterhin ihr Opfer nach St. Stephan
bringen und zur Oster- und Fastenzeit dort zu Beichte und Kommunionsempfang erschei-
nen, sofern ihr Alter und ihre Gesundheit dies zulassen. Vgl. Michel, Hans A.: Lenck
Pfrund Uffrichtung (1504; Dokument 4). Anhang IT zu Artikel von Ders.: Die Lenk im
Jahre 1799. Historische Texte von Pfarrer Gottlieb Samuel Lauterburg (2. Teil). In: Ber-
ner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkunde Heft 2 (1978), 75. 1439 befichlt der
Rat von Bern der Bevolkerung von Adelboden, die eine Kirche in ihrem Dorf gebaut hat,
damit sie auf den beschwerlichen Weg nach Frutigen verzichten kann: «[...] dass die neue
Kirche in Adelboden fiirohin eine Leutkirche und doch eine Tochter (Filial) der rechten

33



54

205

206

207

208
209

210
211

212
213
214
215
216
217
218
219
220

224

215
226
227
228
229
230

231

232
233

234
235

Hauptkirche zu Frutigen [...] sein und bleiben solle. Auch sollen die Kirchgenossen dieser
neuen Kirche in Adelboden jahrlich einmal, wenn man das Kreuz trigt, einen Besuch mit
der Fahne nach Frutigen als Zeichen dieser Anerkennung begehen, wenigstens in der Zahl
von 6 oder 8 Personen.» Stettler (wie Anm. 55), 91 (Nr. 535).

Vgl. Grabmayer, Johannes: Europa im spaten Mittelalter 1250-1500. Eine Kultur und
Mentalitdtsgeschichte. Darmstade 2004 {Kultur und Mentalitit), 87.

Vgl. ebenda, 71f. Der rote Schaden ist eine andere Bezeichnung fiir die Ruhr nach Prof.
Vocelka, Karl, Universitit Wien: Skript zur Vorlesung «Demographische und soziale
Entwicklung in Osterreich bzw. der Habsburgermonarchie vom Mittelalter bis in die
Gegenwart» (Sommersemester 2002), URL: http://209.85.135.104/search?q=cache:
517U0bdPJwo]: www.univie.ac.a (5.11.2007).

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 90f. Dort die Identifizierung der Beschreibung mit dem
Bachigut/Chartreuse.

Vgl. ebenda, 52-54.

Wenn eine Meile gleich 4,8 km sind, wiirde der Bericht die Schwere des Leidens Peters
betonen, denn sonst bendtigte er nicht drei Tage fiir diese Strecke. Vgl. Kahnt, Helmut:
Lexikon alte Masse, Miinzen und Gewichte. Mannheim 1987, 183.

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 71.

Vgl. Johannes 9.6: Jesus bestreicht die Augen eines Blindgeborenen mit einem Erde-
Speichelbrei und befiehlt ihm, diesen beim Teich Siloah abzuwaschen.

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 72-74.

Vgl. ebenda, 89f.

Vgl. ebenda, 110f.

Vgl. ebenda, 120f.

Vgl. ebenda, 1391.

Vgl. ebenda, 141.

Baufeld {(wie Anm. 76), 30: bestreichen = beriihren.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 154f.

Das Zeitverhiltnis, welches der Text hier ausdriicken méchte, ist nicht eindeutig bestimm-
bar.

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 155f.

Vgl. ebenda, 34f.

Vgl. ebenda, 112f.

Das in den Brunnen fallende Kind ist auch in Mirakelberichten bei Signori, Gabriela:
Bauern, Wallfahrt und Familie: Familienbewusstsein und familidre Verantwortungsbe-
reitschaft im Spiegel der spatmittelalterlichen Wunderbiicher «Unserer Lieben Frau im
Gatter im Miinster von Sankt Gallen» {1479-1483). In: Zeitschrift fiir Schweizerische
Kirchengeschichte 86 (1992), 144 vertreten.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 121f.

Vgl. ebenda, 140f.

Vgl. ebenda, 153.

Vgl. ebenda, 154.

Vgl. ebenda, 35-57.

Jungfrau ist wohl in diesem Fall als Dienerin zu verstehen, die gegeniiber Mechilt nicht
Gehorsam iibt. Vgl. Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Handwdérterbuch. Stuttgart
1979, Band 1 (= Reprint der Ausgabe Leipzig 1878), 1488: «juncvrouwe» iibersetzt als
junge Herrin, unverheiratete vornehme Dienerin, Edelfraulein.

Vgl. Hennig (wie Anm. 108), 327: «toufen», Akkusativ mit pripositionalem Objekt =
tauchen in.

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 128.

Bei den Geliibden fiir die Toten ist ausser bei Hartman (54, mit Erschrecken der Ange-
horigen) immer die Riickkehr ins Leben im Blick.

Gaben aufgrund eines getitigten Geliibdes, von lateinisch «votum», Geliibde.
Vgl. Ohler, Norbert: Pilgerleben im Mittelalter. Freiburg 1994, 189.



236

237
238

239

240
241
242

243

244
245

246
247
248

249
250
251

252
253
254
255

256
257

Vgl. Signori (wie Anm. 224), 132. Darauf schliesst auch Schuh, Barbara: «Wiltu gesund
werden, so pring ain waxen pildt in mein capellen [...]» Votivgaben in Mirakelberichten.
In: Blaschitz, Gertrud {(Hrsg.): Symbole des Alltags — Alltag der Symbole. Festschrife fiir
Harry Kithnel zum 65. Geburtstag. Graz 1992, 750 und 755.

Schuh (wie Anm. 236), 755 stellt dies beim Wallfahrtsort Tuntenhausen fest.

Rapp, Francis: Zwischen Spatmittelalter und Neuzeit: Wallfahreen der lindlichen Bevol-
kerung im Elsass. In: Schreiner, Klaus (Hrsg.): Laienfréommigkeit im spaten Mittelalter.
Miinchen 1992, 135.

Der «Do-ut-des»-Gedanke bleibt jedoch dort bestehen, wo auf ein Wunder unbedingt
mit der Erfiillung des Gelitbdes reagiert werden muss. Das Wunder verlangt nach einer
Dankesgabe. Dies ist zu unterscheiden von der Vorstellung, dass man sich durch eine
Gabe Gott oder den Heiligen zum Schuldner machen kann. Vgl. Grabmayer (wie Anm.
137), 42. Trotzdem ist diese Ansicht in der Chronik im Verhalten von Cecilia und Peter
Schik vertreten.

Peter Schik, Anna, Konrad, Knabe Peter und dessen Mutter, Gorg an der Egg, Greda.
Peter Miiller, Bernhard zum Brunnen, Walter Amesching, Konrad, Hedwigis.

Hier kénnte auch das Modell der Schutz-Zensualitit das Denken mitbestimmt haben.
Nach Rendtel, Constanze: Hochmittelalterliche Mirakelberichte als Quelle zur Sozial-
und Mentalititsgeschichte und zur Geschichte der Heiligenverehrung, untersucht an
Texten insbesondere aus Frankreich. Dissertation Diisseldorf 1985, 80, konnte man sich
durch jihrliche Zahlung an den Altar eines Heiligen dessen Schutz versichern. Solche
Schutzverhiltnisse entstanden oft nach einer Heilung bei einem Bittgang. Rendtel zitiert
das Beispiel eines Adligen: «Miles [...] se voto obligavit quod, dum viveret, annuatim ad
ecclesiam cum oblatione veniret.» (Ebenda, 83). Ahnliche Formulierungen in Deutsch
finden sich auch in Baechtold {(wie Anm. 31), 53,3; 121,3ff. Die Geschichten der Stritt-
liger Chronik rechnen aber eher mit Naturalgaben als mit Geld. Auch in solchen Schutz-
verhdltnissen erwarteten die zahlenden Glaubigen eine Leistung von ihrem Heiligen und
beschwerten sich auch bei deren Ausbleiben. Rendtel (wie Anm. 242), 92.

Das Geliibde erfordert auch nach Rendtel (wie Anm. 242), 50 eine waértliche Erfiillung.
Damit sollte verhindert werden, dass das Geliibde nach Erfiillung der Bitte in anderer
Form (z.B. nur Gold statt Goldbecher) vermindert oder gar nicht geleistet wiirde. Das
Beispiel in der Chronik ist Bernhard zum Brunnen {vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 90,25;
91,13): Wenn die Opferdarbringung nicht geschieht, kehrt die Krankheit wegen Nicht-
erfilllung des Geliibdes zuriick.

Vgl. Rendtel (wie Anm. 242), 74.

Gegeniiber Rendtel, ebenda, 123, wo solche Traume mit Heilung nur am Wallfahrtsort
geschehen, ereignen sie sich zumindest bei Cecilia und Konrad nicht direke dort.

Vgl. ebenda, 71.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31}, 140.

Rendtel (wie Anm. 242), 123 nennt dies das «Machtwort» des Heiligen und verweist
auch auf die Wunderheilungen Jesu.

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 155,14f.

Briickner (wie Anm. 197), 84.

Vgl. Rendtel (wie Anm. 242), 44. Dieses Entsprechungsdenken fiihrt dazu, dass die Kran-
ken Wachskerzen abbrennen liessen, die den gleichen Umfang wie das kranke Korperteil
hatten. Wenn die Kerze abgebrannt war, war der Hilfesuchende geheilt.

Vgl. ebenda.

Vgl. ebenda, 45.

Vgl. ebenda, 48.

Sigal, Pierre André: Les différents types de pélerinage au Moyen Age. In: Kriss-Retten-
beck, Lenz et al. (Hrsg.): Wallfahrt kennt keine Grenzen. Ziirich 1984, 79.

Vgl. ebenda.

Ahnlichkeit mit den drei Bittgingen Walter Ameschings (Baechtold [wie Anm. 31],
72£).

55



56

258

259

260

262

263

264
265
266

267

268
269

270

271

272

273

274

275

276

277

Die Anweisung ist etwas unverstandlich, da er schon zuvor alle Anwesenden bittet, fiir
ihn bei Gott und Michael einzustehen. Vgl. ebenda, 120.

Ahnliche Beriihrungspraktiken waren auch mit dem Messgewand verbreitet. Vgl. Du-
peux, Cécile et al. (Hrsg.): Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Ausstellungska-
talog. Ziirich 2000, 130.

Wie oben erwihnt, Korrektur durch Michael. Baechtold (wie Anm. 31), 89.

Rendtel (wie Anm. 242), 123 erzihlt von einem kahlképfigen Ritter, dem der Abt von
Sainte-Foy nach dem Offertorium die Kopfhaut mit dem Wasser der Hindewischung
benetzen soll.

Fiir Rendtel (wie Anm. 242), 49 mahnt dieses «Strafwunder» die Glaubigen zur Erfiillung
ihrer Geliibde. Zum Stratwunder vgl. auch Signori, Gabriela: Gewalt und Frémmigkeit.
Die waadtlander Landschaft im Spiegel Conon von Estavayers Wunderbiicher «Unserer
Lieben Frau von Lausanne» (1232-1242). In: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte 40 (1990), 145.

Signori (wie Anm. 262), 144. Siehe auch Krétzl, Christian: Evidentissima signa mortis.
Zu Tod und Todesfeststellung in mittelalterlichen Mirakelberichten. In: Blaschitz (wie
Anm. 236), 766f.

Vgl. Grabmayer (wie Anm. 205), 101f. und Kréezl (wie Anm. 263), 769ff.

So Krotzl (wie Anm. 263), 775.

Eine eingehende Analyse dieser gegenseitigen Verantwortlichkeit macht Signori (wie
Anm. 224).

Nach Mk 1,34 heilt Jesus Kranke und treibt Diamonen aus. Damit sind alle Zeichen
evangelisch begriindet.

Vgl. Baechtold {wie Anm. 31), 131,19-22.

Exorzismus als Hilfsmittel im Kampf gegen den Teufel bespricht auch Angenendt (wie
Anm. 172), 394.

Vgl. Benz (wie Anm. 104), 282. Satan spricht tiber Jesus: «Er hat viele geheilt, die ich
krumm hatte gemacht, und hat die Hinkenden aufgerichtet.»

Vgl. Baechtold (wie Anm. 31), 135,17.

Rendtel (wie Anm. 242), 69.

Vgl. ebenda, 70. So auch Grabmaver (wie Anm. 205), 89, wonach die Krankheit siinden-
tilgend wirkt.

Einzig Walthers Siebtelablass gilt an allen Feiertagen, an denen die Heiligen verehrt
werden, von denen Reliquien in Einigen liegen. Der Papst schenkt Reliquien. Herrscher
und Volk verehren die Reliquien ohne Verkniipfung mit Ablass. In der Ortsvorstellung
{vgl. Baechtold [wie Anm. 31], 32) hat die Reliquie vom heiligen Kreuz entscheidenden
Anteil an der Konstituierung der Kraft des Ortes ohne Verkniipfung mit Ablass. Am
Schluss der Chronik vertraut er auch in Zukunfet auf die Heiligen, die durch die Reliqui-
enverchrung angerufen werden. Er misst nicht der Reliquie Kraft zu, sondern der Fiir-
sprache der Heiligen und ldsst so frithmittelalterliches Reliquiendenken hinter sich.

Die Kirchweihlegende ist gegeniiber den anderen Versionen realistischer: Auf dem Gar-
gano baut Michael seine Kirche gleich selbst und in Einsiedeln weiht Christus persénlich
die Kirche.

Arnold d. J. befolgt den Auftrag des Bischofs und reist nach Rom, wo der Papst mit
Riicksprache und Ubereinstimung mit dem Kardinalskollegium ihm die Freiheiten ge-
wiahrt, die der Bischof zu Hause wieder bestitigt.

Vgl. Jehle (wie Anm. 2), 1284.



	Die Strättliger Chronik : Einblicke in das bernische Wallfahrtswesen

