
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 64 (2002)

Heft: 1

Artikel: "Que ce réveil est beau!" : zur Erweckungsbewegung in Bern von 1818
bis 1831

Autor: Stuber, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Que ce réveil est beau!»'
Zur Erweckungsbewegung in Bern

von 1818 bis 1831

Christine Stuber

1. Einleitung

In einer wirtschaftlich und politisch schwierigen Zeit zu Beginn des 19.
Jahrhunderts vermochte das durch strenge Moralvorschriften geprägte Staats-
kirchentum die geistigen Bedürfnisse vieler Menschen nicht mehr zu befriedigen.

Deshalb suchten manche Christen neue Formen für Austausch und
Gemeinschaft. In dieser neu entstandenen Bewegung wirkten sowohl Laien
als auch Geistliche der Staatskirche mit, und es kam zu einem Konflikt, der
sich auf die Kirche und die damalige Gesellschaft ausweitete.

Die Erweckungsbewegung in Bern von 1818 bis 1831 lässt sich in die
Reihe der religiösen Bewegungen des frühen Täufertums und des frühen
Pietismus einordnen, deren Wirken zur Lösung gesellschaftlicher Probleme

beitrug und die sich zu Organisationen beziehungsweise Freikirchen
entwickelten. Eine Gemeinsamkeit mit den sozialen Bewegungen - zum Beispiel
Menschenrechtsbewegungen - besteht im Versuch einer gesellschaftlichen
Neugestaltung, im Zusammengehörigkeitsgefühl und in einer minimalen
Strukturierung.2

Seit 1566 regelte das von Heinrich Bullinger verfasste Zweite Helvetische

Bekenntnis3 Lehre und Leben der meisten reformierten Schweizer
Kirchen. Das Zweite Helvetische Bekenntnis betont einerseits die Übereinstimmung

mit der Lehre der Alten Kirche und grenzt sich andererseits gegenüber
«Irrlehren» ab. Es folgt in den Hauptlinien dem Apostolischen Glaubensbekenntnis

(Apostolikum) und behandelt praktische Anliegen wie zum Beispiel
Gemeindegottesdienst, Gebet, Jugendunterricht, Krankenseelsorge, Ledigsein,

Ehe, Familie und Staat. Durch die Aufklärung hatte es zu Beginn
des 19. Jahrhunderts in Bern seine Verbindlichkeit eingebüsst, obwohl es

offiziell noch gültig war. Der fortschrittsgläubige Optimismus und die
autonome Vernunft der Aufklärung standen in Widerspruch zum Bekenntnis.
Die Erweckten riefen dagegen die Bedeutung dieses Bekenntnisses wieder in
Erinnerung.4

Von der Mitte des 16. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts war die evan-
gelisch-reformierte Kirche Berns als Staatskirche organisiert. Die Kirchenleitung

lag in den Händen der Obrigkeit, die sich zum reformierten Glauben
bekannte. Die Pfarrer repräsentierten die Obrigkeit und waren zusätzlich zu



den kirchlichen Aufgaben mit der staatlichen Verwaltung, Erziehung und
Kontrolle (Chorgericht) betraut. Weil beispielsweise die Täufer und Pietisten
in mancherlei Hinsicht den politischen Gehorsam verweigerten, wurden sie

verfolgt oder unterdrückt.
Die politischen Ereignisse zu Beginn des 19. Jahrhunderts hinterliessen

ihre Spuren in der evangelisch-reformierten Berner Kirche.'1 Mit der
französischen Besetzung der Schweiz im Jahr 1798 trat an die Stelle des alten
Föderalismus der Einheitsstaat der Helvetik, der vorübergehend zur
Aufhebung der Berner Staatskirche führte. In der Folge distanzierten sich viele
Menschen von der reformierten Kirche, da Taufe, Kinderlehre und
Unterweisung nicht mehr obligatorisch waren. Die Pfarrer waren schärfster Kritik
ausgesetzt und verloren durch die Abschaffung des Zehnten ihr Einkommen.
Die Kriegszüge der Franzosen stürzten die Bevölkerung in grosse Not.

Die Mediation als Staatenbund brachte dem Land Frieden und erlaubte
der Schweiz ein verhältnismässig ungestörtes Dasein. Sie führte die Berner
Staatskirche wieder ein und sicherte das Einkommen der Pfarrer.

Am Kongress der Siegermächte in Wien 1815 stellte man in Bern
teilweise die Ordnung her, die vor 1798 geherrscht hatte. Als dann 1816 und
1817 infolge von Missernten und der napoleonischen Kriege eine Hungersnot

und Teuerung hereinbrach, wurde die Erweckung erleichtert, weil viele
Leute in ihrer Not Heil und Trost in Gottes Wort suchten. Denn es ist eine

Tatsache, dass Menschen in schwierigen Zeiten vermehrt nach Gott fragen
und Halt im Glauben suchen und ersehnen.

Die von der Helvetik proklamierte Glaubens- und Gewissensfreiheit
liess sich auf die Dauer nicht mehr zurücknehmen. Seit der Vereinigung mit
dem ehemaligen Bistum Basel im Jahr 1815 wohnten auch Katholiken im
Kanton Bern. Zudem wurden nun die Täufer offiziell toleriert, jedoch nur
unter der Bedingung, dass sie sich an die eigens für sie geschaffenen Gesetze
und Réglemente des Kirchenrats hielten.

Die Ablösung des Berner Patriziats durch eine liberale bürgerliche
Regierung und die damit verbundene Gewährung der Freiheitsrechte machte
im Jahr 1831 die Gründung der innerkirchlichen Evangelischen
Gesellschaft6 und im Jahr 1832 diejenige einer kleinen Dissidentengemeinde, der

späteren Freien Evangelischen Gemeinde, möglich.

2. Vorfeld der Berner Erweckungsbewegung

Lange bevor die Erweckungsbewegung öffentlich Aufsehen erregte,
entwickelte sich neues geistliches Leben im Verborgenen. Im 18. Jahrhundert
entstanden verschiedene, von der Staatskirche unabhängige christliche
Gemeinschaften, deren Mitgliedschaft nicht durch die Kindertaufe, sondern



durch eine persönliche Entscheidung erworben wurde. Diese Gemeinschaften
zählten sich weiterhin zur evangelisch-reformierten Kirche und sympathisierten

dann mit der Erweckungsbewegung. Die Kommunikationsstrukturen
der Gemeinschaften trugen zur raschen Verbreitung der Erweckungsbewegung

bei.

Im Folgenden ist von diesen Gemeinschaften die Rede. Die von Nikolaus

Ludwig Graf von Zinzendorf (1700-1760) ins Leben gerufene Herrn-
huter Brüdergemeine die dem Pietismus zuzurechnen ist, hatte auch ihre
Anhänger in Bern. Noch heute ist das von ihr herausgegebene Losungsbüchlein''

weit verbreitet. Es enthält für jeden Tag des Jahres einen ausgelosten
alttestamentlichen Vers, den inhaltlich dazu passenden neutestamentlichen
Vers und die Perikopenordnung, den Bibeltext, nach dem sonntags gepredigt
wird. Im Jahr 1739 entstand die so genannte Stadtberner Sozietät, die jedoch
nie eine selbständige Gemeinde war, sondern immer der reformierten Kirche
angeschlossen blieb. Ihre Mitgliederzahl betrug weniger als 80 Personen.
Regelmässig besuchten Diaspora-Arbeiter, die gegenüber der Hauptleitung
in Herrnhut (Sachsen) verpflichtet waren, die Berner Sozietät und ihre
Anhänger im ganzen Kanton. Im Einverständnis mit dem Ortspfarrer betrieben
sie Seelsorge und hielten Versammlungen ab, wo frei gebetet, gesungen, aus
den «Gemein-Nachrichten» und Zinzendorfs Schriften vorgelesen und über
das Leben der Brüdergemeine in Herrnhut und auf dem Missionsfeld
informiert wurde. Während ihrer Abwesenheit wurden die Diaspora-Arbeiter
durch ortsansässige Helfer vertreten.9

Ebenfalls um 1740 bildete sich in Heimberg eine Gruppe von Christen
unter der Leitung von David Tschanz (1717-1784), der sich während eines

Gottesdienstes von Pfarrer Samuel Lutz (1674-1750) in Diessbach zu Gott
bekehrt hatte. Durch Reisetätigkeit und Kontakte an Märkten breitete sich
diese pietistische Bewegung innerhalb von 20 Jahren über das ganze Berner
Oberland aus. Da sich diese Heimberger Brüder10 durch Kirchentreue und

strengen Obrigkeitsgehorsam auszeichneten, kam es kaum zu Spannungen
mit der Regierung. Diese Gemeinschaft lässt sich wie folgt beschreiben: Einmal

im Jahr fand eine Versammlung der leitenden Brüder statt, in der die

Hauptpunkte der christlichen Lehre besprochen wurden. Diese Versammlung

fand abwechselnd in Heimberg oder Steffisburg statt und wurde
«Bruderdorf»11 genannt. Die im Berner Oberland üblichen abendlichen Besuche,
die so genannten Abendsitze, wurden zur religiösen Erbauung benutzt. Diese

ergänzte man später durch regelmässige Sonntagsversammlungen ausserhalb

des Gottesdienstes, bei denen die Laienbrüder freie Reden hielten. Sie

thematisierten immer wieder die Rechtfertigungslehre, wonach ein Mensch
durch den Glauben an Jesus Christus und nicht durch seine eigenen Werke
gerecht gesprochen wird. Zudem wurden zahlreiche zeitgenössische religiöse
Lieder, die so genannten Köthnischen Lieder, gesungen.12



Seit Ende des 18. Jahrhunderts gab es in Bern viele Freunde der so

genannten Christentumsgesellschaft13, die sich aber nicht wie an anderen
Orten zu einer «Partikulargesellschaft» zusammenschlössen. Die
Christentumsgesellschaft oder «Deutsche Gesellschaft thätiger Beförderer reiner
Lehre und wahrer Gottseligkeit» war am 30. August 1780 auf Initiative von
Johann August Urlsperger (1728-1806) in Basel gegründet worden. Sie

verfolgte ein doppeltes Ziel: einerseits die theologische Auseinandersetzung mit
der Aufklärung und andererseits die Förderung eines praktischen Christentums.

Die von ihr publizierte Monatsschrift «Sammlungen für Liebhaber
christlicher Wahrheit und Gottseligkeit»14 wurde von den Berner Freunden.

abonniert.15
Einer der Freunde der Christentumsgesellschaft, Jakob Samuel Wyttenbach

(1748-1830), Pfarrer an der Heiliggeist-Kirche und Begründer des

Naturhistorischen Museums in Bern, gründete 1798 eine Erbauungsgesellschaft,

die ähnlich wie die «Partikulargesellschaften» zum Ziel hatte, die
Christen im Glauben zu stärken. Wöchentlich kam man abwechselnd bei

einem Mitglied des Vereins zusammen. Während einer Tasse Tee las Wyttenbach

aus Büchern seiner Bibliothek vor. Mit der Zeit wurden neue Bücher

angeschafft, die in einer kleinen Bibliothek zugänglich waren.16
Aus dieser Erbauungsgesellschaft entstand imjahr 1802 eine Traktatgesellschaft,

die christliche Schriften1 im ganzen Kanton gratis oder zu einem

billigen Preis verbreitete. Es ist zu vermuten, dass die im selben Jahr gegründete

Basler Traktatgesellschaft, eine Tochter der Christentumsgesellschaft,
als Vorbild diente. Jedenfalls wurden die Schriften dort bezogen.1K

Aus der Traktatgesellschaft entwickelte sich allmählich die Berner
Bibelgesellschaft, die durch die Austeilung von Bibeln das Evangelium bekannt
machen und dadurch auch auf die Moral der Gesellschaft Einfluss nehmen

wollte. Sie übernahm somit die Aufgabe des Bibeldruckes und der -Verbreitung,

die bis dahin die Berner Obrigkeit innegehabt hatte. 1784 war die

Berner Staatsbibel (nach Piscator) zum letzten Mal gedruckt worden.
Wyttenbach wurde durch Freunde mit der Londoner Bibelgesellschaft

bekannt19, der 1804 entstandenen «British and Foreign Bible Society», die

unter anderem im selben Jahr die Gründung der Basler Bibelgesellschaft,
einer weiteren Tochter der Christentumsgesellschaft, anregte. Wyttenbach
und andere Bibelfreunde wurden dazu ermutigt, in einem Flugblatt20 auf die

Bedeutung einer kantonalen Bibelgesellschaft hinzuweisen.
Zu einem ersten öffentlichen Auftritt der Berner Bibelgesellschaft

kam es im Jahr 1815 auf Anstoss von Karl Friedrich Adolf Steinkopf
(1773-1859), der im Auftrag der «British and Foreign Bible Society» nach
Bern kam. Steinkopf versprach den Bibelfreunden materielle Unterstützung,
dies allerdings nur unter zwei Bedingungen: Er verlangte, dass die Traktat-
und Bibelgesellschaft zwei getrennte Kassen führte und die Bibelgesellschaft



Abb. 1 Jakob Samuel Wyttenbach 1748-
1830), Pfarrer an der Heiliggeist-Kirche
und Begründer des Naturhistorischen
Museums in Bern, im Jahr 1818. Er gründete

1798 eine Erbauungsgesellschaft, die
Christen im Glauben stärken wollte. -

Verbindung zu bedeutenden Männern der Regierung aufnähme. Beide

Bedingungen wurden so bald als möglich erfüllt. Schultheiss Niklaus Rudolf von
Wattenwyl (1760-1832) liess sich als Protektor der Gesellschaft gewinnen
und verschaffte der Bibelverbreitung mit seiner Person Ansehen. Im Frühling
1816 bewilligte der Kleine Rat das öffentliche Auftreten der Bibelgesellschaft

und unterstützte sie mit einem Geldbeitrag.21 Bald darauf warb die

nun öffentlich anerkannte Berner Bibelgesellschaft mit 2600 Flugblättern
um Mitglieder und Unterstützungsbeiträge. Unterschrieben wurde diese

«Ankündigung einer in Bern zu errichtenden Bibelgesellschaft»22 von den

Mitgliedern des Bibelkomitees, des leitenden Gremiums der Bibelgesellschaft.

Als Folge dieses Aufrufs wurden vom 12. Juni 1816 bis zum 20. März
1818 insgesamt 4600 Franken eingenommen.23 Diese Summe entsprach
knapp drei Mal dem jährlichen Minimaleinkommen der Stadtberner Pfarrer,
das 1600 Franken betrug.24 Dies war umso erstaunlicher, als zu jener Zeit die
Inflation hoch war und Hungersnot herrschte. Als Mitglieder traten der
Gesellschaft nebst 34 Pfarrern etwa 40 Personen aus der Stadt und 30 Personen

vom Land bei, die aus allen Gesellschaftsschichten stammten. Bis Mitte des

Jahres 1816 wurden 1684 Bibeln und 3628 Neue Testamente für den Preis

von 5184 Franken angekauft und anschliessend verkauft oder verschenkt.



• \
JF

Abb. 2 Die Nydeggkirche auf einer Foto
um 1860, als das Kirchenschiff von aussen
gesehen noch einer Scheune glich. Hier
kamen die deutschsprachigen Erweckten
zum Gottesdienst zusammen, und es wurden

auch Jahresfeste der Berner
Bibelgesellschaft gefeiert.

3. Verlauf der Bewegung

Traktat- und Bibelgesellschaft

Das Jahr 1818 wird insbesondere deshalb als Beginn der Erweckungsbewegung

angesehen, weil die Bibelgesellschaft mit der ersten öffentlichen
Versammlung in der Nydeggkirche Berns am 1. April die Aufmerksamkeit einer
weiteren Bevölkerung auf sich lenkte. Wahrscheinlich wurde es von da an
nicht mehr als befremdend empfunden, im Spital, in einem Heim oder in der
Schule eine Bibel geschenkt zu bekommen. Diese Veranstaltung gab zudem
den Startschuss für die Gründung verschiedener Hilfsvereine. Diese
verschenkten oder verkauften Bibeln zu einem billigen Preis und führten bei

ihren regelmässigen Zusammenkünften auch ein aktives religiöses Leben.
Es wurde beispielsweise über biblische Texte diskutiert. In der Stadt Bern
entstanden hauptsächlich durch die Initiative des Nydeggpfarrers Jeremias
Lorsa (1757-1837) sieben verschiedene Hilfsvereine, die dieser abwechselnd
besuchte. Lorsa, Burger von Silvaplana, war 1801 nach der Heirat mit einer
Bernerin als Geistlicher an die Nydeggkirche gekommen. Er stand in Ver-



w
*l

i
7

- .-t

!1J k
r F

¦»

- *

Abb. 3 1853 stellt Karl Howald Pfarrer Jeremias Lorsa (1757-1837) als «Hirte unter
seiner Herde» dar, der bettelnden Kindern und Erwachsenen Almosen gibt.

bindung mit den Herrnhutern und der Christentumsgesellschaft und war
Pionier des Missionsvereins sowie der Bibelgesellschaft in Bern.

Im gemeinsamen Anliegen der Bibelverbreitung begegneten sich, was
Herkunft und Alter betrifft, die unterschiedlichsten Menschen. So setzte sich

zum Beispiel der Hilfsverein Nummer 3 aus Berner Patrizierinnen zusammen.2''

Zur Eröffnungssitzung des Hilfsvereins Nummer 4 im November
1818 waren 23 Theologiestudenten, zwei Philologiestudenten und ein Mediziner

anwesend.26 Andere Hilfsvereine kamen am Stalden oder in der Matte
zusammen.27 Jeder dieser Hilfsvereine hatte einen Stempel, mit dem die
Bibeln und Neuen Testamente versehen wurden. Am 6. Dezember 1818
lud das Bibelkomitee eines seiner Mitglieder, Samuel Gottlieb Hünerwadel
(1771-1848), Professor für systematische Theologie und Kirchengeschichte,
als Referent für eine Weiterbildung ein. Hünerwadel wies vor den versammelten

Hilfsvereinen auf die Zusammengehörigkeit von Evangelisation und
sozialem Engagement hin. Die Bibelgesellschaft gedeihe nicht, wenn sich

ihre Mitglieder nicht auch um die Armen kümmerten.28
Im selben Jahr 1818 vergrösserte die Berner Bibelgesellschaft ihre

Erbauungsbibliothek und öffnete sie einem weiteren Publikum. Unter dem

Namen Traktatgesellschaft wurden die verschiedensten christlichen Bücher

verteilt, die zur Bibellektüre anleiten und den Glauben stärken sollten.29

Von 1818 an erweiterte die Bibelgesellschaft ihr Angebot noch in
anderer Hinsicht. Katholische Bibelübersetzungen wurden in den Kantonen
Luzern, Solothurn, Freiburg, Wallis und dem Berner Jura, dem ehemaligen
Bistum Basel, verbreitet. Der in Bern wirkende katholische Pfarrer Anton
Alois Dolder (1788-1840) half bei der Bibelverbreitung mit.30



Nach einem guten Start erlebte die Bibelgesellschaft in den Jahren 1820
bis 1823 eine Blütezeit. Ihr Einfluss und ihre Tätigkeit nahmen zu. Es
entstanden Hilfsvereine auf dem Land, so zum Beispiel in Langenthai, Stettlen,
Thun, Saanen, Erlach, Steffisburg, Vechigen und Aarberg.31

Die Berner Bibelgesellschaft besorgte nicht nur den Einkauf von Bibeln
(Lutherbibeln von der Basler Bibelgesellschaft, die katholischen
Übersetzungen sowie das hebräische Alte Testament und das griechische Neue
Testament von Leander van Ess und die französischen Übersetzungen von
Le Maître de Sacy), sondern liess die in Bern gebräuchliche, aber vergriffene

Übersetzung Piscators neu drucken. Im Jahr 1821 erschien das Neue
Testament, im Jahr 1823 das Alte Testament.'2 Im Dezember 1823 lagen
8000 Bibeln sowie 4000 Neue Testamente und 2000 Psalmen nach Piscator
vor. Sowohl die Basler Bibelgesellschaft als auch der Kleine Rat
unterstützten das Projekt finanziell. Trotzdem konnten die Schulden erst nach
17 Jahren beglichen werden.33

In den Jahren 1820 bis 1823 verteidigte die Bibelgesellschaft ihre
Anliegen gegen aussen. Als sich Stimmen innerhalb der reformierten Kirche
erhoben, die aus Angst vor missverständlichen Interpretationen Kritik an der
Bibelverbreitung übten, entkräftete Hünerwadel ihre Argumente und bezog
sich auf die in der Aufklärung proklamierte Mündigkeit des Menschen.34
Ein Christ dürfe in der Bibel lesen, weil er sie durch den Heiligen Geist
verstehen könne. Jesu Jünger seien keine Gelehrten gewesen und hätten die
Schriften doch verstanden. Imjahr 1821 forderte die Bibelgesellschaft den
Geheimen Rat auf, die «Aarauer Zeitung» zu verbieten, da Professor Johann
Kaspar von Orelli (1787-1849) aus Zürich die Bibel als Wort Gottes in
Frage stellte. Die Berner Regierung reagierte nicht auf diese Bittschrift.51

Da die Regierung befürchtete, die Bibelgesellschaft begünstige auf
Grund ihrer privaten Versammlungen den kirchlichen Separatismus, stiess
die Gesellschaft immer mehr auf Widerstand. Aus manchen Arbeitsbereichen

zog sie sich deshalb zurück. Die Verbreitung von Bibeln unter Katholiken
wurde eingestellt, als katholische Priester aus Protest Bibeln einsammelten
und verbrannten. Als der Kirchenrat von solchen Auseinandersetzungen im
ehemaligen Bistum Basel hörte, wurde die Weisung gegeben, den Katholiken
keine Neuen Testamente mehr zu verteilen. Falls ein Katholik eine Bibel
wünsche, solle er sie persönlich bei der Bibelgesellschaft abholen. Als Pfarrer
Dolder Ende des Jahres 1823 aus undurchsichtigen Gründen vom Bischof
abgesetzt wurde und Bern verlassen musste, bedeutete dies das Ende der
katholischen Bibelverbreitung durch die Berner Bibelgesellschaft. Nach
1823 nahmen die Mitgliederzahl, die Hilfsvereine und die Beiträge ab.36 Im
Jahr 1831 wurden die Traktat- und Bibelgesellschaft sowie der 1827 gegründete

Bibliotheksverein in die Evangelische Gesellschaft integriert, weil es

viele Doppelmitgliedschaften gab.37



Abb. 4 Der Berner Patrizier Beat von
Lerber (1788-1849), der mit den Erweckten

sympathisierte, vertrat demokratische
Grundsätze. Im Dezember 18.30 reichte er
eine Bittschrift ein, in der cr seine Grundsatze

mit der Bibel begründete und für
die Gewissens- und Religionsfreiheit, die
Rede- und Pressefreiheit und das
Frauenstimmrecht plädierte.

**

1S

Die Kritik an der Bibelgesellschaft erstaunt zuerst, da ihre Tätigkeit im
Einklang mit den Prediger-Ordnungen von 1748 und 18243s stand, nach
denen jede Berner Familie eine Bibel besitzen solle. Kirche und Staat sollten
daran interessiert sein, wenn sich Menschen dank der Bibellektüre an die
Gesetze hielten und der Spielsucht, dem «Kiltgang» und dem Alkoholismus

entsagten. Es bleibt jedoch offen, wie viele Menschen ihren Lebenswandel
änderten, da nur einzelne persönliche Zeugnisse vorliegen. Indessen wurden

aus der Bibel Staats- und kirchenkritische Argumente abgeleitet. Der
Berner Patrizier Beat von Lerber (1788-1849) reichte im Dezember 1830
eine Bittschrift ein, in der er seine demokratischen Grundsätze mit der Bibel

begründete und für die Gewissens- und Religionsfreiheit, die Rede- und
Pressefreiheit und das Frauenstimmrecht plädierte.39 Die Dissidenten
beanstandeten anhand der Bibel die Abendmahlspraxis der reformierten Kirche.
Manche Konsequenzen der biblischen Botschaft waren aus der Sicht der
konservativen Staatsführung bedrohlich.

Missionsverein

Bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts gab es in der evangelisch-reformierten
Berner Kirche keine Missionsarbeit (ausser bei den Pietisten).40 Interessanterweise

waren es dann Frauen, welche die Aufbauarbeit leisteten.
Obwohl die Gründung eines Berner Missionshilfsvereins im Herbst

1817 noch zum Vorfeld der Erweckungsbewegung gehört, wird sie der Übersicht

halber an dieser Stelle thematisiert. Damals gründeten junge Frauen,



Schülerinnen des von Pfarrer Lorsa geleiteten privaten Töchterinstituts41,
nach dessen Rat einen Missionshilfsverein, um auf diese Weise das neu
entstandene Basler Missionsinstitut zu unterstützen. Im Jahr 1815 war
die wichtigste «Tochter» der Christentumsgesellschaft entstanden, die von
Christian Friedrich Spittler (1782-1867) gegründete Basler Mission, die den

im Matthäus-Evangelium (28,19) enthaltenen Missionsauftrag in aller Welt
wahrnehmen wollte. Zu diesem Zweck bildete sie Missionare aus.42

Sophia Maria König-Küpfers Bericht45 entnehmen wir einige Einzelheiten

zum Berner Missionshilfsverein, der einer der ersten überhaupt war:
Sophia Maria Kupfer (1804-1885) und einige ihrer Kolleginnen wählten
eine Präsidentin und eine Sekretärin. Sie zogen in Erwägung, die Ausbildung

eines Basler Missionsschülers zu finanzieren, was aber letztlich nicht
möglich war. In einem Schreiben warben sie für neue Mitglieder. Gerade bei

Menschen, die ihnen nahe standen, stiessen sie jedoch auf Unverständnis
und Ablehnung. Mit der Zeit leiteten Jeremias Lorsa und die beiden mit der
Christentums- und Bibelgesellschaft verbundenen Pfarrer an der Französischen

Kirche in Bern, Antoine Jean-Louis Galland (1792-1862) und Auguste
Schaffter (1788-1861), abwechselnd die Treffen. Zuerst traf sich dieser

Missionshilfsverein im Pfarrhaus am Stalden, wo Lorsa wohnte. Als der

Hilfsverein grösser und der Raum zu klein wurde, konnten sie anderswo ein

grosses, leer stehendes Zimmer benutzen. Seit 1820/21 diente das Haus der

ledigen Frau Scheuermeister als Versammlungsort. Die Mitgliederzahl des

im Kleinen begonnenen Hilfsvereins wuchs, nahm aber wieder ab, als die

Regierung die religiösen Versammlungen überwachte.
Wahrscheinlich war es dieser Hilfsverein, der im November 1818 einen

Brief an den Direktor der Basler Mission, Pfarrer Christian Gottlieb Blum-
hardt (1779-1838), schickte und ihn darin bat, bei der Organisation des

Missionshilfsvereins zu helfen. Blumhardt war freudig überrascht über diese

Gründung, handelte es sich doch wie erwähnt um einen der ersten
Hillsvereine.44 Bei seinem Besuch in Bern im August 1819 ermutigte Blumhardt
die immer zahlreicher werdenden Berner Missionsfreunde, sich als Verein zu
organisieren.45

Im Dezember 1819 wurde der Berner Missionsverein gegründet, dem

sich verschiedene Hilfsvereine anschlössen. Die Mitglieder eines solchen
Hilfsvereins stammten sowohl aus ärmeren als auch aus reicheren Schichten.
Der Missionsverein setzte sich zum Ziel, die Basler Mission zu unterstützen.
Das leitende Berner Missionskomitee, dessen Präsident Albrecht Abraham
Tscharner (1742-1822) war und dem unter anderem Professor Hünerwadel
und Pfarrer Lorsa angehörten, definierte seine Aufgabe folgendermassen:
Es amtete als Verbindungsglied zwischen den Missionshilfsvereinen und
der Basler Mission. Zudem wollte es den nach Brasilien ausgewanderten

10 Schweizern einen Pfarrer schicken. Dieser Plan wurde aufgegeben, als die



Abb. 5 Auguste Schafftet (1788-1861),
Pfarrer an der Französischen Kirche und
Professor für Praktische Theologie,
gehörte zu den prägenden Personen der
Berner Erweckungsbewegung. Aquarell
von 1862. /%

% ~

r

Basler Mission den Entscheid fällte, die pastorale Betreuung der Auswanderer

den kirchlichen Institutionen zu überlassen.46

An den Treffen der Missionshilfsvereine nahmen abwechselnd die oben
erwähnten Pfarrer oder die Professoren Samuel Gottlieb Hünerwadel und
Johann Friedrich Stapfer (1767-1840) teil, legten einen Bibeltext aus und
berichteten Neuigkeiten aus der Mission. Zudem waren französische
Prediger und seit August 1819 Schüler des Basler Missionsinstituts regelmässig

in Bern zu Besuch. Sie wohnten bei Missionsfreunden und erzählten
an den Treffen der Hilfsvereine aus ihrem Leben. Dies war für viele eine

Glaubensermutigung. Oft entstanden dadurch Freundschaften, die auch auf
Distanz gepflegt wurden. Der prominenteste Besucher war Samuel Gobat
(1799-1879), später evangelischer Bischof in Jerusalem. Die Erweckten liessen

eigene Missionare ausbilden und unterstützten sie finanziell. Auch
spendeten sie der seit 1731 bestehenden Herrnhuter Mission.

Mit der Zeit begann der Missionseifer zu erlahmen, was unter anderem
auf die gesamtschweizerische Missionskritik zurückzuführen ist. Im Kanton
Waadt wurde im Jahr 1821 die Gründung einer Missionsgesellschaft von der

Regierung verboten. Zu Beginn des Jahres 1822 wurden die Missionsgesellschaften

von den St. Galler, Zürcher und Schaffhauser politischen Zeitungen
stark kritisiert. Man befürchtete den Abfluss des Geldes ins Ausland, während

in der Schweiz viele Menschen hungerten und Mangel litten.4
Polizeidirektor Karl Ludwig Rudolf von Wattenwyl (1779-1 855), der seit November

1822 Präsident des Missionsvereins war, widersprach in einem Brief 11



dieser sich ausbreitenden Kritik: Entgegen den allgemeinen Meinungen flies-
se durch die Missionen Geld in die Schweiz. Zudem unterstützten gerade die
Missionsfreunde die Benachteiligten im eigenen Land. In den Statuten des

Berner Missionsvereins werde eigens darauf hingewiesen.48 Diese Problematik

ist aktuell. Eine Studie, die im Auftrag der Direktion für Entwicklung und
Zusammenarbeit (DEZA) durchgeführt und Ende 2000 publiziert worden
ist, zeigt auf, dass Entwicklungszusammenarbeit auch der Schweizer
Wirtschaft zugute kommt.49

Wenn Menschen wegen ihrer Einstellungen und ihres Engagements
belächelt oder gemieden werden, dann ziehen sie sich oft zurück. So verringerte
sich in Bern die Mitgliederzahl der Missionshilfsvereine Anfang 1822 wieder.

Manche lösten sich auf. Die Spenden an die Basler Mission gingen
zurück.

Von 1828 an erlebte die Missionssache einen erneuten Aufschwung. Die

jüngere Generation der Erweckten, die imjahr 1829 mit der Kirchenleitung
in Konflikt geriet und in der Geschichte der Evangelischen Gesellschaft und
der Freien Evangelischen Gemeinde eine bedeutende Rolle spielen sollte,
bildete ein neues Missionskomitee nach dem Vorbild des alten. Der
Inselpfarrer Karl Howald (1796-1869), Emanuel Bernhard de Goumoëns
(1796-1860), Franz Karl von Tavel (1801-1865), Karl von Rodt (1805-
1861) und Karl Stettler (1802-1870) trafen sich wöchentlich zur Beratung
und luden auch die Pfarrer Schaffter und Lorsa dazu ein. Zudem hielten sie

monatliche Missionsstunden, die sehr zahlreich besucht wurden.50

Im März 1830 löste Howald die Missionsstunden auf, da kein grösserer
Raum gefunden werden konnte und er und die anderen Komiteemitglieder
(mit Ausnahme von Karl Stettler) verwarnt worden waren. Vermutlich
handelte er auch unter Druck der Regierung, die alle verdächtigen Agitationen
zu unterdrücken versuchte und dadurch den Grundsätzen der Glaubensund

Gewissensfreiheit untreu wurde. Arnold Rudolf König (1797-1868),
Pfarrer in Stettlen, vertrat folgende Meinung: «Was die Regierung von den

religiösen] Versammlungen u[nd] deren Leitern befürchtete, das mußte sie

nun erdulden von denjenigen[,] welche sie ruhig ihren Wirthshausfreuden
nachlaufen ließ.»51

Da die Bibelgesellschaft und der Missionsverein letztlich dasselbe Ziel
verfolgten, gab es viele personelle Überschneidungen und Berührungspunkte.

So spendeten beispielsweise auch Bibelhilfsvereine der Basler Mission
oder Missionsfreunde nahmen an den Jahresfesten der Berner Bibelgesellschaft

teil. Im Dezember 1820 versammelten sich alle Stadtberner Bibel- und
Missionshilfsvereine zu einem gemeinsamen Treffen. Gelegentlich nahmen

Mitglieder des Berner Missionskomitees an den öffentlichen Jahresfesten der
Basler Mission teil, wie zum Beispiel Galland, Schaffter und Lorsa 1823. Im

12 Jahr 1831 führte die Evangelische Gesellschaft den Missionsverein weiter.



Abb. 6 Der Berner Patrizier und
Polizeidirektor Karl Ludwig Rudolf von Wattenwyl

(1779-1855) verteidigte die Erweckten.

Von 1831 bis 1836 war er Präsident
des Obergerichts. Dies zeigt, dass die
Erweckungsbewegung im Patriziat stark
verankert war.

~A
3$

Soziale Aktivitäten

Wie erwähnt, engagierten sich die Erweckten auch im sozialen oder diakonischen

Bereich. Während wir heute vielfach von sozialem Engagement reden,

stammt der Begriff Diakonie aus dem Neuen Testament und bedeutet Hilfe
und Fürsorge für Arme, Bedürftige und Kranke als Nachfolge Jesu Christi.
Die Erweckten sahen in einer festen Gottesbeziehung (der Kontemplation)
die Grundlage für jedes ethische Handeln (der Aktion).52

Infolge der Teuerungsjahre 1816/17, des Bevölkerungswachstums und
der wirtschaftlichen Rezession nahm die Armut stark zu. Die Erweckten
unterstützten die sozialen Einrichtungen der Stadt Bern und kümmerten sich
im Privaten um Hilfebedürftige. Vor allem Frauen besuchten Arme und
Kranke und boten ihnen materielle Unterstützung. Zwei christliche Schulen

entstanden: das von Pfarrer Jeremias Lorsa geleitete Privattöchterinstitut
und die 1827 von Pfarrer Auguste Schaffter gegründete Mädchenprimarschule,

das Institut Morija. Imjahr 1825 eröffneten Professor Samuel Gottlieb

Hünerwadel und Pfarrer Bernhard Karl Wyss (1793-1870) ein Heim für
arme und verlassene Kinder, das Knabenheim «Auf der Grube», das imjahr
2000 in Niederwangen sein 175-jähriges Jubiläum feierte.53

Ferner riefen einzelne Erweckte wie Polizeidirektor Karl Ludwig Rudolf
von Wattenwyl im Jahr 1824 und Beat von Lerber im Jahr 1827 die beiden

ersten Sonntagsschulen Berns ins Leben, in denen vor allem sozial benachteiligte

Kinder im christlichen Glauben unterrichtet wurden.54 Im Gegensatz
zu den anderen Stadtpfarrern, die oft zusätzlich durch politische Ämter 13



.¦¦¦

-----

;:¦'¦¦ -zut : SK

:7>i ¦ zZZ-.z*??5üf?

B¦¦.,....

:¦¦"•'--:

mAz

Abb. 7 Arme Kinder und Waisen erhielten im 1825 gegründeten Knabenheim, das sich
seit 1833 EEAuf der Grube» bei Niederwangen befindet, ein Zuhause. Die Kinder wurden
gemäss Lehrplan unterrichtet, zudem arbeiteten sie auf dem Bauerngut mit. Bild des

Bauernhauses von 1869.

beansprucht waren, kümmerten sich die erweckten Pfarrer als Seelsorger

um die einzelnen Menschen. Sie waren auch in der Spital- und Gefangenen-
seelsorge tätig.

Verglichen mit den sozialen Einrichtungen, welche die nachfolgende
Generation der Erweckten Mitte des 19. Jahrhunderts gründeten, waren die

Anfänge bescheiden. Trotzdem hätten gerade die Erweckten der reformierten

Kirche ihre Aufgabe des sozialen Engagements in Erinnerung gerufen,
wie sich ein zeitgenössischer Theologe anerkennend äusserte.5-1

14

Der «Réveil» in Genf und der Werdegang von Pfarrer
Antoine Jean-Louis Galland

Bei der Berner Erweckungsbewegung war der Genfer Pfarrer Antoine
Jean-Louis Galland, der seit 1816 an der Französischen Kirche in Bern als

Helfer (Vikar) wirkte, die prägende Persönlichkeit. Grosse Unterstützung
für die Weitergabe seiner Botschaft erhielt er von den Pfarrern Lorsa und
Schaffter. Während seiner Studienzeit in Genf bewegte er sich bereits in den



Abb. 8 Pfarrer Antoine Jean-Louis
Galland (1792-1862) war die charismatische
Eührungspersönlichkeit der Erweckungsbewcgung

in Bern. Er stammte aus Genf
und wirkte seit 1816 an der Französischen
Kirche in Bern.

»'

Kreisen des «Réveil». Zusammen mit anderen Theologiestudenten nahm

er an religiösen Veranstaltungen teil, um den aufklärerischen Gedanken in
der Genfer Kirche entgegenzuwirken. Nach den öffentlichen Auftritten der

Wanderpredigerin Juliane von Krüdener (1764-1824) in Genf im Jahr 1813
verbot die Kirchenleitung alle religiösen Versammlungen, die sie nicht selber

organisiert hatte. Diese jedoch wurden im Privaten weitergeführt.56
Der Schotte Robert Haidane (1764-1842), der sich der Evangelisations-

und Missionsarbeit widmete, übte einen grossen Einfluss auf den «Réveil»

aus. Im Jahr 1816 besuchte er Galland in Bern. Die Anziehungskraft Hal-
danes aufdie Theologiestudenten lag in der Kombination von «vernünftiger»
Argumentation und praktischer Frömmigkeit. Neu war zudem, dass biblische

Frömmigkeit nicht Verleugnen der Vernunft oder Hingabe an uneinsehbare

Geheimnisse bedeuten musste. Man konnte das Wort Gottes, so wie es

in der Bibel niedergelegt war, verstehen und auf die verschiedensten
Lebensprobleme anwenden. Haidane vermied den direkten Konflikt mit der Genfer
Kirche und ging sowohl Professoren wie Pfarrern aus dem Weg. Doch mündete

die Begeisterung der Theologiestudenten in eine offene Auseinandersetzung

mit der Kirche.
Als der mit dem «Réveil» sympathisierende Genfer Pfarrer César Malan

(1787-1864) in einer Predigt unterstrich, dass der Mensch allein durch 15



Christus gerettet werden könne, schaltete sich die Kirchenleitung ein und
verpflichtete Pfarrer und Theologiestudenten dazu, bestimmte Themen in
den Predigten nicht mehr zu erwähnen. Ihre theologischen Auflagen fasste

sie in einem Reglement zusammen, das sie am 3. Mai 1817 erliess. Manche
Pfarrer weigerten sich, dieses Reglement zu unterschreiben, und gründeten
eine von der Genfer Kirche unabhängige Gemeinde.57 1824 gründete Malan
eine zweite freie Gemeinde.

In Bern verlief der Konflikt mit den Erweckten anders als in Genf.
Gallands Predigt vom 16. November 1820, eine «Predigt über die Sonntags-
Heiligung»58, wurde zum Stadtgespräch. Sie brachte das glimmende Feuer

zum Brennen. Dieses Ereignis ist in mehreren Quellen bezeugt und beschrieben.

Im Folgenden entnehmen wir dem Bericht der Berner Patrizierin und
Pfarrfrau Sophia Maria König-Küpfer einige Details. In den Jahren 1868 bis

1873 schrieb sie ihre «Rückerinnerungen an eine schöne Zeit», an die

Erweckung, auf. Sie thematisierte vorwiegend das Positive. Diese Schrift findet
sich im Archiv der Evangelischen Gesellschaft.

«Eine Predigt über die Sonntags-Heiligung brachte einen gewaltigen Rumor hervor u.

war der Anfang von großen Kämpfen. Sie trug auch dem kühnen Prediger die erste
Verfolgung zu, indem die Fenster eingeschlagen u. großer nächtlicher Scandal verübt
wurde. Es kamen junge vornehme Söhne reicher Eltern, die mit großem Verdruß
gewahr wurden daß viele ihrer jugendlichen Mittgenoßinnen ihre Sontags Societäten
aufgaben um fortan ein christliches Leben zu führen. Die ganze Woche wurde von
nichts gesprochen als von dieser Predigt u. ihren allseitigen Folgen. Es war alles in
Aufruhr. Viele waren dafür, viele dawieder wie es gewöhnlich geht, u. man war sehr

gespannt auf den nächsten Vortrag, der sich länger hinauszog als gewöhnlich, da ein
Todesfall den theuren Prediger nach Genf rief, u. die Veranlaßung zum Gerücht seiner
Absetzung gab. Endlich sollte H Galland wieder die Kanzel betreten. Die Kirche war
angefüllt mit aufmerksamen Zuhörern gleich einem Bettag, die Aufregung allgemein
u. die Stimmung wunderbar gemischt. Er kam, predigte ernst, berührte aber das

Vorgefallene in solcher Liebe, daß ihm viele Seelen zufielen, u. er ungleich mehr

gewann als wenn er gepoltert hätte, wie viele es hofften u. erwarteten. Auch jene
jungen Männer wurden zum Theil auch gewonnen. Eine Verwandte von ihnen, eine
alte, reiche Dame, machte ihrem Neveux solche ernste Vorstellungen, drohte sogar mit
Enterbung, wenn sie nicht sogleich zu ihrem beleidigten Prediger gehen wollten u. um
Verzeihung bitten. Das war dem übermüthigen Völklein ein saurer Apfel, in den sie

aber nothgedrungen beißen mußten, u. so giengen sie denn eines Abends u. waren
höchlich verwundert, als sie statt einer strengen Strafpredigt, nichts als Liebe u.
freundliche Zurechtweisung fanden. Von da an verfolgten sie einen beßern Weg, u.
auch viele der vornehmen Töchter verließen von nun an ihre weltlichen Sonntags
Lustbarkeiten, einige zum großen Verdruß ihrer Eltern, die einen solch nie gehörten
Enthousiasmus nicht begreiffen konnten.
Von da an war das Eis gebrochen, u. nun begann eine fröhliche Zeit der Erweckung
für viele. Ein Frühling im höhern Sinn kam in's Land, wie vielleicht noch nie. Die
Gnadensonne schien warm u. belebend, es thaute allenthalben auf; es sproßte gleichsam

im Wald u. Flur, alles regte sich u. warf mit Freuden die Hüllen u Fesseln von sich
16 u. stund auf zu einem neuen Leben der Gnade.»''9



¦ I
¦ 11m

WM

Ml
EM LLMHL

zz ¦

Abb. 9 Die Französische Kirche um 1840. Die Kirche des während der Reformation
aufgelösten Dominikanerordens erhielt ihren Namen, weil französische Hugenotten dort
ihre Gottesdienste feierten. Die Französische Kirche war zu Beginn des 19. Jahrhunderts
mit Gottesdienstbesuchern gefüllt, da sie das Zentrum der Erweckungsbewegung war.

In der Folge bekamen die Bibel- und Missionshilfsvereine grossen Zuwachs.
Inselpfarrer Karl Howald, den Galland im Predigen unterrichtet hatte,
beschreibt, wie Menschen aus verschiedenen sozialen Schichten durch
Gallands Predigten verändert wurden, sich bewusst für ein christliches Leben
entschieden und die Bibel zu ihrer täglichen Lektüre machten.60 Von einzelnen

Menschen sind persönliche Zeugnisse ihrer Veränderungen erhalten.
Die bekannteste Person, die ihre Bekehrung einer Begegnung mit Galland
zuschreibt, ist Sophie von Wurstemberger (1809-1878)61, eine Patrizierin,
die nachmalige Gründerin des Berner Diakonissenhauses. Bei der Taufe ihrer
Cousine im Februar 1821 habe sie Herrn Galland kennen gelernt und
festgestellt, dass er gemäss dem Wort Gottes predige. Nach einer persönlichen
Begegnung mit ihm habe sie sich zu Hause entschieden, in die Nachfolge
Christi zu treten. Da Sophie erst zwölf Jahre alt war und ihre Eltern den

Erweckten gegenüber kritisch eingestellt waren, war es ihr nicht erlaubt,
den französischen Gottesdienst zu besuchen und an Versammlungen
teilzunehmen.62 17



Galland war ein begabter Redner, der viele Zuhörerinnen und Zuhörer
mit seinen Worten fesselte. In seinen Nekrologen wird er als der
hervorragendste Prediger des Juras oder Berns bezeichnet.65 Die im Jahre 1826

publizierten Passionspredigten, die Galland in den Jahren 1817 bis 1824 an
den sechs Sonntagen vor Ostern in der Französischen Kirche in Bern gehalten
hatte, geben Einblick in seinen Predigtstil. Ein Vergleich mit seinen eigenen
handschriftlichen Notizen zeigt, dass er diese Predigten für den Druck
überarbeitet hat.64

Galland predigte das Evangelium im reformatorischen Gewand. Er hatte

ein klares Ziel mit den Predigten: Umkehr und Vergebung. Die Zuhörenden

hatten letztlich keine Wahl. Sie sollten immer wieder zu Gott umkehren,
damit sie beim letzten Gericht nicht gerichtet würden. Gallands Anliegen
war das Wohl des Menschen. Aus seiner Überzeugung heraus, dass nur ein
Mensch, der Jesus bekennt, das wahre Leben finden könne, predigte er
Umkehr. Heute solle ein Mensch Gottes Gnade erfahren und sich zu ihm
wenden, und zwar nicht aus Angst, um dem Gericht Gottes zu entrinnen,
sondern weil Gott ihn liebe. Mit den häufigen Hinweisen auf Gottes Gericht
unterstrich Galland den Ernst dieser Entscheidung. Diese Intention prägte
seine Predigten so stark, dass man Galland Manipulation vorwerfen kann.
Seine Überzeugung liess den Zuhörenden im Grunde keine Freiheit. In
seinen Predigten stützte sich Galland auf das Zweite Helvetische Bekenntnis.
Mit seinem Bezug auf das Bekenntnis stand er im Einklang mit der Berner

Predigerordnung und den Genfer Erweckten, die 1819 die Bekenntnisse neu
herausgegeben hatten.65

Galland kümmerte sich auch persönlich um Hilfebedürftige und wurde
als guter Seelsorger beschrieben.66 Howald stellte Galland als einen
Menschen dar, der durch seine Persönlichkeit und seine Charakterstärke in der
Berner Gesellschaft beeindruckte, und betonte dessen Urteilsfähigkeit und
Humor.67

Nach anfänglichem Zögern nahm Galland im April 1824 die Stelle
als Direktor der «Société des Missions Evangéliques de Paris»68 an. Mit
Gallands Weggang von Bern erfuhr die Erweckungsbewegung einen
Rückschlag. Die einen freuten sich über seinen Wegzug, die anderen trauerten.
Aus der Sicht Sophie von Wurstembergers gelang es «einer schlau angelegten
Intrigue, den gefürchteten Prediger von Bern zu entfernen.»69 Er selber habe

ahnungslos geglaubt, der an ihn ergangene Ruf als Direktor des neu gegründeten

Missionshauses in Paris sei Befehl Gottes. Nach Eugen von St. Alban,
einem Zeitgenossen, wurde «Herrn Gallant, dem Capo der Berner Pietisten

[...] der Aufenthalt an der Aar verleidet», wahrscheinlich durch den späteren

Schultheissen Emanuel Friedrich Fischer (1786-1870).70 Die Erweckten
waren sich darin einig, dass der Verlust, den Bern durch die Berufung Gal-

18 lands nach Paris erlitten habe, gross sei.71 Mit Galland verlor die Bewegung



Abb. 10 Sophie \on Wurstemberger
(1809-1878), Gründerin des Berner
Diakonissenhauses. Ab 1844 baute sie mit
gleichgesinnten Frauen diese evangelische
Schwesternschaft auf, welche sich vor
allem in der Krankenpflege engagierte.

ìf$3

die Einheit stiftende, charismatische Schlüsselperson und den anfänglichen
Schwung. Während zu Beginn vor allem die Nicht-Berner Galland, Lorsa
und Schaffter tonangebend waren, haben später hauptsächlich Berner Patrizier

die Bewegung in eine organisierte Form geführt.

4. Die Ereignisse von 1828 bis 1831

In den folgenden Jahren wurde es ruhig um die Erweckungsbewegung, die
sich in zwei Richtungen entwickelte: eine kirchliche und eine freikirchliche.
Im Jahr 1828 gab das 300-jährige Reformationsjubiläum der Erweckungsbewegung

neuen Auftrieb.
Im Oktober 1828 hielt Bernhard Karl Wyss, Professor für

Pastoraltheologie, im Berner Münster eine Predigt zum Thema der religiösen
Absonderungen 2, die im Jahr 1829 gedruckt wurde. In seiner Predigt rief
er zur Einheit, zum Frieden und zur gegenseitigen Liebe unter den Christen
auf. Er war den Erweckten wohlwollend gesinnt und würdigte auch das

Positive ihres Lebens und Glaubens. Es sei legitim, ein heiliges Leben führen
zu wollen. Auch die Früchte ihres Glaubens seien wie bei andern Christen
im Grossen und Ganzen gut. Dabei zählte er auf: Frömmigkeit, Tugenden,
sittliche Strenge gegenüber sich selber, christliche Wohltätigkeit wie
Bibelverbreitung, Missionsarbeit und Aufbau von Heimen für verwahrloste und 19



verlassene Kinder und Jugendliche. Wyss kritisierte nicht ihre Lehre, die im
Wesentlichen mit der staatskirchlichen übereinstimme, sondern er sah eine
Gefahr in der Überspanntheit ihres Gemüts, der Einseitigkeit ihres Denkens
und der Absonderung selbst. Die Erweckten sonderten sich als Einzelne von
ihren Nächsten ab und als Partei von der reformierten Kirche. Wyss akzeptierte

keine Trennung und rief die Gottesdienstgemeinschaft dazu auf, statt
die Erweckten zu verfolgen und mit Gewalt auszustossen, ihnen in Liebe zu
begegnen, um sie zu gewinnen und sie im Guten nachzuahmen. Wyss
sympathisierte mit der kirchentreuen Erweckung.

Im Jahr 1828 verfasste Pfarrer Auguste Schaffter eine Schrift73, in der

er sich klar und deutlich für die reformierte Kirche aussprach und vor dem

Separatismus warnte. Die damalige Erweckung sei ein Beweis der Liebe Gottes

zur reformierten Kirche. Deshalb solle man sich nicht von ihr trennen.
Sowohl Wyss als auch Schaffter thematisierten das Wirken der Dissidenten74,

das im Folgenden genauer dargestellt wird.

Dissidenten

Zwölf Dissidenten gründeten im Herbst 1828 in der Stadt Bern im Geheimen

eine Freikirche, der sich bis im Februar 1829 neun weitere Mitglieder
anschlössen. Die meisten waren zwischen 20 und 35 Jahre alt. Der «Eglise
de Dieu» gehörten fünfzehn Frauen und sechs Männer an. Die vier Frauen
Victoire von Graffenried von Blonay (1796-1865), Margaretha Julie von
Graffenried (1788-1859), Charlotte von Werdt von Lindenburg (1793-
1857) und Rosina von Wurstemberger-von Frisching (1795-1849) waren
Berner Patrizierinnen, deren Familienangehörige im Grossen Rat vertreten
waren. Die von Graffenried gehörten sogar zu den fünf einflussreichsten
Familien der Stadt. Die restlichen Frauen und Männer gehörten einer anderen

sozialen Schicht an. Sie waren beispielsweise Kürschner, Angestellter bei
einem Kaufmann, Verkäuferin, Magd oder Schneiderin. Einige Mitglieder
der Eglise de Dieu stammten aus der französischen Schweiz und hatten
teilweise Kontakt zu den Genfer Erweckten. Manche waren schon vor ihrem
Aufenthalt in Bern aus der reformierten Kirche ausgetreten.

Die «Actes de l'Eglise de Dieu»7-' enthalten ihre Statuten und das
Verzeichnis der Mitglieder. Ein gewichtiger Grund für die Trennung von der
Staatskirche war der Mangel an Kirchenzucht beim Abendmahl. Die
Dissidenten befolgten die Regel, wonach jeder Gläubige vor dem Abendmahl mit
Gott ins Reine kommen soll.76 Sie wollten nicht «mit Hurern und Ehebrechern

das Abendmahl geniessen». Wer in die Eglise de Dieu aufgenommen
werden wollte, musste sich deshalb einer Glaubens- und Verhaltensprüfung
unterziehen und eine Probezeit bestehen, da nach ihrem Verständnis die

20 Kirche ausschliesslich aus Geheiligten in Jesus Christus bestehen sollte.



Die Eglise de Dieu versammelte sich jeden Mittwoch und Sonntag in der

Wohnung Victoire von Graffenrieds oder im Hause Beat von Lerbers. Franz

von Niederhäusern (geboren 1798), der Sohn des Berner Falkenwirts,
übernahm die vorübergehende Leitung. Ihm stand es zu, Menschen zu ermahnen
oder sie sogar aus der Gemeinschaft auszuschliessen. Zudem durfte er das

Abendmahl austeilen. Fr warnte davor, das Abendmahl mit Ungläubigen
einzunehmen.

Im April 1829 lernte der Geheime Rat, eine aus Mitgliedern des

Kleinen und Grossen Rats bestehende Untersuchungsbehörde, die Eglise de

Dieu kennen, als er den in Auftrag gegebenen Bericht über die separatistischen

Bewegungen in Bern von Polizeidirektor Karl Ludwig Rudolf von
Wattenwyl erhielt. Von Wattenwyl fügte diesem Bericht persönliche
Bemerkungen bei, in welchen er die ordentlichen Stadtgeistlichen kritisierte und
den Wunsch der Erweckten nach Pfarrern verteidigte, die das Evangelium
klar verkündigten. Fr bedauerte zwar die Trennung von der Staatskirche,
hob aber hervor, dass diese Erweckten «aus Überzeugung zu handeln scheinen,

und diejenige Disciplin unter sich zu handhaben suchen, welche sie in
unserer Kirche und bei unsern Geistlichen zu vermissen glauben, auch in der
Uebung guter Werke sich vortheilhaft auszeichnen.» 8 Am Schluss legte er
der Regierung nahe, von allfälligen Repressalien abzusehen.

Am 21. April 1829 gelangte der Kirchenrat mit der Bitte an den Geheimen

Rat, die Erweckten in die Schranken zu weisen und die durch die
Separation bedrohte «reine Religion unserer Kirche»79 zu schützen. Tags darauf
wurde von Wattenwyl wegen seiner Parteilichkeit gerügt und die Angelegenheit

Amtsstatthalter Karl Alexander Freudenreich (1781-1843) übertragen.
Vom 27. April bis 4. Mai wurden die 21 Personen, die sich zur Eglise de

Dieu zählten, verhört. Aufgrund der Anzeige des Kirchenrats und der
Verhöre fällte der Geheime Rat am 1. Juni das Urteil80, das sich auf die Prediger-
Ordnung81 stützte, aber mit dem Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit

in Konflikt kam. Die Prediger-Ordnung verbot Versammlungen, in
denen Irrlehren vertreten würden. Zudem konnten nur die Pfarrer das Wort
Gottes verkündigen, kirchliche Handlungen ausführen und die Sakramente
erteilen.

Die elf kantonsfremden Dissidenten sollten bis zum 1. Juli Bern
verlassen. Die sechs Kantonsangehörigen wurden in ihre Heimatgemeinden
verwiesen. Die vier Burgerinnen Berns wurden in ihren Familien unter
Vormundschaft gestellt. Allerdings konnte nicht verhindert werden, dass sie

weiterhin auf ihrem Austritt aus der Staatskirche beharrten. Margaretha
Julie von Graffenried von Burgistein organisierte weiterhin Versammlungen,
zum Beispiel im Weissenburgbad. Deshalb wurden die vier Frauen am
13. Juli 1829 unter polizeiliche Aufsicht gestellt. Zudem wurden Salzverwalter

David Bernhard Wild (1764-1833) und die beiden Mitglieder des 21



/7*

Abb. 11 Dekan Samuel Studer (1757-
1834), Professor für Homiletik, verhörte
fünf Pfarrer, die von den Dissidenten als

evangelisch bezeichnet worden waren, und
beurteilte ihre theologischen Überzeugungen.

Ölgemälde von 1816.

Missionskomitees, Hauptmann Emanuel Bernhard de Goumoëns und

Hauptmann Franz Karl von Tavel, verwarnt, keine Versammlungen mehr
in ihrem Haus abzuhalten.82

12

Verhör von fünf Pfarrern vor der Kirchenkommission

Am 3. Juni 1829 erhielt der Kirchenrat vom Geheimen Rat den Auftrag,
Erkundigungen einzuziehen, warum die Dissidenten die fünf Pfarrer Jeremias
Lorsa, Auguste Schaffter, Karl Howald, Gefängnispfarrer Franz Jakob Gaudard

(1798-1850) und Arnold Rudolf König als «wahrhaft evangelische»
bezeichneten.83 Der Kirchenrat holte möglichst unparteiische Urteile ein,
verhörte die fünf Pfarrer und beurteilte die von ihnen gehaltenen und schriftlich

eingereichten Predigten.84
Das Verhör fand vor einer Kirchenkommission statt, die sich aus Dekan

Samuel Studer (1757-1834) und den beiden Münsterpfarrern Samuel
Wilhelm Ebersold (1766-1831) und Emanuel Stierlin (1779-1840) zusammensetzte.

Studer sagte den fünf Vorgeladenen, dass sie ihren Amtspflichten treu
nachgegangen, aber darin zu weit gegangen seien, indem sie religiöse
Versammlungen besucht hätten. Lorsa und Schaffter wurde als Konventsmitgliedern

vorgeworfen, sie hätten die Regierung über das Entstehen einer Kirche

informieren müssen. In ihren Antworten wiesen die Vorgeladenen den

Vorwurf zurück, dass sie den Separatismus gefördert hätten.
In seiner Verteidigungsrede führte Schaffter aus, dass er die privaten

Versammlungen unterstütze, weil ein grosses Bedürfnis bestehe, sich auch
ausserhalb der Kirchengebäude in privaten Wohnhäusern zum Austausch



Abb. 12 Der Gefängnispfarrer Franz
Jakob Gaudard (1798-1850) war einer der
fünf Pfarrer, die von der Berner Regierung
18 30 verurteilt wurden, weil er theologische

Positionen vertrat, die nicht den
Auffassungen der Staatskirche entsprachen.
Die Verurteilung war möglich, weil in der
Restaurationszeit das Prinzip der
Glaubensfreiheit nicht verfassungsmässig
garantiert war.

und zur gegenseitigen Stärkung des Glaubens zu treffen. Wenn es nicht
die Pfarrer seien, die bei diesen Versammlungen nach dem Rechten sähen,
nähmen nur Irrlehrer überhand.

Auf die Meinung von Studer, wonach alle religiösen Versammlungen,
die Bibelgesellschaft mit eingeschlossen, die Separation begünstigen würden,
entgegnete Howald, dass eine solche Haltung der Kirchenleitung das

Vertrauen der Kirchenglieder untergrabe und zur Abspaltung führe. Gaudard
fügte hinzu, dass einige Pfarrer, die sich mehr mit wirtschaftlichen als mit
theologischen Fragen auseinander setzten, ihre Glaubwürdigkeit verloren
und das ihre zur Separation beigetragen hätten.

Nachdem jeder der fünf Verhörten sein Votum abgegeben hatte,
ersuchte sie Studer, von nun an keine Versammlungen mehr zu besuchen. Sie

interpretierten Studers Worte in dem Sinne, nur noch Versammlungen der

Bibelgesellschaft und des Missionsvereins zu besuchen.
Das Ergebnis dieser Untersuchung fasste Dekan Samuel Studer in einem

Antwortschreiben des Kirchenrats an den Geheimen Rat zusammen85: Im
Gegensatz zu den üblichen Kirchen seien die Kirchen, in denen die fünf von
den Dissidenten bezeichneten Pfarrer predigten, bis zum Bersten voll, und

zwar nicht nur an Festtagen, sondern auch an gewöhnlichen Sonntagen. Studer

jedoch mass der Quantität keine Garantie für Qualität bei. Die Zuhörer
hätten sich vor allem von der Ausstrahlung und Rhetorik dieser Menschen
bezaubern lassen. Beim Verhör versuchten die fünf Pfarrer den indirekten
Vorwurf zurückzuweisen, dass sie den Separatismus begünstigt hätten.
Darauf wurde ihnen erwidert, dass sie gerade durch ihre Predigten, in
denen sie zwischen «gottlosen Weltkindern» und «auserwähltejn] frommein] 23



Gläubigen»86 unterschieden und vor Irrlehrern und falschen Aposteln warnten,

bewirkten, dass sich manche Christen von der «gottlosen Welt und
Kirche»8" abgesondert und zu einer «Gemeinschaft der Heiligen»
zusammengeschlossen hätten. Gemäss Studers Urteil verstiessen diese Pfarrer zwar
nicht gegen die Lehre der reformierten Kirche, unterstrichen aber gewisse
Glaubenssätze so sehr, dass das Evangelium nicht mehr Freuden-, sondern
vielmehr Hiobsbotschaft geworden sei. Sie betonten zum Beispiel die
Prädestination, die Erbsünde, die gänzliche Unfähigkeit des Menschen zum Guten,
die Unmöglichkeit, durch gute Werke Gottes Wohlgefallen zu verdienen und
die durch Jesus geschehene Erlösung der ganzen Menschheit. Zudem
kritisierten sie mit versteckten Worten diejenigen Pfarrer, die andere theologische
Ansichten hatten.88 Gemäss der Prediger-Ordnung waren die Pfarrer nur zur
Seelsorge an einzelnen hilfebedürftigen Menschen verpflichtet, nicht aber

zur Betreuung religiöser Versammlungen. Die fünf Pfarrer begründeten, dass

sie unter anderem an Versammlungen teilnahmen, um überspannte Erweckte
zu korrigieren. Dadurch hätten sie anfangs eine Absonderung verhindert. Sie

unterzögen sich aber der Aufforderung des Kirchenrats, Erbauungsstunden
nicht mehr zu besuchen und sich aus der Leitung von Privatschulen
zurückzuziehen. Einzig aus der Bibelgesellschaft und dem Missionsverein zögen sie

sich nicht zurück. Studer äusserte den Verdacht, die Erweckten wollten
durch ihren Zusammenschluss Macht ausüben. Mit leichtgläubigen
Menschen lasse sich die bestehende Kirche stürzen und an deren Stelle eine vom
Staat unabhängige errichten, in der die Erweckten über Glauben und Gewissen

bestimmten. Studer schloss seinen Bericht mit der Bemerkung, dass dank
des Eingreifens der Regierung der zum Separatismus neigende Bekehrungseifer

der Erweckten abgenommen habe.

Am 25. Januar 1830 gab der Geheime Rat bekannt, die Pfarrer Lorsa,
Schaffter, Howald. Gaudard und König hätten die Folgen der religiösen
Versammlungen voraussehen müssen.89 Dekan Samuel Studer wurde dann
beauftragt, die fünf Pfarrer nochmals zu verwarnen und auf die Gefahren ihrer
Äusserungen und ihres Verhaltens aufmerksam zu machen. Aus den Quellen
ist nicht ersichtlich, ob er diesem Auftrag nachkam.90

Da damals die Regierung noch die oberste Kirchenleitung ausübte,
konnte sie gegen die Eglise de Dieu und die erwähnten Pfarrer obrigkeitlich
vorgehen. Das Urteil ist umso erstaunlicher, weil es sich auf das

Versammlungsverbot in der Prediger-Ordnung bezog, während die Gesellschaften der

Aufklärung, wie zum Beispiel die Freimaurer, geduldet wurden.91 Anders als

bei den Täufern konnten keine politischen Verfehlungen geltend gemacht
werden. Auch war nicht die Glaubens- und Bekenntnistaufe der Streitgegenstand.

Vermutlich befürchtete die Regierung staatsgefährdende Tendenzen
in diesen Kreisen. Die soziale Durchmischung der Eglise de Dieu wider-

24 sprach ständischem Denken. Zudem hatten ihre Mitglieder Kontakt zu



Patriziern, die bald darauf gegenüber der Regierung für demokratische Ideen

eintraten, wie Beat von Lerber und Emanuel de Goumoëns. Dieser

beantragte imjahr 1830 im Grossen Rat mehrmals eine Verfassungsreform nach

demokratischen Grundsätzen.92 In den Augen der Regierung war es demnach
nicht auszuschliessen, dass die Dissidenten eine Opposition mit den
Unzufriedenen im Volk anstrebten. Die leitenden Geistlichen waren wahrscheinlich

eifersüchtig auf den Erfolg der Dissidenten und der erweckten Pfarrer
und versuchten ihren Einfluss einzudämmen. Ihre Predigten anlässlich des

Reformationsjubiläums zeigen, wie weit sie sich theologisch vom Zweiten
Helvetischen Bekenntnis, der Grundlage der reformierten Lehre, entfernt
hatten.93 Je nach Beurteilungskriterien könnte gerade ihnen der Vorwurf
gemacht werden, von der Lehre der reformierten Kirche abgewichen zu sein.

Um dies zu verhindern, wollten sie die Bewegung im Keim ersticken. Jedenfalls

trug der Kirchenrat das Seine zu den juristischen Massnahmen bei.

Die oben erwähnten Pfarrer wurden als «pietistisch» bezeichnet.94 In
der neueren Forschung wird zwischen dem älteren Pietismus (17. und 18.

Jahrhundert) und dem neueren Pietismus (19. und 20. Jahrhundert)
unterschieden. Demnach ist die Erweckungsbewegung zum neueren Pietismus zu
zählen.

Die Kontakte der Berner Erweckten mit den Herrnhutern und den

Heimberger Brüdern weisen auf eine innere Verwandtschaft mit den
Pietisten hin. Gemeinsamkeiten bestehen in den Privatversammlungen, dem

Selbstbewusstsein der Laien, den Gebetsbüchern und Liedersammlungen, im

Anliegen der Diakonie, Pädagogik und Mission.91 Während für die Pietisten
das persönliche Glaubensbekenntnis wichtig war und sie dadurch zur
Aufhebung der Bekenntnisverpflichtung beitrugen, stützten sich die Erweckten
vielmehr auf das Zweite Helvetische Bekenntnis. Zudem waren die Erweckten

«Kinder der Aufklärung»96, obwohl sie sich von ihr abgrenzten. Im
Gegensatz zu den Pietisten des 17. und 18. Jahrhunderts drangen sie mit den

Traktaten, Bibeln, Büchern und der Missionsarbeit an die Öffentlichkeit.

Karl von Rodt

Am 29. Juni 1829 wurde der Berner Amtsstatthalter beauftragt, eine weitere
Person zu verhören. Der Geheime Rat hatte erfahren, dass Kommissionsschreiber

Karl von Rodt9 seit der Aufnahme des Prozesses auch zur Eglise
de Dieu übergetreten war. In seinen autobiografischen Texten98 und einem
Brief99 beschrieb von Rodt, warum er sich von der Staatskirche getrennt
hatte. Er war bereits in Moutier durch seine Tante Margaretha Julie von
Graffenried, die später der Eglise de Dieu angehörte, mit Genfer Erweckten

wie Ami Bost (1790-1874) und dem Herrnhuter Mérillat in Berührung
gekommen. Auch im Institut in Gottstatt (Orpund) wurde sein Glaube 25



Abb. 13 Der Berner Patrizier Karl von
Rodt (1805-1861) wurde 1829 als Dissident

aus Bern ausgewiesen. Er leitete seit
1833 die Freie Evangelische Gemeinde.

26

durch eine zweite Tante, Margarethe Zehender-von Graffenried, vertieft. Als
er in Bern juristischen Studien nachging, zog er sich immer mehr von den
weltlichen Anlässen zurück und schloss sich den Kreisen der Erweckten an.
Karl von Rodt distanzierte sich zuerst von den Dissidenten, da er von der
reformierten Kirche viel Gutes erhalten hatte. Doch vermisste er in ihr die
Kirchenzucht. Nach und nach änderte sich sein Urteil über die Dissidenten,
und er bekam hohe Achtung vor ihnen. Auch kritisierte er die Obrigkeit, die
einerseits in ihrer Verfassung Gewissensfreiheit garantierte, andererseits
aber einen Mann wie den Neuenburger Magnin, der als Laie das Abendmahl
ausgeteilt hatte, und Genfer Erweckte wie Ami Bost und Emile Guers aus
dem Kanton Bern verwies. Es beeindruckte ihn, dass die Dissidenten trotz
der Verfolgung, der Ungerechtigkeit und der Härte, die sie erlitten, fair
blieben.

Nach und nach rang sich Karl von Rodt durch, seinen persönlichen
Überzeugungen treu zu sein. Am 31. Mai 1829, kurz vor der Verurteilung
der Dissidenten, trat er der Eglise de Dieu bei. Da er damit als Beamter gegen
die Gesetze des Landes Verstössen hatte, seinen Beruf jedoch zur vollen
Zufriedenheit ausübte, erlaubten ihm einige Regierungsmitglieder, Urlaub zu
nehmen, um der Strafe zu entgehen. Karl von Rodt jedoch machte von
diesem Angebot keinen Gebrauch. Die Behörde setzte von Rodt deshalb
einstweilen von seinem Amt ab, stellte ihn unter Aufsicht und setzte ihm eine

Frist, während der er seinen Schritt ohne weiteres rückgängig machen konnte.

Als er sich weigerte, dem Verbot des Besuches religiöser Versammlungen
nachzukommen, wurde er im Juli 1829 in Haft genommen. Am 17. August



1829 fasste der Geheime Rat den Beschluss, Karl von Rodt von seiner Stelle

als Kommissionsschreiber abzuberufen und auf unbestimmte Zeit aus dem

Kanton Bern zu verweisen, da er sich nicht an die Verordnungen der

Regierung betreffend der Dissidenten gehalten hatte und stattdessen weiter
Versammlungen besuchte und die Sonderlehren verbreitete. Dem üblichen
Verbannungseid fügte von Rodt die Worte hinzu: «Zum Zeugniß gegen
diese Stadt, die die Wahrheit verwirft.» Nach diesen Worten wurde er
baldmöglichst aus dem Kanton gebracht.100

Reaktionen auf das Urteil der Regierung

Die Massnahmen der Regierung stiessen auf Widerstand. Im September
1 829 erschien in der Evangelischen Kirchenzeitung in Berlin ein Artikel von
einem unbekannten Verfasser aus Bern über die religiösen Vorfälle.101 Er
bezeichnete das Vorgehen des Geheimen Rats gegenüber den Dissidenten
als Kompetenzüberschreitung. Der Geheime Rat habe nicht die Befugnis,
Gewissenssachen zu beurteilen. Zudem gebe es kein Gesetz, das die Trennung

von der Kirche und öffentliche Versammlungen verbiete. Gottesdienste
römisch-katholischer und griechisch-orthodoxer Christen und Juden seien

auch erlaubt. So sei es nicht recht, dass die Dissidenten, die sich auf das

Zweite Helvetische Bekenntnis beriefen, verfolgt würden.
Auch die Redaktion der Evangelischen Kirchenzeitung, die sich für die

Anliegen der reformierten Kirche einsetzte, kritisierte, dass eine Regierung
Menschen nicht ohne gesetzliche Grundlage bestrafen dürfe. Das habe der
Geheime Rat getan, indem er einzig die Separation als Grund seines Urteils
angegeben habe.102

Es erschien ein weiterer Artikel in der Evangelischen Kirchenzeitung105

von einem anonymen Verfasser aus Bern, welcher der Regierungspolitik
nahe stand. Demnach bildeten die Dissidenten eine von der Staatskirche
losgelöste Sekte, die den Staat bedrohe. Gemäss dem Verfasser hatten folgende
drei Ursachen zum strengen Urteil gegen die Dissidenten geführt: Erstens

zählte er einige Beispiele von Ausschreitungen auf. Zweitens hätten die
Dissidenten das Verhalten anderer Christen verurteilt. Als dritter Grund werden
Unredlichkeiten ihrer Anhänger genannt. Der frühere Lehrer Magnin habe

beispielsweise immer beteuert, er strebe nicht die Trennung von der Staatskirche

an, während später an den Tag gekommen sei, dass er von den Genfer
Dissidenten durch Handauflegen zum Pfarrer der Separatistengemeinde
erwählt worden sei. Auch sei das Abendmahl in den Häusern gefeiert worden

trotz gegenteiliger Beteuerungen. Aus diesen Gründen sei es verständlich,
dass die Regierung die Dissidenten verurteilt habe. Seither habe sich
niemand mehr von der Staatskirche losgesagt. Bibel- und Missionshilfsvereine,
die Zusammenkünfte der Herrnhuter und auch eine von einem frommen 27



Laien geleitete tägliche Betstunde und sonntägliche Versammlungen zum
Lesen erbaulicher Bücher, zum Gebet und Gesang hätten ruhig fortbestehen
dürfen.

Dass kirchentreue Erweckte die Dissidenten kritisierten, ist unter anderem

aus einem Brief einer erweckten Frau, Nanette von Sinner, nachzuweisen,

den sie an den Verwalter des Basler Missionsinstituts, Karl Büchelen,
sandte:

«[...] unsre Christenheit liefert seit einiger Zeit ein trauriges Gemälde von Zerrißen-
heit, durch die Spaltungen und verschiedenen Meinungen aller Art, die leider oft
Bande trennen, oder doch loker machen, die durch die Liebe Christi fest geknüpft
bleiben sollten. Am wenigsten fühle ich mich aber bey denen zu Hause, die in Engheit
und Kurzsichtigkeit alle Brüder in eine Form spannen und den andern ihren eigenen
Weg vorzeichnen möchten, so sehr ich auch oft ihren Eifer schäzen muß, doch dieß
alles dient eben auch zur Läuterung von den Schlaken selbstsüchtiger Liebe; und ist
uns deswegen, als Zulaßung Gottes, heilsam.»104

Aus heutiger Sicht ist das Urteil der Berner Regierung schwer zu verstehen.
Noch war die Kirche in den Händen des Staates, obgleich die Zeichen der
Zeit längst auf eine Lockerung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat
drängten. Dass das Urteil schon damals umstritten war, zeigen verschiedene
Reaktionen. Mit dem politischen Umschwung imjahr 1831 und der Einführung

der Glaubens- und Gewissensfreiheit wurde es ausser Kraft gesetzt.

Evangelische Gesellschaft

Im Oktober 1830 kamen Karl Stettler, Emanuel Bernhard de Goumoëns und
Beat von Lerber bei Elisabeth Köhler in der Ochsenscheuer im Sulgenbach
zusammen und legten den Grundstein zur später entstandenen Evangelischen

Gesellschaft.105

Die Ochsenscheuer, wo das «blinde Eisi» - so wurde Elisabeth Kohler
im Volksmund genannt - wohnte, wurde bald zu einem beliebten Treffpunkt
für die Erweckten Berns und die Gläubigen vom Lande, vor allem für die

Heimberger Brüder und Gleichgesinnte aus dem Emmental. Hier sang man
zeitgenössische Lieder, die zum Beispiel der Genfer Pfarrer César Malan
verfasst hatte106, las in der Bibel, holte Rat und Trost, besprach die damaligen
politischen und religiösen Probleme und suchte gemeinsam nach Lösungen.

Karl Stettler und Emanuel de Goumoëns trafen sich mehrere Male mit
den Theologiestudenten Ludwig Frank und Johannes Wenger (1811-1880)
und erarbeiteten die Statuten der Evangelischen Gesellschaft, die am 3.
September 1831 gegründet wurde. Sie machte sich die Anliegen sowohl der
Traktat- und Bibelgesellschaft als auch des Bibliotheks- und Missionsver-

28 eins107 zu eigen und hielt in den Statuten fest:



Abb. 14 Karl Stettler (1802-1870) zählte

zu den Gründungsmitgliedern der
Evangelischen Gesellschaft, die cr später während

40 Jahren leitete. Bild um 1860.

«1. Die evangelische Gesellschaft sucht mit Gottes Hülfe folgende Zwecke zu
erreichen:
a) Vereinigung der Gläubigen, besonders im Schoosse unserer evangelisch-

reformirten Kirche.
b) Aufrechterhaltung der reinen Lehre des Evangeliums, so wie sie in der

helvetischen Confession und dem heidelbergischen Catechismus ausgesprochen ist.
c) Ausbreitung des Reiches Gottes im Allgemeinen.

2. Diese Zwecke sucht sie durch folgende Mirtei zu erreichen:
a) Auslegung und Verkündigung des Wortes Gottes.
b) Verbreitung sorgfälrig geprüfter religiöser Schriften.
c) Ausleihen ausgewählter religiöser Bücher.
d) Verbreitung der heiligen Schrift.
e) Unterstützung der evangelischen Missionen.

3. Als Mitglieder der Gesellschaft werden alle diejenigen angesehen, welche dieselbe,
sey es durch Beiträge, sey es durch thätige Mitwirkung, unterstützen.»108

Bald darauf erging seitens der Gründer der Evangelischen Gesellschaft eine

Einladung an Erweckte auf dem Land, sich der Evangelischen Gesellschaft
anzuschliessen. Darauf traten ihr zirka 50 Männer, darunter auch eine
Anzahl Heimberger Brüder, in Bern bei. Andere Heimberger Brüder zogen
sich nach Adelboden und ins Saanenland zurück, weil sie mit gewissen
theologischen Anschauungen der Evangelischen Gesellschaft nicht einverstanden
waren.109

Die Geschäftsleitung der Gesellschaft übte ein Hauptkomitee aus, das
kurze Zeit von Emanuel de Goumoëns und dann mehr als 40 Jahre von 29



Karl Stettler, der 1830 die Schwester Karl von Rodts geheiratet hatte, präsidiert

wurde. Weitere Mitglieder waren die Pfarrer Auguste Schaffter und
Arnold Rudolf König, die Theologiestudenten Gottlieb von Wattenwyl, Louis
Daniel Morlet und Johannes Wenger sowie Karl von Rodt. Nach kurzer
Zeit traten von Rodt und de Goumoëns aus Opposition gegen die streng
kirchliche Richtung der Evangelischen Gesellschaft zurück.110 Mit einem
Brief wurden Freunde und sympathisierende Pfarrer über die Neugründung
benachrichtigt.

Das Zweite Helvetische Bekenntnis und der Heidelberger Katechismus,
der von 1616 an in den Berner Schulen als christliches Unterrichtsbuch
gebraucht worden war, wurden neu herausgegeben1", unter anderem um zu

zeigen, dass die Evangelische Gesellschaft mit der reformierten Lehre
übereinstimme. Sie förderte auch den Druck und die Verbreitung der von den

Heimberger Brüdern gesungenen Köthnischen Lieder."2
Die Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft, die in der Stadt Bern

wohnten, kamen wöchentlich zusammen. Sie bildeten den ersten so genannten

Hilfsverein. Da sich immer mehr Personen dazugesellten, wechselten sie

mehrmals die Versammlungsorte. Auf dem Land entstanden in weniger als
zehn Jahren nahezu 20 Hilfsvereine. Einmal im Monat wurde für die
Erweckten vom Land an einem Markttag eine Erbauungsversammlung
abgehalten. Einmal im Jahr wurde ein Jahresfest durchgeführt.

Im Hauptkomitee und in den Arbeitszweigen der Evangelischen Gesellschaft

engagierten sich viele Patrizier. Karl Howald schreibt dazu: «[...] da

die Patricier jezt nichts mehr im Staat zu befehlen haben» wollen sie «in
kirchlichen Dingen [...] organisiren und f...] regiren.»113 Die Patrizier hätten
sich zwar nach ihrer Abdankung für ein politisches Mandat wählen lassen

können. Viele zogen sich jedoch aus der Politik zurück und wandten sich

zum Beispiel sozialer oder kirchlicher Tätigkeit in der Evangelischen Gesellschaft

zu. Andere liessen sich in die neue Regierung wählen. Karl von Tavel

war von 1831 bis 1838 Grossrat und in den Jahren 1843 bis 1846

Regierungsrat. Während vier Amtszeiten war er Schultheiss, 1835 in der Funktion
des Präsidenten der Tagsatzung. Von Tavel gelang es, das Vertrauen der

regierenden Berner, der eidgenössischen Tagsatzung und der ausländischen

Diplomaten zu gewinnen.114 Emanuel de Goumoëns wurde 1831 in den

Verfassungsrat gewählt und gelangte 1833 in den Grossen Rat. Von 1833 bis
1837 war er Regierungsstatthalter in Thun. Er kritisierte weiterhin
Missstände."5 Karl Ludwig Rudolf von Wattenwyl war von 1831 bis 1836
Präsident des Obergerichts. Da er sich für die politische Unabhängigkeit
des Obergerichts einsetzte, wurde er abgewählt."6 Beat von Lerber kämpfte
mit seinen Schriften weiter für seine demokratischen Ideen. Zu
kirchenpolitischen Fragen nahm die Evangelische Gesellschaft Stellung. Ansonsten

30 verzichtete sie auf das Politisieren.



Freie Evangelische Gemeinde

Bevor die Regierung der Restauration abdankte, hob sie am 3. Oktober
1831 das Verbannungsurteil gegen Karl von Rodt auf." Im Januar 1832
wurde auch das Verbannungsurteil gegen die Dissidenten aufgehoben. Mitte
des Jahres 1832 konstituierte sich wieder eine kleine Dissidentengemeinde,
die von einem Waadtländer namens Jean-François Ronget geleitet wurde.
Wiederholt wurde Karl von Rodt, der sich in der Zwischenzeit nach England
begeben hatte, gebeten, heimzukehren und die Gemeinde zu leiten. Im Jahr
1833 übernahm er die Leitung der Dissidentengemeinde in Bern, der späteren

Freien Evangelischen Gemeinde.1 ls

Nach dem Vorbild der Eglise de la Pélisserie1 '9 in Genf war die Dissi-

dentengemeinde in Bern kongregationalistisch aufgebaut, das bedeutet: Der
«Vorsteher» war der Gemeinde unterstellt und Geistliche sowie Laien
übernahmen gleicherweise kirchliche Aufgaben.

Mitglied der Gemeinde konnten nur Bekehrte werden, die ein
gottgefälliges Leben führten. Unter ihnen fanden sich neben einfachen Leuten
auch Patrizier.120 Die Strenge der Kirchenzucht wurde mit der Zeit gemildert.
Die Dissidentengemeinde nahm den missionarischen Auftrag im In- und
Ausland wahr. Die Sonntagsschularbeit wurde fortgesetzt. Bald entstanden
in Städten neue Gemeinden, 1835 in Burgdorf und 1836 in Thun.121

Da Karl von Rodt an der Trennung von der Staatskirche festhielt und

sogar die Trennung von Kirche und Staat forderte122, schlugen alle
Bemühungen fehl, die Evangelische Gesellschaft und die Dissidentengemeinde zu
vereinen. Stattdessen schloss sich die Dissidentengemeinde in Bern im Jahr
1834 dem Gemeindeverband von mehreren Dissidentengemeinden aus dem

Waadtland, Neuenburg, Genf, Frankreich und dem Piémont an.

5. Wechselwirkungen der Erweckungsbewegung
mit Staat, Kirche und Gesellschaft

Die Berner Erweckungsbewegung versuchte, das damals vorherrschende

religiöse Vakuum auszufüllen. Kirche und Staat liessen sie gewähren, da sie

sich an ihre Gesetze hielt. Erst als die Regierung staatsgefährdende
Tendenzen befürchtete, schritt sie ein.

Die Erweckungsbewegung hatte viele Auswirkungen auf das kirchliche
Leben und die Gesellschaft, die im Einzelnen nicht alle eruiert werden können,

insbesondere was das persönliche Glaubensleben der einzelnen Erweckten

betrifft. Für eine gezieltere Darstellung wird zwischen den Erweckten,
die der reformierten Kirche treu blieben, und der zahlenmässig bedeutend 31



kleineren Erwecktengruppe unterschieden, welche sich als Dissidenten von
der offiziellen Kirche absetzten.

Während das Schwergewicht vieler zeitgenössischer Predigten auf
ethischen Fragen lag, betonten die Evangeliumspredigten der erweckten Pfarrer
Antoine Jean-Louis Galland, Auguste Schaffter, Jeremias Lorsa, Karl
Howald und anderer vielmehr die innere Umkehr zu Gott.

Die Erweckten zogen sich aus dem gesellschaftlichen Leben Berns
zurück und blieben den sonntäglichen Vergnügungen wie zum Beispiel Bällen
und Theatern fern. Stattdessen trafen sie sich fortan zusätzlich zu den

Sonntagsgottesdiensten zu privaten Versammlungen, die Hilfsvereine genannt
wurden. Sie waren der Berner Bibelgesellschaft oder dem Berner Missionsverein

angeschlossen und dienten einerseits der persönlichen Glaubensstärkung

und andererseits der Vorbereitung eines evangelistischen, sozialen
und missionarischen Engagements. Die Hilfsvereine kamen dem Bedürfnis
nach verbindlicherer Gemeinschaft entgegen. In diesen Kreisen entstand eine

eigene Spiritualität: Es wurde gemeinsam frei gebetet, in der Bibel gelesen
und über deren Inhalt diskutiert. Im Gegensatz zum Sonntagsgottesdienst,
in dem man vor allem die traditionellen Psalmen sang, wurden hier
zeitgenössische Lieder eingebracht. Zudem erzählten Missionsschüler ihr Lebensund

Glaubenszeugnis. Obwohl die Hilfsvereine von einem Pfarrer betreut
wurden, übernahmen Laien, sowohl Männer als auch Frauen,
Leitungsverantwortung. In den obersten Leitungsgremien fehlten aber die Frauen noch
immer.123 In den Hilfsvereinen wurden teilweise die sozialen Schranken

aufgehoben, so dass Menschen unterschiedlichster gesellschaftlicher
Herkunft zusammenkamen. Von aussen wurde das Verhalten der Erweckten als

«Frömmelei» wahrgenommen, und es war suspekt und übertrieben. Schnell
machten sich Gerede und üble Nachrede breit. Daraus entstanden für die
Erweckten diverse Konflikte.

Im Rahmen der Berner Bibelgesellschaft, die auch von vielen Pfarrern
unterstützt wurde124, verschenkten die Erweckten Bibeln oder verkauften sie

zu einem günstigen Preis, damit die Bibel zum Allgemeingut würde. Sie

berücksichtigten den konfessionellen und sprachlichen Hintergrund, indem sie

Piscator- und Lutherbibeln sowie katholische und französische Bibeln
verteilten. Sie liessen die Piscatorbibel mit finanzieller Unterstützung der Regierung

neu drucken. Zusätzlich zu den Bibeln verbreiteten die Erweckten im
Namen der Traktatgesellschaft christliche Traktate und Bücher. Wer noch
mehr lesen wollte, konnte in der Erbauungsbibliothek christliche Bücher
ausleihen. Die Erweckten förderten auf diese Weise die vor allem in der
Aufklärung proklamierte Mündigkeit des Menschen. Sie trauten wenig gebildeten

Menschen zu, selber in der Bibel zu lesen und sich anhand von Büchern
mit christlichen Fragen auseinander zu setzen. Die Bibel wurde einem weiten

32 Kreis von Laien zugänglich gemacht und war nicht nur Theologen vorbe-



:rr

V//>̂
~Zr~~~Kr^

>
X

Abb. 15 EEÖie Herren Pfarrer L'Orsa und Schaffter gehen mit Helfer Galland in die
Nydeckkirche.» Zeichnung von 1853 aus der Nydeggchronik von Pfarrer Karl Howald,
der selber in der Erweckungsbewegung engagiert war.

halten. Andererseits wurde die Bibelverbreitung zum Teil deshalb kritisiert,
weil die Bibel selbst für Gelehrte schwer zu verstehen sei und auf Grund
des fehlenden Hintergrundwissens von einfachen Menschen leicht missverstanden

und missbraucht werden könne.
Neben der Traktat- und Bibelverbreitung setzten sich die Erweckten für

soziale Anliegen ein, die von Kirche und Staat gewürdigt und später
aufgenommen wurden. Aus den Krankenbesuchen entstanden durch die Initiative
von Sophie von Wurstemberger im Jahr 1836 ein Krankenverein, später ein

Krankenasyl und 1844 das Diakonissenhaus Bern. In den 1850er-Jahren
wurden drei weitere evangelische Schulen gegründet, die Neue Mädchenschule125,

das Evangelische Seminar Muristalden126 und die Lerberschule,
das spätere Freie Gymnasium.12 Im Jahr 1825 wurde ein Heim für arme
und verlassene Kinder eingeweiht.128

Ferner bauten einzelne Erweckte die erste Sonntagsschule Berns auf, in
der Kinder aus schwierigen Verhältnissen mit der biblischen Botschaft
bekannt gemacht wurden. Der kirchliche Unterricht lag damals im Argen.129

Die von den Erweckten gegründete Sonntagsschule wurde dann von der

Evangelischen Gesellschaft und der Freien Evangelischen Gemeinde
weitergeführt und fasste in den 1880er-Jahren Fuss in der reformierten Kirche.130 33



Die erweckten Pfarrer und Laien kümmerten sich als Seelsorger um
einzelne Menschen, von denen teilweise Zeugnisse geistlicher, seelischer oder
körperlicher Heilung überliefert sind.

Die Erweckten widmeten sich zusätzlich zur inneren Mission, der
Verbreitung des Evangeliums im eigenen Land, auch der äusseren Mission.131
Sie liessen eigene Missionare ausbilden und unterstützten sie finanziell. Auch
spendeten sie der Herrnhuter und der Basler Mission Geld. Die äussere Mission

wurde in Frage gestellt, da der Schweiz die finanziellen Mittel fehlten.
Man sollte das vorhandene Geld lieber im eigenen Land investieren. Obwohl
die reformierte Berner Kirche die Missionsarbeit anfangs kritisierte132, wurde

diese immer mehr Bestandteil ihrer eigenen Tätigkeit. Sie anerkannte
auch die Verdienste von Berner Missionaren, wie zum Beispiel Johannes
Wenger, Mitbegründer der Evangelischen Gesellschaft, der die Bibel ins
Sanskrit und in die Bengali-Volkssprache übersetzte, oder Samuel Gobat,
der seit 1842 evangelischer Bischof des neu gebildeten englisch-preussischen
Bistums Jerusalem war.133

Die Erweckten integrierten sich anfangs trotz Verleumdungen in die
Berner Staatskirche. Ende der 1820er-Jahre vermutete die Regierung auch
unter den Erweckten regierungsfeindliche Tendenzen, weil sich diese vom
gesellschaftlichen Leben distanzierten. Im Jahr 1829 wurden nach einer
Untersuchung 21 Dissidenten verurteilt, weil sie im Geheimen die F.glise de

Dieu gegründet hatten. Unter anderem wurden fünf erweckte Pfarrer
aufgefordert, keine Versammlungen mehr zu besuchen. Sie hätten das Evangelium
einseitig verkündigt und dadurch den Separatismus begünstigt. Dieses
Vorgehen der Regierung wurde von kirchlich verantwortlichen Personen als

Kompetenzüberschreitung kritisiert. Während im Zuge der Aufklärung das

Vereinswesen geduldet wurde, wurden die Versammlungen der Erweckten
unterdrückt. Der Kirchenrat unterstützte die Massnahmen der Regierung.
Manche Erweckte zogen sich aus Angst vor staatlichen Repressalien aus den

privaten Versammlungen zurück. Die Zahl der Hilfsvereine nahm gegen
Ende der 1820er-Jahre ab.

Die von der liberalen, bürgerlichen Regierung initiierte Verfassung
gewährte die Freiheitsrechte, so dass imjahr 1831 die innerkirchliche Evangelische

Gesellschaft und im Jahr 1832 eine kleine Dissidentengemeinde, die

spätere Freie Evangelische Gemeinde, gegründet wurden. In der Evangelischen

Gesellschaft und in der Freien Evangelischen Gemeinde waren viele
Patrizier in leitenden Stellungen anzutreffen.

In der Folge kritisierten Christen aus erweckten Kreisen die neue
Staatsverfassung und die Synodalordnung der Kirche. In einer 1831 verfassten
Schrift154 schrieb zum Beispiel Pfarrer Auguste Schaffter, dass der Grosse

Rat, der seit der Regeneration aus Menschen verschiedener Weltansichten
34 und konfessioneller Prägung bestehe, nicht Kirchenoberhaupt sein könne



wie in der Zeit des Ancien Régime, wo die aktive Zugehörigkeit zur
evangelisch-reformierten Kirche eine Voraussetzung zur Wählbarkeit ins politische
Amt darstellte. Stattdessen schlug er eine Kirchensynode vor, die in
kirchlichen Angelegenheiten Vorschlagsrecht habe und zum Kirchengesetz ihre

Meinung mitteilen dürfe.
Aus den Reihen der Dissidenten wurden in den Jahren 1833 bis 1836

Petitionen beim Erziehungsdepartement151 eingereicht, die eine Dispensation
von der kirchlichen Taufe, Unterweisung und Trauung verlangten. Einige
forderten sogar mit Berufung auf den Verfassungsgrundsatz der Glaubensund

Gewissensfreiheit eine Trennung von kirchlichen und staatlichen
Belangen. Damit bereiteten sie dem öffentlichen Zivilstandswesen den Weg.136

Die Berner Erweckung als religiöse Bewegung setzte sich für
gesellschaftliche Anliegen ein, wie zum Beispiel die Fürsorge an den Armen und
die christliche Bildung der einfachen Leute. Indem die Erweckten in ihren
Zusammenkünften die gesellschaftlichen Schranken durchbrachen, förderten

sie den Dialog zwischen den sozialen Schichten und ebneten den Weg zur
neuen Staatsform. Die Erweckten fühlten sich innerlich untereinander
verbunden und redeten sich beispielsweise mit Vornamen an, was damals unüblich

war. Die Bewegung war minimal strukturiert und mündete in zwei

Organisationen, der Evangelischen Gesellschaft und der Freien Evangelischen
Gemeinde.

Die Berner Erweckungsbewegung hatte zum Ziel, die Menschen zu

einem lebendigen Glauben an Jesus Christus zu führen. Natürlich kann sie

nicht isoliert betrachtet werden. Im Verlauf dieses Aufsatzes wurde deutlich,
dass sie vom Genfer Réveil, der Christentumsgesellschaft und dem britischen

Evangelikaiismus geprägt wurde. Der Evangelikaiismus, eine Bewegung des

18. Jahrhunderts, wurde in Grossbritannien zur Hauptströmung des

Protestantismus. Er beeinflusste zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Erweckungs-
bewegungen auf dem Festland. Die «British and Foreign Bible Society»
unterstützte beispielsweise die Berner Bibelgesellschaft ideell und finanziell.13

Auch die im 18. Jahrhundert entstandene Christentumsgesellschaft in
Basel übte Einfluss auf Bern aus. Parallelen bestanden zu ihren Tochtergesellschaften

wie der Traktat- und Bibelgesellschaft. Der Berner Missionsverein
unterstützte nur im Hintergrund die Basler Mission. Die Christentumsgesellschaft

pflegte den Kontakt mit vielen anderen um 1816 entstandenen

Erweckungsbewegungen im deutschsprachigen Raum, ohne allerdings alle
ihre Anliegen zu teilen.138

Das französischsprachige Zentrum der Erweckung war Genf. Der Genfer

Réveil war anfangs eine Bewegung von Theologiestudenten oder jungen
Theologen, die sich auf die reformatorischen Bekenntnisse beriefen und
1817 eine Trennung von der Staatskirche bewirkten. 1830 entstand die
«Société évangélique». Während Antoine Jean-Louis Galland sich zeitlebens 35



für die Erneuerung der reformierten Kirche einsetzte, waren die Anhänger
der «Eglise de Dieu» und der Dissidentengemeinde vom freikirchlichen Denken

des Genfer Réveil geprägt.139
Weitere Erweckungsbewegungen sprossen in Europa wie Pilze aus dem

Boden, sowohl in der katholischen Kirche als auch in den protestantischen
Landeskirchen: Zürich, Schaffhausen, Luzern, Allgäu, Berlin, Brandenburg
und Württemberg, um nur einige Orte zu nennen.140

In der Geschichte lässt sich ein zyklisches Erscheinen solcher Bewegungen

beobachten. Im Folgenden werden einige Beispiele genannt. Die
zwischen 1840 und 1850 in den methodistischen Denominationen Nordamerikas

entstandene Heiligungsbewegung hatte durch die Vermittlung Englands
ihre Auswirkungen auf die Schweiz. Nach englischem Vorbild bildete sich
1872 in Bern eine Sektion der Evangelischen Allianz. An den grossen
Heiligungskonferenzen von Oxford (1874) und Brighton (1875) waren unter
anderem auch Christen aus dem Kanton Bern anwesend. Vor allem durch den

Evangelisten Elias Schrenk (1831-1913) konnten in den 1880er-Jahren die
dort gemachten Glaubenserfahrungen einem weiteren Kreis von Interessierten

in der Region Bern zugänglich gemacht werden. Zu Beginn des 20.
Jahrhunderts verband sich die Berner Heiligungsbewegung mit der in den USA
entstandenen Pfingstbewegung. In der Folge kam es zur Bildung von
Freikirchen. Der Verband landeskirchlicher Gemeinschaften zum Beispiel trennte

sich von der Evangelischen Gesellschaft. Diese beiden Gemeinschaften
schlössen sich kürzlich zum Evangelischen Gemeinschaftswerk (EGW)
zusammen.141

Ein weiteres Beispiel ist die durch Frank Buchmann gegründete
Oxfordgruppenbewegung, die 1933 in die Schweiz kam. Sie wurde vor allem unter
dem Namen Moral Re-Armament (Moralische Aufrüstung) bekannt. Seit
1938 fanden jährliche Weltkonferenzen unter anderem in Caux oberhalb
von Montreux statt, wo sich das Hauptausbildungszentrum befand.142

Die in Kalifornien entstandene charismatische Bewegung wirkte seit
1965 in Deutschland und der Schweiz. Sie war ökumenisch ausgerichtet
und beeinflusste sowohl die evangelische wie auch die katholische Kirche.
1978 ernannte der Ökumenische Rat der Kirchen in Genf den evangelischen
Pfarrer Arnold Bittlinger zum Verbindungsmann der charismatischen
Bewegung.143

Eine neue Bewegung in der reformierten Kirche ist die Basileia (heute:
Vineyard Bern), die zurzeit ihre Gottesdienste in der Französischen Kirche
feiert. Die Französische Kirche ist wie zu Beginn des 19. Jahrhunderts die
Kirche der Stadt Bern, deren Bänke sonntags mit Gottesdienstbesuchern
gefüllt sind.144

36



Abkürzungen

ABM
AEGB
BBB

EKZ
NVBB

SBB

StAB
StABS

Archiv der Basler Mission, Basel

Archiv der Evangelischen Gesellschaft Bern

Burgerbibliothek Bern

Evangelische Kirchenzeitung. Berlin, 1827-1894, 1920
Nachricht von der ersten öffentlichen Versammlung der Bibelgesellschaft
in Bern. Bern, 1818ff.
Sammlung Bernischer Biographien. 5 Bde. Bern 1884-1906
Staatsarchiv des Kantons Bern
Staatsarchiv Basel-Stadt

Bildnachweis

Umschlagbild BBB, Mss.h.h.XXIb.379, Howald, Karl: Nydegg Chronik oder das alte
Bern, III (1853), 121.

Abbildung 1 BBB, Porträtdokumentation. Ölgemälde, Original im Naturhistorischen
.Museum Bern.

Abbildung 2 Denkmalpflege des Kantons Bern, Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern,
Bd. 5(1969), 258.

Abbildung 3 BBB, Mss.h.h.XXIb.379, Howald, Karl: Nydegg Chronik oder das alte
Bern, 111(1853), 349.

Abbildung 4 BBB, Porträtdokumentation.
Abbildung 5 BBB, Porträtdokumentation. Original in Privatbesitz.
Abbildung 6 BBB, Porträtdokumentation. Original in Privatbesitz.
Abbildung 7 Neujahrsblatt der Hülfsgesellschaft in Zürich, 69 (1869), Frontispiz.
.Abbildung 8 Eoto in der Sakristei der Französischen Kirche.
.Abbildung 9 Denkmalpflege des Kantons Bern, Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern,

Bd. 5 (1969), 91.

Abbildung 10 Diakonissenhaus Bern.

Abbildung 1 1 BBB, Porträtdokumentation. Original im Naturhistorischen Museum Bern.
Abbildung 12 BBB, Porträtdokumentation. Original in Privatbesitz.
Abbildung 13 Iselin, Wilhelm: Einiges vom Leben und Wirken des Herrn Carl von Rodt.

Bern, 1862, Frontispiz.
Abbildung 14 Archiv der Evangelischen Gesellschaft Bern.

Abbildung 15 BBB, Mss.h.h.XXIb.379, Howald, Karl: Nydegg Chronik oder das alte
Bern, III (1853), 131.

37



Anmerkungen

1 Schaffter, Auguste: Sur la séparation et le schisme, écrit adressé aux fidèles de l'Eglise de
Berne. In: Immer, Albert: Der Conflikt zwischen dem Staatskirchenthum und dem
methodistischen Dissenterthum im Jahr 1829 in Bern. Bern, 1870, 47-49, hier 47. Detailliertere
Informationen zum Artikel finden sich in: Stuber, Christine: E.Eine fröhliche Zeit der
Erweckung für viele». Quellenstudien zur Erweckungsbewegung in Bern 1818-1831. Diss,
theol. Bern etc., 2000 (Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie,

Bd. 69). 2. Aufl. 2002.
2 Vgl. die Definitionen von Bewegung: Schieder, Wolfgang: Religion in der Sozialgeschichte.

In: Schieder, Wolfgang; Sellin, Volker (Hg.): Sozialgeschichte in Deutschland. Bd. 3. Göttingen,

1987, 9-31; Goertz, Hans-Jürgen: Religiöse Bewegungen in der frühen Neuzeit. .Mün¬

chen, 1993 (Enzyklopädie deutscher Geschichte, Bd. 20), 4f., 108-110; Fuchs-Heinritz,
Werner; Lautmann, Rüdiger (Hg.): Lexikon zur Soziologie. 3. Überarb. Aufl. Opladen, 1994,
97; Reinhold, Gerd (Hg.): Soziologie-Lexikon. 3. Überarb. Aufl. München, Wien, 1997,60f.

' Bullinger, Heinrich: Das Zweite Helvetische Bekenntnis. Ins Deutsche übertragen von Rudolf
Zimmermann und Walter Hildebrandt. 1. Aufl. 1936, 5. Aufl. Zürich, 1998.

4 Zsindely, Endre: Confessio Helvetica Posterior. In: Theologische Realcnzyklopädie. Berlin
etc., 8 (1981), 169-173.

s Weber, Beat: Die kirchliche Autonomie in der Entwicklung der bernischen Kirchengesetzgebung

der Jahre 1804-1874. Diss. iur. Bern, 1948; Guggisberg, Kurt: Bernische
Kirchengeschichte. Bern, 1958, 567-616; Wälchli, Karl: Von der Reformation bis zur Revolution;
Junker, Beat: Vom Alten zum Neuen Bern. In: Berner -deine Geschichte. Wabern-Bern, 1981

(Illustrierte Berner Enzyklopädie, 2), 107-150, 151-193; Junker, Beat: Geschichte des

Kantons Bern seit 1798. Bern, Bd. 1 (1982), Bd. 2 (1990) (Archiv des Historischen Vereins
des Kantons Bern, 66,73); Dellsperger, Rudolf: Staat, Kirche und Politik im Kanton Bern von
der Reformation bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts. In: Kirche - Gewissen des Staates?

Bern, 1991, 115-183.
6 Heute: Evangelisches Gemeinschaftswerk.
' Der Begriff Gemeine wird in der Bedeutung von Gemeinde gebraucht.
s Direktion der Herrnhuter Brüdergemeine und der Brüdergemeine in der Schweiz (Hg.): Die

täglichen Losungen und Lehrtexte der Brüdergemeine für das Jahr 2000. Basel, 1999.
9 Schloss, Erwin: 200 Jahre Brüdersozietät in Bern. Bern, 1939; Dellsperger, Rudolf: Zinzen-

dorf und die Herrnhuter Brüdergemeine zwischen Berner Patriziat und Heimberger
(Oberländer) Brüdern. In: Unitas Fratrum, 29/30 (1990), 128-156; Weigelt, Horst: Der Pietismus
im Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert. In: Brecht, Martin; Deppermann, Klaus (Hg.):
Der Pietismus im achtzehnten Jahrhundert. Göttingen, 1995 (Geschichte des Pietismus, 2),
700-754.

10 Sie wurden auch Oberländer Brüder genannt.
" Bruderdorf setzt sich aus den Wörtern ".Brüder» und «dorfe» zusammen. «Dorfe» ist ein

berndeutscher Ausdruck für plaudern, sich gemütlich unterhalten, zu Besuch sein. Vgl.
Greyerz, Otto von; Bietenhard, Ruth: Berndeutsches Wörterbuch. 2. Aufl. Bern, 1981,
93. - Mit Brüder sind Brüder in Christus gemeint. Der «Bruderdorf» ist demnach eine

Unterhaltung von Brüdern in Christus. Reichenbach, Samuel: Die Heimberger- oder
Oberländer Brüder. Die Geschichte einer pietistischen Laienbewegung im Berner Oberland von
1740 bis 1795. Akzessarbeit Bern, [ca. 1989], 1.

12 Die Cöthnischen Lieder, zum Lobe des Dreyeimgen Gottes, und zu gewünschter reicher
Erbauung vieler Menschen. 1. Aufl. 1736, Langnau, 1833; Dellsperger, Rudolf: Der Pietismus

in der Schweiz. In: Brecht/Deppermann (wie Anm. 9), 588-616, hier 607f.
13 Staehelin, Ernst: Freunde der Christentumsgesellschaft im Kanton Bern. In: Neuenschwander,

Ulrich; Dellspcrger, Rudolf (Hg.): Humanität und Glaube. Gedenkschrift für Kurt
Guggisberg. Bern, Stuttgart, 1973, 133-145.

to M Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit. Basel, 1786ff.



11 Weigelt, Horst: Johann August Urlsperger und die Anfänge der Christentumsgesellschaft.
In: Pietismus und Neuzeit, 7 (1982), 52-68.

Ih NVBB, 1818, 13; Fluri, Adolf: Samuel Wyttenbach (1748-1830) und die Gründung
der bernischen Bibelgesellschaft. In: Blätter für bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde,

25 (1929), 180-218, hier 184.
1 Sowie die «Sammlungen». Siehe Anm. 14.
Is Wyttenbach, Jakob Samuel: Einladung an wahre Christen und ächte Freunde des Vaterlandes.

Bern, 1802; NVBB, 1818, 13. Archiv der Berner Bibelgesellschaft, Herbort, Albrecht:
Kurze Geschichte der Bibelgesellschaft in Bern die ersten 38 Jahre ihres Daseyns umfassend.
Bern, 1843, 3f.

'" Nekrolog auf Herrn Jakob Samuel Wyttenbach. [Bern, 1830], 14.
20 Bericht über die Entstehung einer Englischen und Deutschen Bibelgesellschaft, abgedruckt

aus den Basler-Sammlungen. |Bern, 1805].
21 Manual des Kleinen Rats, 20.5.1816, abgedruckt in Fluri (wie Anm. 16), 197f.
22 Wyttenbach, Jakob Samuel; Herbort, Friedrich: Ankündigung einer in Bern zu errichtenden

Bibelgesellschaft. Bern, I 1.6.1816. Der Anhang enthält eine Rechnung der Bibelgesellschaft
1.1. Ì 805 bis 12.6.1816) und der Traktatgesellschaft 1.3.1802 bis 12.6.1816).

25 NVBB, 1818,27.
24 StAB, B III 33 lc, Predigerkirche, Kleiner Rat (R. von Wattenwyl, Benoit) an Kirchenrat,

7.4.1819. .AlteSchriften lesen. Bern, 198,8 (Zeitschriftdes Bernisehen Lehrervereins, Bd. 78),
34 f.

2i NVBB, 1819, 31; Fluri (wie Anm. 16), 204.
2,1 Archiv des Seminars Muristalden, Acten des academischen Bibelvereins; NVBB, 1819, 9f.;

Fluri (wie Anm. 16), 206.
2~ ABM, Q-3-4, Lorsa an Blumhardt, 19.12.1821; StABS, PA 653 V 25, Lorsa an Spittler,

27.2.1819; NVBB, 1819,31.
25 Hünerwadel, Samuel Gottlieb: Rede bey der durch das Central-Bibel-Comité in Bern

veranstalteten Versammlung sämmtlicher unlängst hier gebildeten Hülfs-Comite's, 6.12.18 18.
29 Diese Bücher sind im Jahresbericht von 1818 aufgelistet. NVBB, 1818, 16f.
511 NVBB, 1818, 15; 18 19, 6. Universitätsbibliothek Basel, ACG Dia 3, Wvttenbach an Spittler,

20.4.1823, 18.6.1823, 11.3.1825, 4.6.1825, 18.8.1825, 28.12.1825 und 17.3.1826;
Herbort (wie .Anm. 1 8), 6f., 16: Hauzenberger, I laus: Basel und die Bibel. Jubilaumsschrift
der Basler Bibelgesellschaft. Basel, 1996 (Neujahrsblatt, Gesellschaft für das Gute und
Gemeinnützige, Bd. 174), 86-89.

" StABS, PA 653 V 25, Lorsa an Spittler, 2.1 1.1822; NVBB, 1819, 7f. 11; 1822, 28.
'2 Hünerwadel, Samuel Gottlieb; Stapfer, Johann Friedrich (Hg.): Das Neue Testament unsers

Herrn und Heilandes Jesu Christ; nach Joh|ann| Piscators Uebersetzung, neu durchgesehen
und mit dem Grundtext und Luthers Uebersetzung verglichen, auf Veranstaltung der
Bibelgesellschaft. Bern, 1821; Die Bibel, oder die ganze Heilige Schrift des alten und neuen
Testaments, nach Joh]ann] Piscators Übersetzung. Bern, 1823. - Das Alte Testament trug den
Titel der ganzen Bibel.

" StAB, B IÌI 326b, Bibelgesellschaft (J. S. Wyttenbach, K. Howald), 25.2.1824; Kirchenrat
(Em. Sinner), 27.1.1825. Mezger, Johann Jacob: Geschichte der Deutschen Bibelübersetzungen

in der schweizerisch-reformierten Kirche von der Reformation bis zur Gegenwart.
Basel, 1876, 402É; Fluri (wie Anm. 16), 208-212.

54 NVBB, 1819, 14-28.
" StAB, B III 326b, Geheimer Rat (R. v. Wattenwyl, C. Fr. v. Graffenried), 26.3.1821.
,6 NVBB, 1824-1831.
" AEGB, A LI, Hauptkomitee, Protokollbuch 1 (1827-1833), 1-8: Sitzung des Komitee der

religiösen Bibliothek (1827-1831).
* Neu-verbesserte Predikanten-ordnung dels sämmtlichen ministerii der Teütschen landen hoch-

loblicher Stadt Bern 1748 Februar 9. In: Rennefahrt, Hermann (Hg.): Die Rechtsquellen des

Kantons Bern. Teil 1: Stadtrechte, Bd. 6: Staat und Kirche, Teil 1 (1960), 609-654, hier 627;
Prediger-Ordnung für den Evangelisch-Reformierten Theil des Cantons. Bern, 1824. ->q



411

46

40

Grüner, E>ich: Das bernische Patriziat und die Regeneration. Bern, 1944 (Archiv des
Historischen Vereins des Kantons Bern, 37), 57-60.
Guggisberg (wie Anm. 5), 627.

41 BBB, Mss.h.h.XXIb.379, Howald, Karl, Nydegg Chronik oder das alte Bern, III 1853 111 ;

ABM, QH-2-5.1,1, Furer, Emanuel, Actenstücke zur Erweckung in Bern und zum Missionswesen,

15.
42 Staehelin, Ernst: Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur

Gegenwart. Basel, 1974 (Theologische Zeitschrift, Sonderband 4), 295.
43 AEGB, H 3.1.5, Sophia Maria König-Küpfer: Rückerinnerungen an eine schöne Zeit, [um

1870],11-14;H3.1.6, Sophia Maria König-Küpfer: Kurze Beschreibung meiner Jugendzeit,
[etwa 18501, 7f.

44 ABM, Protokoll des Basler Missionskomitees, Bd. III, 11, 30.11.1818; Schlauer, Wilhelm:
Geschichte der Basler Mission 1815-1915. Basel, Bd. 1 (1916), 40.

45 ABM, Protokoll des Basler Missionskomitees, Bd. III, 51-53, 30.8.1 819.
Ebenda, Bd. IV, 28, 9.2.1820; ABM, Q-3-4, Lorsa an Nikolaus von Brunn, 14.12.1820. Vgl.
Fluck, Marlon Ronald: E.rweckungsbewegungen in Europa und der Anfang der evangelischen

Kirche lutherischen Bekenntnisses in Brasilien. Diss, theol. Basel, 1998 (Manuskript).
4" Schlatter (wie Anm. 44), 141f.
48 StABS, PA 653 V 41, von Wattenwyl an Spittler, 13.1.1822.
49 Wirtschaftliche Auswirkungen der öffentlichen Entwicklungshilfe in der Schweiz, Studie für

1998, Schlussbericht. Im Auftrag der DEZA.
so ABM, Q-3-4, Lorsa an [Blumhardtl, 20.3.1828; Howald an [Blumhardt], 8.12.1829 und

13.11.1830.
51 ABM, QH-2-5.4, Furer, Emanuel: Protokoll 1826-1831), März 1831, 1.

12 Philippi, Paul: Geschichte der Diakonie. In: Theologische Realenzyklopädie. Berlin etc.,
8 (1981), 621-644.

53 Archiv des Knabenheims «Auf der Grube», Bericht über die Armen-Erziehungs-Anstalt,
ursprünglich im Rehhag und später zu Ober-Bottigen. Bern, 1828, 1830 und 1833; Geiser,
Karl: Geschichte des Armenwesens im Kanton Bern von der Reformation bis auf die neuere
Zeit. Bern, 1894; Weber, Berchtold: Historisch-topographisches Lexikon der Stadt Bern.
Bern, 1976 (Schriften der Berner Burgerbibliothek), 87, 168, 256; Ramser, Hansueli: Die
Evangelische Gesellschaft des Kantons Bern im Dienst der Ausbreitung des Reiches Gottes.
In: Dellsperger, Rudolf; Nägeli, Markus; Ramser, Hansueli: Auf dein Wort. Bern, 1981,
15-151, hier 50-54, 111-114.

54 ABM, Q-3-4, Lorsa an Blumhardt, 8.6.1824; StABS, PA 653 V 41, von Wattenwyl an Spittler,
14.2.1824; BBB, FA von Lerber, Schachtel Beat von Lerber, Lerber-Lauterburg, Arthur von:
Beat von Lerber, 91; Dürr, H.: Die Frage nach dem Ursprung der schweizerischen
Sonntagsschularbeit. In: Der Weg zum Kinde, 31 (.März 1946), 156-163.

3 Wyss, Carl: Von den religiösen Partheyungen oder Absonderungen unter uns. Predigt über
1. Cor. I. 10-12. Bern, 1829, 11.

S6 Gabler, Ulrich: Der Weg zum Réveil in Genf. In: Zwingliana, 16 (1983), 142-1 67.
v Später nannte sie sich lzglise de la Pélisserie.
58 AEGB, König-Küpfer, Kurze Beschreibung (wie Anm. 43), 6.
i9 AEGB, König-Küpfer, Rückerinnerungen (wie Anm. 43), 2-5.
60 BBB, Mss.h.h.XXIb.362, Howald, Karl: Die Brunnen Berns in chronistisch-historischer und

ästhetischer Beziehung (Stadtbrunnenchronik), Bd. 2 (1846), 375f.
61 Archiv des Diakonissenhauses Bern, Erinnerungen an die Erweckung. - Sophie von

Wurstemberger schrieb nach 50 Jahren ihre Erinnerungen an die Erweckung zu Beginn des

19. Jahrhunderts. Dieses Manuskript liegt folgenden Schriften zu Grunde: Wurstemberger,
Sophie von: Die Erweckung von 1817 und was uns die Gründerin des Diakonissenhauses
von Bern darüber erzählt. In: Den Kollekte-Freunden für innere Mission, 79 (März 1881),
1-12; Locher, Lydia (Hg.): Erinnerungen aus dem Leben der Gründerin des Berner
Diakonissenhauses Sophie von Wurstemberger. Bern, 1927; Erinnerungen der Frl. Sophie von
Wurstemberger, Gründerin des Berner Diakonissenhauses. In: Den Kollekte-Freunden



für innere iMission, 273 (Dezember 1929), 1-16; Diesbach, R. v.: Sophie Daendhker, geb.

Wurstemberger, 1809-1878. In: SBB, 4 1902), 399-419.
''2 Wurstemberger (wie Anm. 61), 8.
63 Güder, Eduard (Hg.): Hirtenstimmen zur Belehrung und Erbauung der Gemeinden. Bern,

Bd. 4(1862), 159f.
64 Privatarchiv Rudolf Dellsperger, Predigtentwürfe Antoine Gallands; Galland, Antoine Jean-

Louis: La passion, ou discours évangéliques, prononcés dans l'église française de Berne, dans
les années 1817, 1818, et suivantes. Paris, 1826.

63 Celléner, Jean-Isaac Samuel; Gaussen, Samuel Robert Louis (Hg.): La Confession de fois des

Eglises de la Suisse. Genève, 1819.
66 Paroz, Jules: Antoine Galland. In: Journal religieux, 5 (1862), 164, 168-172, 285-291,

304-311, hier 308.
67 Howald (wie Anm. 60), Bd. 4 (1849), 262b.
fts Bianquis, Jean: Les origines de la Société des Missions Evangéliques de Paris. 1822-1830.

Paris, Bd. 1 (1930), 41-44; Zorn, Jean-François: Legrand siècle d'une mission protestante.
La iMission de Paris de 1822 à 1914. Pans, 1993, 30.

69 Wurstemberger (wie Anm. 61), 12.
70 St. Alban, Eugen von: Bern wie es ist. Leipzig, Bd. 1 (1835), 140.
71 ABeM, Q-3-4, Lorsa an Blumhardt, 8.6.1824; StABS, PA 653 V 25, Lorsa an Spittler,

I O.s. 1824.
"2 Wyss (wie Anni. 55).
73 Schaffter (wie .Anni. I 47-49.

4 Vom Lateinischen dissidco, getrennt sein. Liermann, Hans: Dissidenten. In: Die Religion in
Geschichte und Gegenwart. 3. Aufl. Tübingen, 2 (1958), 209.

5 Actes de l'Eglise de Dieu qui s'assemble chez Mlle de Blonay à Berne (Septembre 1828).
In: Immer (wie Anm. 1), 49-51. Das Original befindet sich im StAB unter der Signatur
B 1285, Nr. 1.

76 Bibel, I. Konnther, ll,28f.
7 StAB, B I 285, Nr. 2f. 5, Bericht des Zentralpolizeidirektors Karl Ludwig Rudolf von

Wattenwyl, 11.4.1829,21.4.1829,24.4.1829.
"s Ebenda, 11.4.1829, lf.

9 StAB, B I 285, Nr. 4, Kirchenrat (Daxelhofer, Ludwig Fischer) an Schultheiss und Geheimen

Rat, 21.4.1829.
80 StAB, B I 224, Manual des Geheimen Rats, Bd. 18, 21.7.1828-29.8.1829: Sitzung vom

5.6.1829,404^117.
81 Prediger-Ordnung für den Evangelisch-Reformirten Theil des Cantons. Bern, 1824.
82 Gygax, Max: Staatsgewalt gegen Konvertiten und Stündeier. In: Der kleine Bund, 15.7.2000,

7; 22.7.2000, 7.
83 StAB, B I 285, Nr. 49, Kanzelvorträge und Lehren der Pfarrer Lorsa, Schaffter, Gaudard,

Howald und König von Stettlen. Kirchenrat (Daxelhofer) an Geheimen Rat, 3.12.1829. -
Dieser Brief ist als Entwurf in der Burgerbibliothek Bern unter der Signatur Mss.h.h.XIX. 10,
Nr. 16 zu finden: Projekteines Antwortschreibens des Dekans an den Geheimen Rat. Entwurf
und Original stimmen überein. Immer hat fast den ganzen Brief transkribiert: Bericht des

Kirchenrathes über die Kanzelvorträge und Lehren der HH. Pfarrer L'0[rsa], Sch[affter],
G[audard], H[owald| und K[önig[. In: Immer (wie Anm. 1), 61-71.

84 AEGB, H 4.8.5, Schreiben vom 22.2.1830; Howald (wie Anm. 41), 127-130, 361-363;
AB,M, Q-3-4, Hebler an Buchelen, 14.3.1830; Furer (wie Anm. 41), 2f., 8, 19f„ 22.

85 Siehe Anm. 83.
8(1 Immer (wie Anm. 1), 62.
87 Ebenda, 63.
88 Studers Urteil entspricht Albert Bitzius' Analyse. Albert Bitzius an Rudolf Fetscherin, Bern,

13.9.1819. In: Gotthelf, Jeremias: Sämtliche Werke. Erlenbach-Zürich. Ergänzungsbd. 4

(1948), 20f.; Dellsperger, Rudolf: Berns Evangelische Gesellschaft und die akademische

Theologie. In: Dellsperger/Nägeh/Ramser (wie Anm. 53), 153-221, hier 182. a-,



89 BBB, Mss.h.h.XIX. 10, Nr. 16, Untersuchung und Beschlussnahme des Geheimen Raths

gegen einige Herren Geistliche wegen Separatismus, 25.1.1830.
10 BBB, Mss.h.h.XIX.10, Nr. 15, Auftrag an den Dekan zur Ermahnung an die pietistischen

Prediger, 1830.
91 Vgl. Im Hof, Ulrich: Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter

der Aufklärung. München, 1982; Erne, Emil: Die schweizerischen Sozietäten. Lexikalische
Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in der Schweiz. Zürich, 1988.

92 Grüner (wie Anm. 39), 182.
>3 Leuenberger, Martin: Geist der Reformation. Aufklärung oder Revolution? Theologische

und gesellschaftspolitische Strömungen am Berner Reformationsjubiläum 1828. Seminararbeit,

Theologisches Seminar der Universität Bern, 1992.
94 Siehe Anm. 90.
11 Dellsperger, Rudolf: Der Pietismus in der Schweiz. In: Brecht/Deppermann (wie Anm. 9),

588-616.
9,1 Lehmann, Hartmut: Die neue Lage. In: Gabler, Ulrich (Hg.): Der Pietismus im neunzehnten

und zwanzigsten Jahrhundert. Göttingen, 2000 (Geschichte des Pietismus, 3), 1-26, hier 8.
1 Karl von Rodt war Sekretär der Landstrassen- und Schwellenkommission und vertrat

den Staats- oder Ratsschreiber bei den Sitzungen des Kleinen Rats. Iselin, Wilhelm:
Einiges vom Leben und Wirken des Herrn Carl von Rodt. Bern, 1862, 7; Vgl. Gygax
(wie Anm. 82).

98 Abgedruckt bei Iselin (wie Anm. 97).
99 ABM, Q-3-4, von Rodt an Turner, 3.9.1829.

100 Iselin (wie Anm. 97), 11-19, 26.
101 Nachrichten. Neueste religiöse Vorfälle. In: EKZ, 19.09.1829, 597-600, 604-607.
102 Redaktion. In: EKZ, 23.12.1829, 810-815.
103 Über das Urtheil der Bernerischen Regierung gegen die von der Landeskirche abgefallenen

Christen. In: EKZ, 19.12.1829, 801-807; 23.12.1829, 809f.
11,4 ABM, Q-3-4, von Smncr .m Büchelen, 10.10.1830, 2f.
105 AEGB, A 4.5, Abriss der Geschichte der Evangelischen Gesellschaft im Kanton Bern; A 1.1,

Hauptkomitee: Evangelische Gesellschaft. Vorwort über deren Gründung und Zweck,
9-15; Die Evangelische Gesellschaft in Bern an ihre geliebten .Mitchristen zu Stadt und
Land, Flugblatt! 1832]; Mittheilungsblatt für die Evangelische Gesellschaft im Canton Bern.
Bern, 1.3.1834; Gerber, Friedrich: Fünfzig jahre der Evangelischen Gesellschaft des Cantons
Bern. Basel, 1881, 9-29; Kocher, Emil: Gott allein die Ehre. Gedenkschrift zum hundertjährigen

Bestehen der Evangelischen Gesellschaft des Kantons Bern, 1 831-1931. Bern, 1931,
23-51; Lindt, .Andreas: Die «Evangelische Gesellschaft» in der bernischen Gesellschaft
und Geschichte des 19. Jahrhunderts. In: Gesellschaft und Gesellschaften. Festschrift zum
65. Geburtstag von Ulrich Im Hof. Bern, 1982, 409-419; Hengartner, Thomas: Gott und
die Welt im Emmental. Eine volkskundliche Untersuchung zur Entstehung, Ausbreitung
und Gestaltung religiösen Lebens im Rahmen religiöser Sondergruppen. Diss, phil.-hist.
Bern, 1989, 167-170.

106 Malan, César: Chants de Sion ou recueil de cantiques de louanges, de prières et d'actions
de grâces, â la gloire de l'éternel. Genève, 1828.

10 Es gab drei Hilfskomitees («für die Traktaten und die Erbauungs-Bibliothek», «für die
Bibeln» und «für die Missionen»), die aus mindestens einem Mitglied des Hauptkomitees
bestanden. Bericht am zweiten Jahresfeste der Evangelischen Gesellschaft zu Bern. 1833, 5.

108 Ebenda, 3.
109 Reichenbach (wie Anm. 11), 75.
"" Karl von Rodt begab sich Mitte April 1832 nach Montbéliard, wo er sein Theologiestudium

abschloss. Emanuel Bernhard de Goumoëns schloss sich später der Dissidentengemeinde in
Thun an. Vgl. Mauerhofer, Armin: Eine Erweckungsbewegung im 19. Jahrhundert. Karl von
Rodt und die Entstehung der Freien Evangelischen Gemeinden in der Schweiz. Diss, theol.
Bern, Giessen, Basel, 1987, 69-71.

Aj " ' Bericht am zweiten Jahresfeste der Evangelischen Gesellschaft zu Bern, 1833, 18.



Ebenda.
Howald (wie Anm. 41), 189. Vgl. Dellsperger (wie Anni. 88), 187.
Blösch, Eduard: Iran/. Karl von Tavel 1801-1865. In: SBB, 2 (1896), 547-549; Tavel,
.Albert von: Schultheiss Carl von Tavel. In: Neues Berner Taschenbuch, 33 1927), 1-55.
Grüner (wie Anm. 39), 182.

Ebenda, 300.
Immer (wie Anm. I 39.
Mauerhofer (wie Anm. 1 10), 92, 1031., 147-150, 207-214, 219-227; Hengartner (wie
Anni. 105), 1 "0-173.
Siehe Anm. 57.
Grüner, Paul: Die Stillen im Lande und die Evangelische Allianz. Bern, Bd. 1 (1949), 16, 19.

Hengartner (wie Anm. 105), 173.
22 Mauerhofer (wie Anm. 1101,219.

Simone Prodolliet schreibt, dass zum Beispiel das Basler Missionskomitee keinerlei
Mitsprache von Frauen duldete. Prodolliet, Simone: Wider die Schamlosigkeit und das Elend
der heidnischen Weiber. Die Basler Frauenmission und der Export des europäischen
Frauenideals in die Kolonien. Zürich, 198", 1 5.

124 NVBB, 1818,24-26; 1819,34.
121 Morgenthaler, Robert: Ora et l.abora. 1 25 Jahre neue .Mädchenschule. Bern, 1976; Ramser

(wie Anm. S3), 103-106.
I21' Fankhauser, Alfredetal.: Evangelisches Seminar Muristalden. Jubiläumsschrift I 854-1954.

Ein Beitrag zur bernischen Kirchen- und Schulgeschichte. Bern, 1954; Brüggemann, Theo
et al.: 125 Jahre Evangelisches Seminar Muristalden, lOOJahre Seminarschule Muristalden.
[ubiläumsschrift 1979. Bern, 1979; Ramser (wie Anm. 53), 107-1 I 1.

12 Graf, Fritz: 100 Jahre Freies Gymnasium Bern 1859-1959. Bern, 1959; Ramser (wie
Anni. 53), 1 I 1-1 14.

128 Siehe Anm. 53.
129 Guggisberg (wie Anm. 5), 693.
150 Ebenda, 708.
1 " Der Begriff der inneren Mission entstand erst in der .Mitte des 19. Jahrhunderts und stammt

von Johann Hinrich Wiehern. Brakelmann, Günter: Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts.
7. Aufl. Bielefeld, 1981, 120.

1,2 Guggisberg (wie .Anm. 5), 627.
'" Ebenda, 628.
1 i4 Schaffter, Auguste: La constitution de la république de Berne de 1831 dans ses rapports avec

l'église évangélique-réformée. Berne, 1831.
133 Gutachten der ehrwürdigen Synode über die ihr in ihrer ordentlichen Sitzung vom Jahre

1836 vom Tit. Erziehungsdepartement zugewiesenen Petitionen einiger sogenannter Dissenters

an den Grossen Rath der Republik Bern. Bern, 1838.
1,6 Guggisberg (wie Anm. 5), 625.
15 Gabler, Ulrich: Evangelikaiismus und Réveil. In: Gabler (wie Anm. 96), 27-74.
138 Hebeisen, Erika: «...um den erloschenen Glauben an Jesum Christum wieder unter dem

Volk zu wecken». Pietistische Gemeinschaftsbildung am Übergang in die Moderne. In:
Kreis, Georg; von Wartburg, Beat (Hg.): Basel - Geschichte einer städtischen Gesellschaft.
Basel, 2000, 339-348; Weigelt, Horst: Die Diasporaarbeit der Herrnhuter Brüdergemeine
und die Wirksamkeit der Deutschen Christentumsgesellschaft im 19. Jahrhundert. In:
Gabler (wie Anm. 96), 1 12-149.

159 Gabler (wie Anm. 137), 39-56.
140 Pfister, Rudolf, Kirchengeschichte der Schweiz. Bd. 3: Von 1720-1950. Zurich, 1985,

171-187; Benrath, Gustav Adolf: Die Erweckung innerhalb der deutschen Landeskirchen
1815-1888. Ein Überblick. In: Gabler (wie Anm. 96), 150-271; Weigelt, Horst: Die All-
gäuer katholische Erweckungsbewegung. In: Gabler (wie Anm. 96), 85-11 1.

141 Nägeli, .Markus, Die Evangelische Gesellschaft des Kantons Bern in der Auseinandersetzung
mit der Heiligungsbewegung. In: Dellsperger/Nägeli/Ramser (wie Anm. 53), 223^196; a -,



Ohlemacher, Jörg: Evangelikaiismus und Heiligungsbewegung im 19. Jahrhundert. In:
Gabler (wie Anm. 96), 371-391.

142 Rendtorff, Heinrich: Moralische Aufrüstung. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
3. Aufl. Tübingen, 4 (1960), 1126L; Mews, Stuart: Moralische Aufrüstung. In: Theologische

Realenzyklopädie. Berlin etc., 23 (1994), 291-294.
143 Landau, Rudolf: Charisma V Praktisch-theologisch. In: Theologische Realenzyklopädie.

Berlin etc., 7 (1981), 693-698, hier 695; Gerber, Eduard: Sekten, Kirche und die Bibel im
neuen Jahrtausend. Bern etc., 1999, 90f.

144 Meier, Michael: Tschiises, mach uns heiss! Wie evangelikal-charismatisehe Bewegungen
Terrain erobern. In: NZZ Folio, 6 (2001), 36-40.

44


	"Que ce réveil est beau!" : zur Erweckungsbewegung in Bern von 1818 bis 1831

