
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

Kapitel: 6: Die "alte" Berner Fasnacht im 19. und 20. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in die Nachbardörfer. Bei dieser Musik war der Rhythmus wichtiger als das

saubere Zusammenspiel und ein Misston Ausdruck der Lust. Diese Gruppen
könnten als «Guggenmusiken des 18. Jahrhunderts» bezeichnet werden,
denn «unter einer Guggenmusik versteht man allgemein eine fastnächtliche
Bläsergruppe mit Rhythmusinstrumenten, eine Katzenmusik, wie sie in
Luzern seit 1947 Brauch, aber in Basel wenigstens dem Namen nach seit
1906 bekannt ist.»93

Von diesen Bläsergruppen sind die einfacheren Lärmmittel im 19.
Jahrhundert ganz oder beinahe verdrängt worden: Kessel mit Scheit für die

«Chesslete», Pfannen, Glocken, Treicheln, Peitschen, Trommeln und Pauken,

Gewehre, Kuh- und Harsthörner. Heute gehört der Lärm mit zum
fastnächtlichen Ausbrechen aus alltäglichen Grenzen. Es ist herrlich, wenn
gegen alle Vorschriften unbekümmert Lärm - wenn möglich rhythmischer
Lärm - produziert werden kann. Urtöne werden frei und heben das
Selbstbewusstsein jedes Mitlärmenden.

Man sollte heute nicht mehr nach einem Zweck des Lärms fragen; denn
die eingeimpfte stereotype Antwort lautet: «Der Lärm vertreibt die bösen

Geister. » Dies genügt den lärmenden, sie lärmen aus Freude am Lärm und
kümmern sich nicht darum, wer diese «bösen Geister» sein sollen. Wer
vertraut ist mit dem Volksglauben an Dämonen und Totengeister, weiss aber,
dass sich diese Mächte niemals durch Lärm vertreiben lassen. Noch in
frühchristlicher Zeit glaubte und hoffte man allerdings, Lärm banne, ja lähme
alle drohenden Mächte, so weit er hörbar sei.

Einen ganz anderen Zweck hatte der Lärm ehemals im Vorfrühling. Da
wurde der Winter ausgeschellt, «um das Gras wachsen zu machen». Die
Knaben liefen mit Schellen über die Felder, um die Fruchtbarkeit zu
fördern.94 Mit Trommeln und Pfeifen zogen sie durch die Obstgärten, um die

Vegetationskräfte zu wecken. Man denke an die «Gräuflete» im Muotatal,
wo man mit Lärm «unter die Kirschbäume zog, um sie fruchtbar zu
machen», und an den «Chalanda März» im Engadin.95

6. Die «alte» Berner Fastnacht im 19. und 20. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert wurden in Bern ungefähr alle zehn Jahre, wenn der
Bestand des Grossen Rates unter 200 Mitglieder gesunken war, jeweils
am Ostermontag nach einem feierlichen Umzug der gnädigen Herren vom
Münster ins Rathaus Schultheiss, Räte und Beamte gewählt. Der Äussere

Stand - eine gesellige Gemeinschaft der jungen Burger - bildete am
Nachmittag jeweils einen farbenprächtigen Umzug, bei dem der Bär, Wilhelm
Teil und eine groteske Frauenfigur, der «Urispiegel», nicht fehlen durften. Im
19. Jahrhundert verlor der Ostermontag den aristokratischen Glanz. Übrig 27



blieben alljährliche Umzüge von Handwerkern und von jungen Landleuten

aus der Umgebung der Stadt, die Teils Apfelschuss und Gesslers Tod vorführten.

Berühmt waren die Schwingkämpfe zwischen Emmentalern und
Oberländern auf der Nordbastion der Kleinen Schanze. Im 19. Jahrhundert
florierten zwar Fastnachts-Tanzbälle in geschlossenen Räumen, zeitlich auf
wenige Stunden begrenzt, aber eine Gassenfastnacht war noch undenkbar.

Die Tannenfuhr am Hirsmontag auf dem Land

Neben den obligaten «Chüechli» dominierte am Hirsmontag im Berner
Mittelland vom 19. bis weit ins 20. Jahrhundert die von der älteren Generation

geförderte Tannenfuhr.96 Einzelne Orte im Seeland, im Oberaargau, im
Schwarzenburgerland und vor allem in der Umgebung von Thun hängen
stärker an der Tradition und bilden heute Brauchinseln in einem einst weiten,

zusammenhängenden Gebiet. Doch auch hier wird das

Zusammengehörigkeitsgefühl unter den ledigen Burschen immer schwächer; viele sind

nicht mehr bereit, gemeinsam für die Realisation einer Idee einzustehen;
individuelle Interessen und Pflichten gehen vor. So stirbt altes Brauchtum
langsam ab.

1801 stellten die Jünglinge von Münsingen und Toffen das Gesuch,
ihren Hirsmontagszug in der Stadt zeigen zu dürfen. Die Munizipalität von
Bern - so hiess die damalige Stadtregierung - lehnte ab: die Erfahrung lehre,
dass solche Umzüge stets mit unanständigen Mummereien, Betteleien und
Auftritten aller Art verbunden seien, die allen vernünftigen und gesitteten
Leuten ärgerlich sein mussten. Hingegen gestattete die Munizipalität die

kostümierten und maskierten Einzüge der Jünglinge aus den

Nachbargemeinden Berns an den Ostermontagsfeiern.97
Heute werden in Wattenwil und Amsoldingen nahe bei Thun noch alle

zehn Jahre Tannenfuhren am Hirsmontag durchgeführt, in Oberhofen bei

Thun alle drei Jahre.98 Dort nennt man die Fuhr mundartlich «Burger-
chnebu».99 In Thierachern wurde am «Hirschmontag» 1980 nach 14 Jahren
Unterbruch wieder eine Tanne ins Dorf geführt, mit einem Halt in
Uetendorf.100

Zuerst müssen die ledigen Burschen die von den Burgern als Geschenk
ausersehene Tanne kunstgerecht fällen und entasten. Viel Kraft und
Geschicklichkeit braucht es, den vier bis fünf Tonnen schweren Stamm an den

Weg zu ziehen und auf einen Wagen zu heben. Am Hirsmontag wird er -
schön geschmückt - von vier Pferden oder von einem Traktor durch das

Dorf gezogen; auf ihm sitzen Musikanten, die sich auch bei gefährlichen
Wendemanövern im Spiel nicht stören lassen. Der Stamm ist zu schwer und

zu gross, um als Narrenbaum aufgerichtet zu werden, wie es in Süddeutsch-
28 land geschieht. Vielmehr wird er auf dem Dorfplatz versteigert; mit dem



*î*I.-'.E ^ <* «M»«'F

a^!m
«?à

w 41N

À

L^-""»
Abb. 7 Tannenfuhr in Hilterfingen 1986. Alle vier Jahre führen junge Bürgerinnen und
Bürger eine geschenkte und geschmückte Tanne durchs Dorf. Traditionelle Maskcnge-
stalten und Musikanten begleiten den Umzug. Am Schluss wird der Stamm versteigert,
mit dem Erlös bezahlen die jungen Leute ein Festessen.

Erlös decken die ledigen Mädchen und Burschen im Jungbürgeralter die
Unkosten der Fuhr und die Kosten für ein gutes Nachtessen.101

Die begleitenden Figuren der Tannenfuhr haben sich seit dem 18.
Jahrhundert vielerorts erstaunlich gut erhalten. Hauptperson ist immer noch -
aber nicht überall - ein «Pfarrer». Ihm wird auch vom Anführer in Montur
und mit Trompete Respekt gezollt. Wenn der Zug hält, steigt der «Pfarrer»
auf den Stamm und verliest den «Hirsmontagsbrief»: peinliche Geschichten,
die sich im Dorf zugetragen haben, werden schonungslos ans Licht gezogen.
Allerdings begnügt sich der «Pfarrer» mit Anspielungen und dorfintern
üblichen Zunamen der Betroffenen, so dass auswärtige Besucher «verständnislos»

bleiben. In Thierachern hat der «Hirschmontagspräsident» die Aufgabe
des Pfarrers übernommen.

Vermummte Gestalten schwärmen umher, es sind immer und auch
anderswo dieselben: der «Bäremutz», der Wunderdoktor, ein Brautpaar,
«Mieschmannen», «Schnäggehüsler», «Spilchärtler», ein Spreuermann, der
sich mit Schweinsblasen Respekt verschafft, das «Hingerefür-Froueli»,
dessen Gesicht rückwärts blickt, der «Huttemaa», den eine alte, bucklige
Frau in einer Hutte zu tragen scheint. Manchmal tritt auch ein Teufel als

Gegenfigur zum Pfarrer auf. Einige der Vermummten schwärzen mit Wonne 29



die Gesichter überraschter Zuschauer.102 Die Gründungssage Berns mischt
sich da mit Vegetationsbrauchtum, mit Naturgeistern, mit dem Glauben an
neues Leben, mit kirchlichen und biblischen Gestalten, menschlichen Schwächen

und uraltem Sagengut. Nur noch den Namen nach bekannt sind die
«Giritzen Moosfahrt» und die «Altweiberschmiede».103

Die Stadtfastnacht in der Regenerationszeit

Aus den Tagebüchern Samuel Rudolf Walthards (1772-1855) erhalten wir
genaue Auskunft über die Vorgeschichte des ersten Stadtberner Maskenballs:

«25. Januar 1838. Seit der letzten Revolution (1831), welche die alten
Sitten umstürzte und weniger veraltete Auffassungen in die Köpfe der Bürger
brachte, tauchte immer wieder die Idee eines Maskenballes auf. Schon seit

einigen Jahren spricht man davon, aber Differenzen zwischen den politischen

Parteien liessen den Plan zu einer solchen Vergnügung, wie sie die
Liebhaber in Freiburg und Solothurn geniessen, immer wieder scheitern. Da
setzte sich Herr Amédé von Muralt, ehemaliger Offizier der Schweizergarde
in Paris, in den Kopf, einen Maskenball im Hôtel de Musique, das heisst im
Theatersaal, zu organisieren. Es traf sich, dass auch in Zürich ein solcher
Ball arrangiert wurde, und man beschloss, abzuwarten, wie diese Neuerung

in Zürich verlaufen würde. Man sandte Herrn Effinger-Wagner nach
Zürich, der dem Ball beiwohnte und sah, dass er gut organisiert, glanzvoll
und sehr gut besucht war, und dass ihn jedermann sehr befriedigt verliess.
Daraufhin entschloss man sich auch hier dazu, aber man sah ein, dass man
sich nicht auf die Kreise der Aristokratie beschränken konnte, sondern dass

man sich auf das Niveau aller bessern Stände begeben müsse.»104

Aus diesem Bericht ersehen wir, dass in Bern die Partei der «Schwarzen»,

der Konservativen, mit einem Maskenball an die glanzvolle Zeit des

Ancien Régime vor 1798 erinnern wollte. Deshalb stemmte sich wohl die
Partei der «Weissen», der Liberalen und Radikalen, dagegen. Doch der
Wunsch nach einem Ball war stärker. Und nach Abschluss der Renovation
des «Theaters von Bern», des heutigen «Restaurant du Théâtre», lud die
Direktion zum ersten Maskenball in der Stadt Bern ein auf Donnerstag,
den 25. Januar 1838. Ein überparteiliches Komitee übernahm die Organisation:

«Das Programm wurde in den Zeitungen abgedruckt, mit Plakaten
an den Laubenpfeilern angeschlagen und in die benachbarten Städte
versandt.»105

Gebührend wurde das Vorhaben im «Intelligenzblatt für die Stadt
Bern» gewürdigt; der Ball sei eine «der socialen Freuden, wo das Publikum
nicht blos geniessend, sondern wesentlich mitmachend ist.» Allerdings seien

es oft nur Tradition und Belustigungstrieb, welche die häufigen Bälle ins Le-
30 ben rufen, denen die ästhetische Form fehle. Der Maskenball nun öffne «der



Sweater in ©ctn.

Pouncrfìa0, ben Wo.ßawaav 1838.

§. 1. ©ie ©ircfrion ritfjtet bie Sitte nn baé »ere&rte ^ublrtum, fo
»iel moglidj in SDlaefen ju erfdjeinen.

3ebermann f)at bicSSBabl ouf bem £an,jfaaU entwebee maéfirt, coffumirt
ober in gewofmlidjem, bern Satte angetroffenem Stnjug }u erfdjeinen. Ferren
in biirgerliiter Älcibung bürfcn ben înnjfaal tmb bie Ccge-SHoijalc nur im
5wcf betreten. 3cbodj werben £erren unb ©amen gebeten, ffdj wenigfrené

mit einer i'arce ober fpanifdjcn Srtffe (aU fiditbareé 9Jlaëfenjeidjen) ju
»erfeben.

§. 2. (£« werben nur SSïaèttn jugefoffen, weldje weber ben SJnfranb

nod) lit (Sittiirtjfeit »crlefcen. e« wirb auf biefen <punft (ïrenge SKücfffdjt

genommen werben.

©ie 2$ûf)ne Iti Sweaters wirb ijum (Speifefaale für lit îanjenben
eingerichtet werben. Stuf bem 2,anjfaalc unb in be» Sogen bürfen bie

gewôbnlidjen grfrifdjungm, wie iEljee, Simonabe «. jebod) fein SStin
bargeboten werben. — SltteS wirb gleitf) beim (Empfange bejafjit.

§. 3. ©er <5aa\ wirb um 6 Ufjr ge&ffhet, ber 23att fingt um 7 U&r

an unb enbet um 2 Ufjr, lai £auä wirb um 4 Ufjr nati) EDI it trmart) t
gefdtfoffen.

greife unb Stntljeilutig t»ctr $lâ$t:
Eanjfaal unb ertfe 9lang*2ogen 25 23$.

Soge^SHonaie 35 „
Sweite 3tang*£ogen 15 »

©ritte 9lang gogen 10 „
©ie ©ntrittéfartnt fônnen, iteti Sage »or bem Stolle, M £errn

Surgborfer, im Café SKouitiet, unb am Stbenb felbfr, »on 4 Ufjr an, bei

ber Caffé erhoben werben.

SSittete für bie Soge^onale finb fur atte übrigen ^là$e gültig.

Abb. 8 Plakat von 1838, das zum ersten Maskenball der Regenerationszeit in
Bern einlädt. Nach dem Vorbild anderer Städte organisierten Vertreter aus der
Oberschicht diese Veranstaltungen. 31



heitern Laune, dem Witze und dem Geschmack beide Flügelthüren, und um
so freier und unbefangener dürfen sich diese Geister bewegen, als sie unter
der Larve in einem gewissen Incognito spielen.»106

«Heute um sechs Uhr wurde der Ball eröffnet, und schon drängte sich
eine Menge von Masken, die ihre Billette zum voraus gekauft hatten, zum
Eingang, wo eine neugierige Zuschauermenge die ganze Hotellaube bis zum
Zeitglockenturm füllte. Nach und nach trafen die Tänzer ein, und gegen acht
Uhr war der Saal vollständig besetzt.»107

Einige Initianten setzten zu hohe Erwartungen in die Wirkung des Balles
auf politischem Gebiet. Dies zeigt das Gedicht «Einladung zum Maskenballe».

Der unbekannte Verfasser klagt, verschwunden sei im «Bürgerthum
das Glück der Einigkeit». Aber nun verdecke die Maske die Parteizugehörigkeit

und erlaube deshalb einen neuen Anfang zu einer unbeschwerten
zwischenmenschlichen Begegnung. Die Maske wirke veredelnd auf den
Charakter und führe zurück zur politischen Einigkeit, sie werde eine Brücke

zum Herzen des Bruders bauen:

«Jeder Bürger sehnt sich wieder
Nach der Eintracht Sonnenblick.
Wenn die Denkungsart verschieden,
Durch die Maske wird vermieden,
Daß man gleich die Farbe kennt,
Welche die Gemüter trennt.
Darum kommet hin zum Balle,
Legt die Maske vors Gesicht;
Einet Euch, Ihr Bürger Alle!
Eure Farbe kennt man nicht,
Euer Herz, es soll sich kennen;
Kommt, Ihr sollt Euch Bruder nennen!
Sollt im munteren Verein
Wieder alte Berner sein.»108

Andere, realistisch Denkende, glaubten nicht an diese Brücke zur Einigkeit.
Sie befürchteten im Gegenteil, es könnten während des Balles Zwischenfälle
und Raufereien vorkommen: «Entgegen aller Erwartung verlief der Ball zur
grossen Zufriedenheit aller Teilnehmer. Nicht der geringste Zwischenfall,
nicht die leiseste Unordnung sind vorgekommen. Das allgemeine Lob ist
einstimmig, einige Masken sollen ganz besonders glänzend gewesen sein, andere

weniger originell.»109
Auch der unbekannte Berichterstatter im «Intelligenzblatt» ist zufrieden

mit dem Verlauf des Balles: «Der erste Versuch, vielleicht seit Niklaus Manuels

Zeiten, den Ernst des Bernerlebens beim bunten Licht- und Farbenspiel
des Mummenschanz zu prüfen, ist glücklich abgelaufen.» Getäuscht worden

32 sei, wer witzige Masken erwartete. Der Ernst überwog: Ein Mond in Gold-



papier, ein goldpapierner Amor, ein ungeheurer Stiefel, ein Pater Franziskaner,

Papageno, dessen Federn lauter Spielkarten waren.110

Aufgefallen sei, dass «Damen der besten Gesellschaft sowie die notablen
Bürgerinnen», die sich «gegen die Erlaubnis einer derartigen Veranstaltung
in Bern gewendet hatten», sich maskiert in den Logen still verhielten und
alles beobachteten, was vor sich ging: «Ihr Bericht lautete sehr günstig. Man
hofft, dass sie sich später herablassen werden, sich unter die Tanzenden zu
mischen.»" '

Weniger günstig wurde der Verlauf späterer Bälle beurteilt. Kritisch
stand Karl Howald als Pfarrer dem Fastnachtstreiben gegenüber: «Im Jahr
1847 wurden hier auch Maskenbälle gegeben. Mehrere fremden Gesandten
und viel Schreiber- auch Pöbelvolk nahmen an der fête theil. Honette Töchter

sagten, sie möchten nicht en peinture in diesen Bällen figuriren. Auch im
Winter 1848 wurden hier Maskenbälle gegeben, von denen ehrbare Leute
sich fern hielten.»112

Ziemliches Aufsehen erregte der folgende Vorfall: Am 6. Februar 1850
wurde «einer plumpen Amazone, in Gegenwart ihres silberbordirten Begleiters,

die Larve abgerissen.» Den Lesern des «Intelligenzblattes» wird nun
«angezeigt, daß sich unter jener Maske nicht die vermuthete rechtschaffene
Tochter Z., sondern die Wäscherin Markstein befand.» Die Wäscherin E.

Markstein fühlt sich daraufhin verpflichtet, «damit nicht ein falsches Licht
auf mich geworfen werde, folgende Erklärung abzugeben: daß ich nämlich
den letzten Maskenball gar nicht besuchte, somit dieser Artikel auf einem
Irrthum beruht, oder aber von einer gemeinen Creatur herkommt, die sich
selbst ihre Larve nicht abziehen und offen auftreten darf, ansonst sie sich

vor mich stellen soll.»113 Solche Vorfälle riefen nach strengen
Verhaltensvorschriften.

Ruhe und Ordnung

Der Vorfall vom 6. Februar 1850 belegt, dass die Direktion des Theaters
den Zugang zu den Maskenbällen zwischen 1847 und 1850 allen sozialen
Schichten öffnete. Dies erforderte strenge Richtlinien im Programm und eine
ausführliche Orientierung des Publikums. Vor allem bemühten sich gewählte

«Commissarien» um Ruhe und Ordnung während des Balles. «Im Noth-
falle» wiesen sie Ruhestörer aus dem Saal. Es scheint, die Direktion befürchtete

auch Streit zwischen den politischen Parteien, denn seit 1846 besass die
radikale Partei die Mehrheit im Grossen Rat. Der Ball begann um sieben Uhr
und endete um zwei Uhr nachts. Die Herren und Damen wurden gebeten,
«sich wenigstens mit einer Larve oder spanischen Brille zu versehen». Es

wurden «nur Masken zugelassen, welche weder den Anstand noch die
Sittlichkeit verletzen.» Getanzt wurde im Zuschauerraum, gespeist auf der 33



Bühne. In den Logen durften Erfrischungen wie Tee oder Limonade, jedoch
kein Wein «dargeboten werden». «Jeder Herr, der eine Dame zum Tanzen
einladet, welche der Bewerbung nicht zu entsprechen wünscht, wird höflich
ersucht, sich mit dem ersten verneinenden Zeichen zu begnügen.» Während
der Dauer der drei Bälle am 6. und 22. Februar sowie am 8. März 1850
wurden auch die Tänze überwacht: «Die Tänze werden durch zwei [.. .J

Ballaufseher dirigirt, welche [...] besonders darauf zu sehen haben, dass nicht
aus der Colonne getanzt werde. Personen, welche nicht tanzen, sind gebeten,
sich beim Antritt der Colonne in die Logen zurückzuziehen. Die Musik gibt
ein Zeichen zum Antritt der Colonne.»114

Auffallend ist die wachsende Zahl von Kostümverleihern, welche ihre
Dienste in der Lokalpresse anboten: «Die Garderobiers Steinhauer aus
Baden und Ungerer aus Basel», ein «Costumes-Leiher von Zürich» bemühten
sich nach Bern. Frau Gülow, gegenüber dem Theater, «zeigt hiermit an, dass

sie mit einer schönen und reichhaltigen Auswahl Masken, Dominos, Débardeurs

etc. versehen sei.»115

Konkurrenz

Schon 1849 erhielt die Direktion des Theaters Konkurrenz. Unbekannt
bleibende «Unternehmer» organisierten bereits am 19. Januar einen Maskenball
im Casino.'16 Sie gaben bloss 80 Karten zu 25 Batzen aus, «damit sich das

tanzlustige Publicum nach Wohlgefallen amüsieren kann.» Auch sie kamen
nicht ohne Anordnungen aus und organisierten geschickt den Kostümverleih:

«Einige Tage vor dem Balle sind im Casino bei einem Maskenverleiher
Costume zu haben.»117 Einen Hieb gegen die Theaterdirektion konnten sie

sich nicht verkneifen: «Da dieser Ball nicht des Gelderwerbes wegen, oder
auf etwaige Bezahlung von Bäcker-, Fleischer- und Schuster-Contos berechnet

ist, wie die Ausgabe der wenigen Karten schon zeigt, nur den Zweck hat,
einem geehrten Publicum in ungestörtem Tanze einen genussreichen Abend
zu beschaffen, so hoffen auf gütigen Zuspruch. Die Unternehmer»."8

Tatsächlich steckte die Direktion des Theaters in finanziellen Schwierigkeiten;

im Frühjahr 1850 war sie gezwungen, die Bühne zu schliessen. Die
Einnahmen aus den Bällen hatten die Schliessung nicht verhindern können:
«Nach allen Erkundigungen, die wir eingezogen, liegt der einzige Grund in
dem Mangel an ökonomischer Unterstützung.»"9

Die nach 1838 gut besuchten Maskenbälle verloren um die Mitte des

19. Jahrhunderts ihre Anziehungskraft und wurden zu Spielbällen der Politiker:

1860 und 1862 stellte der konservative Einwohnergemeinderat der
Stadt den Antrag zum Verbot, doch die übergeordnete Behörde, der radikale

34 Regierungsrat, erteilte die Bewilligung.120



îïïaskenbad.

0.€zr

x: o-

E

M\

Km.

©le l.t5örje ecjt füllen,
©as ©ejicbt fiefj oetdechen,

©as andre entfjiUIen —

©ann los mit dem Stecken!

Abb. 9 Zeichnung eines Maskenballs in der satirischen Zeitschrift EEßärenspiegel» von
1929. Solche feucht-fröhlichen Veranstaltungen wurden in den 1920er Jahren von
Zuzügern in der Stadt Bern zur Fastnachtszeit organisiert. Das ausgelassene Treiben und die
dazu gespielte Jazz-Musik gefiel offenbar nicht allen Zeitgenossen.

Vereine organisieren Fastnachtsbälle

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts organisierten in der Stadt Bern vor allem
Vereine die beliebten Maskentanzbälle mit Blumenschmuck und Prämierungen.

Die Association Romande de Berne verkaufte «Billets pour la grande
Soirée - Bal au Casino du 12 février 1910».I2i

Auf den 15. Februar und den 1. März 1910 lud die Stadtmusik Bern zu
zwei Maskenbällen in den Grossen Kornhauskeller ein. Das Maskenkostümgeschäft

Hans Strahm-Hügli war «mit grosser Auswahl von Kostümen
abends im Local anwesend».122

Und so sah der Berner Fastnachtskalender 1922 aus:
4. Februar 1922: Grosser Quodlibet-Maskenball in sämtlichen Räumen
des Kasino Bern, Stadtmusik Bern.
7. Februar 1922: Grosser Maskenball im Kornhauskeller, Stadtmusik Bern. 35



11. Februar 1922: Offizieller Maskenball in sämtlichen Räumen des

Maulbeerbaum. Motto «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum»,
Stadtmusik Bern.123

18. Februar 1922: Grosser Variete-Maskenball im Kasino. Prachtvolle
Blumenarrangements, Masken-Prämierungen.
21. Februar 1922: Letzter Maskenball im Grossen Kornhauskeller,
veranstaltet von der Metallharmonie und Bauernkapelle.

Weitere Stichproben ergeben, dass sich die Berner 1927 wieder an drei und
1932 gar an fünf Maskenbällen vergnügen konnten.

Erstaunlich ist bei der Ankündigung des Maskenballs im Berner Casino

vom 26. Februar 1927, dass dort vier «rassige Jazz-Ball-Orchester» spielten,
darunter «Tobys American Bands» und «Funny Boys Jazz». Erstaunlich
deshalb, weil sich in der Schweiz eine eigentliche, aus den USA beeinflusste Jazz-
Szene nur sehr zögernd Ende der 1920er, Anfang der 1930er Jahre in den

grösseren Städten entwickelte. Die Musiker waren wohl Absolventen der
Swiss Jazz School in Bern, einer der ältesten unabhängigen Institutionen in

Europa, und ihre Rhythmen sprachen vor allem ein junges Publikum an.124

Die Mottos, die nach 1920 bei den Ankündigungen immer mehr Mode
wurden, luden ein zum Abschied aus dem Alltag, zum Sprung in 1001

Nacht: «Im Rosenhain zu Schiras», «Auf dem Meeresgrunde», «Wien -
Wien-Wien», «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum», «Einisch im Johr,
händ es bitzli Humor». Dieses «händ» verrät, dass es nicht unbedingt
Bernerinnen und Berner waren, welche die Bälle organisierten. «Mir händ, ir
händ, si händ» ist in der Zürcher- und in der Aargauermundart üblich, während

die Luzerner mehrheitlich «mir hend» sagen.125

Auf ruhige, besinnliche Weise ohne Masken hielten katholische Vereine
ihre fastnächtlichen Unterhaltungsabende ab. Mitglieder des Cäcilienchors
Sankt Marien hatten am 20. Februar 1960 «den Pfarrsaal in ein heimeliges
Kabarett umgewandelt, dem tiefverschleierte anmutige Damen ein echt
orientalisches Gepräge gaben. [...] Neben musikalischen Einlagen folgten sich

in bunter Reihenfolge unterhaltsame Gesellschaftsspiele und humorvolle
Sketchs.»126

Prinzessin Karneval eröffnete das bunte Programm des Frauen- und
Männervereins der Dreifaltigkeitskirche: Gesangsvorträge wechselten ab

mit Wortduellen zweier Fastnachtsfiguren und dem Schwank von Hans
Sachs: «Der fahrende Schüler im Paradeis». In der Zeitung dankten die

Mitglieder für den besinnlichen Abend: Dank, «dass wir die Möglichkeit haben,

so frohe und auch besinnliche Stunden zu erleben.»127

Gar nicht besinnlich, vielmehr zu einem kritisch humoristischen
Narrengericht gestaltete sich die «Bärner Fastnacht des Platzkartells der bernischen

Angestellten-Verbände» am 25. Februar 1922 in den oberen Räumen
36 des Hotels National. Der erste Teil des Abends brachte Liedbeiträge und



ÎJîrtujSarttwcil
«

m

f-

F%

m&BAR£H- i
$

3?-T

9Ç>

/* zs

«F* *i

Abb. 10 Karikatur des Berner Architekten, Malers und Grafikers Hans Eggimann
(1872-1929) im «Bärenspiegel» von 1927. Um eine zentrale Figur - eine Mischung
zwischen Bär und Narr mit einem Berner Wappen auf der Kappe - tanzen verschiedene
fastnächtlich kostümierte Personen. Zwei Katzen, zwei Affen und zwei Theatermasken
schauen von ihrem Podest befremdet bis entsetzt auf dieses Treiben herab. s 7



Theater, der zweite «Schnitzelbänke der Bärner Clique: Humoristische und
politisch-satirische Revue über persönliche Ereignisse inner- und ausserhalb

des Gemeinderates (Bärndütschi Spruch nach eigener Melodie). Motto:
Niemer blibt verschont.»128 Waren da wohl Basler die Lehrmeister? Die
Bezeichnung «Clique» ist in Basel üblich für eine Fastnachtsgesellschaft.
Berühmt sind dort auch die Schnitzelbank-Vorträge mit «Helgen» in
verschiedenen Lokalen am Hirsmontag, dem ersten Abend der dreitägigen
Basler Fastnacht.129

Doch im Allgemeinen hatten die Bernerinnen und Berner immer noch
Mühe, Kritik zu ertragen und über ihre eigenen Schwächen zu lachen. Das
kleine Lied «Den Fasnachtsgegnern» - direkt aus Basel - traf den wunden
Punkt:

«Me hychlet und me schmirzelet,
Me hätti gärn entwirzelet,
Me hätti gärn, i derft nit ko,
Me hätt mi gärn am Flängge gnoh!
Me ferchtet halt au z'Bärn e bitzli
Mi giftig spitzig Suppeschlitzli.
Ja nu, s'macht nyt,
Ihr liebe Lyt,
Y kumm halt ainewäg,
Und sin's au nur drei kurzi Däg.
Y nimm die Herre scho am Krage,
wo s'ganzi ]ohr e Larve trage,
Und wenn dr ebbis Guets wand stifte,
Bitti tiend - doch d'Larve lifte!»130

Das Lied ist typisch für die Haltung des Bärenspiegels. Diese
«Bernischschweizerische humoristisch-satirische Monatsschrift» erschien von 1923
bis Juni 1948. Hans Eggimann (1872-1929), ein Künstler auf dem Gebiet
der freien und der angewandten Grafik, half 1923 mit bei der Gründung und

Gestaltung der Zeitschrift. Seine Zeichnung «Vivat hoch, Prinz Karneval»
vom 19. Februar 1927 ist etwas vom Eindrücklichsten, was zur Fastnacht
geschaffen worden ist (vgl. Abbildung 10).131 Dennoch war eine Gassenfastnacht

immer noch kein Thema, vor allem für die ältere Generation.
«Jucundus», ein Luzerner, versuchte 1960 die bernische Gesinnung zu

verstehen. Und er kam zu einem unerwarteten Schluss: «Sind denn die Berner

so langweilig nüchterne und ernste Leute, dass sie nicht einmal die
Fastnacht kennen? Während am Schmutzigen Donnerstag Luzern und die ganze
Innerschweiz in einen tollen Wirbel von übermütigen Narrenstreichen,
Maskeraden, ulkigen Umzügen und Bällen geraten sind, lebt der Berner ruhig
und gemächlich seinen gewohnten grauen Alltag.» Das Wichtigste an der

38 Fastnacht, wichtiger als das Mittun, sei der «echte fastnächtliche Geist», der



à
^

»

w /' *%ü
ÀI

m '4ft
f.&*•:

t ':

Abb. 1 1 Der Geige spielende Bär an der Berner Gassenfastnacht 1992. Neben der
Kinderfastnacht und dem grossen Umzug der «Guggcnmusiken» spielen einzelne
Maskierte zum Tanz auf oder führen kleine Theaterstücke vor.

Humor. Humor sei «eine der wichtigsten christlichen Tugenden. Der humorvolle

Mensch nimmt sich selber nicht so fürchterlich ernst» und hat
Verständnis für die Schwächen des andern. Deshalb: «Wenn wir hier in Bern
diesen echten fastnächtlichen Geist pflegen, dann ist gar nicht zu bedauern,
dass es keinen eigentlichen Berner Karneval gibt.»132

7. Die Geburt der Berner Gassenfastnacht

Anregungen und Probefastnachten 133

In den fünfziger und sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts suchte Sergius
Golowin nach Gründen, die zum Verschwinden der Berner Fastnacht
geführt hatten, und er gewann die jugendlichen Mitglieder der «nonkonformen

Gruppe Härdlütli» für den Plan, in der Stadt Bern wieder eine
Gassenfastnacht ins Leben zu rufen.134 Auf den 23. Februar 1978 luden die

«Härdlütli» mit Pierre Hänni an der Spitze zu einer Art Probefastnacht ins
«Bierhübeli» ein. Über 700 Narren erschienen, «feierten und tanzten und
schnitzelbankten» bis zur Polizeistunde um halb zwei Uhr. Sie spotteten: 39


	Die "alte" Berner Fasnacht im 19. und 20. Jahrhundert

