Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde
Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

Kapitel: 4: Die Narren in Bern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20

schmutzige Wasche gewaschen wurde. Das erinnert an die viel dlteren Nar-
rengerichte in Siddeutschland.

In der Gestalt des Pfarrers wird ein grundlegender Wandel in der
Haltung gegeniiber der Kirche und ihren Dienern sichtbar, ein Wandel zum
Diesseits, zur Sinnesfreude, zur Befreiung vom lihmenden Glauben an die
Erbsiinde. Hier wirkte aufkldrerisches Gedankengut hinein: der Mensch
ist Gottes Ebenbild, also ist er von Natur aus gut. Die gleich bleibenden
Masken erschreckten nun nicht mehr; als harmlose Belustigung erinnerten
sie bloss an eine langst iiberwundene Zeit.

Verboten wurde nun nur noch das Herumrennen einzelner Maskenge-
stalten, die versuchten, in die Hauser einzudringen. Auch die geringeren Be-
trage fiir Bussen spiegeln Toleranz — oder vielleicht auch Resignation — der
Behorden gegenuiber der jugendlich tiberschaumenden Lebensfreude. Wih-
rend im 17. Jahrhundert eine vermummte Mannsperson zehn Pfund und
eine um «Chiiechli» bettelnde Weibsperson funf Pfund Busse zahlen sollten —
sollten, denn junge Leute haben schnelle Beine —, sanken die Bussen um die
Mitte des 18. Jahrhunderts auf drei und anderthalb Pfund.®?

Im 19. Jahrhundert l6sten neu gegrindete Vereine die Burschen als Tra-
ger der Volksschauspiele ab. Im Oberaargau und im Emmental fihrten sie
am Hirsmontag die Apfelschuss-Szene mit Tell und Gessler und die Schlacht
bei Sempach auf offener Strasse auf, wobei die Spielenden auch in benach-
barten Orten auftraten, unter anderem in der Stadt Burgdorf.®3 Auch hierzu

waren wohl die in der Stadt Bern beliebten Ostermontagsspiele die Vor-
bilder.

4. Die Narren in Bern

Narren als « Amptliite» der Stadt

Allgemein bekannt ist, dass sich «weltliche Herren und Firsten» im ausge-
henden Mittelalter einen Narren hielten, dass sie «viel ehe(r) des Pfarrherrn
entberten als des narren».®* Wir erinnern an Hinsli Hofmeister, den Narren
auf Schloss Spiez in Rudolf von Tavels Roman «Ring i der Chetti»: «[Am
Bort steit] en undersetzte Ma, mit mene Froschegsicht. Me kennt’s, me muef$
grad lache, wenn me ne nume gseht. E Stimm het er o wien-e Frosch; aber
mit sym Guagge her er scho mange grofSe Herr usem Husi bracht. Der Hans-
li Hofmeischter isch es, der Narr und Hindli-Goumer vom Schlof3.»%3
Auch die Berner Gesellschaft zum Distelzwang fuhrt neben dem Distel-
fink einen Narren im Wappen. «In friheren Zeiten waren die Gesellschaften
zum Narren und Distelzwang zwei besondere Gesellschaften, welche sich in



unbekannter Zeit vereinigten». Der Gesellschaft zum Narren gehorten vor-
zugsweise die adeligen Geschlechter an: «Der Narr galt als Emblem der Vor-
‘nehmen.» Nur sie vermochten es, einen Schalksnarren zu halten.6¢

Seltsam empfinden wir heutigen Menschen, dass Bern im 15. Jahrhun-
dert wie andere Stidte eine ganze Reihe von Narren verpflichtete. So begeg-
nen uns denn leibhaftige Narren in den damaligen Halbjahresrechnungen
der Stadt Bern: Ueli Wiiest, Peter Pur, Biirki der Narr, Hans der Narr, Heini
Gouch.

Wie die Gibrigen «amptlite» (Amtstrager, Beamte), die Wachter, Weibel,
Forster, Arzte, Schreiber, die laufenden und reitenden Boten und Spielleute
erhielten auch die Narren jihrlich auf obrigkeitliche Kosten eine Art Uni-
form in den Stadtfarben schwarz — eigentlich grau — und rot. Es waren viele,
mindestens ein Dutzend, denn jede Handwerksgesellschaft hatte ihren Nar-
ren, nicht nur die Gesellschatt zum Distelzwang.

Die Benennungen Gouch — urspriinglich Kuckuck — und Narr sind,
sprachlich betrachtet, Variationen derselben Beschimpfung: «Torenbuben,
Lappi, Loli». Wenn nun «Narren und Gouchen» als «amptliite» im 14. und
15. Jahrhundert laut Stadtrechnungen eine Art Uniform erhielten, handelte
es sich nicht um Torenbuben, sondern um Schalksnarren, gewissermassen
um Berufsnarren, typische Figuren des Volkslebens. Diese spezielle Benen-
nung war dem damaligen Rechnungsfithrer unbekannt; sie muss bei den fol-
genden Beispielen aus den Stadtrechnungen des 14./15. Jahrhunderts hinzu-
gedacht werden:

1380: «Denne Heinin Gouch umb sinen rogk ze machenne III {».67

1433: «Der wechtern und der armen liiten, gouchen und narren rocke,
als man die jerlich git durch got und ere, gebirt des verlouffnen jars inn ein
summe Illc b 1T Ib IIT d» .58

1443: «Dem Jacob Uberling von Uollis Wiiesten rock ze machen und
Peter Puren gippen und hosen, und ander narren rock ze machen und Uollin
Wiesten gippen, gebur(t] lon und zug IIII Ib II1'/268». «Demselben [Jacob
Uberling] umb grauw tuoch und rot zuo einem rock, wart des von Valken-
stein narren, und umb den lon ze machen tuot V Ib IX § VI d».¢?

1452: «Denne Jacob Uberlinger umb graw tuoch, umb zwilchen, umb
faden und machlén von rogken und jippen, die er narren geben und gema-
chet hat in drin [dreien] verlouffnen jaren, als min herren geheissen hant,
tuot alles in ein summ XVIII Ib XVIII {5».70

Erstaunlicherweise wird das Nihen einer Narrenkappe nicht erwihnt.
Ebenso fehlt jeder Hinweis auf das Wahrzeichen der Narren, das Narren-
zepter, die Keule oder den «Cholbe».

In den Lohnlisten der Stadt fehlen Narren; sie scheinen auch von der
Steuerpftlicht befreit gewesen zu sein. Man weiss nur, dass reiche Burger
Schalksnarren gewissermassen mieten konnten; sie brachten Abwechslung

21



L2

in den Alltag. Man durfte thnen nichts tibel nehmen; frei sagten sie ihren
Herren alle Wahrheiten ins Gesicht. Bei festlichen Umziigen — nicht nur an
der Fastnacht — «hatte jedes Handwerk seinen Narren», er belustigte das
Volk mit Spassen, liess die Schellen im Tanze klingen und spielte auf seinem
«Gygli».”!

Ausserhalb der Stadt, auf dem Lande, waren Narren erst im 19. Jahr-
hundert anzutreffen: An der Tannenfuhr in Riischegg war der Pfarrer Ende
des 19. Jahrhunderts die Hauptperson: «Er hielt die Predigt, die ihm sein
Narr Satz fur Satz verdrehte, so dass das Publikum aus dem Lachen gar nicht
heraus kam.»”2 Natiirlich spielte auch hier ein Bursche den «Pfarrer». Was
sich da zwischen ithm und dem Narren abspielte, war ein seichtes Volks-
vergnigen, das im 18. Jahrhundert undenkbar gewesen wire.

Der Narr im Schauspiel und im Totentanz

In Hans von Rites Fastnachtsspiel, gedruckt 1532, tritt zu Beginn neben
dem Herold der geschwatzige Narr «Eselstoub» auf und preist dem Publi-
kum in endloser Aufzihlung den Scheinnutzen der Heiligen in diesem Spiel.
Damit ahmt er satirisch die Akkumulationsrhetorik (unnétiges Geschwiitz)
der papstlichen Pfaffen nach, die im Kontrast steht zur Einfachheit und Klar-
heit des Evangeliums. Schliesslich fihrt der Herold dem Schwadroneur tibers
Maul: «Du schwitzist mee dann siben an eim gallgen.»"3

Hans Rudolf Manuel stellt 1548 in seinem launigen Weinspiel «Ein
holdsaeligs Fafsnachtspil» unter den 51 Spielern gleich vier Narren auf die
Biithne, wohl Schalksnarren, die auch ordnend in die Handlung eingreifen.
Gegen Schluss des Stiicks werden weitere Spieler zu «Narren» und auf die
Narrenbank beordert.”

Niklaus Manuel, der Vater von Hans Rudolf, verzichtet in seinen be-
kannten Reformations-Spielen auf Narren; seine Figuren sind so eindeutig
charakterisiert, dass Narrenkommentare die Wirkung bloss geschwicht
hatten. «Im Unterschied zu den bisherigen Fastnachtsspielen eroffnet kein
Narr mit launigen Spassen die Darbietung, kein Argumentator erklart um-
standlich Handlung und Sinn.»”? In Niklaus Manuels Totentanz, den er
1516-1519 auf die Innenseite der Sidmauer des Dominikanerklosters in
Bern malte, erscheint auf Tafel 22 ein Narr mit seinem Zepter, der Keule. Er
ist der Einzige der Dargestellten, der sich in einem wilden Ringkampf gegen
den Tod wehrt. Schliesslich beschwichtigt ihn der Tod:

«Heb still du Narr vnd grosser Gouch

muost starben mit den Wysen ouch

Wann der tod sicht gar niemand an

ob wyf$ olld narrecht sye der Mann»

(ob weise oder narrisch der Mensch sei).



Xyl. Anst. v.

wri u. Jecker, Favbendvuck von der Haller'schen Buchdruckerei in Bern.

Abb. 6 Wappen der Gesellschaft zu Distelzwang in einer Lithografie von 1865. Diese
stadtburgerliche Gesellschaft fithrt einen Narren und einen Distelfink im Wappen. Der
Narr war im Mittelalter Emblem der Vornehmen, die sich einen unerschrockenen Schalk
zur Unterhaltung leisten konnten.

Der Narr ergibt sich daraufthin gelassen in sein Schicksal:
«Wiewol vil Narren sind jnn der Wallt
Die meer dann jch hannd gliept das gallt
So wollt jch doch gern faren dahin
Wenn kein Narr meer uf Erden muefSt sin.»”6

Die Herkunft der Narren im Volksglauben

Fragen wir uns zuletzt noch, wie die allgemeine Beliebtheit der Schalksnar-
ren zu erkldren ist. Schon dusserlich regten ihre verkriippelte, ausgestossene
Gestalt, ihr zerfurchtes Gesicht, die krachzende oder abnormal hohe Stim-
me, der hiipfende Gang die Zuschauer zum Lachen an. Doch wandelte sich
das Gelachter rasch in Staunen und Bewunderung fir die schlagfertigen,
scharfsinnigen, trifen, unerschrockenen und gleichzeitig humorvollen bis
bissigen Ausserungen. Ihre dussere und innere Andersartigkeit bewies dem

23



24

Volk, dass sie aus einer andern, einer aussermenschlichen Welt herkommen
mussten, in der es keine Biicklinge gab vor hohen Herrschaften, keinen wirt-
schaftlichen Druck und kirchlichen Zwang. Es musste eine wunderbare Welt
sein, aus der die Narren stammten.

5. Brauchtumselemente der Fastnacht: Wasser, Feuer, Larm

Mit den drei Elementen Wasser, Feuer und Larm verbindet sich Brauchtum,
das weit in die vorchristliche Zeit zuriickreicht und sich bis heute erhalten
hat.

Das Wasser

Fliessendes, sauberes Wasser ist nach dem vorchristlichen Volksglauben das
beste Abwehrmittel gegen bosartige Damonen, denn diese sind schmutzig
und halten sich im Dreck auf. Kein Damon vermag fliessendes Wasser zu
uberqueren. Deshalb fithrt noch heute etwa ein Bauer seine kranke Kuh tiber
drei Bache, um sie damit vom Einfluss boser Michte zu befreien.””

Das Befeuchten und Bespritzen mit Wasser, das Eintauchen in Wasser,
das Werfen ins Wasser ist also urspriinglich ein Akt der Reinigung, ein Un-
heil abwehrendes Mittel. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich das
«Mdgdlein Baden» als vorchristliches Brauchelement lange Zeit hartnackig
gegen alle Verbote gehalten hat, denn der Bursche wollte mit dieser Priifung
herausfinden, ob das Midchen eine reine Seele besitze oder ob sich da ein
Damon unter Menschengestalt verstecke. Beim Burschen selbst scheint eine
Reinigung nie notwendig gewesen zu sein vor dem spateren ehelichen Zu-
sammenleben.

Natdurlich hielt sich spater auch der sinnentleerte Brauch, weil er bei den
Burschen mit Lust verbunden war, obwohl das Wasser der Bache und Brun-
nen zur Fastnachtszeit im Februar scheusslich kalt ist. In den sudwestdeut-
schen Stadten und Dorfern ist der Brauch ebenso bekannt unter dem Namen
Wasser-Busse oder Brunnenwerfen, auch Brunnenspringen.’® Die christliche
Kirche hat bei der Taufe den uralten Reinigungskult tbernommen, ur-
spriinglich das Untertauchen in Wasser, spater die Benetzung der Stirne des
Tauflings.

Die folgenden Verbote aus drei Jahrhunderten belegen, wie hartnackig
sich der Brauch gehalten hat: Um 1470 wird im Berner Stadtrecht festgehal-
ten und verboten, «vff dem mentag nach der alten vasnacht [Hirsmontag]
oder sus die dienstjungfrouwen in die baech zuo werffen». Das sei «wider
cristenliche zucht vnd gots ordnung».””



	Die Narren in Bern

