
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

Kapitel: 4: Die Narren in Bern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schmutzige Wäsche gewaschen wurde. Das erinnert an die viel älteren
Narrengerichte in Süddeutschland.

In der Gestalt des Pfarrers wird ein grundlegender Wandel in der

Haltung gegenüber der Kirche und ihren Dienern sichtbar, ein Wandel zum
Diesseits, zur Sinnesfreude, zur Befreiung vom lähmenden Glauben an die
Erbsünde. Hier wirkte aufklärerisches Gedankengut hinein: der Mensch
ist Gottes Ebenbild, also ist er von Natur aus gut. Die gleich bleibenden
Masken erschreckten nun nicht mehr; als harmlose Belustigung erinnerten
sie bloss an eine längst überwundene Zeit.

Verboten wurde nun nur noch das Herumrennen einzelner Maskengestalten,

die versuchten, in die Häuser einzudringen. Auch die geringeren
Beträge für Bussen spiegeln Toleranz - oder vielleicht auch Resignation - der
Behörden gegenüber der jugendlich überschäumenden Lebensfreude. Während

im 17. Jahrhundert eine vermummte Mannsperson zehn Pfund und
eine um «Chüechli» bettelnde Weibsperson fünf Pfund Busse zahlen sollten -
sollten, denn junge Leute haben schnelle Beine -, sanken die Bussen um die

Mitte des 18. Jahrhunderts auf drei und anderthalb Pfund.62

Im 19. Jahrhundert lösten neu gegründete Vereine die Burschen als Träger

der Volksschauspiele ab. Im Oberaargau und im Emmental führten sie

am Hirsmontag die Apfelschuss-Szene mit Teil und Gessler und die Schlacht
bei Sempach auf offener Strasse auf, wobei die Spielenden auch in benachbarten

Orten auftraten, unter anderem in der Stadt Burgdorf.6 ' Auch hierzu

waren wohl die in der Stadt Bern beliebten Ostermontagsspiele die
Vorbilder.

4. Die Narren in Bern

Narren als «Amptlüte» der Stadt

Allgemein bekannt ist, dass sich «weltliche Herren und Fürsten» im
ausgehenden Mittelalter einen Narren hielten, dass sie «viel ehe(r) des Pfarrherrn
entberten als des narren».64 Wir erinnern an Hansli Hofmeister, den Narren
auf Schloss Spiez in Rudolf von Tavels Roman «Ring i der Chetti»: «[Am
Bort steit] en undersetzte Ma, mit mene Fröschegsicht. Me kennt's, nie mueß

grad lache, wenn me ne nume gseht. E Stimm het er o wien-e Frosch; aber

mit sym Guagge her er scho mänge große Herr usem Hüsi bracht. Der Hansli
Hofmeischter isch es, der Narr und Hündli-Göumer vom Schloß.»65

Auch die Berner Gesellschaft zum Distelzwang führt neben dem Distelfink

einen Narren im Wappen. «In früheren Zeiten waren die Gesellschaften
20 zum Narren und Distelzwang zwei besondere Gesellschaften, welche sich in



unbekannter Zeit vereinigten». Der Gesellschaft zum Narren gehörten
vorzugsweise die adeligen Geschlechter an: «Der Narr galt als Emblem der
Vornehmen.» Nur sie vermochten es, einen Schalksnarren zu halten.66

Seltsam empfinden wir heutigen Menschen, dass Bern im 15. Jahrhundert

wie andere Städte eine ganze Reihe von Narren verpflichtete. So begegnen

uns denn leibhaftige Narren in den damaligen Halbjahresrechnungen
der Stadt Bern: Ueli Wüest, Peter Pur, Bürki der Narr, Hans der Narr, Heini
Gouch.

Wie die übrigen «amptlüte» (Amtsträger, Beamte), die Wächter, Weibel,
Förster, Ärzte, Schreiber, die laufenden und reitenden Boten und Spielleute
erhielten auch die Narren jährlich auf obrigkeitliche Kosten eine Art
Uniform in den Stadtfarben schwarz - eigentlich grau - und rot. Es waren viele,
mindestens ein Dutzend, denn jede Handwerksgesellschaft hatte ihren Narren,

nicht nur die Gesellschaft zum Distelzwang.
Die Benennungen Gouch - ursprünglich Kuckuck - und Narr sind,

sprachlich betrachtet, Variationen derselben Beschimpfung: «Torenbuben,
Lappi, Löli». Wenn nun «Narren und Gouchen» als «amptlüte» im 14. und
15. Jahrhundert laut Stadtrechnungen eine Art Uniform erhielten, handelte
es sich nicht um Torenbuben, sondern um Schalksnarren, gewissermassen
um Berufsnarren, typische Figuren des Volkslebens. Diese spezielle Benennung

war dem damaligen Rechnungsführer unbekannt; sie muss bei den
folgenden Beispielen aus den Stadtrechnungen des 14./15. Jahrhunderts
hinzugedacht werden:

1380: «Denne Heinin Gouch umb sinen rogk ze machenne III ß».67

1433: «Der wechtern und der armen lüten, gouchen und narren rocke,
als man die jerlich git durch got und ere, geburt des verlouffnen jars inn ein

summe IIIc lb II lb III d».68

1443: «Dem Jacob Überling von Uollis Wüesten rock ze machen und
Peter Puren gippen und hosen, und ander narren rock ze machen und Uollin
Wüesten gippen, gebur[t| lon und züg IUI lb III'/iß». «Demselben [Jacob
Überling| umb grauw tuoch und rot zuo einem rock, wart des von Valken-
stein narren, und umb den lon ze machen tuot V lb IX ß VI d».69

1452: «Denne Jacob Überlinger umb graw tuoch, umb zwilchen, umb
faden und machlön von rögken und jüppen, die er narren geben und gemachet

hat in drin [dreien] verlouffnen jaren, als min herren geheissen hant,
tuot alles in ein summ XVIII lb XVIII ß».70

Erstaunlicherweise wird das Nähen einer Narrenkappe nicht erwähnt.
Ebenso fehlt jeder Hinweis auf das Wahrzeichen der Narren, das Narrenzepter,

die Keule oder den «Cholbe».
In den Lohnlisten der Stadt fehlen Narren; sie scheinen auch von der

Steuerpflicht befreit gewesen zu sein. Man weiss nur, dass reiche Burger
Schalksnarren gewissermassen mieten konnten; sie brachten Abwechslung 21



in den Alltag. Man durfte ihnen nichts übel nehmen; frei sagten sie ihren
Herren alle Wahrheiten ins Gesicht. Bei festlichen Umzügen - nicht nur an
der Fastnacht - «hatte jedes Handwerk seinen Narren», er belustigte das

Volk mit Spässen, liess die Schellen im Tanze klingen und spielte auf seinem

«Gygli».71
Ausserhalb der Stadt, auf dem Lande, waren Narren erst im 19.

Jahrhundert anzutreffen: An der Tannenfuhr in Rüschegg war der Pfarrer Ende
des 19. Jahrhunderts die Hauptperson: «Er hielt die Predigt, die ihm sein

Narr Satz für Satz verdrehte, so dass das Publikum aus dem Lachen gar nicht
heraus kam.»72 Natürlich spielte auch hier ein Bursche den «Pfarrer». Was
sich da zwischen ihm und dem Narren abspielte, war ein seichtes

Volksvergnügen, das im 18. Jahrhundert undenkbar gewesen wäre.

Der Narr im Schauspiel und im Totentanz

In Hans von Rütes Fastnachtsspiel, gedruckt 1532, tritt zu Beginn neben
dem Herold der geschwätzige Narr «Eselstoub» auf und preist dem Publikum

in endloser Aufzählung den Scheinnutzen der Heiligen in diesem Spiel.
Damit ahmt er satirisch die Akkumulationsrhetorik (unnötiges Geschwätz)
der päpstlichen Pfaffen nach, die im Kontrast steht zur Einfachheit und Klarheit

des Evangeliums. Schliesslich fährt der Herold dem Schwadroneur übers

Maul: «Du schwätzist mee dann siben an eim galigen.»73
Hans Rudolf Manuel stellt 1548 in seinem launigen Weinspiel «Ein

holdsaeligs Faßnachtspil» unter den 51 Spielern gleich vier Narren auf die

Bühne, wohl Schalksnarren, die auch ordnend in die Handlung eingreifen.
Gegen Schluss des Stücks werden weitere Spieler zu «Narren» und auf die
Narrenbank beordert.74

Niklaus Manuel, der Vater von Hans Rudolf, verzichtet in seinen
bekannten Reformations-Spielen auf Narren; seine Figuren sind so eindeutig
charakterisiert, dass Narrenkommentare die Wirkung bloss geschwächt
hätten. «Im Unterschied zu den bisherigen Fastnachtsspielen eröffnet kein
Narr mit launigen Spässen die Darbietung, kein Argumentator erklärt
umständlich Handlung und Sinn.»75 In Niklaus Manuels Totentanz, den er
1516-1519 auf die Innenseite der Südmauer des Dominikanerklosters in
Bern malte, erscheint auf Tafel 22 ein Narr mit seinem Zepter, der Keule. Er
ist der Einzige der Dargestellten, der sich in einem wilden Ringkampf gegen
den Tod wehrt. Schliesslich beschwichtigt ihn der Tod:

«Heb still du Narr vnd grosser Gouch

muost starben mit den Wysen ouch
Wann der tod sieht gar niemand an
ob wyß olld narrecht sye der Mann»

22 (ob weise oder närrisch der Mensch sei).



ZT-
:.../ -,-: V'Z 1magmi m i i-

t--,„ best, „cl e oie a,-,- llatl'i'ech îAerci li, :.Vj /. Wees(. V. VïiErt ee. Jeder

Abb. 6 Wappen der Gesellschaft zu Distelzwang in einer Lithografie von 1865. Diese
stadtburgerliche Gesellschaft führt einen Narren und einen Distelfink im Wappen. Der
Narr war im Mittelalter Emblem der Vornehmen, die sich einen unerschrockenen Schalk
zur Unterhaltung leisten konnten.

Der Narr ergibt sich daraufhin gelassen in sein Schicksal:
«Wiewol vil Narren sind jnn der Wällt
Die meer dann jeh hannd gliept das gällt
So wollt jeh doch gern faren dahin
Wenn kein Narr meer uf Erden müeßt sin.»76

Die Herkunft der Narren im Volksglauben

Fragen wir uns zuletzt noch, wie die allgemeine Beliebtheit der Schalksnarren

zu erklären ist. Schon äusserlich regten ihre verkrüppelte, ausgestossene
Gestalt, ihr zerfurchtes Gesicht, die krächzende oder abnormal hohe Stimme,

der hüpfende Gang die Zuschauer zum Lachen an. Doch wandelte sich
das Gelächter rasch in Staunen und Bewunderung für die schlagfertigen,
scharfsinnigen, träfen, unerschrockenen und gleichzeitig humorvollen bis

bissigen Äusserungen. Ihre äussere und innere Andersartigkeit bewies dem 23



Volk, dass sie aus einer andern, einer aussermenschlichen Welt herkommen
mussten, in der es keine Bücklinge gab vor hohen Herrschaften, keinen
wirtschaftlichen Druck und kirchlichen Zwang. Es musste eine wunderbare Welt
sein, aus der die Narren stammten.

5. Brauchtumselemente der Fastnacht: Wasser, Feuer, Lärm

Mit den drei Elementen Wasser, Feuer und Lärm verbindet sich Brauchtum,
das weit in die vorchristliche Zeit zurückreicht und sich bis heute erhalten
hat.

Das Wasser

Fliessendes, sauberes Wasser ist nach dem vorchristlichen Volksglauben das

beste Abwehrmittel gegen bösartige Dämonen, denn diese sind schmutzig
und halten sich im Dreck auf. Kein Dämon vermag fliessendcs Wasser zu
überqueren. Deshalb führt noch heute etwa ein Bauer seine kranke Kuh über
drei Bäche, um sie damit vom Einfluss böser Mächte zu befreien.77

Das Befeuchten und Bespritzen mit Wasser, das Eintauchen in Wasser,
das Werfen ins Wasser ist also ursprünglich ein Akt der Reinigung, ein Unheil

abwehrendes Mittel. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich das

«Mägdlein Baden» als vorchristliches Brauchelement lange Zeit hartnäckig
gegen alle Verbote gehalten hat, denn der Bursche wollte mit dieser Prüfung
herausfinden, ob das Mädchen eine reine Seele besitze oder ob sich da ein
Dämon unter Menschengestalt verstecke. Beim Burschen selbst scheint eine

Reinigung nie notwendig gewesen zu sein vor dem späteren ehelichen
Zusammenleben.

Natürlich hielt sich später auch der sinnentleerte Brauch, weil er bei den
Burschen mit Lust verbunden war, obwohl das Wasser der Bäche und Brunnen

zur Fastnachtszeit im Februar scheusslich kalt ist. In den südwestdeutschen

Städten und Dörfern ist der Brauch ebenso bekannt unter dem Namen
Wasser-Busse oder Brunnenwerfen, auch Brunnenspringen.78 Die christliche
Kirche hat bei der Taufe den uralten Reinigungskult übernommen,
ursprünglich das Untertauchen in Wasser, später die Benetzung der Stime des

Täuflings.
Die folgenden Verbote aus drei Jahrhunderten belegen, wie hartnäckig

sich der Brauch gehalten hat: Um 1470 wird im Berner Stadtrecht festgehalten

und verboten, «vff dem mentag nach der alten vasnacht [Hirsmontag]
oder sus die dienstjungfrouwen in die baech zuo werffen». Das sei «wider

24 cristenliche zucht vnd gots Ordnung».79


	Die Narren in Bern

