Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde
Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

Kapitel: 2: Das Verbutze und Heischen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die innere Ordnung

Zum wachsenden Selbstbewusstsein gehort auch der Versuch der Obrigkeit,
das innere Leben der Stadt zu ordnen. Sie ldsst sich dabei von der Uber-
zeugung leiten, dass nur ein gottesfiirchtiges Volk die offentliche Ordnung
respektiere. 1437 stellt der Gerichts- und spétere Stadtschreiber Johannes
Blum den ersten Teil der bernischen Stadtsatzungen zusammen. Einzelne die-
ser Satzungen lassen erkennen, dass der Rat auch auf dem Gebiet des Glau-
bens Ordnung schaffen will: Er bekennt sich zur Verantwortung fiir das See-
lenheil der Untertanen und versucht deshalb, bestarkt von der Geistlichkeit,
den Glauben des Volkes mit drakonischen Strafen von heidnischen Schlacken
zu befreien. Doch dabei beisst er sich die Zahne aus, denn gerade wihrend
der Fastnacht, aber auch in der Ubergangszeit um Neujahr erwacht beharr-
lich vorchristliches Brauchtum.

Solche Auseinandersetzungen in Glaubenssachen zwischen Obrigkeit
und Burgerschaft sind typisch fiir das 15. Jahrhundert und finden in vielen
Stadten des gesamten siidwestdeutschen Raumes mehr oder weniger deut-
lich vor allem an der Fastnacht statt.!?

Interessant ist aus heutiger Sicht, dass in Bern die jahrlich wiederholten
Drohungen und Abschreckungsstrafen uber vier Jahrhunderte hinweg er-
folglos blieben. Schliesslich musste der aussenpolitisch so erfolgreiche Stadt-
staat Bern in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts das noch 1617
angeprangerte «heidnisch, verichtlich ergerlich wasen»!! dulden. Ob das
Gedankengut der Aufklirung zu dieser Sinnesinderung auch beigetragen
hat? — Wir wollen nun diese Auseinandersetzung zwischen der bernischen
Obrigkeit und ithren Untertanen naher betrachten.

2. Das Verbutzen und Heischen

Die Entschopfung

An der Herrenfastnacht oder jungen Fastnacht, am Sonntag Estomihi,
dem siebenten Sonntag vor Ostern, trafen sich jeweils die Angehorigen der
13 bernischen Gesellschaften auf ihren Stuben. Die Stubenknechte oder
Stubenwirte und ihre Frauen kochten ihnen ein Festmahl. Sie waren alle un-
maskiert, denn «der erwirdig, hochgelert» Fastenprediger Herr Johannes
Heynlin, vom Stein zubenannt, «doctor der heiligen geschrift», ein von aus-
wirts hergebetener Geistlicher, hatte den Rat 1477 und 1480 «durch sin
heilsam predige vnd ler volkomenlich vnnderricht»!2, dass Maskieren und
Vermummen eine «Entschopfung» bedeute und deshalb eine schwere Stinde
sei. Nach Genesis I, 27 «schuf Gott den Menschen nach seinem Bilde, nach



dem Bilde Gottes schuf er ihn». Also ist der Mensch die Krone der Schop-
fung und soll sich auf Gottes Geheiss die Erde untertan machen. Wenn er
sich nun maskiert und vermummt, zerstort er Gottes Ebenbild und sinkt ab
zur tierischen Kreatur.

Dass das Verbutzen und Vermummen!? eine Siinde sein soll, konnen
einfache Leute nicht verstehen. Fur sie ist es ein uralter Brauch, und weil sie
als volkstimliche Menschen an eine Gemeinschaft und an eine verpflich-
tende Tradition gebunden sind, glauben, wissen und tun sie, was die ithnen
sozial nahe stehenden Mitmenschen glauben, wissen und tun, «weil man es
schon immer so geglaubt, gewusst und getan hat». Das Alte ist gut und das
Gute ist alt.

Der Volksglaube an eine Sympathie des Alls

Nach dem vorchristlichen Volksglauben wirken in jedem Tier, in jeder Pflan-
ze, in jedem Baum und Busch, im Wasser und im Feuer, in der Luft wie in der
Erde Vegetationsgeister, die das Leben in diesen Elementen, Wesen und Ge-
schopfen bewirken. Im Winter schlafen die Vegerationsgeister, im Friithling
mussen sie mit Larm, mit Trommeln, knallenden Peitschen und Hornern
geweckt werden. Der Larm — vor allem an der Fastnacht — vertreibt also
nicht nur bose Geister, er ruft auch die guten zur Arbeit. Verlasst auf gott-
lichen Befehl ein Geist seinen Wirkungsort, stirbt das von ihm Bewegte,
Belebte ab.

Nach dem Vorstellungsvermogen des volkstumlichen Menschen lauft
das Weltgeschehen wie ein Uhrwerk ab. Alle Menschen und alle ausser-
menschlichen Wesen sind in das Riderwerk der Weltenuhr eingebunden,
und Gott herrscht als Uhrmacher und Uhruberwacher unbeschrankt iiber
das All. Der Mensch ist nicht Herr, sondern Teil der Schépfung. Sagen und
Mairchen belegen eindriicklich seine innere Verwandtschaft mit Pflanzen,
Tieren und der unbelebten Natur, ja auch mit numinosen (jenseitigen) Ge-
stalten: Vegetations- und Totengeistern, Tier-Damonen, Zwergen und Elfen.
Ohne die geringsten Schwierigkeiten kann er mit diesen Wesen sprechen.
Nach seiner Uberzeugung besteht eine Sympathie des Alls, eine allgemeine
Wesens- und Wirkungsverwandtschaft. Uraltes Glaubens- und Gedankengut
hat sich da erhalten.

Aus diesem Glauben des volkstiimlichen Menschen an eine innere Ver-
wandtschaft mit aussermenschlichen Elementen, Wesen und Geschopfen er-
wichst die Moglichkeit und damit der Wunsch nach einem Wechsel der
Identitit. Man vermummt sich, maskiert sich, verbutzt sich — wie es im
15. Jahrhundert heisst — und identifiziert sich mit andern Wesen, vielleicht mit
dem andern Geschlecht, mit einem bewunderten Tier, dem Baren, oder mit
einer personifizierten Jahreszeit, dem Frihling im Kampf mit dem Winter.



Eine Vermummung schiitzt auch vor Verfolgung. Dass dies eine «Entschop-
fung» sein soll, begreift der einfache, an Gemeinschaft und damit an Tradi-
tion gebundene Mensch uberhaupt nicht. Deshalb sein hartnackiger Wider-
stand gegen obrigkeitliche Bekehrungsversuche.

Fastnacht und Totengeister

Nach dem vorchristlichen Glauben, der im Volk noch lebendig ist, bleiben
die verstorbenen Menschen als Totengeister im irdischen Bereich, in der
Naihe der Lebenden. Beweis dafiir ist das Kerzenmeer, das bis heute an Weih-
nachten auf den Friedhofen entfacht wird.

Die Totengeister beobachten die Lebenden stindig, und in den zwolf
finstersten Nachten des Jahres, zwischen Weihnachten und dem Dreikonigs-
tag, kehren sie als furchtbare Schreckgestalten zurtick, um ithre Nachkom-
men zu bestrafen oder zu belohnen. Mit Geschenken sucht man sie zu be-
sanftigen. Vertreiben kann man sie nicht, sie sind von héheren Machten
eingesetzte Ordnungshiiter.!4

Heute vermummen sich junge Burschen als Totengeister und prifen
die Sittsamkeit der Midchen: der «Pelzmarti» in Kandersteg, die «Roi(ch)-
tschaggeten» im Lotschental, die «Bschuuri» in Spligen, die «wisten
Klause» in Appenzell, die «Perchten» im Tirol, das «Hardermannli» in Inter-
laken, «Schmutzli», der schwarze Begleiter des Nikolaus. Nicht zu verges-
sen: auch der Kaminfeger am Neujahrstag gehort urspriinglich zu den un-
heimlichen Gestalten.!?

Naturlich werden diese finsteren Gesellen meist aus dem heutigen von
Verkehrsvereinen wohl organisierten Fastnachtstreiben verbannt, doch ge-
horen sie als vermummte Sittenwachter zu den tibrigen Fastnachtsgestalten.

Das Heischen und Vermummen

Kehren wir nach diesem Exkurs zuruck nach Bern: An der Fastnacht im
15. Jahrhundert wollten jeweils die Berner Handwerksgesellen und die Lehrlin-
ge wie ihre Meister auch ein gutes Essen geniessen. Sie erbettelten das Fleisch
dazu von Haus zu Haus, bisweilen begleitet von jugendlichen Trommlern
und Pfeifern. Den uralten Brauch des Herumziehens und Heischens, vor
allem das Heischen, sahen Schultheiss und Rate nicht gern. Sie geboten
1416, «nieman (sol) mit der hosen weder mit spilman noch in dehein ander
wise in vnser stat vor der vasnacht vmb fleisch gan noch héischen [...] Wele
knaben aber wirtschaft haben wellent, da mag ieclicher ein stiik fleischs von
sines meisters hus bringen vnd mit der hosen nit héischen.» Die angedrohte
Strafe betrug ein Pfund Busse und einen Monat Verbannung aus der Stadt.!



204,
U.’ PRIV ﬁo’lm

IM&MM er

xy aG’cﬂ mﬁ’cwr dx o e
5 Bevgennond
Owno 0@«) wn’m |
Transkription

Das nieman hosen
antlit tragen sol

Wir setzen ouch das uon difShin nieman weder

von geselschaft noch uon hantwirchen mit der hosen
weder mit spilman noch jn dehein ander wise jn
vnser stat uor der vasnacht zuo deheinem huse

vmb fleisch gan noch hoischen sol oder mit jro botten
dehein anmuotung tuon / wir aber da wider tite /
der sol j manod uon vnser stat varen vnd j Ib

zuo einung geben an gnad / wele knaben aber
wirtschaft haben wellent da mag jetlicher ein

stiick fleischs von sines meisters hus bringen vnd

mit der hosen nit hoischen. Actum feria secunda paste
anno d[o]m[ini] m® ccec® xvj° [1416]

Worterklirungen

hosen antlit

Wir setzen

mit der hosen

in dehein wise

dehein anmutung

sol ] manod uon vnser stat varen
j Ib zu einung

an gnad

Strumpfgesichtsmaske

wir bestimmen, setzen fest
mit den Strumpfen

auf irgendeine Art
irgendein Ansinnen

ein Pfund als Strafe, Busse

ohne Gnade

wirtschaft Gastmahl, Essen
mag jetlicher darf, soll ein jeder
actum festgesetzt, beschlossen

Montag nach Ostern (?)
im Jahre des Herrn

feria secunda paste
anno domini

Abb.2 Im Satzungen-
buch von 1416, in
dem obrigkeitliche
Verordnungen festge-
halten werden, verbie-
tet die Stadtregierung
den Brauch des Hei-
schens. Dabei zogen
Handwerksgesellen
und Lehrlinge heim-
lich in Strumpfmasken
von Haus zu Haus
und erbettelten Fleisch
fur ein Festessen.

soll einen Monat aus unserer Stadt verbannt sein



Warum gingen die Knaben mit der Hose betteln? Noch im 15. Jahr-
hundert nannte man die Bekleidung der Beine vom Knie abwirts samt den
Fiissen Hosen. Die Knaben sammelten das Fleisch demnach in Strimpfen
ein. Die Trommler und Pfeifer belohnten die Geber mit einem Musikstuck,
und die Knaben dankten fir das Fleisch mit einem Gliickwunsch fur das
Haus und alle seine Insassen. Selten wurde eine Spende verweigert, denn die
Geber versprachen sich als Entgelt Schutz vor Ungliick.

Trotz den angedrohten harten Strafen musste das Fleisch-Heischen
immer wieder neu verboten werden. In diesem Zusammenhang riigten und
verboten die Satzungen auch das Vermummen. Sie schrieben namlich vor,
Zehnjahrigen oder Jungeren solle man zur Strafe, «an einung der hosen ant-
lit abzerren». Wer alter als zehn Jahre alt sei, biisse fiir eine «Entschopfung»
mit einem Monat Verbannung aus der Stadt und einer Busse von einem
Pfund.!” Die Knaben werden sich demnach Strimpfe Gber ihre Gesichter
gezogen haben, um beim Heischen nicht erkannt und bestraft zu werden.

1486 lautete das Verbot: «Item, die butzenantlitz und hosenlumpen
heissen leisten», das bedeutete fiir rund einen Monat in die Verbannung aus
der Stadt geschickt zu werden.!®

Das Verbutzen war nicht auszurotten, im Gegenteil breitete es sich aus.
Das zeigt ein weiteres Verbot in den Satzungen: Um das Seelenheil der Bur-
ger nicht zu gefihrden, ordneten Schultheiss und Rite an, «einhellenclich das
nu firwerthin niemans, es sie frowen oder man in vnser statt tag noch nacht
eynich [irgendein] hosen antlit sol tragen noch sich vnderstan vft der schiir-
mitwuchen also oder mitt anndrer entschoepffung zuo louffen.»'” Dabei be-
stand die Vermummung neben der Strumpf-Maske «sehr oft nur aus einem
tiber die Kleider angezogenen Hemde oder aus einem alten Weiberrock » .2

Die Warnungen der Obrigkeit

Die Obrigkeit verbot das fastnachtliche Treiben, das «Verbutzen, das But-
zenwerk», weil eine Entschopfung das Seelenheil der Menschen gefihrde.
Und doppelt gross sei die Gefahr, wenn sich die Vermummten unter dem
Schutz der Maske dazu hinreissen liessen, die von Gott eingesetzte Staatsge-
walt zu kritisieren. Dies miisse Gott erziirnen und zu einer Strafe bewegen in
Form einer Krankheit, einer Seuche, einer Heuschreckenplage, einer Feuers-
brunst oder einer Uberschwemmung. 1478 herrschte in weiten Teilen der
Schweiz eine furchtbare Engerlingsplage. Als diese « Wiirmer» auf den Bann-
spruch des Berner Leutpriesters Bernhart Schmid nicht reagierten, war der
Chronist Diebold Schilling tiberzeugt, dass «der almechtig gott vns dis plage
vmb vnser siinde willen hat geben, damit wir gebessert wurden».?! Dennoch
blieben diese Befiirchtungen und Warnungen in den Wind gesprochen. Zu
gross war die aufgestaute Lust, am fastnachtlichen Treiben teilzunehmen.



Natiirlich entstehen auch Zweifel an der Ehrlichkeit der Obrigkeit ge-
geniiber ihren Untertanen: Stellte sie Gott als «Bolimann» hin, um die eigene
Macht zu festigen? Doch die Zweifel schwinden beim Studium der Stadt-
rechnungen von Bern: denn die Obrigkeit sorgte mustergultig fur ihre Amts-
leute und schenkte den Armen nach christlichem Gebot reichlich Almosen.
Jedes Jahr erhielten die «armen lute in den spitalen» Tuch zu Kleidern. Dies
ist nachgewiesen in den Jahren 1382: «Denne armen liten umb roegke, alz
inen die burger jerlich gebent umb got, das kostet XXI Ib XIIII {$»22, sowie
1436: «Denne umb graw tuoch den wechtern und armen liten in den spitta-
len in der statt zuo roecken, als man jerlich durch got git, gebtirt in ein sum-
me 363 |b XIII £ 11T d.»23

Als Vergleich diene die jahrliche Entschidigung des Seckelmeisters der
Stadt Bern fur das Fuhren der Stadtrechnung im Jahr 1441: «Ich Peter von
Wabren der seckelmeister: Denne min des seckelmeisters lon von dem ver-
luffnen gantzen jare XV Ib».2% 1441 nahm der Seckelmeister laut Stadt-
rechnung knapp 20 000 Pfund ein und gab rund 13 000 Pfund aus.

Das Vermummen und Heischen nach der Reformation

Nach der Reformation fiel die 40-tagige Fastenzeit weg. Deshalb versuchten
die Obrigkeiten in den reformierten Orten, auch die Fastnacht abzuschaffen.
In Basel hielt eine Verordnung von 1546 Folgendes fest: «Dieweil man aus
Gotteswort die vierzigtagigen Fasten abgestellt, so soll man auch kiinftigs
keine Fassnacht noch Ascher Mittwoch mehr haben, und weder auf Ziinf-
ten, Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen lassen, noch zehren, auch
ganz keine Fassnacht Butzen, Pfeifen, Trommeln brauchen. Doch falls gute
Herren und Gesellen, ohne der Zinfte Kosten, beieinander essen wollen, in
Zucht und Ehren, das ist Niemanden verboten.»25

In Bern wollte die Obrigkeit die Fastnacht bereits 1523 rundweg verbie-
ten, gleich wie in Basel und in den reformierten siiddeutschen Stadten: «Her
Berchter [Berchtold Haller| sol an der cantzel die abstellung der vafSnacht
verkiinden, also das niemand den andern uberlouffen soelle, er werde dann
geladen.»2¢ Berchtold Haller hat das fastniachtliche Treiben am Sonntag,
22. Februar 1523, verbieten mussen, also am gleichen Sonntag, an dem
Niklaus Manuels zweites Fastnachtsspiel an der Kreuzgasse aufgefiihrt
wurde. Die Obrigkeit wagte es demnach nicht, das Spiel ebenfalls zu ver-
bieten.?”

Aber das Volk hing hartnickig an seiner Fastnacht. Zu jener Zeit war
Hirsebrei, in Milch gekochte Hirse, sehr beliebt und durfte bei Hochzeits-
mahlern nicht fehlen. Die kleinen, gelben Kérner erinnerten an Gold. Weil
nun die alte Fastnacht nicht mehr am Sonntag Invocavit begangen werden
durfte, verlegte das Volk den Hohepunkt auf den folgenden Montag. Das



10

Jungvolk sammelte Hirse zum Festmahl und dazu «Chiiechli» — «Chneu-
blatze, Schankeli und Schluifchiiechli» — als Festgeback. Bald hiess der Tag
«Hirsmontag», er heisst heute noch so. Auch der Aberglaube blieb nicht aus:
«Wer am Hirsmontag von dem goldgelben Hirsebrei isst, dem geht das Geld
nicht aus und wer ithn ohne Loffel isst, wird im Sommer von keiner Mucke
gestochen.»?8

1534 verbot die Berner Regierung nicht mehr das Fleisch-Heischen,
sondern «das kiiechly zamen tragen uff den hirfSmentag».?” Am 25. Februar
1558 wurde ein «Zedel» (obrigkeitlicher Erlass) von der Kanzel verlesen
«von des hirss zusammentragens waegen, das mengklich sich des muessigen
soelle, wie hievor ouch geraten.»3" Wihrend 300 Jahren, vom 16. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, mussten die Geistlichen auf Befehl der Regierung
jedes Jahr von neuem gegen die unbotmassigen, unbelehrbaren Pfarrkinder
wettern.

Das «heidnisch, verdchtlich Wesen» im 17. Jabhrhundert

Die folgenden Zitate aus den Jahren 1604 bis 1635 geben Aufschluss tiber
die standigen Bemithungen der Obrigkeit um Zucht und Ordnung der Unter-
tanen vor und wahrend des Dreissigjahrigen Krieges.

1604: Da in fruheren Jahren «das verbutzen vnnd vergstalten jn andere
unrymliche bekleydungen, ouch das kuechlin singen und busen vnnd pra-
8en, so durch junge vnnd alte personen vif falSnacht fiirgenommen wirt, so
gar vberhandt genommen, welches [...] im heiligen wort Gottes ufstrucken-
lich verpotten ist», so ermahnen Schultheiss und Rite Jung und Alt, «sich der
fasnach butzen vnndt singens gentzlichen ze Giberheben vnnd muefigen.»?!

1617: «Zedel an all drey Cantzel: Min Gnedig Herren stellen mit hochs-
tem viSerstem vnnd hertzlichen beduren vnnd mif$fallen» fest, dass «etliche
jrer Burgern vannd Jnwohneren diser statt [sich] angemifSet, by nacht vnnd
nibel da mdnniglich an siner gwarsamme vnnd rhuow syn soltt, sich vif vil
vind mancherley wyf$ ze uerbutzen, ze uermumen, vff der gaflen hin vnnd
har ohne schiichen (ze)spatzieren, zeschweiftfen.» Dies heidnische, vericht-
liche Wesen richtet sich «wider das vnfhilbare wort Gottes, alle christenliche
Ehrbarkheytt vand daruff gegriindte altte ordnungenn». Es folgt die An-
drohung von Busse und Gefangenschaft.??

1627: «Zedel an cantzel, das myn g[nadige|h[erren] und oberen [...] mit
beduren und mifdfallen gesechen, das so wol uf fafinacht, hirsmontag, als
dem dschermittwuchen die jugent — ouch gestandene persohnen in verbutz-
ten kleidern umbgeloffen, die lith geschwertzt und beraembt, ouch die
kiiechli mit singen und anderen heidnischen und bachanalischen ceremonien
erbattlet und dardurch menigklich verergeret habend. Straff der gefangen-
schaft der ellteren, welliche iren kinden soelliches gestatten werdend.»33



1635: Das Verkleiden und Verbutzen hat nicht abgenommen, obwohl
die Mahnungen und Drohungen der Obrigkeit jedes Jahr wiederholt worden
sind. Immer noch haben die Jugend und auch «erwachsne vnd gestandne
persohnen jm bruch [Brauch], sich ze vergstalten vnd zeuerbutzen, vnd also
verbutzt hin vnd wider zelouffen vnd zegutzlen gantz vnanstendig». Zuge-
nommen habe auch «das vnanstendige nachtliche singen vnd bétlen, so syth
etwas zeit an gewlifsen fasttagen fiir genommen vnd getriben worden». Be-
straft werden nicht allein «die Thater», sondern auch deren Eltern, Meister
oder Pfleger. Ebenso sollen diejenigen bestraft werden, «so den nachtlichen
singeren etwas gebend».?*

Auf dem Lande bestraften die bernischen Chorgerichte im 17. Jahrhun-
dert Burschen, die in « Wyberkleideren umbeinanderzogen», wie 1627 Hans
Utz aus Langnau, «wil er vif gedachten Hirsmontag Weybels Babys Kleider,
so es ithm selbs gegeben, angetragen vnd darin von huf$ zue hufd geloffen».
Utz wurde «dem Hrn. Landvogt zuerkent» (zur Bestrafung zugewiesen).??

3. Fastnachtsspiele und Umaziige

Fastnachtsspiele

Zur Fastnacht vor und nach der Reformation gehorten natirlich auch
Spiele und Umziige. Von Fastnachtsspielen im 15. Jahrhundert vernehmen
wir ausserst wenig, und dieses Wenige nur indirekt, zum Beispiel aus den
Berner Stadtrechnungen. 1437 notierte der Seckelmeister — also der Finanz-
direktor — Peter von Wabern in der Halbjahresrechnung zwischen Stefans-
tag und Johannestag: «Den webren als die ein spil gemacht hattend, hiessen
min Herren ze stiir gen 1 Pfund.»3® Es kann sich um ein Fastnachtsspiel ge-
handelt haben. 1448 notierte Peter von Wabern wiederum zwischen Stefans-
tag und Johannestag: «Denne den schuolern hiessen min herren schencken
ze stur an ir spil I 1b».3” Mit der «stiir» wird hier eher ein Schuldrama als ein
Fastnachtsspiel gewirdigt.

Die Gesellschaft zu Webern erhielt «ze stiir an ir spil» ein Pfund. War
das eine Anerkennung? Vergleichen wir dies mit andern Ausgaben in den
Stadtrechnungen derselben Zeit: Bettlern und fastnichtlichen Pfeifern liess
die Obrigkeit jeweils ein Pfund Lohn geben, was einem heutigen Wert von
300 Franken entspricht:

«Denne einem bettler hiessen min herren gen 1 Ib.»

«Denne einem armen oberlender hiessen min herren

geben durch got 1 Ib.»

«Denne einem pfifter, was ein goeiggelman,

hiessen min herren schencken 1 Ib.»

«Dem gesind von den kannen zu fegen und ze weschen 1 Ib.» 3%

11



	Das Verbutze und Heischen

