
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

Kapitel: 2: Das Verbutze und Heischen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die innere Ordnung

Zum wachsenden Selbstbewusstsein gehört auch der Versuch der Obrigkeit,
das innere Leben der Stadt zu ordnen. Sie lässt sich dabei von der

Überzeugung leiten, dass nur ein gottesfürchtiges Volk die öffentliche Ordnung
respektiere. 1437 stellt der Gerichts- und spätere Stadtschreiber Johannes
Blum den ersten Teil der bernischen Stadtsatzungen zusammen. Einzelne dieser

Satzungen lassen erkennen, dass der Rat auch auf dem Gebiet des Glaubens

Ordnung schaffen will: Er bekennt sich zur Verantwortung für das
Seelenheil der Untertanen und versucht deshalb, bestärkt von der Geistlichkeit,
den Glauben des Volkes mit drakonischen Strafen von heidnischen Schlacken

zu befreien. Doch dabei beisst er sich die Zähne aus, denn gerade während
der Fastnacht, aber auch in der Übergangszeit um Neujahr erwacht beharrlich

vorchristliches Brauchtum.
Solche Auseinandersetzungen in Glaubenssachen zwischen Obrigkeit

und Burgerschaft sind typisch für das 15. Jahrhundert und finden in vielen
Städten des gesamten südwestdeutschen Raumes mehr oder weniger deutlich

vor allem an der Fastnacht statt.10
Interessant ist aus heutiger Sicht, dass in Bern die jährlich wiederholten

Drohungen und Abschreckungsstrafen über vier Jahrhunderte hinweg
erfolglos blieben. Schliesslich musste der aussenpolitisch so erfolgreiche Stadtstaat

Bern in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts das noch 1617

angeprangerte «heidnisch, verächtlich ergerlich wäsen»11 dulden. Ob das

Gedankengut der Aufklärung zu dieser Sinnesänderung auch beigetragen
hat? - Wir wollen nun diese Auseinandersetzung zwischen der bernischen

Obrigkeit und ihren Untertanen näher betrachten.

2. Das Verbutzen und Heischen

Die Entschöpfung

An der Herrenfastnacht oder jungen Fastnacht, am Sonntag Estomihi,
dem siebenten Sonntag vor Ostern, trafen sich jeweils die Angehörigen der
13 bernischen Gesellschaften auf ihren Stuben. Die Stubenknechte oder
Stubenwirte und ihre Frauen kochten ihnen ein Festmahl. Sie waren alle un-
maskiert, denn «der erwirdig, hochgelert» Fastenprediger Herr Johannes
Heynlin, vom Stein zubenannt, «doctor der heiligen geschrift», ein von
auswärts hergebetener Geistlicher, hatte den Rat 1477 und 1480 «durch sin
heilsam predige vnd 1er volkomenlich vnnderricht»12, dass Maskieren und
Vermummen eine «Entschöpfung» bedeute und deshalb eine schwere Sünde
sei. Nach Genesis I, 27 «schuf Gott den Menschen nach seinem Bilde, nach



dem Bilde Gottes schuf er ihn». Also ist der Mensch die Krone der Schöpfung

und soll sich auf Gottes Geheiss die Erde Untertan machen. Wenn er
sich nun maskiert und vermummt, zerstört er Gottes Ebenbild und sinkt ab

zur tierischen Kreatur.
Dass das Verbutzen und Vermummen15 eine Sünde sein soll, können

einfache Leute nicht verstehen. Für sie ist es ein uralter Brauch, und weil sie

als volkstümliche Menschen an eine Gemeinschaft und an eine verpflichtende

Tradition gebunden sind, glauben, wissen und tun sie, was die ihnen
sozial nahe stehenden Mitmenschen glauben, wissen und tun, «weil man es

schon immer so geglaubt, gewusst und getan hat». Das Alte ist gut und das

Gute ist alt.

Der Volksglaube an eine Sympathie des Alls

Nach dem vorchristlichen Volksglauben wirken in jedem Tier, in jeder Pflanze,

in jedem Baum und Busch, im Wasser und im Feuer, in der Luft wie in der
Erde Vegetationsgeister, die das Leben in diesen Elementen, Wesen und
Geschöpfen bewirken. Im Winter schlafen die Vegetationsgeister, im Frühling
müssen sie mit Lärm, mit Trommeln, knallenden Peitschen und Hörnern
geweckt werden. Der Lärm - vor allem an der Fastnacht - vertreibt also
nicht nur böse Geister, er ruft auch die guten zur Arbeit. Verlässt auf
göttlichen Befehl ein Geist seinen Wirkungsort, stirbt das von ihm Bewegte,
Belebte ab.

Nach dem Vorstellungsvermögen des volkstümlichen Menschen läuft
das Weltgeschehen wie ein Uhrwerk ab. Alle Menschen und alle ausser-
menschlichen Wesen sind in das Räderwerk der Weltenuhr eingebunden,
und Gott herrscht als Uhrmacher und Uhrüberwacher unbeschränkt über
das All. Der Mensch ist nicht Herr, sondern Teil der Schöpfung. Sagen und
Märchen belegen eindrücklich seine innere Verwandtschaft mit Pflanzen,
Tieren und der unbelebten Natur, ja auch mit numinosen (jenseitigen)
Gestalten: Vegetations- und Totengeistern, Tier-Dämonen, Zwergen und Elfen.
Ohne die geringsten Schwierigkeiten kann er mit diesen Wesen sprechen.
Nach seiner Überzeugung besteht eine Sympathie des Alls, eine allgemeine
Wesens- und Wirkungsverwandtschaft. Uraltes Glaubens- und Gedankengut
hat sich da erhalten.

Aus diesem Glauben des volkstümlichen Menschen an eine innere
Verwandtschaft mit aussermenschlichen Elementen, Wesen und Geschöpfen
erwächst die Möglichkeit und damit der Wunsch nach einem Wechsel der
Identität. Man vermummt sich, maskiert sich, verbutzt sich - wie es im
15. Jahrhundert heisst - und identifiziert sich mit andern Wesen, vielleicht mit
dem andern Geschlecht, mit einem bewunderten Tier, dem Bären, oder mit
einer personifizierten Jahreszeit, dem Frühling im Kampf mit dem Winter.



Eine Vermummung schützt auch vor Verfolgung. Dass dies eine «Entschöpfung»

sein soll, begreift der einfache, an Gemeinschaft und damit an Tradition

gebundene Mensch überhaupt nicht. Deshalb sein hartnäckiger Widerstand

gegen obrigkeitliche Bekehrungsversuche.

Fastnacht und Totengeister

Nach dem vorchristlichen Glauben, der im Volk noch lebendig ist, bleiben
die verstorbenen Menschen als Totengeister im irdischen Bereich, in der
Nähe der Lebenden. Beweis dafür ist das Kerzenmeer, das bis heute an
Weihnachten auf den Friedhöfen entfacht wird.

Die Totengeister beobachten die Lebenden ständig, und in den zwölf
finstersten Nächten des Jahres, zwischen Weihnachten und dem Dreikönigstag,

kehren sie als furchtbare Schreckgestalten zurück, um ihre Nachkommen

zu bestrafen oder zu belohnen. Mit Geschenken sucht man sie zu
besänftigen. Vertreiben kann man sie nicht, sie sind von höheren Mächten
eingesetzte Ordnungshüter.14

Heute vermummen sich junge Burschen als Totengeister und prüfen
die Sittsamkeit der Mädchen: der «Pelzmarti» in Kandersteg, die «Roi(ch)-
tschäggeten» im Lötschental, die «Bschuuri» in Splügen, die «wüsten
Klause» in Appenzell, die «Perchten» im Tirol, das «Hardermannli» in
Interlaken, «Schmutzli», der schwarze Begleiter des Nikolaus. Nicht zu vergessen:

auch der Kaminfeger am Neujahrstag gehört ursprünglich zu den
unheimlichen Gestalten.15

Natürlich werden diese finsteren Gesellen meist aus dem heutigen von
Verkehrsvereinen wohl organisierten Fastnachtstreiben verbannt, doch
gehören sie als vermummte Sittenwächter zu den übrigen Fastnachtsgestalten.

Das Heischen und Vermummen

Kehren wir nach diesem Exkurs zurück nach Bern: An der Fastnacht im
15. Jahrhundert wollten jeweils die Berner Handwerksgesellen und die Lehrlinge

wie ihre Meister auch ein gutes Essen geniessen. Sie erbettelten das Fleisch

dazu von Haus zu Haus, bisweilen begleitet von jugendlichen Trommlern
und Pfeifern. Den uralten Brauch des Herumziehens und Heischens, vor
allem das Heischen, sahen Schultheiss und Räte nicht gern. Sie geboten
1416, «nieman (sol) mit der hosen weder mit spilman noch in dehein ander
wise in vnser stat vor der vasnacht vmb fleisch gan noch höischen [...] Wele

knaben aber Wirtschaft haben wellent, da mag ieclicher ein stük fleischs von
sines meisters hus bringen vnd mit der hosen nit höischen.» Die angedrohte
Strafe betrug ein Pfund Busse und einen Monat Verbannung aus der Stadt.16



2lff.
TfffaAf »>vcv>v<*v1 liofili

pOrtlffiFßfy tp^-k^Kß j^ß0s*1ft>fOlfc^'WVVtQvp fcfrtt«

atte jWCY nvctvio^ttwwwU«; At^rYjiMrcnY^rM^CV ^"^)
^^»^MJvMrw^fcyt <*v\ *plcw/ pvvofemoécv^ «Jf?«*

Abb. 2 Im Satzungenbuch

von 1416, in
dem obrigkeitliche
Verordnungen festgehalten

werden, verbietet

die Stadtregierung
den Brauch des Hei-
schens. Dabei zogen
Handwerksgesellen
und Lehrlinge heimlich

in Strumpfmasken
von Haus zu Haus
und erbettelten Fleisch
für ein Festessen.

Transkription

Das nieman hosen
antlit tragen sol

Wir setzen ouch das uon dißhin nieman weder
von geselschaft noch uon hantwärchen mit der hosen
weder mit spilman noch jn dehein ander wise jn
vnser stat uor der vasnacht zuo deheinem huse
vmb fleisch gan noch höischen sol oder mit jro botten
dehein anmuotung tuon / war aber da wider täte /
der sol j manod uon vnser stat varen vnd j lb

zuo einung geben an gnad / wele knaben aber
Wirtschaft haben wellent da mag jetlicher ein
stück fleischs von sines meisters hus bringen vnd
mit der hosen nit höischen. Actum feria secunda paste
anno d[o|m|ini| m° ecce" xvj" 11416]

Worterkläritngcn
hosen antlit
wir setzen
mit der hosen
in dehein wise
dehein anmutung
sol j manod uon vnser stat varen
j lb zu einung
.m gnad
Wirtschaft

mag jetlicher
actum
feria secunda paste
anno domini

Strumpfgesichtsmaske
wir bestimmen, setzen fest

mit den Strümpfen
auf irgendeine Art
irgendein Ansinnen
soll einen Monat aus unserer Stadt verbannt sein
ein Pfund als Strafe, Busse
ohne Gnade
Gastmahl, Essen

darf, soll ein jeder
festgesetzt, beschlossen

.Montag nach Ostern
im Jahre des Herrn



Warum gingen die Knaben mit der Hose betteln? Noch im 15.
Jahrhundert nannte man die Bekleidung der Beine vom Knie abwärts samt den
Füssen Hosen. Die Knaben sammelten das Fleisch demnach in Strümpfen
ein. Die Trommler und Pfeifer belohnten die Geber mit einem Musikstück,
und die Knaben dankten für das Fleisch mit einem Glückwunsch für das

Haus und alle seine Insassen. Selten wurde eine Spende verweigert, denn die
Geber versprachen sich als Entgelt Schutz vor Unglück.

Trotz den angedrohten harten Strafen musste das Fleisch-Heischen
immer wieder neu verboten werden. In diesem Zusammenhang rügten und
verboten die Satzungen auch das Vermummen. Sie schrieben nämlich vor,
Zehnjährigen oder Jüngeren solle man zur Strafe, «an einung der hosen antlit

abzerren». Wer älter als zehn Jahre alt sei, büsse für eine «Entschöpfung»
mit einem Monat Verbannung aus der Stadt und einer Busse von einem
Pfund.r Die Knaben werden sich demnach Strümpfe über ihre Gesichter

gezogen haben, um beim Heischen nicht erkannt und bestraft zu werden.
1486 lautete das Verbot: «Item, die butzenantlitz und hosenlumpen

heissen leisten», das bedeutete für rund einen Monat in die Verbannung aus
der Stadt geschickt zu werden.IS

Das Verbutzen war nicht auszurotten, im Gegenteil breitete es sich aus.
Das zeigt ein weiteres Verbot in den Satzungen: Um das Seelenheil der Bürger

nicht zu gefährden, ordneten Schultheiss und Räte an, «einhellenclich das

nu fürwerthin niemans, es sie frowen oder man in vnser statt tag noch nacht
eynich [irgendein] hosen antlit sol tragen noch sich vnderstan vff der schür-
mitwuchen also oder mitt anndrer entschoepffung zuo louffen.»I9 Dabei
bestand die Vermummung neben der Strumpf-Maske «sehr oft nur aus einem
über die Kleider angezogenen Hemde oder aus einem alten Weiberrock».20

Die Warnungen der Obrigkeit

Die Obrigkeit verbot das fastnächtliche Treiben, das «Verbutzen, das But-
zenwerk», weil eine Entschöpfung das Seelenheil der Menschen gefährde.
Und doppelt gross sei die Gefahr, wenn sich die Vermummten unter dem
Schutz der Maske dazu hinreissen liessen, die von Gott eingesetzte Staatsgewalt

zu kritisieren. Dies müsse Gott erzürnen und zu einer Strafe bewegen in
Form einer Krankheit, einer Seuche, einer Heuschreckenplage, einer Feuersbrunst

oder einer Überschwemmung. 1478 herrschte in weiten Teilen der
Schweiz eine furchtbare Engerlingsplage. Als diese «Würmer» auf den
Bannspruch des Berner Leutpriesters Bernhart Schmid nicht reagierten, war der
Chronist Diebold Schilling überzeugt, dass «der almechtig gott vns dis plage
vmb vnser sünde willen hat geben, damit wir gebessert wurden».21 Dennoch
blieben diese Befürchtungen und Warnungen in den Wind gesprochen. Zu
gross war die aufgestaute Lust, am fastnächtlichen Treiben teilzunehmen.



Natürlich entstehen auch Zweifel an der Ehrlichkeit der Obrigkeit
gegenüber ihren Untertanen: Stellte sie Gott als «Bölimann» hin, um die eigene
Macht zu festigen? Doch die Zweifel schwinden beim Studium der
Stadtrechnungen von Bern: denn die Obrigkeit sorgte mustergültig für ihre Amtsleute

und schenkte den Armen nach christlichem Gebot reichlich Almosen.
Jedes Jahr erhielten die «armen lüte in den spitalen» Tuch zu Kleidern. Dies
ist nachgewiesen in den Jahren 1382: «Denne armen lüten umb roegke, alz

inen die burger jerlich gebent umb got, das kostet XXI lb XIIII ß»22, sowie
1436: «Denne umb graw tuoch den wechtern und armen lüten in den spinalen

in der statt zuo roecken, als man jerlich durch got git, geburt in ein summe

363 lb XIII ß IUI d.»23

Als Vergleich diene die jährliche Entschädigung des Seckelmeisters der
Stadt Bern für das Führen der Stadtrechnung im Jahr 1441: «Ich Peter von
Wabren der seckelmeister: Denne min des seckelmeisters lon von dem ver-
luffnen gantzen jare XV lb».24 1441 nahm der Seckelmeister laut
Stadtrechnung knapp 20 000 Pfund ein und gab rund 13 000 Pfund aus.

Das Vermummen und Heischen nach der Reformation

Nach der Reformation fiel die 40-tägige Fastenzeit weg. Deshalb versuchten
die Obrigkeiten in den reformierten Orten, auch die Fastnacht abzuschaffen.
In Basel hielt eine Verordnung von 1546 Folgendes fest: «Dieweil man aus
Gotteswort die vierzigtägigen Fasten abgestellt, so soll man auch künftigs
keine Fassnacht noch Äscher Mittwoch mehr haben, und weder auf Zünften,

Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen lassen, noch zehren, auch

ganz keine Fassnacht Butzen, Pfeifen, Trommeln brauchen. Doch falls gute
Herren und Gesellen, ohne der Zünfte Kosten, beieinander essen wollen, in
Zucht und Ehren, das ist Niemanden verboten.»25

In Bern wollte die Obrigkeit die Fastnacht bereits 1523 rundweg verbieten,

gleich wie in Basel und in den reformierten süddeutschen Städten: «Her
Berchter [Berchtold Haller] sol an der cantzel die abstellung der vaßnacht

verkünden, also das niemand den andern uberlouffen soelle, er werde dann
geladen.»26 Berchtold Haller hat das fastnächtliche Treiben am Sonntag,
22. Februar 1523, verbieten müssen, also am gleichen Sonntag, an dem
Niklaus Manuels zweites Fastnachtsspiel an der Kreuzgasse aufgeführt
wurde. Die Obrigkeit wagte es demnach nicht, das Spiel ebenfalls zu
verbieten.27

Aber das Volk hing hartnäckig an seiner Fastnacht. Zu jener Zeit war
Hirsebrei, in Milch gekochte Hirse, sehr beliebt und durfte bei Hochzeits-
mählern nicht fehlen. Die kleinen, gelben Körner erinnerten an Gold. Weil

nun die alte Fastnacht nicht mehr am Sonntag Invocavit begangen werden
durfte, verlegte das Volk den Höhepunkt auf den folgenden Montag. Das



Jungvolk sammelte Hirse zum Festmahl und dazu «Chüechli» - «Chneu-
blätze, Schänkeli und Schlüüfchüechli» - als Festgebäck. Bald hiess der Tag

«Hirsmontag», er heisst heute noch so. Auch der Aberglaube blieb nicht aus:
«Wer am Hirsmontag von dem goldgelben Hirsebrei isst, dem geht das Geld
nicht aus und wer ihn ohne Löffel isst, wird im Sommer von keiner Mücke
gestochen.»28

1534 verbot die Berner Regierung nicht mehr das Fleisch-Heischen,
sondern «das küechly zamen tragen uff den hirßmentag».29 Am 25. Februar
1558 wurde ein «Zedel» (obrigkeitlicher Erlass) von der Kanzel verlesen

«von des hirss Zusammentragens waegen, das mengklich sich des müessigen
soelle, wie hievor ouch geraten.»30 Während 300 Jahren, vom 16. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, mussten die Geistlichen auf Befehl der Regierung
jedes Jahr von neuem gegen die unbotmässigen, unbelehrbaren Pfarrkinder
wettern.

Das «heidnisch, verächtlich Wesen» im 17. Jahrhundert

Die folgenden Zitare aus den Jahren 1604 bis 1635 geben Aufschluss über
die ständigen Bemühungen der Obrigkeit um Zucht und Ordnung der Untertanen

vor und während des Dreissigjährigen Krieges.
1604: Da in früheren Jahren «das verbutzen vnnd vergstalten jn andere

unrymliche bekleydungen, ouch das küechlin singen und busen vnnd pra-
ßen, so durch junge vnnd alte personen vff faßnacht fürgenommen wirt, so

gar vberhandt genommen, welches [...] im heiligen wort Gottes ußtrucken-
lich verpotten ist», so ermahnen Schultheiss und Räte Jung und Alt, «sich der
fasnach butzen vnndt singens gentzlichen ze überheben vnnd müeßigen.»31

1617: «Zedel an all drey Cantzel: Min Gnedig Herren stellen mit höchstem

vßerstem vnnd hertzlichen beduren vnnd mißfallen» fest, dass «etliche

jrer Burgern vnnd Jnwohneren diser statt [sich] angemäßet, by nacht vnnd
näbel da männiglich an siner gwarsamme vnnd rhuow syn soltt, sich vff vil
vnnd mancherley wyß ze uerbutzen, ze uermumen, vff der gaßen hin vnnd
här ohne schüchen (ze)spatzieren, zeschweiffen.» Dies heidnische, verächtliche

Wesen richtet sich «wider das vnfhälbare wort Gottes, alle christenliche
Ehrbarkheytt vnnd daruff gegründte altte ordnungenn». Es folgt die
Androhung von Busse und Gefangenschaft.32

1627: «Zedel an cantzel, das myn g[nädige]h[erren] und oberen [... ] mit
beduren und mißfallen gesechen, das so wol uf faßnacht, hirsmontag, als

dem äschermittwuchen die jugent - ouch gestandene persohnen in verbutz-
ten kleidern umbgeloffen, die lüth geschwertzt und beraembt, ouch die
küechli mit singen und anderen heidnischen und bachanalischen ceremonien
erbättlet und dardurch menigklich verergeret habend. Straff der gefangen-

10 schaft der ellteren, welliche iren kinden soelliches gestatten werdend.»33



1635: Das Verkleiden und Verbutzen hat nicht abgenommen, obwohl
die Mahnungen und Drohungen der Obrigkeit jedes Jahr wiederholt worden
sind. Immer noch haben die Jugend und auch «erwachsne vnd gestandne
persohnen jm bruch [Brauch], sich ze vergstalten vnd zeuerbutzen, vnd also

verbutzt hin vnd wider zelouffen vnd zegutzlen gantz vnanstendig».
Zugenommen habe auch «das vnanstendige nächtliche singen vnd bätlen, so syth
etwas zeit an gewüßen fästtagen für genommen vnd getriben worden».
Bestraft werden nicht allein «die Thäter», sondern auch deren Eltern, Meister
oder Pfleger. Ebenso sollen diejenigen bestraft werden, «so den nächtlichen
singeren etwas gebend».34

Auf dem Lande bestraften die bernischen Chorgerichte im 17. Jahrhundert

Burschen, die in «Wyberkleideren umbeinanderzogen», wie 1627 Hans
Utz aus Langnau, «wil er vff gedachten Hirsmontag Weybels Babys Kleider,
so es ihm selbs gegeben, angetragen vnd darin von huß zue huß geloffen».
Utz wurde «dem Hrn. Landvogt zuerkent» (zur Bestrafung zugewiesen).35

3. Fastnachtsspiele und Umzüge

Fastnachtsspiele

Zur Fastnacht vor und nach der Reformation gehörten natürlich auch

Spiele und Umzüge. Von Fastnachtsspielen im 15. Jahrhundert vernehmen

wir äusserst wenig, und dieses Wenige nur indirekt, zum Beispiel aus den

Berner Stadtrechnungen. 1437 notierte der Seckelmeister - also der
Finanzdirektor - Peter von Wabern in der Halbjahresrechnung zwischen Stefanstag

und Johannestag: «Den webren als die ein spil gemacht hattend, hiessen

min Herren ze stür gen 1 Pfund.»36 Es kann sich um ein Fastnachtsspiel
gehandelt haben. 1448 notierte Peter von Wabern wiederum zwischen Stefanstag

und Johannestag: «Denne den schuolern hiessen min herren schencken

ze stür an ir spil II lb».37 Mit der «stür» wird hier eher ein Schuldrama als ein

Fastnachtsspiel gewürdigt.
Die Gesellschaft zu Webern erhielt «ze stür an ir spil» ein Pfund. War

das eine Anerkennung? Vergleichen wir dies mit andern Ausgaben in den

Stadtrechnungen derselben Zeit: Bettlern und fastnächtlichen Pfeifern liess

die Obrigkeit jeweils ein Pfund Lohn geben, was einem heutigen Wert von
300 Franken entspricht:

«Denne einem bettler hiessen min herren gen 1 lb.»
«Denne einem armen oberlender hiessen min herren
geben durch got 1 lb.»
«Denne einem pfiffer, was ein goeiggelman,
hiessen min herren schencken 1 lb.»
«Dem gesind von den kannen zu fegen und ze weschen 1 lb.» 38 11


	Das Verbutze und Heischen

