
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Fastnacht in Stadt und Kanton Bern1

Geschichte und Brauchtum eines uralten Volksfestes

Rudolf J. Ramseyer

1. Einleitung

Die vorliegende Arbeit gewährt Einblicke in die frühen Erscheinungsformen
der Fastnacht in der Stadt Bern und in die hartnäckigen, bis ins 18.
Jahrhundert dauernden Auseinandersetzungen zwischen der um Seelenheil und
Hierarchie besorgten Obrigkeit und den sinnesfreudigen Untertanen.

Wohl unter dem Einfluss aufklärerischen Gedankenguts, aber auch wegen

der ständig wiederholten Verbote lässt im 18. Jahrhundert das närrische
Treiben allmählich nach, konzentriert sich zeitlich auf den Hirsmontag und
verlagert sich auf das Land, wo vor allem die junge Generation der Staatsgewalt

noch trotzt mit Feuerbräuchen und «Chüechli reiche». Im 19.
Jahrhundert werden nur noch sporadisch Tannenfuhren durchgeführt. Dafür
erwacht das Fastnachtsfieber in der Stadt Bern: Auf vielfachen Wunsch
werden - nach den Mustern von Basel, Zürich, Freiburg und Solothurn -
1838 erfolgreich Maskenbälle organisiert. Daneben erfreuen Vereine ihre
Mitglieder mit gemütlichen Fastnachtsabenden. Schliesslich treffen sich
1982 einige Wagemutige zur ersten Gassenfastnacht in Bern, kopfschüttelnd
begutachtet von alteingesessenen Bürgerinnen und Bürgern. Doch nach

Überwindung etlicher Hürden erstarkt die «Bärner Fasnacht» 1994 zur
drittgrössten in der Schweiz und ermuntert eine Schar von Nachahmern in
den benachbarten Dörfern und Städten.

Die Arbeit stützt sich vorwiegend auf Primärquellen. Auch bereits
gedruckte Publikationen sind nach den Originalhandschriften im Berner
Staatsarchiv und in der Burgerbibliothek überprüft und ergänzt worden.
Dankbar verwertet werden spezifische Funde von Lokalforschern aus
Chorgerichtsmanualen verschiedener Kirchgemeinden. Hilfreich erwiesen sich
zudem Zeitungsberichte aus dem 19. und 20. Jahrhundert über lebendiges
Brauchtum aller Art. So stehen denn die Quellen im Vordergrund dieses Textes,

während sich die Interpretationen auf das Notwendigste beschränken.2

Alte und junge Fastnacht

Gleich zu Beginn seien zwei immer wieder gestellte Fragen beantwortet.
Erstens: Soll Fastnacht oder Fasnacht geschrieben werden? Nach Duden ist
beides richtig; beides ist bereits in der mittelhochdeutschen Sprache üblich.
Fastnacht - die etymologische Schreibweise - erinnert an den ursprünglichen



Sinn des Wortes: «Vorabend und Nacht vor der Fastenzeit». Fasnacht - die

phonetische Schreibweise - tritt in den Quellen ebenfalls sehr früh auf; sie

entspricht der Aussprache mit Konsonantenerleichterung, denn mit -t- lässt
sich das Wort kaum aussprechen.

Zweitens: Worin besteht der Unterschied zwischen alter und junger
Fastnacht? Bekannt ist die Redensart: «Du chunnsch hindedry wie die alti
Fasnacht», dies bedeutet sinngemäss: Deine Ansichten sind hoffnungslos
veraltet, wir haben den Streitpunkt längst überwunden.

Jesus Christus fastete 40 Tage in der Wüste; deshalb dauert die Fastenzeit

für die Gläubigen seit dem 4. Jahrhundert von Aschermittwoch nach
Invocavit3 bis Ostern ebenfalls 40 Tage. Bereits im 7. Jahrhundert werden
die Geistlichen verpflichtet, für ihr Seelenheil sieben Tage länger zu fasten.

Ihre Fastenzeit beginnt deshalb eine Woche früher, am Mittwoch nach Esto-
mihi4, und dauert 47 Tage bis Ostern.

Wie die «gewöhnlichen Leute» vergnügen sich natürlich auch die Geistlichen

- und mit ihnen die weltliche Obrigkeit - vor der Fastenzeit mit
köstlichen Speisen. Ihr Fest am Sonntag Estomihi heisst Pfaffenfastnacht,
Herrenfastnacht oder auch - weil sie später verordnet wurde und jünger
ist - junge Fastnacht.

Die Fastnacht der «gewöhnlichen Leute», eine Woche später am Sonntag

Invocavit, ist die Bauernfastnacht oder alte Fastnacht, uralter
Feuerbräuche wegen auch Funkensonntag genannt. Zur alten Fastnacht gehört
der wichtige Hirsmontag, denn auf ihn konzentriert sich nach der Reformation

immer mehr das fastnächtliche Treiben.

Berns wachsendes Selbstbewusstsein im 15. Jahrhundert

Streifen wir vorerst ein paar Höhepunkte aus der Stadtgeschichte vor der
Reformation. Im 15. Jahrhundert wächst Berns Selbstbewusstsein: Am
3. Juli 1414 beehrt der deutsche König Sigmund von Luxemburg zusammen
mit dem Grafen Amadeus VIIL von Savoyen die Stadt mit einem Besuch und
wird triumphal empfangen.'' Im Juli 1415 überträgt Sigmund dem Stadtstaat
Bern die Landeshoheit über das erworbene Herrschaftsgebiet zwischen
Grimsel und Bielersee, zwischen Saane und Napf: die Hohe Gerichtsbarkeit,
das Recht, Truppen aufzubieten und Steuern einzuziehen, sowie die Pflicht,
die Bevölkerung vor fremder Bedrohung zu schützen.

Im Stadtinnern vollendet Bern 1416 das 1406 begonnene dritte
Rathaus. Der Rat beauftragt am 21. Januar 1421 Conrad Justinger, eine
Stadtchronik zu schreiben, und legt am Dienstag, 11. März 1421, mitten in der
Fastenzeit den Grundstein zum Münsterbau. Auf den Münzen verdrängt der
Bär den Königskopf, und 1439 erheben Schultheiss und Räte die Wochenmärkte

an Ostern und Martini zu Jahrmärkten.6



tmfTfiffff^

«H-

F-tovl^~

?£s&k
efffjß

JOS & lf*M r-rTF^-

Transkription

Als dan hütt an Zug
beschechen von wegen des vnordenlichen
trinckens, spät sitzens, mißbruch
vnd vnzucht, mit vmbzüchen
«ré mit pfiffen vnd truminen
ouch verbutzens, vff dem
nüwen jar vnd darnach zuo
vaßnachten, des badens der
meitlinen, vnnd anderer
vnzüchten vnd mißbrüchen, hieuor
durch m(in) g(nädig) H(erren) abgestelt.-
Habend m(in) g(nädig) H(erren) Rhät
vnnd burger hütt abermals sich
entschlossenn vnd beschlossen
darob (d. söllichs verpotten
vnd gentzlich abgestelt sin
vnd pliben solle) zehalten
vnd die vberträttenden
zestraffen.

Abb. 1 Im Ratsmanual vom Dezember 1555 verbietet die Berner Obrigkeit Trinkgelage,
Umzüge, das Meitli-Baden und weitere, ihrer Überzeugung nach unzüchtige Bräuche, die
am Silvester und in der Fastnachtszeit üblich sind.

Berns wachsender Stolz wird auch sichtbar in den gegenseitigen Besuchen

der eidgenössischen Orte um die Zeit der Fastnacht. Sorgsam
ausgewählte Regierungsdelegationen besuchen sich im 15. Jahrhundert jeweils zu
mehrtägigen, glanzvollen Festlichkeiten, um die «alt guot früntschaft zuo
ernüwern», aber auch, um sich bei spätnächtlichem Weintrunk gegenseitig
über politische Pläne und Absichten auf den Zahn zu fühlen. Dies zeigen die

folgenden drei Ereignisse, die in den Chroniken überliefert sind.
1465 «kament uf die fasnacht unser lieben eidgnossen von Lutzern, Uri,

Schwitz, Underwalden. [...] Ouch kamen har unser lieben mitburger von
Friburg, unser lieben eidgnossen von Soloturn, von Sanen [...] und ward ein

frölich, frisch, gut geselschaft und früntlich leben ze Bern in der statt.»7
1486 am «15. tag Jenner sind die von Swytz gon Bern kommen, früntli-

che und fröliche fassnacht da ze haben. [...] Nach hoher danksagung zugend
|si| zuo unser frowen gon Büren; da ouch uss bevel einer stat Bern wol-
gehalten und da dannen heim.»8

1497 schickt der Rat von Bern den in Schwyz feiernden Herren hundert
Pfund - rund 16 000 Franken in heutiger Währung -, damit sie anständig
auftreten möchten.9



Die innere Ordnung

Zum wachsenden Selbstbewusstsein gehört auch der Versuch der Obrigkeit,
das innere Leben der Stadt zu ordnen. Sie lässt sich dabei von der

Überzeugung leiten, dass nur ein gottesfürchtiges Volk die öffentliche Ordnung
respektiere. 1437 stellt der Gerichts- und spätere Stadtschreiber Johannes
Blum den ersten Teil der bernischen Stadtsatzungen zusammen. Einzelne dieser

Satzungen lassen erkennen, dass der Rat auch auf dem Gebiet des Glaubens

Ordnung schaffen will: Er bekennt sich zur Verantwortung für das
Seelenheil der Untertanen und versucht deshalb, bestärkt von der Geistlichkeit,
den Glauben des Volkes mit drakonischen Strafen von heidnischen Schlacken

zu befreien. Doch dabei beisst er sich die Zähne aus, denn gerade während
der Fastnacht, aber auch in der Übergangszeit um Neujahr erwacht beharrlich

vorchristliches Brauchtum.
Solche Auseinandersetzungen in Glaubenssachen zwischen Obrigkeit

und Burgerschaft sind typisch für das 15. Jahrhundert und finden in vielen
Städten des gesamten südwestdeutschen Raumes mehr oder weniger deutlich

vor allem an der Fastnacht statt.10
Interessant ist aus heutiger Sicht, dass in Bern die jährlich wiederholten

Drohungen und Abschreckungsstrafen über vier Jahrhunderte hinweg
erfolglos blieben. Schliesslich musste der aussenpolitisch so erfolgreiche Stadtstaat

Bern in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts das noch 1617

angeprangerte «heidnisch, verächtlich ergerlich wäsen»11 dulden. Ob das

Gedankengut der Aufklärung zu dieser Sinnesänderung auch beigetragen
hat? - Wir wollen nun diese Auseinandersetzung zwischen der bernischen

Obrigkeit und ihren Untertanen näher betrachten.

2. Das Verbutzen und Heischen

Die Entschöpfung

An der Herrenfastnacht oder jungen Fastnacht, am Sonntag Estomihi,
dem siebenten Sonntag vor Ostern, trafen sich jeweils die Angehörigen der
13 bernischen Gesellschaften auf ihren Stuben. Die Stubenknechte oder
Stubenwirte und ihre Frauen kochten ihnen ein Festmahl. Sie waren alle un-
maskiert, denn «der erwirdig, hochgelert» Fastenprediger Herr Johannes
Heynlin, vom Stein zubenannt, «doctor der heiligen geschrift», ein von
auswärts hergebetener Geistlicher, hatte den Rat 1477 und 1480 «durch sin
heilsam predige vnd 1er volkomenlich vnnderricht»12, dass Maskieren und
Vermummen eine «Entschöpfung» bedeute und deshalb eine schwere Sünde
sei. Nach Genesis I, 27 «schuf Gott den Menschen nach seinem Bilde, nach



dem Bilde Gottes schuf er ihn». Also ist der Mensch die Krone der Schöpfung

und soll sich auf Gottes Geheiss die Erde Untertan machen. Wenn er
sich nun maskiert und vermummt, zerstört er Gottes Ebenbild und sinkt ab

zur tierischen Kreatur.
Dass das Verbutzen und Vermummen15 eine Sünde sein soll, können

einfache Leute nicht verstehen. Für sie ist es ein uralter Brauch, und weil sie

als volkstümliche Menschen an eine Gemeinschaft und an eine verpflichtende

Tradition gebunden sind, glauben, wissen und tun sie, was die ihnen
sozial nahe stehenden Mitmenschen glauben, wissen und tun, «weil man es

schon immer so geglaubt, gewusst und getan hat». Das Alte ist gut und das

Gute ist alt.

Der Volksglaube an eine Sympathie des Alls

Nach dem vorchristlichen Volksglauben wirken in jedem Tier, in jeder Pflanze,

in jedem Baum und Busch, im Wasser und im Feuer, in der Luft wie in der
Erde Vegetationsgeister, die das Leben in diesen Elementen, Wesen und
Geschöpfen bewirken. Im Winter schlafen die Vegetationsgeister, im Frühling
müssen sie mit Lärm, mit Trommeln, knallenden Peitschen und Hörnern
geweckt werden. Der Lärm - vor allem an der Fastnacht - vertreibt also
nicht nur böse Geister, er ruft auch die guten zur Arbeit. Verlässt auf
göttlichen Befehl ein Geist seinen Wirkungsort, stirbt das von ihm Bewegte,
Belebte ab.

Nach dem Vorstellungsvermögen des volkstümlichen Menschen läuft
das Weltgeschehen wie ein Uhrwerk ab. Alle Menschen und alle ausser-
menschlichen Wesen sind in das Räderwerk der Weltenuhr eingebunden,
und Gott herrscht als Uhrmacher und Uhrüberwacher unbeschränkt über
das All. Der Mensch ist nicht Herr, sondern Teil der Schöpfung. Sagen und
Märchen belegen eindrücklich seine innere Verwandtschaft mit Pflanzen,
Tieren und der unbelebten Natur, ja auch mit numinosen (jenseitigen)
Gestalten: Vegetations- und Totengeistern, Tier-Dämonen, Zwergen und Elfen.
Ohne die geringsten Schwierigkeiten kann er mit diesen Wesen sprechen.
Nach seiner Überzeugung besteht eine Sympathie des Alls, eine allgemeine
Wesens- und Wirkungsverwandtschaft. Uraltes Glaubens- und Gedankengut
hat sich da erhalten.

Aus diesem Glauben des volkstümlichen Menschen an eine innere
Verwandtschaft mit aussermenschlichen Elementen, Wesen und Geschöpfen
erwächst die Möglichkeit und damit der Wunsch nach einem Wechsel der
Identität. Man vermummt sich, maskiert sich, verbutzt sich - wie es im
15. Jahrhundert heisst - und identifiziert sich mit andern Wesen, vielleicht mit
dem andern Geschlecht, mit einem bewunderten Tier, dem Bären, oder mit
einer personifizierten Jahreszeit, dem Frühling im Kampf mit dem Winter.



Eine Vermummung schützt auch vor Verfolgung. Dass dies eine «Entschöpfung»

sein soll, begreift der einfache, an Gemeinschaft und damit an Tradition

gebundene Mensch überhaupt nicht. Deshalb sein hartnäckiger Widerstand

gegen obrigkeitliche Bekehrungsversuche.

Fastnacht und Totengeister

Nach dem vorchristlichen Glauben, der im Volk noch lebendig ist, bleiben
die verstorbenen Menschen als Totengeister im irdischen Bereich, in der
Nähe der Lebenden. Beweis dafür ist das Kerzenmeer, das bis heute an
Weihnachten auf den Friedhöfen entfacht wird.

Die Totengeister beobachten die Lebenden ständig, und in den zwölf
finstersten Nächten des Jahres, zwischen Weihnachten und dem Dreikönigstag,

kehren sie als furchtbare Schreckgestalten zurück, um ihre Nachkommen

zu bestrafen oder zu belohnen. Mit Geschenken sucht man sie zu
besänftigen. Vertreiben kann man sie nicht, sie sind von höheren Mächten
eingesetzte Ordnungshüter.14

Heute vermummen sich junge Burschen als Totengeister und prüfen
die Sittsamkeit der Mädchen: der «Pelzmarti» in Kandersteg, die «Roi(ch)-
tschäggeten» im Lötschental, die «Bschuuri» in Splügen, die «wüsten
Klause» in Appenzell, die «Perchten» im Tirol, das «Hardermannli» in
Interlaken, «Schmutzli», der schwarze Begleiter des Nikolaus. Nicht zu vergessen:

auch der Kaminfeger am Neujahrstag gehört ursprünglich zu den
unheimlichen Gestalten.15

Natürlich werden diese finsteren Gesellen meist aus dem heutigen von
Verkehrsvereinen wohl organisierten Fastnachtstreiben verbannt, doch
gehören sie als vermummte Sittenwächter zu den übrigen Fastnachtsgestalten.

Das Heischen und Vermummen

Kehren wir nach diesem Exkurs zurück nach Bern: An der Fastnacht im
15. Jahrhundert wollten jeweils die Berner Handwerksgesellen und die Lehrlinge

wie ihre Meister auch ein gutes Essen geniessen. Sie erbettelten das Fleisch

dazu von Haus zu Haus, bisweilen begleitet von jugendlichen Trommlern
und Pfeifern. Den uralten Brauch des Herumziehens und Heischens, vor
allem das Heischen, sahen Schultheiss und Räte nicht gern. Sie geboten
1416, «nieman (sol) mit der hosen weder mit spilman noch in dehein ander
wise in vnser stat vor der vasnacht vmb fleisch gan noch höischen [...] Wele

knaben aber Wirtschaft haben wellent, da mag ieclicher ein stük fleischs von
sines meisters hus bringen vnd mit der hosen nit höischen.» Die angedrohte
Strafe betrug ein Pfund Busse und einen Monat Verbannung aus der Stadt.16



2lff.
TfffaAf »>vcv>v<*v1 liofili

pOrtlffiFßfy tp^-k^Kß j^ß0s*1ft>fOlfc^'WVVtQvp fcfrtt«

atte jWCY nvctvio^ttwwwU«; At^rYjiMrcnY^rM^CV ^"^)
^^»^MJvMrw^fcyt <*v\ *plcw/ pvvofemoécv^ «Jf?«*

Abb. 2 Im Satzungenbuch

von 1416, in
dem obrigkeitliche
Verordnungen festgehalten

werden, verbietet

die Stadtregierung
den Brauch des Hei-
schens. Dabei zogen
Handwerksgesellen
und Lehrlinge heimlich

in Strumpfmasken
von Haus zu Haus
und erbettelten Fleisch
für ein Festessen.

Transkription

Das nieman hosen
antlit tragen sol

Wir setzen ouch das uon dißhin nieman weder
von geselschaft noch uon hantwärchen mit der hosen
weder mit spilman noch jn dehein ander wise jn
vnser stat uor der vasnacht zuo deheinem huse
vmb fleisch gan noch höischen sol oder mit jro botten
dehein anmuotung tuon / war aber da wider täte /
der sol j manod uon vnser stat varen vnd j lb

zuo einung geben an gnad / wele knaben aber
Wirtschaft haben wellent da mag jetlicher ein
stück fleischs von sines meisters hus bringen vnd
mit der hosen nit höischen. Actum feria secunda paste
anno d[o|m|ini| m° ecce" xvj" 11416]

Worterkläritngcn
hosen antlit
wir setzen
mit der hosen
in dehein wise
dehein anmutung
sol j manod uon vnser stat varen
j lb zu einung
.m gnad
Wirtschaft

mag jetlicher
actum
feria secunda paste
anno domini

Strumpfgesichtsmaske
wir bestimmen, setzen fest

mit den Strümpfen
auf irgendeine Art
irgendein Ansinnen
soll einen Monat aus unserer Stadt verbannt sein
ein Pfund als Strafe, Busse
ohne Gnade
Gastmahl, Essen

darf, soll ein jeder
festgesetzt, beschlossen

.Montag nach Ostern
im Jahre des Herrn



Warum gingen die Knaben mit der Hose betteln? Noch im 15.
Jahrhundert nannte man die Bekleidung der Beine vom Knie abwärts samt den
Füssen Hosen. Die Knaben sammelten das Fleisch demnach in Strümpfen
ein. Die Trommler und Pfeifer belohnten die Geber mit einem Musikstück,
und die Knaben dankten für das Fleisch mit einem Glückwunsch für das

Haus und alle seine Insassen. Selten wurde eine Spende verweigert, denn die
Geber versprachen sich als Entgelt Schutz vor Unglück.

Trotz den angedrohten harten Strafen musste das Fleisch-Heischen
immer wieder neu verboten werden. In diesem Zusammenhang rügten und
verboten die Satzungen auch das Vermummen. Sie schrieben nämlich vor,
Zehnjährigen oder Jüngeren solle man zur Strafe, «an einung der hosen antlit

abzerren». Wer älter als zehn Jahre alt sei, büsse für eine «Entschöpfung»
mit einem Monat Verbannung aus der Stadt und einer Busse von einem
Pfund.r Die Knaben werden sich demnach Strümpfe über ihre Gesichter

gezogen haben, um beim Heischen nicht erkannt und bestraft zu werden.
1486 lautete das Verbot: «Item, die butzenantlitz und hosenlumpen

heissen leisten», das bedeutete für rund einen Monat in die Verbannung aus
der Stadt geschickt zu werden.IS

Das Verbutzen war nicht auszurotten, im Gegenteil breitete es sich aus.
Das zeigt ein weiteres Verbot in den Satzungen: Um das Seelenheil der Bürger

nicht zu gefährden, ordneten Schultheiss und Räte an, «einhellenclich das

nu fürwerthin niemans, es sie frowen oder man in vnser statt tag noch nacht
eynich [irgendein] hosen antlit sol tragen noch sich vnderstan vff der schür-
mitwuchen also oder mitt anndrer entschoepffung zuo louffen.»I9 Dabei
bestand die Vermummung neben der Strumpf-Maske «sehr oft nur aus einem
über die Kleider angezogenen Hemde oder aus einem alten Weiberrock».20

Die Warnungen der Obrigkeit

Die Obrigkeit verbot das fastnächtliche Treiben, das «Verbutzen, das But-
zenwerk», weil eine Entschöpfung das Seelenheil der Menschen gefährde.
Und doppelt gross sei die Gefahr, wenn sich die Vermummten unter dem
Schutz der Maske dazu hinreissen liessen, die von Gott eingesetzte Staatsgewalt

zu kritisieren. Dies müsse Gott erzürnen und zu einer Strafe bewegen in
Form einer Krankheit, einer Seuche, einer Heuschreckenplage, einer Feuersbrunst

oder einer Überschwemmung. 1478 herrschte in weiten Teilen der
Schweiz eine furchtbare Engerlingsplage. Als diese «Würmer» auf den
Bannspruch des Berner Leutpriesters Bernhart Schmid nicht reagierten, war der
Chronist Diebold Schilling überzeugt, dass «der almechtig gott vns dis plage
vmb vnser sünde willen hat geben, damit wir gebessert wurden».21 Dennoch
blieben diese Befürchtungen und Warnungen in den Wind gesprochen. Zu
gross war die aufgestaute Lust, am fastnächtlichen Treiben teilzunehmen.



Natürlich entstehen auch Zweifel an der Ehrlichkeit der Obrigkeit
gegenüber ihren Untertanen: Stellte sie Gott als «Bölimann» hin, um die eigene
Macht zu festigen? Doch die Zweifel schwinden beim Studium der
Stadtrechnungen von Bern: denn die Obrigkeit sorgte mustergültig für ihre Amtsleute

und schenkte den Armen nach christlichem Gebot reichlich Almosen.
Jedes Jahr erhielten die «armen lüte in den spitalen» Tuch zu Kleidern. Dies
ist nachgewiesen in den Jahren 1382: «Denne armen lüten umb roegke, alz

inen die burger jerlich gebent umb got, das kostet XXI lb XIIII ß»22, sowie
1436: «Denne umb graw tuoch den wechtern und armen lüten in den spinalen

in der statt zuo roecken, als man jerlich durch got git, geburt in ein summe

363 lb XIII ß IUI d.»23

Als Vergleich diene die jährliche Entschädigung des Seckelmeisters der
Stadt Bern für das Führen der Stadtrechnung im Jahr 1441: «Ich Peter von
Wabren der seckelmeister: Denne min des seckelmeisters lon von dem ver-
luffnen gantzen jare XV lb».24 1441 nahm der Seckelmeister laut
Stadtrechnung knapp 20 000 Pfund ein und gab rund 13 000 Pfund aus.

Das Vermummen und Heischen nach der Reformation

Nach der Reformation fiel die 40-tägige Fastenzeit weg. Deshalb versuchten
die Obrigkeiten in den reformierten Orten, auch die Fastnacht abzuschaffen.
In Basel hielt eine Verordnung von 1546 Folgendes fest: «Dieweil man aus
Gotteswort die vierzigtägigen Fasten abgestellt, so soll man auch künftigs
keine Fassnacht noch Äscher Mittwoch mehr haben, und weder auf Zünften,

Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen lassen, noch zehren, auch

ganz keine Fassnacht Butzen, Pfeifen, Trommeln brauchen. Doch falls gute
Herren und Gesellen, ohne der Zünfte Kosten, beieinander essen wollen, in
Zucht und Ehren, das ist Niemanden verboten.»25

In Bern wollte die Obrigkeit die Fastnacht bereits 1523 rundweg verbieten,

gleich wie in Basel und in den reformierten süddeutschen Städten: «Her
Berchter [Berchtold Haller] sol an der cantzel die abstellung der vaßnacht

verkünden, also das niemand den andern uberlouffen soelle, er werde dann
geladen.»26 Berchtold Haller hat das fastnächtliche Treiben am Sonntag,
22. Februar 1523, verbieten müssen, also am gleichen Sonntag, an dem
Niklaus Manuels zweites Fastnachtsspiel an der Kreuzgasse aufgeführt
wurde. Die Obrigkeit wagte es demnach nicht, das Spiel ebenfalls zu
verbieten.27

Aber das Volk hing hartnäckig an seiner Fastnacht. Zu jener Zeit war
Hirsebrei, in Milch gekochte Hirse, sehr beliebt und durfte bei Hochzeits-
mählern nicht fehlen. Die kleinen, gelben Körner erinnerten an Gold. Weil

nun die alte Fastnacht nicht mehr am Sonntag Invocavit begangen werden
durfte, verlegte das Volk den Höhepunkt auf den folgenden Montag. Das



Jungvolk sammelte Hirse zum Festmahl und dazu «Chüechli» - «Chneu-
blätze, Schänkeli und Schlüüfchüechli» - als Festgebäck. Bald hiess der Tag

«Hirsmontag», er heisst heute noch so. Auch der Aberglaube blieb nicht aus:
«Wer am Hirsmontag von dem goldgelben Hirsebrei isst, dem geht das Geld
nicht aus und wer ihn ohne Löffel isst, wird im Sommer von keiner Mücke
gestochen.»28

1534 verbot die Berner Regierung nicht mehr das Fleisch-Heischen,
sondern «das küechly zamen tragen uff den hirßmentag».29 Am 25. Februar
1558 wurde ein «Zedel» (obrigkeitlicher Erlass) von der Kanzel verlesen

«von des hirss Zusammentragens waegen, das mengklich sich des müessigen
soelle, wie hievor ouch geraten.»30 Während 300 Jahren, vom 16. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, mussten die Geistlichen auf Befehl der Regierung
jedes Jahr von neuem gegen die unbotmässigen, unbelehrbaren Pfarrkinder
wettern.

Das «heidnisch, verächtlich Wesen» im 17. Jahrhundert

Die folgenden Zitare aus den Jahren 1604 bis 1635 geben Aufschluss über
die ständigen Bemühungen der Obrigkeit um Zucht und Ordnung der Untertanen

vor und während des Dreissigjährigen Krieges.
1604: Da in früheren Jahren «das verbutzen vnnd vergstalten jn andere

unrymliche bekleydungen, ouch das küechlin singen und busen vnnd pra-
ßen, so durch junge vnnd alte personen vff faßnacht fürgenommen wirt, so

gar vberhandt genommen, welches [...] im heiligen wort Gottes ußtrucken-
lich verpotten ist», so ermahnen Schultheiss und Räte Jung und Alt, «sich der
fasnach butzen vnndt singens gentzlichen ze überheben vnnd müeßigen.»31

1617: «Zedel an all drey Cantzel: Min Gnedig Herren stellen mit höchstem

vßerstem vnnd hertzlichen beduren vnnd mißfallen» fest, dass «etliche

jrer Burgern vnnd Jnwohneren diser statt [sich] angemäßet, by nacht vnnd
näbel da männiglich an siner gwarsamme vnnd rhuow syn soltt, sich vff vil
vnnd mancherley wyß ze uerbutzen, ze uermumen, vff der gaßen hin vnnd
här ohne schüchen (ze)spatzieren, zeschweiffen.» Dies heidnische, verächtliche

Wesen richtet sich «wider das vnfhälbare wort Gottes, alle christenliche
Ehrbarkheytt vnnd daruff gegründte altte ordnungenn». Es folgt die
Androhung von Busse und Gefangenschaft.32

1627: «Zedel an cantzel, das myn g[nädige]h[erren] und oberen [... ] mit
beduren und mißfallen gesechen, das so wol uf faßnacht, hirsmontag, als

dem äschermittwuchen die jugent - ouch gestandene persohnen in verbutz-
ten kleidern umbgeloffen, die lüth geschwertzt und beraembt, ouch die
küechli mit singen und anderen heidnischen und bachanalischen ceremonien
erbättlet und dardurch menigklich verergeret habend. Straff der gefangen-

10 schaft der ellteren, welliche iren kinden soelliches gestatten werdend.»33



1635: Das Verkleiden und Verbutzen hat nicht abgenommen, obwohl
die Mahnungen und Drohungen der Obrigkeit jedes Jahr wiederholt worden
sind. Immer noch haben die Jugend und auch «erwachsne vnd gestandne
persohnen jm bruch [Brauch], sich ze vergstalten vnd zeuerbutzen, vnd also

verbutzt hin vnd wider zelouffen vnd zegutzlen gantz vnanstendig».
Zugenommen habe auch «das vnanstendige nächtliche singen vnd bätlen, so syth
etwas zeit an gewüßen fästtagen für genommen vnd getriben worden».
Bestraft werden nicht allein «die Thäter», sondern auch deren Eltern, Meister
oder Pfleger. Ebenso sollen diejenigen bestraft werden, «so den nächtlichen
singeren etwas gebend».34

Auf dem Lande bestraften die bernischen Chorgerichte im 17. Jahrhundert

Burschen, die in «Wyberkleideren umbeinanderzogen», wie 1627 Hans
Utz aus Langnau, «wil er vff gedachten Hirsmontag Weybels Babys Kleider,
so es ihm selbs gegeben, angetragen vnd darin von huß zue huß geloffen».
Utz wurde «dem Hrn. Landvogt zuerkent» (zur Bestrafung zugewiesen).35

3. Fastnachtsspiele und Umzüge

Fastnachtsspiele

Zur Fastnacht vor und nach der Reformation gehörten natürlich auch

Spiele und Umzüge. Von Fastnachtsspielen im 15. Jahrhundert vernehmen

wir äusserst wenig, und dieses Wenige nur indirekt, zum Beispiel aus den

Berner Stadtrechnungen. 1437 notierte der Seckelmeister - also der
Finanzdirektor - Peter von Wabern in der Halbjahresrechnung zwischen Stefanstag

und Johannestag: «Den webren als die ein spil gemacht hattend, hiessen

min Herren ze stür gen 1 Pfund.»36 Es kann sich um ein Fastnachtsspiel
gehandelt haben. 1448 notierte Peter von Wabern wiederum zwischen Stefanstag

und Johannestag: «Denne den schuolern hiessen min herren schencken

ze stür an ir spil II lb».37 Mit der «stür» wird hier eher ein Schuldrama als ein

Fastnachtsspiel gewürdigt.
Die Gesellschaft zu Webern erhielt «ze stür an ir spil» ein Pfund. War

das eine Anerkennung? Vergleichen wir dies mit andern Ausgaben in den

Stadtrechnungen derselben Zeit: Bettlern und fastnächtlichen Pfeifern liess

die Obrigkeit jeweils ein Pfund Lohn geben, was einem heutigen Wert von
300 Franken entspricht:

«Denne einem bettler hiessen min herren gen 1 lb.»
«Denne einem armen oberlender hiessen min herren
geben durch got 1 lb.»
«Denne einem pfiffer, was ein goeiggelman,
hiessen min herren schencken 1 lb.»
«Dem gesind von den kannen zu fegen und ze weschen 1 lb.» 38 11



Man sieht, geistige Leistung wurde nicht gerade fürstlich honoriert.
Vielleicht hat sich aber die Obrigkeit auch über den Inhalt geärgert.
Gewiss sind weitere Spiele aufgeführt worden, doch blieben die Autoren im
15. Jahrhundert ungenannt. Das sehen wir auch bei den Lieddichtern: 1448
besiegte Bern Freiburg im Krieg. Über den Sieg entstand ein Lied. In den

Rechnungen steht: «Denne einem gesellen, hatt ein lied gemacht von der von
Friburg wegen, hiessen min herren schencken II lb».39

Wenn maskierte Gestalten aufeinander trafen, entstanden einfache Dialoge

aus dem Stegreif. Aber die Inhalte solcher meist harmloser Possen nahm
der Wind mit sich, sie wurden nicht schriftlich aufgezeichnet. Möglicherweise

haben auch so genannte Narrengerichte zu Spielen angeregt: Während
der Fastnacht holten ein paar Vermummte unbeliebte Querköpfe oder
untreue Ehemänner oft gewaltsam aus ihren Häusern und trugen sie auf Leitern
oder Brettern festgebunden durch die Stadt auf einen Platz. Dort las ihnen
ein Narren-Richter laut ihre Sünden vor. Darauf wurden sie zum Gaudi der
Zuschauer auf spasshafte Art bestraft. Die Lust auf Wiederholungen solcher
Gerichtsszenen führte zu Fastnachtspossen, sobald ein Spieler in die Rolle
des Verurteilten schlüpfte.

Der Ursprung der Fastnachtsspiele liegt also im Volksbrauchtum. «Das

Volk will, wenn's ihm wohl wird, lachen und schlägt in seinen Fastnachtspielen

ein unermessliches Gelächter auf. Ihr Inhalt dreht sich um die kleinen, die
heiteren und lustigen Vorfälle des täglichen Lebens. Beliebt ist vor allem das

Kapitel geschlechtlicher Verhältnisse.»40 Andere, kulturell hoch stehende
Ziele haben sich zwei Verfasser von Fastnachtsspielen gesetzt. Über Inhalte
und Wirkung ihrer Werke soll im Folgenden berichtet werden.

Niklaus Manuels Spiele zur Reformation

Der Kunstmaler, Dichter und Staatsmann Niklaus Manuel bietet in seinen

«Fastnachtsspielen» 1523 weit mehr als blosse Belustigung; vielmehr drängt
er darin aufdie Notwendigkeit einer kirchlichen Reformation. Dies erweisen
die beiden Ankündigungen: «[...] darinn die warheit in schimpffs wyß [auf
spasshafte, spöttische Weise] vom Papst vnd siner priesterschafft gemeldet
würt» und «anzeigend grossen vnderscheid zwischen dem Papst vnd Christum

Jesum vnserm seligmacher.»41
Im Schutz der Narrenfreiheit während der Fastnacht fördert er den

Durchbruch zur Reformation mit schonungslos harter Kritik in drastischen

Bildern. Wie die Fastnacht selbst stellt er die Welt auf den Kopf: die

Diener der Kirche sind die eigentlichen Narren, frönen dem Müssiggang
und mästen sich in den Klöstern «wie die schwin» (Vers 371). Der Bauer

12 aber - in den Schauspielen gewöhnlich der unbelesene, tölpelhafte Dumm-



fJttin f<tgtt4cÇt j>yl / foß Sem vff
ber Ferren $a$md)tin bem M. D. XXIL
far / von bwrgeró ftincn offenrîtc|> çjcumcfct tjty

S<*rmn bte txw&eyt m fdjïmpffô t»yg
t>omB«Ht*n finer prtejîerv

fàfifftgtmdbuxmrt *

'

•a

*$t rn
%

m;^zES
SSf

¦¦zzi

M/
'F

r5?

<
*»

JtmcinAnUt fyy l / ^afclb* vff t>cr
2(rrcn Safsn&tbt Sariwcfc gemad>t/<w$cy

genbe ^offert »nberfd?etb $wöf<~

bem Bapfîrn <f [jnfîimt
fum pnferSfftlïémA^cri

L/ >«O
^ *«d2

$O5*
:A

Abb. 3 Titelblatt zu einer 1525 in Zürich erschienenen Ausgabe von Niklaus
Manuels Fastnachtsspielen. Der Holzschnitt zeigt vier Narren, welche einen

mit Kantonswappen geschmückten Ratsherrn umringen. Dieser hält in der
linken Hand eine Pergamentrolle und in der rechten einen Geldbeutel. 13



köpf - wird zum derben Verfechter des neuen Glaubens, «spricht fräffen-
lich, er schisse» auf den Ablass (Vers 394), zieht das Testament aus der
Busentasche und ist gewandt in dessen Exegese.42

Den tief greifenden Eindruck, den die Spiele bei den Zuschauern und
Lesern hinterliessen, spiegelt Valerius Anshelms Chronik: «Es sind ouch dis

jars [1523] zuo grosser fürdrung evangelischer friheit hie zuo Bern zwei wol-
gelerte und in wite land nuzlich ussgespreite spil, fürnemlich durch den
künstlichen malermeister Niclausen Manuel, gedichtet und offenlich an der
krüzgassen gespilet worden, eins, nämlich der totenfrässer, berüerend alle
misbrüch des ganzen babstuoms, uf der Pfaffen-Vassnacht [15. Februar],
das ander von dem gegensaz des wesens Kristi Jhesu und sines genämten
stathalters, des Römschen babsts, uf die alten Vassnacht [22. Februar].
Hiezwischen uf der Äschen mitwochen ward der Römsch ablas mit dem
bonenlied durch alle gässen getragen und verspotet. Durch dis wunderliche
und vor nie als gotslästerliche gedachte anschowungen ward ein gros volk
bewegt, kristliche friheit und bäbstliche knechtschaft zuo bedenken und ze
underscheiden. Es ist ouch in dem evangelischen handel kum ein büechle
so dik [oft] getrukr und so wit gebracht worden, als diser spilen.»43

Zum ersten Spiel, «Vom Papst und seiner Priesterschaft», wurde Manuel
wohl angeregt durch das Basler Spiel «Die Totenfresser» von Pamphilus
Gengenbach. Auch das Berner Spiel hiess bald im Volksmund «Die
Totenfresser», von Bürgersöhnen dargeboten an der Pfaffenfastnacht, Sonntag,
den 15. Februar 1523 (Estomihi). Der Inhalt der 1945 Verse sei hier kurz
zusammengefasst: Ein reicher Meier ist gestorben, und alle Angehörigen der

damaligen katholischen Kirche sind glücklich darüber; können sie sich doch
im Namen Gottes daran bereichern. Die Personen im Gefolge des Papstes

tragen mehr oder weniger sprechende Namen wie: Gytsack, Schindden-
buren, Schabgenau, Nimmergnueg, Ohneboden. Der Papst «Entcristelo»
(Antichrist) finanziert mit dem Ablassgeld Eroberungskriege. Zuletzt treten
die Apostel Petrus und Paulus auf. Petrus fragt einen Höfling, ob der Mann
dort ein Türke oder Heide sei, da man ihn so hoch auf den Achseln trage.
Der Höfling weist ihn zurecht und droht ihm mit dem Bann.

Acht Tage später, an der alten Fastnacht, am Sonntag, 22. Februar 1523

(Invocavit), an der Kreuzgasse: «Von Papst und Christi Gegensatz». Auf der
einen Seite Christus auf dem Esel mit ärmlichem Gefolge, auf der andern
der Papst, gekrönt mit dreifacher Krone, hoch zu Pferd mit grossem
Kriegsgefolge. Cleywe Pfluog und Rüede Vogelnäst, zwei Bauern, kommentieren
den Aufzug.44

Die Berner Regierung verbot 1524 weitere Fastnachtsspiele. So wurde
das 1525 datierte, dritte Spiel von Manuel «Der Ablasskrämer» nicht aufgeführt,

wohl aber gedruckt weit verbreitet. Zwischen 1523 und 1527 standen
14 sich in Bern Altgläubige und Verfechter der Reformation gegenüber. Das



Mandat «Viti und Modesti» (Kalenderheilige) vom 15. Juni 1523 spiegelt
das schwankende Machtverhältnis: Es mahnte die Untertanen zur Ruhe und

gebot den Predigern, sich an die heilige Schrift zu halten, jedoch Luthers
Schriften zu meiden. Politisch versuchte Bern, zwischen den katholischen
Orten und dem seit 1523 reformierten Zürich zu vermitteln, um die
Eidgenossenschaft zu erhalten. Es beschwichtigte die katholischen Orte, indem es

in einem gemeinsamen Mandat vom 28. Januar 1525 sogar alle katholischen
Einrichtungen feierlich anerkannte. In dieser Situation hätten Fastnachtsspiele

die katholischen Orte erzürnt. Deshalb wurden sie verboten. Nach
Ostern 1527 erhielten die Neugläubigen die Ratsmehrheit, und im Januar
1528 trat Bern zur Reformation über. Deshalb durfte Hans von Rütes
Fastnachtsspiel aufgeführt werden.

Hans von Rütes Fastnachtsspiel

Hans von Rute, ein Zeitgenosse Manuels, 1528 von Solothurn nach Bern

gezogen, Gerichrsschreiber und Mitglied des Grossen Rares, schrieb «Fin
Faznachtspiel den Ursprung, haltung und das Ende beyder heydnischer und

bäpstlicher Abgötteryen allenklich verglychende zu Bern inn öchtland durch
die jungen Burger gehallten». Grundthema ist die Abkehr von den Geboten
«Du sollst dir kein Gottesbild machen, in keinerlei Gestalt. Du sollst sie

nicht anbeten und ihnen dienen» (5. Mose 5, 8, 9). Dieses inhaltsschwere,
eindrückliche Spiel unterstützte die Trennung vom alten Glauben und durfte
wohl deshalb 1531, drei Jahre nach der Reformation, an der Kreuzgasse
aufgeführt werden. Hier folgt eine kurze Inhaltsskizze:

Frau «Wirrwaer», eine von Gott geschaffene, unsichtbare Betrügerin,
hat die Menschen seit Anbeginn immer wieder dazu verführt, nach Ehre und
Reichtum zu streben. Dem Papst «Starrblind» rät sie, wenn er «ein gwaltiger
herr» sein wolle, solle er «vil Ceremonien erdichten und usserlichen Gottsdienst

uffrichten». Den Menschen solle er die Sünden gegen Geldbussen
erlassen und den Priestern die Pfründen teuer verkaufen. All dies werde
den Geldstrom nach Rom beleben. Nach irdischem Glück verlangende
Menschen bitten Frau Wirrwaers Helfer um Rat für Reichtum, Schönheit,
Gesundheit, Sicherheit vor Feuer und Schiffbruch, kluge Kinder und Sieg
im Krieg. Die Geistlichen «Buchsorg» und «Seltenlär» weisen sie an die

Stellvertreter Gottes, die Heiligen, deren Bilder in den Kirchen stünden.
Gott selbst bedürfe der Ruhe. Im Wettstreit mit den Geistlichen preisen
«Trügfast», «Stichfinster» und «Wanwitz» Scharen antiker Götter als sichere

Wegweiser an.
Schliesslich kündet sich eine Wende an. Tapfer kämpft Theodorus Gottlieb

für die Anerkennung des neuen Glaubens. Helfen kann allein Gott; die 15



aus Holz geschnitzten Klötze in den Kirchen sind machtlos. Zu dieser Szene

brummt der Berner Bär: «Jr verfluechten pfaffen, jr nütsoellenden laecker,

Jr Tüfelsüchtigen lasterlichen dellerschlaecker».
Zwei Bauern bedenken das Jenseits und fragen nach dem Schicksal ihrer

Seelen nach dem Tod. Beim Anblick des mit Fürsten prassenden Papstes
verzichten sie auf unnützen Rat, denn da wird Gott «siner eeren beroupt». Der
Sohn des einen Bauern liest das Neue Testament, und aus «tütschen Landen»
kommt die Kunde, dass die einfachen Leute anfangen, die Bibel zu verstehen.

Buchsorg gesteht Gottlieb sogar: «du hast war geseit», doch sei das Auslegen
der Schrift finanziell zu wenig einträglich. Gottlieb bleibt standhaft: «Den

Schoepffer sol man eeren mit fromckeit. Die geschoepfften ding syent all
zruck gleit.» Mit der Erlaubnis von Frau Wirrwaer berauben die Teufel am
Schluss den Papst seiner Macht und «zucken all mitpfaffen hinweg».

Gewiss hat dieses inhaltsreiche Spiel vielen Bernern die grosse
Überwindung kostende Trennung von den Bildern der Heiligen erleichtert.45

Nach diesem letzten Fastnachtsspiel wurden im 16. Jahrhundert fast
ausschliesslich dramatisierte Stoffe aus dem Alten Testament geboten. Hans

von Rute schrieb 1538 «Joseph», 1540 «Gedeon», 1546 «Wie Noe, vom
Wein überwunden, durch seinen jüngsten Sohn Cham geschmäht wurde»
und 1555 «Goliath».46 In den bernischen Staatsrechnungen findet sich 1535

folgender Hinweis: «Hand min herrn den gemeinen Spilß gesellen an Iren
kosten deß Spilß vom Goliat geschenckt 100 Pfd.»47

Es scheint, dass sich im Volk primitive Fastnachtspossen bis weit in die

Neuzeit erhalten haben: 1627 gestanden junge Burschen vor dem
Chorgericht in Langnau, sie hätten am Hirsmontag ein «Affenspiel» aufgeführt,
und Karl Howald erzählt 1846 in seiner Brunnenchronik von einem
Fastnachtsspektakel in der Stadt Bern: «Eine uralte Sitte war an der Matte [im
19. Jahrhundert] noch im Flor. Ein Mann zankte sich als dann mit dem Weibe;

bald schlugen sie auf einander los, bald umarmten sie sich; das Weiblein
hielt einen Plunder in den Armen, der ein kleines Kind darstellen sollte, und
stellte sich, als ob sie ihm Brei und dazu Ohrfeigen gäbe.»48

Umzüge

Umzüge wirken entweder als Schaustellung nach aussen oder sind ein Mittel,

mit dem ein nach innen gerichtetes Ziel erreicht werden soll. Beschränken

wir uns auch hier auf die Fastnachtszeit: Bei den beliebten gegenseitigen
Besuchen der eidgenössischen Stände in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts

ritten jeweils weit über hundert geladene Gäste hoch zu Pferd unter
dem Jubel der Einwohnerinnen und Einwohner durch die Stadt.49 Beliebt

16 waren auch die Umzüge der Schauspieler vor den Vorstellungen; denn kür-



O ft e t, U w â " g.

T-—V. V.EjE.E.^E- ¦¦ J

Z.E-T3V
&>Jzz

e.- - ml,t Z'-..' BTOSa [—3--S yoaG?

-S
-1
zz:

¦rZT

Abb. 4 Umzug der Jünglinge von Bolligen am Ostermontag 1819 vor dem Hôtel de

Musique auf dem Theaterplatz in Bern, Kupferstich von 1820. Links im Bild ein Küfer mit
Reif und drei gefüllten Gläsern, rechts vorne ein Bajazzo und eine Frau, welche nach der
Sage im Korb ihr Liebstes aus der belagerten Burg rettet. Wilhelm Teil zielt durch ein

Spalier von Tänzern auf den Apfel, den sein Sohn auf dem Kopf trägt. Die Ostcrmontags-
umzüge waren ein Höhepunkt des gesellschaftlichen Lebens im Alten Bern, im 19.
Jahrhundert verloren sie an Bedeutung.

zere Stegreifspiele wurden mehrmals auf verschiedenen Plätzen vorgeführt,
und die Spieler wechselten die Orte in einem Umzug mit Musikbegleitung.

Im 15. Jahrhundert hören wir aus Verboten von Umzügen der Metzger
und Küfer in Bern, so 1480: «fürohin sölte abgestelt sin der mezger unsinnig
umlouffen und all tanz in der ganzen vasten.»50 Das Verbot blieb unbeachtet,

und nach der Reformation, 1532, fand das Treiben der Metzger sogar
vorsichtige Bewunderung: «Die metzger begiengen ire Eschermittwuchen

muotwillig mit tringelen [Treicheln, Schellen] neckend durch d'stat loufend.
Deren etlich in's nüwen jarstag harter kelte, über die Aren und wider
harüber geschwummen.»51

Die Küfer überliessen die Ehre an der Fastnacht den Metzgern; sie zogen
am Ostermontag mit einem grossen Fass durch die Stadt und führten auf
verschiedenen Plätzen kunstvolle Tänze vor.52

Umzüge am Hirsmontag

Nach der Reformation rückten die Fastnachtsfreuden in den reformierten
Kantonen immer mehr von den beiden Sonntagen ab und konzentrierten
sich auf den Hirsmontag.53 Von Fastnachtsumzügen auf dem Lande hören

wir erst nach der Reformation im 16. und vor allem im 17. Jahrhundert, und 17



zwar aus Chorgerichtsprotokollen. Unermüdlich lasen die Pfarrherren jährlich

den Predigtbesuchern die strengen Verbote der Obrigkeit vor; dennoch

zogen die ledigen Burschen jährlich am Hirsmontag in einem paramilitärischen

Zug (wohl beeinflusst von der militärischen Musterung) «von dorff
zuo dorff mit pfyffen und trummen», mit Fackeln, «ouch etwan mit faendli-

nen, das küechlin zereichen».54

Auch diese Umzüger stellten nach aussen militärische Elemente zur
Schau: die Fahne sowie Pfeifer und Trommler. Doch wichtiger war ein inneres

Ziel: In den «heimgesuchten» Dörfern erbettelten sie mit Singen und
anderen «heidnischen Zeremonien» die begehrten «Chüechli» und liessen sich

von den Mädchen bewirten. Anschliessend tanzten sie an einem geheim
gehaltenen Ort. Dass es dabei auch zu Raufereien mit den Dorfburschen kommen

konnte, erhöhte nur den Reiz. Solche Ereignisse sind im 17./18.
Jahrhundert in verschiedenen Quellen belegt:

1601: «Es ist ouch anzeigt, wie daz am Hirsmentag daz jung Volk zue
Schaffhusen [im Kanton Bern] im Wirtshuß ein unbscheiden, grob, unflätigs
Wäsen gfüert mit Schryen und anderen derglichen Zotten.»55

1627 gestehen junge Burschen vor dem Chorgericht in Langnau, sie

seien am Hirsmontag in einem «Gouchenumzug» herumgezogen. Geleitet
habe den Umzug Dysli Leemann als Hauptmann. Hans Tanner vom Hof Ri-

genen war Fähnrich, Uli Gerber aus dem Golgraben «Trummenschlager».''6
1693 zogen die Schwarzenburger los «mit 2 Königen, Obmann, Haupt-

lüten, Fendrich, Rottmeister, Reiterei und Fussvolk».5,
In «Fragmente über Entlebuch» schildert Franz Josef Stalder unbewaffnete

Scheinkämpfe - mit verschränkten Armen - zwischen Burschen zweier
Dörfer am Hirsmontag.l8

Gesinnungswandel der Obrigkeit

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts erfolgte langsam ein grundlegender

Gesinnungswandel der Obrigkeit gegenüber den Fastnachtsbräuchen
des Volkes. Hierzu passt die alte Erfahrung: «Das Leben ist stets stärker als

die Verordnungen».59
Während die bernische Obrigkeit im Mandat vom 7. Februar 1610

Hirsmontagsumzüge noch abschätzig ein «Glöuff» nannte und sie
unterdrücken wollte, wurden sie im Volk immer beliebter. Und in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts wurden sie auf untertänige Bitte hin vom Landvogt

gar gnädig bewilligt!60
Es traten nun bestimmte, feststehende, symbolträchtige Figuren auf,

die allerdings nicht ein Spiel aufführten, sondern höchstens einzeln die
Zuschauer neckten. Die Fastnachtsbutzen von Lützelflüh zeigten 1753 am Hirs-

18 montag Huttenträger, Strohmänner und ein aufgeputztes Frauenzimmer.61



.Ä&dtci ryt ^Im-pui

****

Ji».

\^) *»
n

.A£2

tj

v
¦ '7./^31

ss?

L

IZ

î>eft" ^ J

A7./77.:// y,,,, /.../F,-.//, f,-/,.,//'-.'/'..;

,.r l'I

/.-

Abb. 5 Apfclschuss-Szcne, gezeichnet 1840 von Heinrich von Arx. Nicht an der
Fastnacht, sondern am Ostermontag wurde sie jeweils von jungen Leuten aus der Umgebung
der Stadt vorgeführt. Am linken Bildrand unterhält sich der Kostümverlciher Schneider
Lutz mit dem Träger des Bärenfells und einem Bajazzo. Hinten in der Mitte steht der
Doktor, der jeweils mit der Keule «Operationen» vornimmt, und rechts im Hintergrund
drängt ein anderer Bajazzo Gesslers Gefolge zurück.

Es ist denkbar, dass hier die Ostermontagsumzüge des «Äusseren Standes»

in der Stadt Bern als Vorbild dienten. Andernorts gehörten zum
Hirsmontagsumzug «Mieschmannen», «Tannzäpfler», «Schnäggehüsler»,
«Spielkärtler», «farbige Plätzler», der «dick Mutti» und das «Hingerfür-
froueli», dessen Maske rückwärts blickte. Nicht fehlen durften nun ein Pfarrer

und der Bär. Den Zug führte nach alter Tradition ein Hauptmann an,
Fähnrich, «Trummenschläger und Pfyffer» begleiteten ihn. Nach uraltem
Brauch schlüpften nur Burschen in diese Masken. Nach dem Umzug war am
Ende des 18. Jahrhunderts gegen eine Gebühr das Tanzen in der Dorfwirtschaft

gestattet. Hier waren auch die Mädchen willkommen.
Was in Bern fehlte, war eine überragende, alles dominierende

Fastnachtsfigur wie der «Bruder Fritschi» in Luzern, die «Gret Schell» in Zug,
der «Aetti-Ruedi» in Zurzach oder der «Hegel» in Klingnau, Kanton Aargau.

Die ständigen Verbote haben hier hindernd gewirkt. Erstaunlich ist,
dass ein Bursche als Pfarrer verkleidet im Umzug mitschreiten und an
bestimmten Orten einen Hirsmontagsbrief verlesen durfte, in dem allerlei 19



schmutzige Wäsche gewaschen wurde. Das erinnert an die viel älteren
Narrengerichte in Süddeutschland.

In der Gestalt des Pfarrers wird ein grundlegender Wandel in der

Haltung gegenüber der Kirche und ihren Dienern sichtbar, ein Wandel zum
Diesseits, zur Sinnesfreude, zur Befreiung vom lähmenden Glauben an die
Erbsünde. Hier wirkte aufklärerisches Gedankengut hinein: der Mensch
ist Gottes Ebenbild, also ist er von Natur aus gut. Die gleich bleibenden
Masken erschreckten nun nicht mehr; als harmlose Belustigung erinnerten
sie bloss an eine längst überwundene Zeit.

Verboten wurde nun nur noch das Herumrennen einzelner Maskengestalten,

die versuchten, in die Häuser einzudringen. Auch die geringeren
Beträge für Bussen spiegeln Toleranz - oder vielleicht auch Resignation - der
Behörden gegenüber der jugendlich überschäumenden Lebensfreude. Während

im 17. Jahrhundert eine vermummte Mannsperson zehn Pfund und
eine um «Chüechli» bettelnde Weibsperson fünf Pfund Busse zahlen sollten -
sollten, denn junge Leute haben schnelle Beine -, sanken die Bussen um die

Mitte des 18. Jahrhunderts auf drei und anderthalb Pfund.62

Im 19. Jahrhundert lösten neu gegründete Vereine die Burschen als Träger

der Volksschauspiele ab. Im Oberaargau und im Emmental führten sie

am Hirsmontag die Apfelschuss-Szene mit Teil und Gessler und die Schlacht
bei Sempach auf offener Strasse auf, wobei die Spielenden auch in benachbarten

Orten auftraten, unter anderem in der Stadt Burgdorf.6 ' Auch hierzu

waren wohl die in der Stadt Bern beliebten Ostermontagsspiele die
Vorbilder.

4. Die Narren in Bern

Narren als «Amptlüte» der Stadt

Allgemein bekannt ist, dass sich «weltliche Herren und Fürsten» im
ausgehenden Mittelalter einen Narren hielten, dass sie «viel ehe(r) des Pfarrherrn
entberten als des narren».64 Wir erinnern an Hansli Hofmeister, den Narren
auf Schloss Spiez in Rudolf von Tavels Roman «Ring i der Chetti»: «[Am
Bort steit] en undersetzte Ma, mit mene Fröschegsicht. Me kennt's, nie mueß

grad lache, wenn me ne nume gseht. E Stimm het er o wien-e Frosch; aber

mit sym Guagge her er scho mänge große Herr usem Hüsi bracht. Der Hansli
Hofmeischter isch es, der Narr und Hündli-Göumer vom Schloß.»65

Auch die Berner Gesellschaft zum Distelzwang führt neben dem Distelfink

einen Narren im Wappen. «In früheren Zeiten waren die Gesellschaften
20 zum Narren und Distelzwang zwei besondere Gesellschaften, welche sich in



unbekannter Zeit vereinigten». Der Gesellschaft zum Narren gehörten
vorzugsweise die adeligen Geschlechter an: «Der Narr galt als Emblem der
Vornehmen.» Nur sie vermochten es, einen Schalksnarren zu halten.66

Seltsam empfinden wir heutigen Menschen, dass Bern im 15. Jahrhundert

wie andere Städte eine ganze Reihe von Narren verpflichtete. So begegnen

uns denn leibhaftige Narren in den damaligen Halbjahresrechnungen
der Stadt Bern: Ueli Wüest, Peter Pur, Bürki der Narr, Hans der Narr, Heini
Gouch.

Wie die übrigen «amptlüte» (Amtsträger, Beamte), die Wächter, Weibel,
Förster, Ärzte, Schreiber, die laufenden und reitenden Boten und Spielleute
erhielten auch die Narren jährlich auf obrigkeitliche Kosten eine Art
Uniform in den Stadtfarben schwarz - eigentlich grau - und rot. Es waren viele,
mindestens ein Dutzend, denn jede Handwerksgesellschaft hatte ihren Narren,

nicht nur die Gesellschaft zum Distelzwang.
Die Benennungen Gouch - ursprünglich Kuckuck - und Narr sind,

sprachlich betrachtet, Variationen derselben Beschimpfung: «Torenbuben,
Lappi, Löli». Wenn nun «Narren und Gouchen» als «amptlüte» im 14. und
15. Jahrhundert laut Stadtrechnungen eine Art Uniform erhielten, handelte
es sich nicht um Torenbuben, sondern um Schalksnarren, gewissermassen
um Berufsnarren, typische Figuren des Volkslebens. Diese spezielle Benennung

war dem damaligen Rechnungsführer unbekannt; sie muss bei den
folgenden Beispielen aus den Stadtrechnungen des 14./15. Jahrhunderts
hinzugedacht werden:

1380: «Denne Heinin Gouch umb sinen rogk ze machenne III ß».67

1433: «Der wechtern und der armen lüten, gouchen und narren rocke,
als man die jerlich git durch got und ere, geburt des verlouffnen jars inn ein

summe IIIc lb II lb III d».68

1443: «Dem Jacob Überling von Uollis Wüesten rock ze machen und
Peter Puren gippen und hosen, und ander narren rock ze machen und Uollin
Wüesten gippen, gebur[t| lon und züg IUI lb III'/iß». «Demselben [Jacob
Überling| umb grauw tuoch und rot zuo einem rock, wart des von Valken-
stein narren, und umb den lon ze machen tuot V lb IX ß VI d».69

1452: «Denne Jacob Überlinger umb graw tuoch, umb zwilchen, umb
faden und machlön von rögken und jüppen, die er narren geben und gemachet

hat in drin [dreien] verlouffnen jaren, als min herren geheissen hant,
tuot alles in ein summ XVIII lb XVIII ß».70

Erstaunlicherweise wird das Nähen einer Narrenkappe nicht erwähnt.
Ebenso fehlt jeder Hinweis auf das Wahrzeichen der Narren, das Narrenzepter,

die Keule oder den «Cholbe».
In den Lohnlisten der Stadt fehlen Narren; sie scheinen auch von der

Steuerpflicht befreit gewesen zu sein. Man weiss nur, dass reiche Burger
Schalksnarren gewissermassen mieten konnten; sie brachten Abwechslung 21



in den Alltag. Man durfte ihnen nichts übel nehmen; frei sagten sie ihren
Herren alle Wahrheiten ins Gesicht. Bei festlichen Umzügen - nicht nur an
der Fastnacht - «hatte jedes Handwerk seinen Narren», er belustigte das

Volk mit Spässen, liess die Schellen im Tanze klingen und spielte auf seinem

«Gygli».71
Ausserhalb der Stadt, auf dem Lande, waren Narren erst im 19.

Jahrhundert anzutreffen: An der Tannenfuhr in Rüschegg war der Pfarrer Ende
des 19. Jahrhunderts die Hauptperson: «Er hielt die Predigt, die ihm sein

Narr Satz für Satz verdrehte, so dass das Publikum aus dem Lachen gar nicht
heraus kam.»72 Natürlich spielte auch hier ein Bursche den «Pfarrer». Was
sich da zwischen ihm und dem Narren abspielte, war ein seichtes

Volksvergnügen, das im 18. Jahrhundert undenkbar gewesen wäre.

Der Narr im Schauspiel und im Totentanz

In Hans von Rütes Fastnachtsspiel, gedruckt 1532, tritt zu Beginn neben
dem Herold der geschwätzige Narr «Eselstoub» auf und preist dem Publikum

in endloser Aufzählung den Scheinnutzen der Heiligen in diesem Spiel.
Damit ahmt er satirisch die Akkumulationsrhetorik (unnötiges Geschwätz)
der päpstlichen Pfaffen nach, die im Kontrast steht zur Einfachheit und Klarheit

des Evangeliums. Schliesslich fährt der Herold dem Schwadroneur übers

Maul: «Du schwätzist mee dann siben an eim galigen.»73
Hans Rudolf Manuel stellt 1548 in seinem launigen Weinspiel «Ein

holdsaeligs Faßnachtspil» unter den 51 Spielern gleich vier Narren auf die

Bühne, wohl Schalksnarren, die auch ordnend in die Handlung eingreifen.
Gegen Schluss des Stücks werden weitere Spieler zu «Narren» und auf die
Narrenbank beordert.74

Niklaus Manuel, der Vater von Hans Rudolf, verzichtet in seinen
bekannten Reformations-Spielen auf Narren; seine Figuren sind so eindeutig
charakterisiert, dass Narrenkommentare die Wirkung bloss geschwächt
hätten. «Im Unterschied zu den bisherigen Fastnachtsspielen eröffnet kein
Narr mit launigen Spässen die Darbietung, kein Argumentator erklärt
umständlich Handlung und Sinn.»75 In Niklaus Manuels Totentanz, den er
1516-1519 auf die Innenseite der Südmauer des Dominikanerklosters in
Bern malte, erscheint auf Tafel 22 ein Narr mit seinem Zepter, der Keule. Er
ist der Einzige der Dargestellten, der sich in einem wilden Ringkampf gegen
den Tod wehrt. Schliesslich beschwichtigt ihn der Tod:

«Heb still du Narr vnd grosser Gouch

muost starben mit den Wysen ouch
Wann der tod sieht gar niemand an
ob wyß olld narrecht sye der Mann»

22 (ob weise oder närrisch der Mensch sei).



ZT-
:.../ -,-: V'Z 1magmi m i i-

t--,„ best, „cl e oie a,-,- llatl'i'ech îAerci li, :.Vj /. Wees(. V. VïiErt ee. Jeder

Abb. 6 Wappen der Gesellschaft zu Distelzwang in einer Lithografie von 1865. Diese
stadtburgerliche Gesellschaft führt einen Narren und einen Distelfink im Wappen. Der
Narr war im Mittelalter Emblem der Vornehmen, die sich einen unerschrockenen Schalk
zur Unterhaltung leisten konnten.

Der Narr ergibt sich daraufhin gelassen in sein Schicksal:
«Wiewol vil Narren sind jnn der Wällt
Die meer dann jeh hannd gliept das gällt
So wollt jeh doch gern faren dahin
Wenn kein Narr meer uf Erden müeßt sin.»76

Die Herkunft der Narren im Volksglauben

Fragen wir uns zuletzt noch, wie die allgemeine Beliebtheit der Schalksnarren

zu erklären ist. Schon äusserlich regten ihre verkrüppelte, ausgestossene
Gestalt, ihr zerfurchtes Gesicht, die krächzende oder abnormal hohe Stimme,

der hüpfende Gang die Zuschauer zum Lachen an. Doch wandelte sich
das Gelächter rasch in Staunen und Bewunderung für die schlagfertigen,
scharfsinnigen, träfen, unerschrockenen und gleichzeitig humorvollen bis

bissigen Äusserungen. Ihre äussere und innere Andersartigkeit bewies dem 23



Volk, dass sie aus einer andern, einer aussermenschlichen Welt herkommen
mussten, in der es keine Bücklinge gab vor hohen Herrschaften, keinen
wirtschaftlichen Druck und kirchlichen Zwang. Es musste eine wunderbare Welt
sein, aus der die Narren stammten.

5. Brauchtumselemente der Fastnacht: Wasser, Feuer, Lärm

Mit den drei Elementen Wasser, Feuer und Lärm verbindet sich Brauchtum,
das weit in die vorchristliche Zeit zurückreicht und sich bis heute erhalten
hat.

Das Wasser

Fliessendes, sauberes Wasser ist nach dem vorchristlichen Volksglauben das

beste Abwehrmittel gegen bösartige Dämonen, denn diese sind schmutzig
und halten sich im Dreck auf. Kein Dämon vermag fliessendcs Wasser zu
überqueren. Deshalb führt noch heute etwa ein Bauer seine kranke Kuh über
drei Bäche, um sie damit vom Einfluss böser Mächte zu befreien.77

Das Befeuchten und Bespritzen mit Wasser, das Eintauchen in Wasser,
das Werfen ins Wasser ist also ursprünglich ein Akt der Reinigung, ein Unheil

abwehrendes Mittel. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich das

«Mägdlein Baden» als vorchristliches Brauchelement lange Zeit hartnäckig
gegen alle Verbote gehalten hat, denn der Bursche wollte mit dieser Prüfung
herausfinden, ob das Mädchen eine reine Seele besitze oder ob sich da ein
Dämon unter Menschengestalt verstecke. Beim Burschen selbst scheint eine

Reinigung nie notwendig gewesen zu sein vor dem späteren ehelichen
Zusammenleben.

Natürlich hielt sich später auch der sinnentleerte Brauch, weil er bei den
Burschen mit Lust verbunden war, obwohl das Wasser der Bäche und Brunnen

zur Fastnachtszeit im Februar scheusslich kalt ist. In den südwestdeutschen

Städten und Dörfern ist der Brauch ebenso bekannt unter dem Namen
Wasser-Busse oder Brunnenwerfen, auch Brunnenspringen.78 Die christliche
Kirche hat bei der Taufe den uralten Reinigungskult übernommen,
ursprünglich das Untertauchen in Wasser, später die Benetzung der Stime des

Täuflings.
Die folgenden Verbote aus drei Jahrhunderten belegen, wie hartnäckig

sich der Brauch gehalten hat: Um 1470 wird im Berner Stadtrecht festgehalten

und verboten, «vff dem mentag nach der alten vasnacht [Hirsmontag]
oder sus die dienstjungfrouwen in die baech zuo werffen». Das sei «wider

24 cristenliche zucht vnd gots Ordnung».79



1480 lautet das Verbot dürr und trocken: «Dass fürohin soelte abgestelt
sin das werfen der junkfrowen in die baech.»80

Mehr als 70 Jahre später wird im Ratsmanual der Stadt Bern vom
26. Dezember 1555 protokolliert: «Als dann hütt an Zug beschechen von
wegen [...] des badens der Meitlinen, vnnd anderer vnzuchten vnd miß-
brüchen.» Beschluss: «das söllichs verpotten vnd gentzlich abgestelt sin vnd

pliben solle».81 1613 massregelt das Chorgericht Hindelbank einige Jünglinge,

weil sie «die Mägd angriffen und in d'ßrünnen geworfen». In Lyss
standen am 15. Februar 1635 fünf Burschen vor Chorgericht «wegen dass

sie die Jungfrouwen an der jungen Fassnacht gebadet».82
Noch 1760 (am Sonntag, 24. Februar) steht der ledige Samuel Bögli vor

dem Chorgericht Lotzwil wegen seines «schantlichen Mutwillens». Er habe

«nit nur den 19. dis [Dienstag, 19. Februar nach Estomihi], nämlich an der

jungen Fassnacht, die Schülerknaben angeführt, die Meidli auf der Gassen

und in den Häusern zu sprützen und zu jagen, umb solche zu baden, sonder
auch noch Donstag darauf [21. Februar] das Fiechter Lysi in das Wasser

geworfen.» - Trotzig antwortet er: «dessen gar nicht gefehlt zu haben, weil
solches immer der bisherige Gebrauch gewesen seye.»83

Das Feuer

Ohne das Feuer ist keine Kultur möglich; als überaus lebendige, gebändigte
Naturkraft hilft es dem Menschen zu überleben, aber unversehens kann es

ausbrechen und verheerende Schäden anrichten.84
Das Feuer leuchtet in die Finsternis: Der Kienspan, die brennende

Fackel und die Kerze verscheuchen die finstern Gestalten, die den Menschen

ständig beobachtenden Totengeister und die übermächtigen Tierdämonen.
Das Feuer bannt nicht nur die Dunkelheit; besonders das Frühlingsfeuer
verbrennt alles Dürre, Ausgediente, Unbrauchbare, Tote und schafft Platz für
das Neue. Nach einem verbotenen Tanz in der Waldlichtung sprangen die
Paare über das Feuer; es tilgte die Sünde und bewahrte vor Krankheiten.85

Aber das Feuer vertilgt nicht nur, im Volksglauben wirkt es - wie die

Sonne - auch lebensfördernd. Die Sonne erweckt Leben, ermöglicht Wachstum

und Gedeihen. Also werden die Fluren, so weit Licht und Wärme des

Feuers reichen, nicht nur gereinigt, sondern fruchtbar. Deshalb umgingen
Kinder und Jugendliche früher die Felder am Funkensonntag - später am
darauf folgenden Hirsmontag - mit Fackeln, und von einem Hügel aus
schleuderten sie brennende Scheibchen als kleine Sonnen möglichst weit in
die Ebene hinaus, um der Sonne zu zeigen, wie sie es machen müsse. Im
Berner Seeländer Ort Ipsach existierte 1521 der Flurname «vff der Vasnacht
fluo». Von dieser Fluh aus wurden die brennenden Scheibchen hinunterge-
schleudcrt.86 25



Fastnachtsfeuer sind eigentlich Frühlingsfeuer, denn dieses Vegetationsbrauchtum

hat nichts zu tun mit dem Fasten vor Ostern. Doch das kümmert
das Volk nicht; es hat das Feuer in die Fastnacht eingebunden: Feuer zündete

man am Sonntag Invocavit, am Funkensonntag, sechs Wochen vor Ostern

an, später, im 18. Jahrhundert, vor allem am Hirsmontag. Aus der Stadt Bern
sind im 15. Jahrhundert keine Feuerbräuche bekannt. Es war verboten, auf
dem Friedhof Fastnachtsfeuer anzuzünden. Seit dem grossen Stadtbrand von
1405 sass die Angst tief in den Knochen. Im Satzungenbuch wurde der

Umgang mit dem Feuer bis ins Kleinste vorgeschrieben. Niemand durfte mit
offenem Feuer «in deheinen stai noch gaden gan, da hoew, strow oder sag-
mael inn lit».87 Wer sein Haus im 15. Jahrhundert mit Ziegeln deckte, dem

vergütete die Stadt die Hälfte der Kosten für die Ziegel.88
Auf dem Lande wurden hingegen Fastnachtsfeuer angezündet. 1536

erklärte der Pfarrer von Guggisberg alle für Ketzer, die am Feuerbrauch
teilnahmen.89

1558 verbot ein Mandat die «vaßnachtfüwr». Am 16. März 1579 wurde

das Verbot von 1558 wiederholt, wiederum am 6. Januar 1587 «gegen

mummereyen und faßnacht füwr machen»90, und am 7. Februar 1610 «by
10 Pf. Buoß». Am 13. März 1622 und am 27. Februar 1628 wurden «die

heydnischen faßnachtsfüwr, faßnachtsbutzen, mummereyen uff ein nüwes
verbotten [...] by zehen pfunden von jeder mans und fünf pfunden buoß von
jeder wybspersohn», ebenso am 6. Juni 1659.91 Alle Versuche, den Brauch

zu verbieten, misslangen; die Freude am Feuer war stärker als die Verbote!
Gerade aus Trotz gegen die Pfarrherren zündeten junge Burschen im

17. Jahrhundert am Funkensonntag - also an der alten Fastnacht -
pyramidenförmige Feuer an; manchmal, wie in Langnau, ganz in der Nähe des

Pfarrhauses. Die Jugend tanzte darum und sprang am Schluss über die
Glut. In der Nacht zwischen der alten Fastnacht und Hirsmontag brannte
1645 in Lotzwil gar Pfarrer Hans Masers «Schürli im Dennlisboden» ab.92

Heute sind die vielen kleinen Fastnachtsfeuer auf dem Lande erloschen.
Dafür brennen sie jetzt noch in einzelnen Städten, zum Beispiel in Solothurn
und Büren an der Aare. In Zürich brennt der Böögg nicht an der Fastnacht;
als Frühlingsfeuer schafft er symbolisch Raum für neues Leben.

Der Lärm

Lärm, wie er heute in den Städten an der Fastnacht erdröhnt, war vor und
nach der Reformation bis ins 17. Jahrhundert undenkbar. Zu Beginn des

17. Jahrhunderts beklagte die Obrigkeit unbotmässige nächtliche
Ruhestörung während der Fastnacht und verhängte Bussen. Im 18. Jahrhundert
stellten im Berner Mittelland die Dorfknaben ad hoc Blasmusik- und

26 Trommlergruppen zusammen für ihre Ausmärsche zum «Chüechli reiche»



in die Nachbardörfer. Bei dieser Musik war der Rhythmus wichtiger als das

saubere Zusammenspiel und ein Misston Ausdruck der Lust. Diese Gruppen
könnten als «Guggenmusiken des 18. Jahrhunderts» bezeichnet werden,
denn «unter einer Guggenmusik versteht man allgemein eine fastnächtliche
Bläsergruppe mit Rhythmusinstrumenten, eine Katzenmusik, wie sie in
Luzern seit 1947 Brauch, aber in Basel wenigstens dem Namen nach seit
1906 bekannt ist.»93

Von diesen Bläsergruppen sind die einfacheren Lärmmittel im 19.
Jahrhundert ganz oder beinahe verdrängt worden: Kessel mit Scheit für die

«Chesslete», Pfannen, Glocken, Treicheln, Peitschen, Trommeln und Pauken,

Gewehre, Kuh- und Harsthörner. Heute gehört der Lärm mit zum
fastnächtlichen Ausbrechen aus alltäglichen Grenzen. Es ist herrlich, wenn
gegen alle Vorschriften unbekümmert Lärm - wenn möglich rhythmischer
Lärm - produziert werden kann. Urtöne werden frei und heben das
Selbstbewusstsein jedes Mitlärmenden.

Man sollte heute nicht mehr nach einem Zweck des Lärms fragen; denn
die eingeimpfte stereotype Antwort lautet: «Der Lärm vertreibt die bösen

Geister. » Dies genügt den lärmenden, sie lärmen aus Freude am Lärm und
kümmern sich nicht darum, wer diese «bösen Geister» sein sollen. Wer
vertraut ist mit dem Volksglauben an Dämonen und Totengeister, weiss aber,
dass sich diese Mächte niemals durch Lärm vertreiben lassen. Noch in
frühchristlicher Zeit glaubte und hoffte man allerdings, Lärm banne, ja lähme
alle drohenden Mächte, so weit er hörbar sei.

Einen ganz anderen Zweck hatte der Lärm ehemals im Vorfrühling. Da
wurde der Winter ausgeschellt, «um das Gras wachsen zu machen». Die
Knaben liefen mit Schellen über die Felder, um die Fruchtbarkeit zu
fördern.94 Mit Trommeln und Pfeifen zogen sie durch die Obstgärten, um die

Vegetationskräfte zu wecken. Man denke an die «Gräuflete» im Muotatal,
wo man mit Lärm «unter die Kirschbäume zog, um sie fruchtbar zu
machen», und an den «Chalanda März» im Engadin.95

6. Die «alte» Berner Fastnacht im 19. und 20. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert wurden in Bern ungefähr alle zehn Jahre, wenn der
Bestand des Grossen Rates unter 200 Mitglieder gesunken war, jeweils
am Ostermontag nach einem feierlichen Umzug der gnädigen Herren vom
Münster ins Rathaus Schultheiss, Räte und Beamte gewählt. Der Äussere

Stand - eine gesellige Gemeinschaft der jungen Burger - bildete am
Nachmittag jeweils einen farbenprächtigen Umzug, bei dem der Bär, Wilhelm
Teil und eine groteske Frauenfigur, der «Urispiegel», nicht fehlen durften. Im
19. Jahrhundert verlor der Ostermontag den aristokratischen Glanz. Übrig 27



blieben alljährliche Umzüge von Handwerkern und von jungen Landleuten

aus der Umgebung der Stadt, die Teils Apfelschuss und Gesslers Tod vorführten.

Berühmt waren die Schwingkämpfe zwischen Emmentalern und
Oberländern auf der Nordbastion der Kleinen Schanze. Im 19. Jahrhundert
florierten zwar Fastnachts-Tanzbälle in geschlossenen Räumen, zeitlich auf
wenige Stunden begrenzt, aber eine Gassenfastnacht war noch undenkbar.

Die Tannenfuhr am Hirsmontag auf dem Land

Neben den obligaten «Chüechli» dominierte am Hirsmontag im Berner
Mittelland vom 19. bis weit ins 20. Jahrhundert die von der älteren Generation

geförderte Tannenfuhr.96 Einzelne Orte im Seeland, im Oberaargau, im
Schwarzenburgerland und vor allem in der Umgebung von Thun hängen
stärker an der Tradition und bilden heute Brauchinseln in einem einst weiten,

zusammenhängenden Gebiet. Doch auch hier wird das

Zusammengehörigkeitsgefühl unter den ledigen Burschen immer schwächer; viele sind

nicht mehr bereit, gemeinsam für die Realisation einer Idee einzustehen;
individuelle Interessen und Pflichten gehen vor. So stirbt altes Brauchtum
langsam ab.

1801 stellten die Jünglinge von Münsingen und Toffen das Gesuch,
ihren Hirsmontagszug in der Stadt zeigen zu dürfen. Die Munizipalität von
Bern - so hiess die damalige Stadtregierung - lehnte ab: die Erfahrung lehre,
dass solche Umzüge stets mit unanständigen Mummereien, Betteleien und
Auftritten aller Art verbunden seien, die allen vernünftigen und gesitteten
Leuten ärgerlich sein mussten. Hingegen gestattete die Munizipalität die

kostümierten und maskierten Einzüge der Jünglinge aus den

Nachbargemeinden Berns an den Ostermontagsfeiern.97
Heute werden in Wattenwil und Amsoldingen nahe bei Thun noch alle

zehn Jahre Tannenfuhren am Hirsmontag durchgeführt, in Oberhofen bei

Thun alle drei Jahre.98 Dort nennt man die Fuhr mundartlich «Burger-
chnebu».99 In Thierachern wurde am «Hirschmontag» 1980 nach 14 Jahren
Unterbruch wieder eine Tanne ins Dorf geführt, mit einem Halt in
Uetendorf.100

Zuerst müssen die ledigen Burschen die von den Burgern als Geschenk
ausersehene Tanne kunstgerecht fällen und entasten. Viel Kraft und
Geschicklichkeit braucht es, den vier bis fünf Tonnen schweren Stamm an den

Weg zu ziehen und auf einen Wagen zu heben. Am Hirsmontag wird er -
schön geschmückt - von vier Pferden oder von einem Traktor durch das

Dorf gezogen; auf ihm sitzen Musikanten, die sich auch bei gefährlichen
Wendemanövern im Spiel nicht stören lassen. Der Stamm ist zu schwer und

zu gross, um als Narrenbaum aufgerichtet zu werden, wie es in Süddeutsch-
28 land geschieht. Vielmehr wird er auf dem Dorfplatz versteigert; mit dem



*î*I.-'.E ^ <* «M»«'F

a^!m
«?à

w 41N

À

L^-""»
Abb. 7 Tannenfuhr in Hilterfingen 1986. Alle vier Jahre führen junge Bürgerinnen und
Bürger eine geschenkte und geschmückte Tanne durchs Dorf. Traditionelle Maskcnge-
stalten und Musikanten begleiten den Umzug. Am Schluss wird der Stamm versteigert,
mit dem Erlös bezahlen die jungen Leute ein Festessen.

Erlös decken die ledigen Mädchen und Burschen im Jungbürgeralter die
Unkosten der Fuhr und die Kosten für ein gutes Nachtessen.101

Die begleitenden Figuren der Tannenfuhr haben sich seit dem 18.
Jahrhundert vielerorts erstaunlich gut erhalten. Hauptperson ist immer noch -
aber nicht überall - ein «Pfarrer». Ihm wird auch vom Anführer in Montur
und mit Trompete Respekt gezollt. Wenn der Zug hält, steigt der «Pfarrer»
auf den Stamm und verliest den «Hirsmontagsbrief»: peinliche Geschichten,
die sich im Dorf zugetragen haben, werden schonungslos ans Licht gezogen.
Allerdings begnügt sich der «Pfarrer» mit Anspielungen und dorfintern
üblichen Zunamen der Betroffenen, so dass auswärtige Besucher «verständnislos»

bleiben. In Thierachern hat der «Hirschmontagspräsident» die Aufgabe
des Pfarrers übernommen.

Vermummte Gestalten schwärmen umher, es sind immer und auch
anderswo dieselben: der «Bäremutz», der Wunderdoktor, ein Brautpaar,
«Mieschmannen», «Schnäggehüsler», «Spilchärtler», ein Spreuermann, der
sich mit Schweinsblasen Respekt verschafft, das «Hingerefür-Froueli»,
dessen Gesicht rückwärts blickt, der «Huttemaa», den eine alte, bucklige
Frau in einer Hutte zu tragen scheint. Manchmal tritt auch ein Teufel als

Gegenfigur zum Pfarrer auf. Einige der Vermummten schwärzen mit Wonne 29



die Gesichter überraschter Zuschauer.102 Die Gründungssage Berns mischt
sich da mit Vegetationsbrauchtum, mit Naturgeistern, mit dem Glauben an
neues Leben, mit kirchlichen und biblischen Gestalten, menschlichen Schwächen

und uraltem Sagengut. Nur noch den Namen nach bekannt sind die
«Giritzen Moosfahrt» und die «Altweiberschmiede».103

Die Stadtfastnacht in der Regenerationszeit

Aus den Tagebüchern Samuel Rudolf Walthards (1772-1855) erhalten wir
genaue Auskunft über die Vorgeschichte des ersten Stadtberner Maskenballs:

«25. Januar 1838. Seit der letzten Revolution (1831), welche die alten
Sitten umstürzte und weniger veraltete Auffassungen in die Köpfe der Bürger
brachte, tauchte immer wieder die Idee eines Maskenballes auf. Schon seit

einigen Jahren spricht man davon, aber Differenzen zwischen den politischen

Parteien liessen den Plan zu einer solchen Vergnügung, wie sie die
Liebhaber in Freiburg und Solothurn geniessen, immer wieder scheitern. Da
setzte sich Herr Amédé von Muralt, ehemaliger Offizier der Schweizergarde
in Paris, in den Kopf, einen Maskenball im Hôtel de Musique, das heisst im
Theatersaal, zu organisieren. Es traf sich, dass auch in Zürich ein solcher
Ball arrangiert wurde, und man beschloss, abzuwarten, wie diese Neuerung

in Zürich verlaufen würde. Man sandte Herrn Effinger-Wagner nach
Zürich, der dem Ball beiwohnte und sah, dass er gut organisiert, glanzvoll
und sehr gut besucht war, und dass ihn jedermann sehr befriedigt verliess.
Daraufhin entschloss man sich auch hier dazu, aber man sah ein, dass man
sich nicht auf die Kreise der Aristokratie beschränken konnte, sondern dass

man sich auf das Niveau aller bessern Stände begeben müsse.»104

Aus diesem Bericht ersehen wir, dass in Bern die Partei der «Schwarzen»,

der Konservativen, mit einem Maskenball an die glanzvolle Zeit des

Ancien Régime vor 1798 erinnern wollte. Deshalb stemmte sich wohl die
Partei der «Weissen», der Liberalen und Radikalen, dagegen. Doch der
Wunsch nach einem Ball war stärker. Und nach Abschluss der Renovation
des «Theaters von Bern», des heutigen «Restaurant du Théâtre», lud die
Direktion zum ersten Maskenball in der Stadt Bern ein auf Donnerstag,
den 25. Januar 1838. Ein überparteiliches Komitee übernahm die Organisation:

«Das Programm wurde in den Zeitungen abgedruckt, mit Plakaten
an den Laubenpfeilern angeschlagen und in die benachbarten Städte
versandt.»105

Gebührend wurde das Vorhaben im «Intelligenzblatt für die Stadt
Bern» gewürdigt; der Ball sei eine «der socialen Freuden, wo das Publikum
nicht blos geniessend, sondern wesentlich mitmachend ist.» Allerdings seien

es oft nur Tradition und Belustigungstrieb, welche die häufigen Bälle ins Le-
30 ben rufen, denen die ästhetische Form fehle. Der Maskenball nun öffne «der



Sweater in ©ctn.

Pouncrfìa0, ben Wo.ßawaav 1838.

§. 1. ©ie ©ircfrion ritfjtet bie Sitte nn baé »ere&rte ^ublrtum, fo
»iel moglidj in SDlaefen ju erfdjeinen.

3ebermann f)at bicSSBabl ouf bem £an,jfaaU entwebee maéfirt, coffumirt
ober in gewofmlidjem, bern Satte angetroffenem Stnjug }u erfdjeinen. Ferren
in biirgerliiter Älcibung bürfcn ben înnjfaal tmb bie Ccge-SHoijalc nur im
5wcf betreten. 3cbodj werben £erren unb ©amen gebeten, ffdj wenigfrené

mit einer i'arce ober fpanifdjcn Srtffe (aU fiditbareé 9Jlaëfenjeidjen) ju
»erfeben.

§. 2. (£« werben nur SSïaèttn jugefoffen, weldje weber ben SJnfranb

nod) lit (Sittiirtjfeit »crlefcen. e« wirb auf biefen <punft (ïrenge SKücfffdjt

genommen werben.

©ie 2$ûf)ne Iti Sweaters wirb ijum (Speifefaale für lit îanjenben
eingerichtet werben. Stuf bem 2,anjfaalc unb in be» Sogen bürfen bie

gewôbnlidjen grfrifdjungm, wie iEljee, Simonabe «. jebod) fein SStin
bargeboten werben. — SltteS wirb gleitf) beim (Empfange bejafjit.

§. 3. ©er <5aa\ wirb um 6 Ufjr ge&ffhet, ber 23att fingt um 7 U&r

an unb enbet um 2 Ufjr, lai £auä wirb um 4 Ufjr nati) EDI it trmart) t
gefdtfoffen.

greife unb Stntljeilutig t»ctr $lâ$t:
Eanjfaal unb ertfe 9lang*2ogen 25 23$.

Soge^SHonaie 35 „
Sweite 3tang*£ogen 15 »

©ritte 9lang gogen 10 „
©ie ©ntrittéfartnt fônnen, iteti Sage »or bem Stolle, M £errn

Surgborfer, im Café SKouitiet, unb am Stbenb felbfr, »on 4 Ufjr an, bei

ber Caffé erhoben werben.

SSittete für bie Soge^onale finb fur atte übrigen ^là$e gültig.

Abb. 8 Plakat von 1838, das zum ersten Maskenball der Regenerationszeit in
Bern einlädt. Nach dem Vorbild anderer Städte organisierten Vertreter aus der
Oberschicht diese Veranstaltungen. 31



heitern Laune, dem Witze und dem Geschmack beide Flügelthüren, und um
so freier und unbefangener dürfen sich diese Geister bewegen, als sie unter
der Larve in einem gewissen Incognito spielen.»106

«Heute um sechs Uhr wurde der Ball eröffnet, und schon drängte sich
eine Menge von Masken, die ihre Billette zum voraus gekauft hatten, zum
Eingang, wo eine neugierige Zuschauermenge die ganze Hotellaube bis zum
Zeitglockenturm füllte. Nach und nach trafen die Tänzer ein, und gegen acht
Uhr war der Saal vollständig besetzt.»107

Einige Initianten setzten zu hohe Erwartungen in die Wirkung des Balles
auf politischem Gebiet. Dies zeigt das Gedicht «Einladung zum Maskenballe».

Der unbekannte Verfasser klagt, verschwunden sei im «Bürgerthum
das Glück der Einigkeit». Aber nun verdecke die Maske die Parteizugehörigkeit

und erlaube deshalb einen neuen Anfang zu einer unbeschwerten
zwischenmenschlichen Begegnung. Die Maske wirke veredelnd auf den
Charakter und führe zurück zur politischen Einigkeit, sie werde eine Brücke

zum Herzen des Bruders bauen:

«Jeder Bürger sehnt sich wieder
Nach der Eintracht Sonnenblick.
Wenn die Denkungsart verschieden,
Durch die Maske wird vermieden,
Daß man gleich die Farbe kennt,
Welche die Gemüter trennt.
Darum kommet hin zum Balle,
Legt die Maske vors Gesicht;
Einet Euch, Ihr Bürger Alle!
Eure Farbe kennt man nicht,
Euer Herz, es soll sich kennen;
Kommt, Ihr sollt Euch Bruder nennen!
Sollt im munteren Verein
Wieder alte Berner sein.»108

Andere, realistisch Denkende, glaubten nicht an diese Brücke zur Einigkeit.
Sie befürchteten im Gegenteil, es könnten während des Balles Zwischenfälle
und Raufereien vorkommen: «Entgegen aller Erwartung verlief der Ball zur
grossen Zufriedenheit aller Teilnehmer. Nicht der geringste Zwischenfall,
nicht die leiseste Unordnung sind vorgekommen. Das allgemeine Lob ist
einstimmig, einige Masken sollen ganz besonders glänzend gewesen sein, andere

weniger originell.»109
Auch der unbekannte Berichterstatter im «Intelligenzblatt» ist zufrieden

mit dem Verlauf des Balles: «Der erste Versuch, vielleicht seit Niklaus Manuels

Zeiten, den Ernst des Bernerlebens beim bunten Licht- und Farbenspiel
des Mummenschanz zu prüfen, ist glücklich abgelaufen.» Getäuscht worden

32 sei, wer witzige Masken erwartete. Der Ernst überwog: Ein Mond in Gold-



papier, ein goldpapierner Amor, ein ungeheurer Stiefel, ein Pater Franziskaner,

Papageno, dessen Federn lauter Spielkarten waren.110

Aufgefallen sei, dass «Damen der besten Gesellschaft sowie die notablen
Bürgerinnen», die sich «gegen die Erlaubnis einer derartigen Veranstaltung
in Bern gewendet hatten», sich maskiert in den Logen still verhielten und
alles beobachteten, was vor sich ging: «Ihr Bericht lautete sehr günstig. Man
hofft, dass sie sich später herablassen werden, sich unter die Tanzenden zu
mischen.»" '

Weniger günstig wurde der Verlauf späterer Bälle beurteilt. Kritisch
stand Karl Howald als Pfarrer dem Fastnachtstreiben gegenüber: «Im Jahr
1847 wurden hier auch Maskenbälle gegeben. Mehrere fremden Gesandten
und viel Schreiber- auch Pöbelvolk nahmen an der fête theil. Honette Töchter

sagten, sie möchten nicht en peinture in diesen Bällen figuriren. Auch im
Winter 1848 wurden hier Maskenbälle gegeben, von denen ehrbare Leute
sich fern hielten.»112

Ziemliches Aufsehen erregte der folgende Vorfall: Am 6. Februar 1850
wurde «einer plumpen Amazone, in Gegenwart ihres silberbordirten Begleiters,

die Larve abgerissen.» Den Lesern des «Intelligenzblattes» wird nun
«angezeigt, daß sich unter jener Maske nicht die vermuthete rechtschaffene
Tochter Z., sondern die Wäscherin Markstein befand.» Die Wäscherin E.

Markstein fühlt sich daraufhin verpflichtet, «damit nicht ein falsches Licht
auf mich geworfen werde, folgende Erklärung abzugeben: daß ich nämlich
den letzten Maskenball gar nicht besuchte, somit dieser Artikel auf einem
Irrthum beruht, oder aber von einer gemeinen Creatur herkommt, die sich
selbst ihre Larve nicht abziehen und offen auftreten darf, ansonst sie sich

vor mich stellen soll.»113 Solche Vorfälle riefen nach strengen
Verhaltensvorschriften.

Ruhe und Ordnung

Der Vorfall vom 6. Februar 1850 belegt, dass die Direktion des Theaters
den Zugang zu den Maskenbällen zwischen 1847 und 1850 allen sozialen
Schichten öffnete. Dies erforderte strenge Richtlinien im Programm und eine
ausführliche Orientierung des Publikums. Vor allem bemühten sich gewählte

«Commissarien» um Ruhe und Ordnung während des Balles. «Im Noth-
falle» wiesen sie Ruhestörer aus dem Saal. Es scheint, die Direktion befürchtete

auch Streit zwischen den politischen Parteien, denn seit 1846 besass die
radikale Partei die Mehrheit im Grossen Rat. Der Ball begann um sieben Uhr
und endete um zwei Uhr nachts. Die Herren und Damen wurden gebeten,
«sich wenigstens mit einer Larve oder spanischen Brille zu versehen». Es

wurden «nur Masken zugelassen, welche weder den Anstand noch die
Sittlichkeit verletzen.» Getanzt wurde im Zuschauerraum, gespeist auf der 33



Bühne. In den Logen durften Erfrischungen wie Tee oder Limonade, jedoch
kein Wein «dargeboten werden». «Jeder Herr, der eine Dame zum Tanzen
einladet, welche der Bewerbung nicht zu entsprechen wünscht, wird höflich
ersucht, sich mit dem ersten verneinenden Zeichen zu begnügen.» Während
der Dauer der drei Bälle am 6. und 22. Februar sowie am 8. März 1850
wurden auch die Tänze überwacht: «Die Tänze werden durch zwei [.. .J

Ballaufseher dirigirt, welche [...] besonders darauf zu sehen haben, dass nicht
aus der Colonne getanzt werde. Personen, welche nicht tanzen, sind gebeten,
sich beim Antritt der Colonne in die Logen zurückzuziehen. Die Musik gibt
ein Zeichen zum Antritt der Colonne.»114

Auffallend ist die wachsende Zahl von Kostümverleihern, welche ihre
Dienste in der Lokalpresse anboten: «Die Garderobiers Steinhauer aus
Baden und Ungerer aus Basel», ein «Costumes-Leiher von Zürich» bemühten
sich nach Bern. Frau Gülow, gegenüber dem Theater, «zeigt hiermit an, dass

sie mit einer schönen und reichhaltigen Auswahl Masken, Dominos, Débardeurs

etc. versehen sei.»115

Konkurrenz

Schon 1849 erhielt die Direktion des Theaters Konkurrenz. Unbekannt
bleibende «Unternehmer» organisierten bereits am 19. Januar einen Maskenball
im Casino.'16 Sie gaben bloss 80 Karten zu 25 Batzen aus, «damit sich das

tanzlustige Publicum nach Wohlgefallen amüsieren kann.» Auch sie kamen
nicht ohne Anordnungen aus und organisierten geschickt den Kostümverleih:

«Einige Tage vor dem Balle sind im Casino bei einem Maskenverleiher
Costume zu haben.»117 Einen Hieb gegen die Theaterdirektion konnten sie

sich nicht verkneifen: «Da dieser Ball nicht des Gelderwerbes wegen, oder
auf etwaige Bezahlung von Bäcker-, Fleischer- und Schuster-Contos berechnet

ist, wie die Ausgabe der wenigen Karten schon zeigt, nur den Zweck hat,
einem geehrten Publicum in ungestörtem Tanze einen genussreichen Abend
zu beschaffen, so hoffen auf gütigen Zuspruch. Die Unternehmer»."8

Tatsächlich steckte die Direktion des Theaters in finanziellen Schwierigkeiten;

im Frühjahr 1850 war sie gezwungen, die Bühne zu schliessen. Die
Einnahmen aus den Bällen hatten die Schliessung nicht verhindern können:
«Nach allen Erkundigungen, die wir eingezogen, liegt der einzige Grund in
dem Mangel an ökonomischer Unterstützung.»"9

Die nach 1838 gut besuchten Maskenbälle verloren um die Mitte des

19. Jahrhunderts ihre Anziehungskraft und wurden zu Spielbällen der Politiker:

1860 und 1862 stellte der konservative Einwohnergemeinderat der
Stadt den Antrag zum Verbot, doch die übergeordnete Behörde, der radikale

34 Regierungsrat, erteilte die Bewilligung.120



îïïaskenbad.

0.€zr

x: o-

E

M\

Km.

©le l.t5örje ecjt füllen,
©as ©ejicbt fiefj oetdechen,

©as andre entfjiUIen —

©ann los mit dem Stecken!

Abb. 9 Zeichnung eines Maskenballs in der satirischen Zeitschrift EEßärenspiegel» von
1929. Solche feucht-fröhlichen Veranstaltungen wurden in den 1920er Jahren von
Zuzügern in der Stadt Bern zur Fastnachtszeit organisiert. Das ausgelassene Treiben und die
dazu gespielte Jazz-Musik gefiel offenbar nicht allen Zeitgenossen.

Vereine organisieren Fastnachtsbälle

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts organisierten in der Stadt Bern vor allem
Vereine die beliebten Maskentanzbälle mit Blumenschmuck und Prämierungen.

Die Association Romande de Berne verkaufte «Billets pour la grande
Soirée - Bal au Casino du 12 février 1910».I2i

Auf den 15. Februar und den 1. März 1910 lud die Stadtmusik Bern zu
zwei Maskenbällen in den Grossen Kornhauskeller ein. Das Maskenkostümgeschäft

Hans Strahm-Hügli war «mit grosser Auswahl von Kostümen
abends im Local anwesend».122

Und so sah der Berner Fastnachtskalender 1922 aus:
4. Februar 1922: Grosser Quodlibet-Maskenball in sämtlichen Räumen
des Kasino Bern, Stadtmusik Bern.
7. Februar 1922: Grosser Maskenball im Kornhauskeller, Stadtmusik Bern. 35



11. Februar 1922: Offizieller Maskenball in sämtlichen Räumen des

Maulbeerbaum. Motto «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum»,
Stadtmusik Bern.123

18. Februar 1922: Grosser Variete-Maskenball im Kasino. Prachtvolle
Blumenarrangements, Masken-Prämierungen.
21. Februar 1922: Letzter Maskenball im Grossen Kornhauskeller,
veranstaltet von der Metallharmonie und Bauernkapelle.

Weitere Stichproben ergeben, dass sich die Berner 1927 wieder an drei und
1932 gar an fünf Maskenbällen vergnügen konnten.

Erstaunlich ist bei der Ankündigung des Maskenballs im Berner Casino

vom 26. Februar 1927, dass dort vier «rassige Jazz-Ball-Orchester» spielten,
darunter «Tobys American Bands» und «Funny Boys Jazz». Erstaunlich
deshalb, weil sich in der Schweiz eine eigentliche, aus den USA beeinflusste Jazz-
Szene nur sehr zögernd Ende der 1920er, Anfang der 1930er Jahre in den

grösseren Städten entwickelte. Die Musiker waren wohl Absolventen der
Swiss Jazz School in Bern, einer der ältesten unabhängigen Institutionen in

Europa, und ihre Rhythmen sprachen vor allem ein junges Publikum an.124

Die Mottos, die nach 1920 bei den Ankündigungen immer mehr Mode
wurden, luden ein zum Abschied aus dem Alltag, zum Sprung in 1001

Nacht: «Im Rosenhain zu Schiras», «Auf dem Meeresgrunde», «Wien -
Wien-Wien», «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum», «Einisch im Johr,
händ es bitzli Humor». Dieses «händ» verrät, dass es nicht unbedingt
Bernerinnen und Berner waren, welche die Bälle organisierten. «Mir händ, ir
händ, si händ» ist in der Zürcher- und in der Aargauermundart üblich, während

die Luzerner mehrheitlich «mir hend» sagen.125

Auf ruhige, besinnliche Weise ohne Masken hielten katholische Vereine
ihre fastnächtlichen Unterhaltungsabende ab. Mitglieder des Cäcilienchors
Sankt Marien hatten am 20. Februar 1960 «den Pfarrsaal in ein heimeliges
Kabarett umgewandelt, dem tiefverschleierte anmutige Damen ein echt
orientalisches Gepräge gaben. [...] Neben musikalischen Einlagen folgten sich

in bunter Reihenfolge unterhaltsame Gesellschaftsspiele und humorvolle
Sketchs.»126

Prinzessin Karneval eröffnete das bunte Programm des Frauen- und
Männervereins der Dreifaltigkeitskirche: Gesangsvorträge wechselten ab

mit Wortduellen zweier Fastnachtsfiguren und dem Schwank von Hans
Sachs: «Der fahrende Schüler im Paradeis». In der Zeitung dankten die

Mitglieder für den besinnlichen Abend: Dank, «dass wir die Möglichkeit haben,

so frohe und auch besinnliche Stunden zu erleben.»127

Gar nicht besinnlich, vielmehr zu einem kritisch humoristischen
Narrengericht gestaltete sich die «Bärner Fastnacht des Platzkartells der bernischen

Angestellten-Verbände» am 25. Februar 1922 in den oberen Räumen
36 des Hotels National. Der erste Teil des Abends brachte Liedbeiträge und



ÎJîrtujSarttwcil
«

m

f-

F%

m&BAR£H- i
$

3?-T

9Ç>

/* zs

«F* *i

Abb. 10 Karikatur des Berner Architekten, Malers und Grafikers Hans Eggimann
(1872-1929) im «Bärenspiegel» von 1927. Um eine zentrale Figur - eine Mischung
zwischen Bär und Narr mit einem Berner Wappen auf der Kappe - tanzen verschiedene
fastnächtlich kostümierte Personen. Zwei Katzen, zwei Affen und zwei Theatermasken
schauen von ihrem Podest befremdet bis entsetzt auf dieses Treiben herab. s 7



Theater, der zweite «Schnitzelbänke der Bärner Clique: Humoristische und
politisch-satirische Revue über persönliche Ereignisse inner- und ausserhalb

des Gemeinderates (Bärndütschi Spruch nach eigener Melodie). Motto:
Niemer blibt verschont.»128 Waren da wohl Basler die Lehrmeister? Die
Bezeichnung «Clique» ist in Basel üblich für eine Fastnachtsgesellschaft.
Berühmt sind dort auch die Schnitzelbank-Vorträge mit «Helgen» in
verschiedenen Lokalen am Hirsmontag, dem ersten Abend der dreitägigen
Basler Fastnacht.129

Doch im Allgemeinen hatten die Bernerinnen und Berner immer noch
Mühe, Kritik zu ertragen und über ihre eigenen Schwächen zu lachen. Das
kleine Lied «Den Fasnachtsgegnern» - direkt aus Basel - traf den wunden
Punkt:

«Me hychlet und me schmirzelet,
Me hätti gärn entwirzelet,
Me hätti gärn, i derft nit ko,
Me hätt mi gärn am Flängge gnoh!
Me ferchtet halt au z'Bärn e bitzli
Mi giftig spitzig Suppeschlitzli.
Ja nu, s'macht nyt,
Ihr liebe Lyt,
Y kumm halt ainewäg,
Und sin's au nur drei kurzi Däg.
Y nimm die Herre scho am Krage,
wo s'ganzi ]ohr e Larve trage,
Und wenn dr ebbis Guets wand stifte,
Bitti tiend - doch d'Larve lifte!»130

Das Lied ist typisch für die Haltung des Bärenspiegels. Diese
«Bernischschweizerische humoristisch-satirische Monatsschrift» erschien von 1923
bis Juni 1948. Hans Eggimann (1872-1929), ein Künstler auf dem Gebiet
der freien und der angewandten Grafik, half 1923 mit bei der Gründung und

Gestaltung der Zeitschrift. Seine Zeichnung «Vivat hoch, Prinz Karneval»
vom 19. Februar 1927 ist etwas vom Eindrücklichsten, was zur Fastnacht
geschaffen worden ist (vgl. Abbildung 10).131 Dennoch war eine Gassenfastnacht

immer noch kein Thema, vor allem für die ältere Generation.
«Jucundus», ein Luzerner, versuchte 1960 die bernische Gesinnung zu

verstehen. Und er kam zu einem unerwarteten Schluss: «Sind denn die Berner

so langweilig nüchterne und ernste Leute, dass sie nicht einmal die
Fastnacht kennen? Während am Schmutzigen Donnerstag Luzern und die ganze
Innerschweiz in einen tollen Wirbel von übermütigen Narrenstreichen,
Maskeraden, ulkigen Umzügen und Bällen geraten sind, lebt der Berner ruhig
und gemächlich seinen gewohnten grauen Alltag.» Das Wichtigste an der

38 Fastnacht, wichtiger als das Mittun, sei der «echte fastnächtliche Geist», der



à
^

»

w /' *%ü
ÀI

m '4ft
f.&*•:

t ':

Abb. 1 1 Der Geige spielende Bär an der Berner Gassenfastnacht 1992. Neben der
Kinderfastnacht und dem grossen Umzug der «Guggcnmusiken» spielen einzelne
Maskierte zum Tanz auf oder führen kleine Theaterstücke vor.

Humor. Humor sei «eine der wichtigsten christlichen Tugenden. Der humorvolle

Mensch nimmt sich selber nicht so fürchterlich ernst» und hat
Verständnis für die Schwächen des andern. Deshalb: «Wenn wir hier in Bern
diesen echten fastnächtlichen Geist pflegen, dann ist gar nicht zu bedauern,
dass es keinen eigentlichen Berner Karneval gibt.»132

7. Die Geburt der Berner Gassenfastnacht

Anregungen und Probefastnachten 133

In den fünfziger und sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts suchte Sergius
Golowin nach Gründen, die zum Verschwinden der Berner Fastnacht
geführt hatten, und er gewann die jugendlichen Mitglieder der «nonkonformen

Gruppe Härdlütli» für den Plan, in der Stadt Bern wieder eine
Gassenfastnacht ins Leben zu rufen.134 Auf den 23. Februar 1978 luden die

«Härdlütli» mit Pierre Hänni an der Spitze zu einer Art Probefastnacht ins
«Bierhübeli» ein. Über 700 Narren erschienen, «feierten und tanzten und
schnitzelbankten» bis zur Polizeistunde um halb zwei Uhr. Sie spotteten: 39



«D'Obrigkeit seit, d'Fasnacht gäbs nümm,
mir Bärner sige z'troche zum Feschte,
hie sigs seriös, aschtändig u brav,
war wott löle geit nach Basu am beschte.»135

Ein Jahr später luden Stadtrat Pierre Hänni und die «Härdlütli» auf
Mittwoch, den 28. Februar 1979, zu einem gut vorbereiteten, reichhaltigen
Maskenball ins Berner Casino ein, der bis drei Uhr dauerte. Es spielten Polo
Hofers «Schmätterding», «Baschis Scharotl» und die «Husmusig Jeremias».
Schnitzelbänke fehlten nicht. Ziel der Veranstalter war es, die Fastnacht aus
der Privatsphäre zurückzuholen.136

Drei Jahre später war es so weit: Der am 19. Januar 1982 gegründete

Verein «Bärner Fasnacht» organisierte die erste Gassenfastnacht vom
25. bis 27. Februar 1982. Der Anfang verlief harzig: «Zwar traf man in
Berns Gassen einige Masken und Guggenmusigen an, doch vermochte kaum
eine richtig ausgelassene Stimmung aufzukommen. Erschwerend wirkten
zudem die gesetzlichen Bestimmungen: Wer nämlich nach 22 Uhr noch als

Froschkönig oder als Haremsdame verkleidet lauthals durch die Altstadt
quakte oder tanzte, geriet rasch mit der Polizei in Konflikt.»137

Auf Gesuch des Vereins hin gestattete der Berner Gemeinderat, dass die
Teilnehmenden 1983 am Donnerstag, 17. Februar, von 19 bis 22 Uhr und

vom Freitagmorgen bis Sonntag sieben Uhr durchgehend «fastnachten»
durften. Grosses Gewicht wurde wiederum auf die Kinderfastnacht gelegt;
bewusst sollten die Kleinsten mit dem «Fastnachts-Bazillus» angesteckt
werden.138

Ein Jahr später kam ein Rückschlag: Der Gemeinderat beschränkte die
Dauer der Fastnacht ohne Rücksprache auf Freitag und Samstag, 9. und
10. März, jeweils bis Mitternacht, mit der Begründung: «Weil es

unverhältnismässig erscheint, wenn eine kleine Gruppe von Fasnächtlern einer

grossen Bevölkerungsgruppe, die dem Treiben indifferent oder ablehnend
gegenübersteht, die Nachtruhe vorenthält, teilt der Gemeinderat die

Auffassung der Polizeidirektion, dass das Fasnachtstreiben nach Mitternacht
auf öffentlicher Strasse nicht mehr zu gestatten ist.»139

Der Präsident des Vereins, Hannes Schnider, bedauerte den Entscheid,
liess aber nicht locker mit neuen Gesuchen. Und so wuchs die neue Berner
Gassenfastnacht in den nächsten Jahren deutlich und wurde seit 1994 die

drittgrösste Fastnacht der Schweiz nach Luzern und Basel.

Der offizielle Segen

1994 erhielt sie auch den offiziellen Segen: der neue Stadtpräsident Klaus
Baumgartner übernahm zusammen mit der Vizepräsidentin Theres Giger

40 das Patronat. Er ist in Herzogenbuchsee aufgewachsen, einem Oberaargauer



Dorf mit alter Fastnachtstradition. Dennoch formulierte er sein Grusswort
an den Verein «Bärner Fasnacht» diplomatisch vorsichtig: «Die Berner
Fasnacht ist eine lebendige, unüberhörbare, sichtbare Tatsache geworden. Sie

bietet uns allen auch eine gute Möglichkeit, Toleranz zu üben.»140
- Damit war die Zeit der Grabenkämpfe zwischen dem Gemeinderat und

dem Verein «Bärner Fasnacht» Geschichte. Der Verein bemühte sich zu
Beginn der Narrenzeit mit der Befreiung der Bären um bernische Tradition, trat
doch der Bär seit dem 18. Jahrhundert bei den Tannenfuhren am Hirsmontag

auf. Gewisse Schwerpunkte im Ablauf der Fastnacht verankerten sich

fest, neue Elemente traten bereichernd hinzu, ausgediente verschwanden.
Wie in den meisten reformierten Orten beginnt auch die Berner

Gassenfastnacht im Zeitraum der alten Fastnacht am Donnerstag vor Invocavit um
20 Uhr mit der «Ychüblete» und der «Bärebefreiig», dem «Bäretanz» und
dem «Usschwärme» auf dem Bundesplatz. Am Freitag um 14 Uhr ist
Kinderfastnacht auf dem Münsterplatz und der Münsterplattform. Um 23 Uhr
beginnt das Münsterplatzspiel; darauf leitet ein Fackelzug zum närrischen
Treiben in den Gassen über. Am Samstag beginnt um 0.12 Uhr die «Stärn-

zyt» auf dem Rathausplatz, und von zehn Uhr bis mittags locken Theaterauftritte

in der Kram- und der Gerechtigkeitsgasse. Da darf natürlich das seit
rund 200 Jahren immer wieder aufgeführte Tellspiel mit Gesslers Tod nicht
fehlen. Um 14.30 Uhr startet der grosse Fastnachtsumzug in der unteren
Gerechtigkeitsgasse und endet auf dem Bundesplatz mit einem Monsterkonzert

der «Guggenmusigen». Doch, halt, nicht genug: Um 22.22 Uhr treffen
sich die Hexen zum schaurig wilden Tanz. Im Jahre 2001 begann ihr Tanz

um 20.01 Uhr.141

Auch einzelne Dörfer rund um die Stadt Bern haben in den 1980er

Jahren begonnen, eine Gassenfastnacht aufzubauen: so Bolligen, Ittigen,
Münsingen, Vechigen, Worb und Zollikofen.142

Bär oder Mutz?

Einzelne sprachliche Ausdrücke verraten immer noch deutlich, dass die

«Bärner Fasnacht» nicht von Bernern ins Leben gerufen worden ist: «Chüb-
lete» ist ein Luzerner Wort mit der Bedeutung «Abendschmaus, bei dem es

laut und drollig zugeht».143 Warum nicht «Chesslete»? Auch «Usschwärme»

ist schriftsprachlicher Herkunft für «Usflüge». Der Zungenbrecher
«Bärebefreiig», ein schriftsprachliches Wort, halb in Mundartform, musste

ersetzt werden durch «Der Mutz uselaa!» oder «Der Mutz loslaa!» oder
«D Mutzen uselaa». Und der «Bäretanz» ist bernisch natürlich der «Mutzetanz».

Schliesslich heisst die Stadt ja seit dem 19. Jahrhundert während der
Fastnacht «Mutzopolis» oder «Mutzopotamien».144 41



8. Fastnacht in Berner Landstädten

In Burgdorf ist die vor wenigen Jahren «eingeführte Fastnacht» am 3. Februar

2001 mit einem Umzug und lautstarken «Guggenmusigen» gefeiert
worden. Und in Thun zogen gleichentags 17 «Guggen» durchs Bälliz und
versammelten sich hernach zum Monsterkonzert auf dem Rathausplatz.145

In Biel und Büren an der Nordgrenze sowie in Langenthai an der

Nordostgrenze des Berner Territoriums hat der Fastnachtsbazillus schon vor und
nach der Reformation aus den Nachbarorten herübergewirkt. Deshalb sollen

diese drei Landstädte als Beispiele herausgehoben werden. Dass auch
Orte in deren Umgebung - nennen wir nur Aarberg, Arch, Bözingen, Erlach,
Lyss, Twann, Aarwangen, Bützberg, Herzogenbuchsee, Lotzwil, Melchnau
sowie Dörfer um Thun - seit alter Zeit mehr oder weniger dem Fastnachtsfieber

erlegen sind, sei hier am Rande erwähnt.

Biel

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts orientierte das «Intelligenzblatt»
jeweils über Grosse Maskenbälle im Bieler Casino, später in den Tonhallesälen,

veranstaltet von der Faschingszunft Biel, sowie über den «Ball masqué»
und die «Soirée dansante masquée» im Bahnhof Biel.146

Heute beginnt das fröhliche Treiben in Biel immer noch zum Zeitpunkt
der alten Fastnacht, also am Schmutzigen Donnerstag vor Invocavit. An
diesem Abend werden in den Restaurants Schnitzelbänke vorgetragen. Die
eigentliche Fastnacht beginnt am Freitag mit «Charivari»147, dem
Prinzenempfang und der Schlüsselübergabe durch den Stadtpräsidenten. Abends ist
«Buurefastnacht» im Kongresshaus. Am Samstag findet der traditionelle
Kinderumzug statt und abends ein Maskenball im Kongresshaus. Schliesslich

erfreut sich am Sonntag Gross und Klein an dem farbenprächtigen,
ideenreichen «Cortège» durch die Stadt. Am Dienstag nach Hirsmontag
wird in Biel-Bözingen wie in Solothurn ein «Böögg» verbrannt.148

Büren an der Aare

Die Frage, weshalb die Fastnacht in Büren an der Aare bereits am 1. Januar
beginne, beantwortet eine Sage von der «Geschenkten Fastnacht»: Nach der
Reformation musste die Wallfahrtskirche in Oberbüren ihren florierenden
Betrieb einstellen. Ein wundertätiges Marienbild hatte dort tot geborene
Kinder zum Leben erweckt, so dass sie getauft werden konnten.149 Dieser
Wallfahrtstourismus hatte auch dem Städtchen Büren im Mittelalter wirt-

42 schaftliche Vorteile gebracht. Die Berner Regierung soll die Bürener mit der



ss ;s

ii
W

J*r -¦T-
fe uLÄUM

Vi.

k« v
AM*

¦?v
vr^l ^

aC--••

i§£ ».

» ¦

«URANI

^

4-

Abb. 12 Am Fastnachtsumzug in Büren an der Aare war 1935 das 14 Meter lange
Ungeheuer vom Loch Ness zu bestaunen. Es schnaubte Mehlwolken aus seinem Rachen
und verfolgte das Schiff «Bürania», dessen Matrosen heldenhaft mit dem Tier kämpften. 43



Erlaubnis entschädigt haben, sie dürften die Fastnacht bereits am Neujahrsund

am Bärzelistag feiern.
Unermüdlich suchte Martin Stotzer in drei Archiven nach Dokumenten

zu dieser Sage. Mit Helfern überprüfte er auch sämtliche bernischen
Ratsprotokolle zwischen 1528 und 1560 erfolglos: «Man kann es drehen, wie
man will. Die seit unbekannter Zeit mündlich überlieferte Geschichte von
der <ersatzweisen Fastnacht> muss unbewiesen bleiben. Es hindert uns jedoch
nichts daran, den Gnädigen Herren zu Bern zuzumuten, in einmaliger Weitsicht,

Klugheit und Fürsorge einen geheimen Ratsbeschluss auch mal bloss
mündlich weitergeleitet zu haben.»150 In Wirklichkeit wurde die Bürener
Februar-Fastnacht wohl allmählich von den am Silvester überall üblichen
Maskeraden und Umzügen übertroffen und verdrängt.

«Bure Nöijohr» beginnt seit 1950 am 1. Januar punkt 05.01 Uhr mit
der Chesslete; zur Tradition gehört anschliessend die Mehlsuppe, welche
die Wirte den Teilnehmerinnen und Teilnehmern offerieren. Nachmittags
um 14.31 Uhr zieht ein Umzug mit selbst gebastelten Wagensujets, Masken
und den «Guggenmusiken» durch das Städtchen. Dann beginnt der
Kindermaskenball in der Mehrzweckhalle. Abends tragen maskierte Gruppen in den
Wirtschaften ihre Schnitzelbänke vor, die Stadtmusik spielt «lüpfige
Melodien», und nicht wegzudenken ist die einheimische «Guggenmusik» «Houz-
brüggfäger». Am 2. Januar nachmittags werden die befreundeten Fastnachtszünfte

aus Biel, Aarberg, Erlach, Twann, Lyss und Arch empfangen. Abends

um 18.00 Uhr wird der «Nimmerselig» aus einem Versteck geholt, im Städtchen

aufgestellt und verbrannt. Nach der Sage soll ein nie gefasster Brandstifter

zur Strafe «nie selig werden». Der «Nimmerselig» ziert auch die erste
Narrenplakette der «Türmliwilerzunft» von 1979. Schliesslich gehören zum
eisernen Bestand der Fastnacht die «Ländtibise» und der «Vennerspiegel»,
satirische Zeitungen mit treffend beissenden Versen und Zeichnungen.151

Langenthai

Prächtig entwickelt hat sich die Fastnacht in Langenthai, geschichtlich
erfasst seit 1865 mit dem Auftritt der Bärenbande, doch geht der Auftakt dieser

Fastnacht mit der «Fischete» im Mumentalerweiher ins 18. Jahrhundert
zurück. Heute treffen sich die aktiven Fastnächtler eine Woche vor der
Fastnacht zum «Jubihui-Ball». Acht Tage später, am Samstag vor Invocavit, steht
«Fischessen in verschiedenen Wirtschaften» auf dem Programm, und um
14.01 Uhr beginnt das Narrenfest mit dem «Fastnachtsfischen, der Kinder-
maskenprämierung und einer Konfettischlacht», begleitet von den Konzerten

der vielen «Guggenmusiken» in der Marktgasse. Abends schliessen sich
Maskenbälle an. Am Sonntag zieht ein farbenprächtiger Umzug mit den

44 «Guggenmusiken» durch die Stadt, abends ist Feuerwehrball. Am Hirsmon-



m *• f
m

-\

W
f

:FF-7-

«

li.
Abb. 13 Bär, Bärenführer und Besenbethli an der Langcnthalcr Fastnacht um 1990.
Zusammen mit dem «Eselidoktor», den Gümpcrn und einem Tambour bilden sie eine
Besonderheit, eine Bärcnbandc. Der Ursprung dieser immer gleich zusammengesetzten
Maskengruppe liegt im Dunkeln. Sic widmet sich mit Hingabe dem «Tschämele», dem
Betteln um Gaben.

tag sind die Kinder mit ihrem Umzug an der Reihe, «anschliessend
Kindermaskenbälle» und um 20 Uhr der «Kehrausball» der Erwachsenen. Endlich,
am Dienstag Abend, trennt man sich von der Fastnacht mit der «Uslumpete»
in verschiedenen Lokalen. Eine Reihe von Fastnachtszeitungen würzen die
närrischen Tage, die älteste erschien bereits 1887 mit dem Titel «Narrenbeilage

zum Amtsanzeiger».152

9. Rückschau und Ausblick

Im bernischen Stadtstaat wirkten die während Jahrhunderten erlassenen

Verbote gegen die Fastnacht unterschiedlich: die Bevölkerung in der Hauptstadt

distanzierte sich schliesslich von Maskeraden und zog die Ostermontagsfeiern

der Fastnacht vor. Schwächer wirkten die Verbote in den
Landstädten und auf dem Lande selbst. Die Landstädte erhoben als

Gegengewichte eigene historische Ereignisse zu Festtagen, und das Land bewahrte

weniges von dem ehemaligen fastnächtlichen Treiben am Hirsmontag.
Im 15. Jahrhundert erliess die Obrigkeit ihre Verbote gegen das Verbutzen

und Vermummen der Untertanen aus «väterlicher Fürsorge», getragen
von einem sittlichen Verantwortungsgefühl. Sie warnte vor einer «Entschöp- 45



fung», die nach ihrem Glauben in die ewige Seelenverdammnis führen müsse.

Vergeblich, die Lust am närrischen Treiben war stärker, die Menschen
nahmen Strafen und sogar Verbannung aus der Stadt in Kauf.

Nach der Reformation traten auch politische Gründe für den Erlass von
Verboten in den Vordergrund: die Staatsgewalt wandte sich gegen jegliche
Kritik unter dem Schutz der Maske. Den vermummten Jugendlichen, die
sich gegen eine Zurechtweisung wehrten, wurde gedroht, Gott empöre sich
über eine Auflehnung gegen die von ihm eingesetzte Behörde; er werde jede
Missachtung der Verbote mit Seuchen und Bränden bestrafen. Doch die

Untertanen schienen göttliche Heimsuchungen wenig zu fürchten; auf alle
Fälle zeigt der Inhalt der Polizeibücher, dass im 17. Jahrhundert vermehrt
auch Erwachsene an der Fastnacht lärmten und sich vermummten.

Endlich gegen Ende des 18. Jahrhunderts, in der Zeit der Aufklärung,
wurden die Verbote milder, die Bussen sanken. Erwachte Verständnis für die
Fastnachtslust der Untertanen, oder resignierten die Behörden nach der langen

Reihe erfolgloser Bemühungen? Wirkten die Verbote doch tiefer?
Tatsache ist, dass sich Städterinnen und Städter immer deutlicher distanzierten

von öffentlichen Maskeraden. Ihre Symparhie gehörte im 19. Jahrhundert
dem Ostermontag, obwohl er den aristokratischen Glanz des 18. Jahrhunderts

verloren hatte. Unter dem Eindruck all dieser Festlichkeiten rückte der

Hirsmontag allmählich in den Hintergrund. Zur Zeit der Mediation wird er
im «Intelligenzblatt der Stadt Bern» kaum erwähnt.

Hartnäckig und erfolgreicher kämpfte die Landbevölkerung um ihre
Fastnacht; sie besass mehr Freiräume als die Städter: Einzelhöfe und
versteckte Tanzplätze, die von Kirche und Staat nicht kontrolliert werden
konnten. Heimlich entzündeten die Knabenschaften am Funkensonntag
Fastnachtsfeuer und zogen trotz Verboten militärisch geordnet in die
Nachbardörfer zu «Chüechli» und Tanz. Selten entstanden dabei blutige
Schlägereien. Maskeraden beschränkten sich auf Einzelfälle, Strassenfastnachten

waren unbekannt. Die Chorrichter als Strafinstanz zeigten Verständnis für
die Streiche der jungen Generation in ihrer Kirchgemeinde; die Protokolle
belegen milde Strafen.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts gab sich die Landbevölkerung allmählich

zufrieden mit dem Hirsmontag als fastnächtlichem Höhepunkt. Das

«Chüechli» wurde zum Festgebäck und löste den Hirsebrei ab. Der Name

Hirsmontag blieb bestehen. Erinnert sei an die Gruppe von symbolischen
Figuren, die am Hirsmontag auftauchten, wenn die Tanne durch das Dorf
geführt wurde. Doch waren sie brauchmässig nicht an diesen Tag gebunden.
Sie traten ebenfalls am Ostermontag auf beim «Eierufläset», teilweise auch
beim Jahreswechsel.

In der Geschichte der Fastnacht gab es auch Zeiten, zu denen sie nicht
46 passte, Zeiten, in denen niemand an sie dachte: Zu Beginn des 19. Jahrhun-



derts litten Stadt- und Landbevölkerung qualvolle Not unter der Ausbeutung

der französischen Besetzer, und die mörderische Werbung Napoleons
vernichtete blühendes Leben: Von 10 000 Soldaten kehrten nur 700 aus
dem Russlandfeldzug zurück. An eine Fastnacht dachte da niemand. Auch
die drückende Armut und die Hungerjahre 1816 und 1817 zwangen in der
Restaurationszeit jährlich rund 400 Menschen zur Auswanderung.153

So war der erste Maskenball in der Zeit der Regeneration 1838 trotz
vielen Bedenken ein Zeichen, dass die Lebenslust erstarkte und sich erholte.
Zudem setzte die liberale Verfassung von 1831 gesellschaftliche und politische

Rahmenbedingungen, in denen die Fastnacht von den Behörden weniger

argwöhnisch verfolgt wurde als zuvor.
Leider verloren die in den 1840er Jahren gut besuchten Maskenbälle der

Stadt Bern nach der Mitte des 19. Jahrhunderts ihre Anziehungskraft und
litten unter dem Gezänk der Politiker: 1860 und 1 862 verbot der konservative

städtische Gemeinderat mit guten Gründen die Durchführung. Doch die

kantonale Behörde, der radikale Regierungsrat, erteilte die Bewilligung.'54
Weit in die Ferne war die Hoffnung gerückt, die Maske werde politische
Zwietracht überwinden.

Und wie stellen sich heute Stadtbernerinnen und -berner zu der seit 1982

bestehenden Gassenfastnacht? Eine kleine Umfrage hat ergeben, dass sich

recht viele, meist ältere Semester, Frauen und Männer, innerlich distanzieren

von Masken und närrischem Treiben in den Gassen. Sie bekunden Mühe,
«für nichts und wieder nichts umherzuhüpfen». Sie wollen ihre Identität
bewahren und glauben nicht, dass sie mit einer Äusserlichkeit geändert werden
könnte. Doch die junge Generation wächst mit der Gassenfastnacht der
Stadt auf und erlabt sich ungezwungen an den drei Narrentagen. Seit 1994
hat Bern die drittgrösste Fastnacht der Schweiz nach Luzern und Basel.

Fassen wir zusammen: Wie in dieser Arbeit dargestellt wird, besteht die
Fastnacht aus einem umfangreichen Komplex der verschiedenartigsten
Volksbräuche, die zu älteren und jüngeren Zeiten in das ausgelassene Treiben

vor der Fastenzeit eingebunden worden sind: Vermummen und
Maskieren, Heischen, Frühlingsfeuer, Wassertaufe, Umzüge und Schauspiele,
Freudentänze, Musik und Lärm, festliche Mahlzeiten. Auch militärische
Einflüsse fehlen nicht: der geordnete Ausmarsch der Jungmannschaft mit
Fahne und Trommel oder die übergenauen Zeitangaben: Am elften Elften,
elf Uhr elf Minuten, Beginn fünf Uhr und eine Minute, «Basler Morgenstreich,

Marsch!» um vier Uhr.

Natürlich setzen die verschiedenen Orte das Gewicht der einzelnen
Fastnachtsbräuche nach eigenem Ermessen fest, damit erhält der
Gesamtkomplex überall eine andersartige Struktur. Traditionelle Gruppen wie die
Bärenbande oder einzelne Sagengestalten wie der «Nimmerselig» stärken
das Gefühl, man habe seit Urzeiten eine ganz eigene Fastnacht. 47



Jeder Brauch verliert früher oder später seinen Sinngehalt und damit die

Symbolkraft. Eine gut gemeinte Reaktivierung ist schwierig. Helfen kann
wohl besser eine Blutauffrischung: das Einfügen junger Kräfte in das

Organisationsgremium, die es verstehen, menschliche Schwächen auf neue Art
humorvoll zu verspotten.

Die Zukunft wird erweisen, ob die vielen, in letzter Zeit entstandenen
Fastnachten auch weiterhin bestehen können, wenn die Euphorie der
Gründungszeit verflogen ist. Gerade bei unvermeidlichen finanziellen Engpässen
werden nur wenige bereit sein, in einer Organisation mitzuhelfen. Die
Fastnacht lebt jedoch von der selbstlosen Unterstützung aller Beteiligten, die sich
bei den Vorbereitungen unerschrocken in die Kärrnerarbeit teilen.

Es lebe die Berner Fastnacht - Vivat Mutzopotamien!

Abkürzungen

Idiotikon Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache.
Frauenfeld, 188 Iff.

StAB Staatsarchiv des Kantons Bern

Bildnachweis

Umschlagbild Foto: Jürg Weber, Bern.
Abbildung 1 StAB, A II 206, Ratsmanual, Nr. 335, S. 10 (26.12.1555).
Abbildung 2 StAB, A I 4, Satzungen-Buch I, Nr. 245.
Abbildung 3 Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel, 517.8 Quodl. (7), Titelblatt.
Abbildung 4 Historischer Kalender oder der Hinkende Bott auf das Schalt-Jahr 1820.

Bern, 1820.

Abbildung 5 Gukkasten. Bern. Jg. 1840, Nr. 2.

Abbildung 6 Berner Taschenbuch, Jg. 14 (1865), 174/175.
Abbildung 7 Christian Ibach, Hilterfingen.
Abbildung 8 Der kleine Bund, 18.2.1978, |9|; Original als Beilage zum Intelligenzblatt

für die Stadt Bern, Februar 1838.
Abbildung 9 Der Bärenspiegel, 8.2.1929, 15.

Abbildung 10 Der Bärenspiegel, 19.2.1927, 16.

Abbildung 11 Leihgeber: Jürg Weber, Bern, Foto: David Aebi.
Abbildung 12 Vereinigung für Heimatpflege, Büren an der Aare, Ulrich Gribi.

48 Abbildung 13 Foto: Samuel Gerber, Gerber+Flury AG, Herzogenbuchsee.



Anmerkungen

1 Überarbeiteter und bis in die Gegenwart ergänzter Vortrag, gehalten am 5. Februar 1999 an
der Seniorenuniversität Bern.

2 Hinweise auf Quellenmaterial gibt: Zehnder, Leo: Volkskundliches in der älteren schweizerischen

Chronistik. Basel, 1976 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde,
Bd. 60).

5 Sechster Sonntag vor Ostern: Invocavit me et ego exaudiam eum, E.Er ruft mich an, so will
ich ihn erhören», 91. Psalm, 15.

4 Siebenter Sonntag vor Ostern: Esto mihi in deum protectorem, E<Sei mirais Gott ein Beschützer»,

31. Psalm, 3.
5 Justinger, Conrad: Die Berner Chronik des Conrad [ustinger. Hrsg. von Gottlieb Ludwig

Studer. Bern, 1871, 217, Nr. 360.
h Vgl. dazu: Schwinges, Rainer O: Bern-die grosse Zeit des 15. Jahrhunderts. In: Berns grosse

Zeit. Das 15. Jahrhundert neu entdeckt. Bern, 1999, 17-22.
7 Tschachtlan, Bendicht: Berner Chronik. Hrsg. von Gottlieb Studer. Basel, 1877 (Quellen zur

Schweizergeschichte, Bd. 1), 221.
s Anshelm, Valerius: Die Berner Chronik des Valerius Anshelm. 6 Bde. Bern, 1884-1901,

Bd. 1,289.
9 Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 2, 68.

10 Moser, Hans: Die Geschichte der Fasnacht im Spiegel von Archivforschungen. Zur Bearbei¬

tung bayerischer Quellen. In: Fasnacht. Beiträge des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachts-
forschung. Tübingen, 1964 (Volksleben, Bd. 6), 15-42, hier 24ff.; Moser, Dietz-Rüdiger:
Narren, Prinzen, Jesuiten. Fan Beitrag zur Geschichte der Fastnachtsbräuche. In: Zeitschrift
fur Volkskunde, Jg. 27 1981 167-208.

11 StAB, A I 456, Polizeibuch Nr. 3, 1617, 572, Zeilen 28f.
12 Stadtsatzungen vor 1471. In: Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Das Stadtrecht von Bern. Bd. 1

(1218-1539). Aarau, 1902 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Teil 1: Stadtrechte), 230,
Nr. 369.

13 Verbutzen: verhüllen (des Gesichts), verlarven, vergestalten. Vgl. Idiotikon, Bd. 4, 2010.
14 Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. 2. Aufl. Erlenbach-Zürich, 1978, 313.
15 Weiss (wie Anm. 14), 298ff. Ramseyer, RudolfJ.: Volkskunde [im Kanton Bern]. In: Schweizer

Lexikon 91. Luzern, Bd. 1 (1991), 514f.
16 Welti (wie Anm. 12), 151, Nr. 245. Ein Pfund entspricht heute ungefähr 300 Franken.
17 Welti (wie Anm. 12), 151, Nr. 244. «An einung»: zur Strafe, Busse.
IS Mandat 1486: Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 1, 298. Hosenlumpen: abgeschnittene Teile von

Strümpfen, die über das Gesicht gezogen wurden.
19 Welti (wie Anm. 12), 232, Nr. 369. EESchürmittwuch» ist ein altbernisches Wort für

Aschermittwoch, zu mittelhochdeutsch schiuren: reinigen, säubern, fegen.
20 Idiotikon, Bd. 4, 647.
21 Schilling, Diebold: Berner Chronik 1468-1484. Hrsg. von Gustav Tobler. 2 Bde. Bern,

1897-1901, Bd. I, 183.
22 21 Pfund, 14 Schilling. Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Die Stadtrechnungen von Bern aus den

Jahren 1375-1384. Bern, 1896, 236a.
23 363 Pfund, 13 Schilling, 4 Denar (Pfennig). Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Die Stadtrechnungen

von Bern aus den Jahren 1430-1452. Bern, 1904, 48a. Nach einer Verfügung von 1426 sind
die Kleider <Erot vnd swartz, wand |weil] vnser stat zeichen des glich geteillet ist». Welti (wie
Anm. 12), 114, Nr. 178. Beizufügen ist, dass die Pfründer, also die armen und kranken Insassen
des Burgerspitals, nach einer Verfügung vom 19. Mai 1643 <e uff Osteren und Pfingsten wie auch

an der Faßnacht einen braten» erhalten sollen. Und am 6. September 1643 wird ergänzt: «An
der faßnacht sol ihnen (den pfrüendern) das mael von einem mütt dinckel |ca. 150 Liter| und
20 Pfund ancken verküechlet werden». Rennefahrt, Hermann (Hrsg.): Das Stadtrecht von
Bern. Bd. 10: Polizei, behördliche Fürsorge. Aarau, 1968 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern,
Teil 1: Stadtrechte), 332, Zeile 27, 343, Zeile 9f. Damals waren es 20 bis 25 Insassen. 49



24 Welti (wie Anm. 23), 145a.
25 Idiotikon, Bd. 4, 654.
26 Steck, Rudolf; Tobler, Gustav (Hrsg.): Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation

1521-1532. 2 Bde. Bern, 1923, 52, Nr. 191.
27 Pfrunder, Peter: Pfaffen, Ketzer, Totenfresser. Fastnachtskultur der Reformationszeit. Die

Berner Spiele von Niklaus Manuel. Zürich, 1989, 158-188.
28 Bächtold-Stäubli, Hannes (Hrsg.): Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. 10 Bde.

Berlin, Leipzig, 1927-1942, Bd. 4, 117, 121.
29 Stadler, Edmund: Einmal Duldung und einmal Verbot des Fasnachttreibens. In: Der kleine

Bund, 7.3.1987, If.
30 StAB, A II 343, Ratsmanual, 241; Rubi, Christian: Fasnachtküchli, Mummereien und

Feuer. Die Berner Regierung kämpft gegen das Fasnachtsunwesen an. In: Der Bund,
12.2.1977,23.

31 StAB, A1455, Polizeibuch Nr. 2, 280f. Busen (mittelhochdeutsch huschen): schlagen, klopfen,

stossen.
52 StAB, A I 456, Polizeibuch Nr. 3, 572f.
33 StAB, A II 53, Ratsmanual, 66. Man rieb sich und andern das Gesicht mit angekohlten

Flaschenzapfcn ein. Die schwarze Farbe war ursprünglich ein Schutz vor dem Bösen, man
wurde unkenntlich, unsichtbar. Bächtold-Stäubli (wie Anm. 28), Bd. 7, 143 Iff.

54 StAB, A1458, Polizeibuch Nr. 5,15.1.1635, S. 48f. Gutzlen: aufdringlich betteln. Idiotikon,
Bd. 2, 583.

35 Chorgericht Langnau, nach: Idiotikon, Bd. 12, 928. Gertrud Züricher hat 1902 in Langen-
rhal einen Heische-Spruch notiert, mit dem die Kinder zur Fastnachtszeit nicht mehr um
Fleisch und Hirse bettelten, sondern um Geld oder Chüechli. Züricher, Gertrud: Kinderlieder.
Basel, 1926, Nr. 3945:
«Holi Holi Holi Holi
Hotsch Hotsch Hotsch Hotsch
Füre mit em graue Gäld
Chöut mer gä, was der weit,
Chüechli oder Teigg!»

36 Welti (wie Anm. 23), 65a. Die Halbjahresrechnung erstreckte sich vom 26. Dezember bis zum
24. Juni, Sonnenwende.

37 Zwei Pfund. Welti (wie Anm. 23), 248a.
38 Ebenda, 69a, 123b, 178a.
39 Zwei Pfund. Ebenda, 248a.
40 Baechtold, Jakob: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauen feld, 1892,209.
41 Manuel, Niklaus: Werke und Briefe. Vollständige Neuedition. Hrsg. von Paul Zinsli und

Thomas Hengartner. Bern, 1999, 125.
42 Ebenda, 103, 105.
4Î Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 4, 475. Die Daten 15. und 22.2.1523 stimmen nicht mit denen

von Baechtold überein, sind jedoch erschlossen worden nach Grotefend, Hermann: Taschenbuch

der Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. Hannover, 1971, 172.
Zum ee Bohnenlied»: 1523 wurde der E.römische Ablass» von Knaben unter Absingen eines

satirischen «Bohnenliedes» durch Berns Gassen getragen und verspottet. Nach altem Brauch
hatte der Bohnenkönig - derjenige, der die Bohne in einem speziell hergestellten
Fastnachtsgebäck fand - das Recht, unbehelligt Unangenehmes und Böses gegen die Regierung
zu sagen. Heute werden eine Reihe aufmüpfiger Lieder unter den Begriff «EBohnenlied»

gestellt.
44 Manuel (wie Anm. 41), 181 ff.
45 Rute, Hans von: Sämtliche Dramen. Bern, 2000, 9-105. Zum Bildersturm: Jezler, Peter et al.:

Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Zürich, 2000.
46 Baechtold (wie Anm. 40), S. 312ff. Rute (wie Anm. 45), Bd. 1-2.
47 Fluri, Adolf: Kulturgeschichtliche Mitteilungen aus den bernischen Staatsrechnungen des

rrs 16. Jahrhunderts. Bern, 1894, 40.



48 Rubi, Christian: Die altbernische Fasnacht. In: Der Bund, 8.2.1970, 22.2.1970.
Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald: Brunnenchronik, Bd. 362, 155.

49 Für Bern fehlen Berichte. Fan Umzug wird ausdrücklich erwähnt beim verspäteten Besuch der
Luzerner am 16. September 1508 in Basel. Hoffmann-Krayer, Eduard: Die Fastnachtsgebräuche

in der Schweiz. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 1 (1897), 47-57,
126-142, 177-194, 257-283, hier 56.

" .Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 1, 165. In Zürich gestattete der Rat den Metzgern ausdrücklich
einen Umzug. Hoffmann-Krayer (wie Anm. 49), 127.

" Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 6, 165.
12 Idiotikon, Bd. 1, 582. Vgl. hierzu die Beschreibung der Basler Küfertänze bei Hoffmann-

Krayer (wie Anm. 49), 130f.
53 Stadler (wie Anm. 29).
,4 Rennefahrt, Hermann (Hrsg.): Das Stadtrecht von Bern. Bd. 6: Staat und Kirche. Aarau,

1961 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Teil 1: Stadtrechte), 860, Zeilen 30-40.
5-s Chorgericht Hasle bei Burgdorf, nach Idiotikon, Bd. 12, 928.
56 Rubi (wie Anm. 48), 8.2.1970.

Binggeli, Hermann (Hrsg.): Schwarzenburger Altjahr-Blätter 1952-1974. Schwarzenburg,
1978, 12.

58 Stalder, Franz Joseph: Fragmente über Entlebuch. 2 Bde. Zürich, 1797-1798, Bd. 2, 111.
Auch die Burgerschaft der Stadt Bern führte am 6. März 1552, an der alten Fastnacht, auf
dem Breitfeld einen Scheinkampf durch. Stadler (wie Anm. 29).

59 Guggisberg, Kurt: Bernische Kirchcngeschichte. Bern, 1958, 458. Vgl. auch: Böschung,
Peter: Obrigkeit und Lustbarkeiten. In: Freiburger Geschichtsblätter, 71 (1994), 43-138.

60 Rennefahrt (wie Anm. 54), 860; Rubi (wie Anm. 30).
hl Rubi (wie Anm. 48), 22.2.1970.
62 Rubi (wie Anm. 48), 8.2.1970.

Hoffmann-Krayer (wie Anm. 49), 141; Idiotikon, Bd. 4, 650.
^4 Moscherosch, Hans Michael: Wunderliche und warhafftige Gesichte Philanders von Sitte¬

wald. Strassburg, 1644, 615, nach Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch.
Nachdruck der Erstausgabe 1854. 33 Bde. München, 1984, Bd. 13, 355.

(,,_ Tavel, Rudolf von: Ring i der Chetti. Bern, 1931, 9.
66 Wattenwyl, Eduard von: Die Gesellschaft zum Distelzwang. In: Berner Taschenbuch, 1865,

174-200, hier 175f. Distelzwang ist eine alte Bezeichnung für den Distelfink, Stieglitz.
Grimm (wie Anm. 64), Bd. 2, 1197.

h7 3 Schilling. Welti (wie Anm. 22), 139a.
68 302 Pfund, 3 Denar. Welti (wie Anm. 23), 28b.
69 5 Pfund, 9 Schilling, 6 Denar. Welti (wie Anm. 23), 159b. Rock: mittelhochdeutsch «als

Überkleid getragener, weiter Mantel»; Gippe: E.Jacke».
70 1 8 Pfund, 18 Schilling. Welti (wie Anm. 23), 282b.
71 Howald, Karl: Der Dudelsackpfeifer auf dem Storchenbrunnen in Bern, nebst einigen

Mitteilungen über bernische Kulturzustände aus früherer Zeit. In: Berner Taschenbuch, 1871,
208-248, hier 222, 230.

2 Binggeli (wie Anm. 57), 12.
7' Rute (wie Anm. 45), Bd. 3, 100, Vers 86.
74 Manuel, Hans Rudolf: Das Weinspiel 1548. «Ein holdsaeligs Faßnachtspil [...] Gespiltvonn

jungen Burgern Zürich.» Aufgrund des Erstdruckes von 1548 hrsg. und kommentiert von
Walter Haas. In: Schweizer Texte. Bern, Stuttgart, Bd. 10 (1989), 211-421.

75 Manuel (wie Anm. 41 113.
76 Ebenda, 47.
7 Bächtold-Stäubli (wie Anm. 28), Bd. 9, 109.
8 Fasnacht. Beiträge des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachtsforschung. Tübingen, 1964

(Volksleben, Bd. 6), 66f, 120, 145.
"9 Welti (wie Anm. 12), 232, Zeile 33.
80 Rubi (wie Anm. 30). 51



52

81 StAB, A II 206, Ratsmanual, Nr. 335, 10.
82 Rubi (wie Anm. 30).
8Î Rubi, Christian: Lotzwil. Bilder aus seiner Wirtschafts-, Kultur- und Sittengeschichte.

Lotzwil, 1983, 131.
84 Bächtold-Stäubli (wie Anm. 28), Band 2, 1389ff.
85 Bächtold-Stäubli (wie Anm. 28), Band 2, 1401.
86 StAB, Amt Nidau, Urbar Nr. 1, 1521, 262.
87 StAB, A I, Satzungenbuch, 102, Nr. 150.
88 StAB, A I, Satzungenbuch, 102, Nr. 147, Nr. 150.
89 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 49), 181.
9(1 Fluri, Adolf: Aufzeichnungen der deutschen Schulen zu Bern durch Gabriel Hermann

1556-1632 und Wilhelm Lutz 1625-1708. In: Archiv des Historischen Vereins des Kantons

Bern, 16 (1902), 492-651, hier 645; StAB, A II 397, Ratsmanual, 31; Rennefahrt
(wie Anm. 54), 847.

91 Rennefahrt (wie Anm. 54), 860, 862, 871, 933.
92 Rubi (wie Anm. 30). Ein Heischespruch aus dem Kanton Schwyz von 1831 lautet: «Fürio!

Ä Burdi Studä oder zwo, Stengel oder Gstrau, Schiter näh mer au!» In: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, Jg. 12 (1908), 215.

93 Bachmann-Geiser, Brigitte: Der ee Bernese Style». Die musikalischen Äusserungen der Berner
Fasnacht. In: Schweizer Volkskunde, Jg. 88 (1998), 11-17, hier 14.

94 Hoffmann-Krayer, Eduard: Feste und Bräuche des Schweizervolkes. Zürich, 1940, 122.
95 Hoffmann-Krayer, Eduard: Fruchtbarkeitsriten im schweizerischen Volksbrauch. In:

Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Jg. 11 (1907), 238-269, hier 244.
96 Vgl. dazu: Lütolf, Alois: Sagen, Bräuche und Legenden aus den fünf Orten Lucern, Schwiz,

Unterwaiden und Zug. Luzern, 1865. Reprint Hildesheim etc., 1976.
97 Stadler, Edmund: Die Osterfeiern im Alten Bern. In: Berner Zeitschrift für Geschichte und

Heimatkunde, Jg. 48 (1986), 127-153. Stadtarchiv Bern, Municipalitäts-Manual Bern,
15.1., 14.2., 18.2., 28.2.1801.

98 Der Bund, 17.3.1978, 30.12.1969; Berner Zeitung, 4.2.1980.
99 Burgerchnebu: Den Burgern jährlich zugeteiltes Brennholz; hier wird der vier bis fünf

Tonnen schwere Baumstamm despektierlich so benannt. Idiotikon, Bd. 2, 1256.
100 Berner Zeitung, 25.2.1980.
101 Häsler, Fritz: Hilterfingen und Hünibach in Vergangenheit und Gegenwart. Bern, 1985

(Berner Heimatbücher, 135), 68f.
102 Idiotikon, Bd. 1, 974; Der Bund 17.3.1978. Die schwarze Farbe war ursprünglich ein

Schutz vor dem Bösen, man wurde unsichtbar. Bächtold-Stäubli (wie Anm. 28), Bd. 7,
143 Iff.

103 Arnold, J.L.: Das EEGiritzenmoos» in Dagmersellen LU. In: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde, Jg. 7 (1903), 295ff. Der Brauch ist auch hier seit 1870 verschwunden. E.Wie

man alte Weiber jung schmiedet.» Utzenstorfer Fasnachtsspiel, entstanden um 1503, in
Utzenstorf 1613 nochmals gespielt. Baechtold (wie Anm. 40), 33ff.; Hidber, Basilius: Das
Theater der alten Berner. In: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 5(1863),
611-623, hier 616.

104 Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XII.15, Album IV, 1835-1839, Tagebuch von Samuel

Rudolf Walthard, 25.1.1838. Aus dem Französischen übersetzt in: Juker, Werner: Sorgen
und Freuden der Stadt Bern im Anfang des vorigen Jahrhunderts. Aus dem Tagebuch von
Samuel Rudolf Walthard. Bern, 1962 (Jahrring, Paul Haupt Bern, 1962), 55f.

105 Ebenda, 56.
106 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 20.1.1838.
107 Walthard (wie Anm. 104), 56f.
108 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 17.2.1838.
1119 Walthard (wie Anm. 104), 57.
110 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 27.1.1838.
111 Ebenda. Walthard (wie Anm. 104), 57f.



I Is
I 19

120

Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.

Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 9.2.1850, 12.2.1850.
Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 20.1.1838, 27.1.1849, 9.2.1849, 6.2.1850, 7.3.1850.
Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87. Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 20.2.1850.
Das damalige Casino stand seit 1832 im Besitz der Stadt und wurde 1895 für den Bau des

Parlamentsgebäudes abgebrochen. Weber, Berchtold: Historisch-topographisches Lexikon
der Stadt Bern. Bern, 1976, 54.
Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 10./13.1.1849.
Ebenda, 13.1.1849.
Ebenda, 9.2.1850.
Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.

121 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 4.2.1910. Das Casino an der Herrengasse ist 1906-1908
erbaut worden. Weber (wie Anm. 116), 56.

122 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 3./1 1./15./22./25.2.1910.
123 Intelligenzblatt für die Stadt Bern 3./11.2.1922. Maulbeerbaum: Name einer Seidenfabrik,

die 1908 für den Bau des Hotels National abgebrochen wurde. Weber (wie Anm. 116), 162.
124 Schweizer Lexikon 91. Luzern, Bd. 3 (1992), 648ff.; Capitani, François de: Musik in Bern.

Bern, 1993 (Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 76), 236ff.
I2i Sprachatlas der deutschen Schweiz. Bern, Basel, 1962ff., Bd. 3 (1975), Karte 47.
126 Neue Berner Nachrichten, 23.2.1960.
I2~ Ebenda, 26.2.1960.
128 Berner Landeszeitung, 24.2.1922.

Trümpy, Hans: Fasnacht in Basel. In: Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch. Zürich, 1981,
128-136.
Der Bärenspiegel. Bern, Februar 1946.

!1 Ebenda, Februar 1927.
Neue Berner Nachrichten, 17.2.1960.
Vgl. dazu: Bcllwald, Waltraut: Die Berner Gassenfasnacht. In: Schweizer Volkskunde, Jg. 88

(1998), 1-10.
Berner Zeitung, 22.3.1979; Golowin, Sergius: Dr Bär isch los. Lebendige Berner Fasnacht,
Geschichte und Geschichten. Bern, 1999.
Die Tat, 25.2.1978.

1S6 Berner Zeitung, 27.2.1979.
137 Der Bund, 2.2.1983.
138 Ebenda.
139 Der Bund, 23.2.1984.
140 Der Bund, 15.1.1994.
141 Bern Tourismus (Hrsg.): Bern aktuell, 17.2.-4.3.2001, 13.
142 Der Bund, 18.2.1985.
I4' Idiotikon, Bd. 3, 117.
144 Idiotikon, Bd. 4, 617.
145 Der Bund, 5.2.2001.
146 Intelligenzblatt für die Stadt Bern, 5.3.1870. Zur Bieler Fastnacht: Wick-Werder, Margrit

et al.: Faschingszunft Biel, lOOJahre. Die Geschichte der Bieler Fasnacht. Biel, 1997.
147 Scharivari, französisch für: grosses Durcheinander, starker Lärm mit Hörnern und Trommeln.

Idiotikon, Bd. 8, 1106.
148 Offizieller Fasnachtskalender 1989.
149 Ulrich-Bochsler, Susi; Gutscher, Daniel: Wiedererweckung von Totgeborenen. Ein Schwei¬

zer Wallfahrtszentrum im Blick von Archäologen und Anthropologie. In: Schlumbohm,
Jürgen et al. (Hrsg.): Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschichte. München, 1998 (Beck'sche
Reihe, 1280), 244-268.

129

130

132

I Ì3

I (5

53



Stotzer, Martin: Die Legende von der geschenkten Fastnacht. In: Bure Nöijohr. Büren an der
Aare, 1999 (Hornerblätter, 2000), 13-22, hier 22. Das ist echt fastnächtlicher Geist! Für
ältere Formen der Bürener Fasnacht siehe: Der Bund, 7.1.1974, 5.1.1976, 29.12.1990.
All diese Angaben stammen aus dem in jeder Hinsicht gelungenen, geschichtlich stichfesten
und künstlerisch gestalteten Band E.Büre Nöijohr» (wie Anm. 150).
Die Langenthaler Fasnacht. Hrsg. von einem Redaktionsteam der Langenthaler
Fasnachtsgesellschaft. Langenthai, 1994, wie «Bure Nöijohr» (Anm. 150) ein prächtiger Text- und
Bildband.
Hurni, Peter (Hrsg.): Dokumente zur bernischen Auswanderungspolitik im 19. Jahrhundert.

In: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde, Jg. 50 (1988), 69; Pfister,
Christian: Im Strom der Modernisierung. Bevölkerung, Wirtschaft und Umwelt 1700-1914.
Bern, 1995 (Geschichte des Kantons Bern seit 1798, Bd. 4), 131f.
Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.

54


	Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum eines uralten Volkfestes
	Einleitung
	Das Verbutze und Heischen
	Fasnachtsspiele und Umzüge
	Die Narren in Bern
	Brauchtumselemente der Fasnacht : Wasser, Feuer, Lärm
	Die "alte" Berner Fasnacht im 19. und 20. Jahrhundert
	Die Geburt der Berner Gassenfasnacht
	Fasnacht in Berner Landstädten
	Rückschau und Ausblick
	[Abkürzungen, Bildnachweis und Anmerkungen]


