Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde
Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 63 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum
eines uralten Volkfestes

Autor: Ramseyer, Rudolf J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-247041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-247041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

'/fil\)‘/'
Die Fastnacht in Stadt und Kanton Bern'
Geschlchte und Brauchtum eines uralten Volksfestes

ST e R T R S

Rudolf J Ramseyer

1. Einleitung

Die vorliegende Arbeit gewahrt Einblicke in die frihen Erscheinungsformen
der Fastnacht in der Stadt Bern und in die hartnackigen, bis ins 18. Jahr-
hundert dauernden Auseinandersetzungen zwischen der um Seelenheil und
Hierarchie besorgten Obrigkeit und den sinnesfreudigen Untertanen.

Wohl unter dem Einfluss aufklarerischen Gedankenguts, aber auch we-
gen der stindig wiederholten Verbote lasst im 18. Jahrhundert das narrische
Treiben allmihlich nach, konzentriert sich zeitlich auf den Hirsmontag und
verlagert sich auf das Land, wo vor allem die junge Generation der Staats-
gewalt noch trotzt mit Feuerbrauchen und «Chiechli reiche». Im 19. Jahr-
hundert werden nur noch sporadisch Tannenfuhren durchgefihre. Dafir
erwacht das Fastnachtstieber in der Stadt Bern: Auf vielfachen Wunsch
werden — nach den Mustern von Basel, Zirich, Freiburg und Solothurn —
1838 erfolgreich Maskenbille organisiert. Daneben erfreuen Vereine ihre
Mitglieder mit gemiitlichen Fastnachtsabenden. Schliesslich treffen sich
1982 einige Wagemutige zur ersten Gassenfastnacht in Bern, kopfschittelnd
begutachtet von alteingesessenen Biirgerinnen und Biirgern. Doch nach
Uberwindung etlicher Hiirden erstarkt die «Birner Fasnacht» 1994 zur
drittgrossten in der Schweiz und ermuntert eine Schar von Nachahmern in
den benachbarten Dorfern und Stadten.

Die Arbeit stutzt sich vorwiegend auf Primarquellen. Auch bereits ge-
druckte Publikationen sind nach den Originalhandschriften im Berner
Staatsarchiv und in der Burgerbibliothek Gberprift und erganzt worden.
Dankbar verwertet werden spezifische Funde von Lokalforschern aus Chor-
gerichtsmanualen verschiedener Kirchgemeinden. Hilfreich erwiesen sich
zudem Zeitungsberichte aus dem 19. und 20. Jahrhundert tiber lebendiges
Brauchtum aller Art. So stehen denn die Quellen im Vordergrund dieses Tex-
tes, wahrend sich die Interpretationen auf das Notwendigste beschrianken.?

Alte und junge Fastnacht

Gleich zu Beginn seien zwei immer wieder gestellte Fragen beantwortet.
Erstens: Soll Fastnacht oder Fasnacht geschrieben werden? Nach Duden ist
beides richtig; beides ist bereits in der mittelhochdeutschen Sprache tblich.
Fastnacht — die etymologische Schreibweise — erinnert an den ursprunglichen



Sinn des Wortes: «Vorabend und Nacht vor der Fastenzeit». Fasnacht - die
phonetische Schreibweise — tritt in den Quellen ebenfalls sehr frith auf; sie
entspricht der Aussprache mit Konsonantenerleichterung, denn mit -t- lasst
sich das Wort kaum aussprechen.

Zweitens: Worin besteht der Unterschied zwischen alter und junger
Fastnacht? Bekannt ist die Redensart: «Du chunnsch hindedry wie die alti
Fasnacht», dies bedeutet sinngemiss: Deine Ansichten sind hoffnungslos
veraltet, wir haben den Streitpunkt lingst iiberwunden.

Jesus Christus fastete 40 Tage in der Wiiste; deshalb dauert die Fasten-
zeit fur die Glaubigen seit dem 4. Jahrhundert von Aschermittwoch nach
Invocavit® bis Ostern ebenfalls 40 Tage. Bereits im 7. Jahrhundert werden
die Geistlichen verpflichtet, fiir ihr Seelenheil sieben Tage langer zu fasten.
Ihre Fastenzeit beginnt deshalb eine Woche frither, am Mittwoch nach Esto-
mihi?, und dauert 47 Tage bis Ostern.

Wie die «gewohnlichen Leute» vergniigen sich naturlich auch die Geist-
lichen — und mit ihnen die weltliche Obrigkeit — vor der Fastenzeit mit
kostlichen Speisen. Thr Fest am Sonntag Estomihi heisst Pfaffenfastnacht,
Herrenfastnacht oder auch — weil sie spater verordnet wurde und jiinger
ist — junge Fastnacht.

Die Fastnacht der «gewdohnlichen Leute», eine Woche spiter am Sonn-
tag Invocavit, ist die Bauernfastnacht oder alte Fastnacht, uralter Feuer-
brauche wegen auch Funkensonntag genannt. Zur alten Fastnacht gehort
der wichtige Hirsmontag, denn auf ihn konzentriert sich nach der Reforma-
tion immer mehr das fastnachtliche Treiben.

Berns wachsendes Selbstbewusstsein im 15. Jabrbundert

Streifen wir vorerst ein paar Hohepunkte aus der Stadtgeschichte vor der
Reformation. Im 15. Jahrhundert wichst Berns Selbstbewusstsein: Am
3. Juli 1414 beehrt der deutsche Konig Sigmund von Luxemburg zusammen
mit dem Grafen Amadeus VIII. von Savoyen die Stadt mit einem Besuch und
wird triumphal empfangen.® Im Juli 1415 ubertragt Sigmund dem Stadtstaat
Bern die Landeshoheit tiber das erworbene Herrschaftsgebiet zwischen
Grimsel und Bielersee, zwischen Saane und Napf: die Hohe Gerichtsbarkeit,
das Recht, Truppen aufzubieten und Steuern einzuziehen, sowie die Ptlicht,
die Bevolkerung vor fremder Bedrohung zu schiitzen.

Im Stadtinnern vollendet Bern 1416 das 1406 begonnene dritte Rat-
haus. Der Rat beauftragt am 21. Januar 1421 Conrad Justinger, eine Stadt-
chronik zu schreiben, und legt am Dienstag, 11. Mérz 1421, mitten in der
Fastenzeit den Grundstein zum Minsterbau. Auf den Miinzen verdringt der
Bir den Konigskopf, und 1439 erheben Schultheiss und Rate die Wochen-
markte an Ostern und Martini zu Jahrmarkten.®



Transkription

Als dan hitt an Zug

beschechen von wegen des vnordenlichen
trinckens, spat sitzens, mifShruch

vnd vnzucht, mit vimbzuchen

vrd mit pfiffen vnd trummen

ouch verbutzens, vff dem

nitwen jar vnd darnach zuo vafs-
nachten, des badens der

meitlinen, vnnd anderer

vnzuchten vnd mifSbriichen, hicuor
durch m(in) g(nddig) H(erren) abgestelt.—
Habend m(in) g(niadig) H(erren) Rhat
vnnd burger hitt abermals sich
entschlossenn vnd beschlossen

darob (d. sollichs verpotten

vnd gentzlich abgestelt sin

vnd pliben solle) zehalten

vnd die vbertrattenden

zestraffen.

Abb. 1 Im Ratsmanual vom Dezember 1555 verbictet die Berner Obrigkeit Trinkgelage,
Umziige, das Meitli-Baden und weitere, ithrer Uberzeugung nach unziichtige Brauche, die
am Silvester und in der Fastnachtszeit iblich sind.

Berns wachsender Stolz wird auch sichtbar in den gegenseitigen Besu-
chen der eidgendssischen Orte um die Zeit der Fastnacht. Sorgsam ausge-
wihlte Regierungsdelegationen besuchen sich im 15. Jahrhundert jeweils zu
mehrtagigen, glanzvollen Festlichkeiten, um die «alt guot fruntschaft zuo
erniiwern», aber auch, um sich bei spatnichtlichem Weintrunk gegenseitig
iiber politische Plane und Absichten auf den Zahn zu fiihlen. Dies zeigen die
folgenden drei Ereignisse, die in den Chroniken uberliefert sind.

1465 «kament uf die fasnacht unser lieben eidgnossen von Lutzern, Uri,
Schwitz, Underwalden. [...] Ouch kamen har unser lieben mitburger von
Friburg, unser lieben eidgnossen von Soloturn, von Sanen [...] und ward ein
frolich, frisch, gut geselschaft und frintlich leben ze Bern in der statt.»”

1486 am «15. tag Jenner sind die von Swytz gon Bern kommen, fruntli-
che und froliche tassnacht da ze haben. [...] Nach hoher danksagung zugend
[si] zuo unser frowen gon Biiren; da ouch uss bevel einer stat Bern wol-
gehalten und da dannen heim.»8

1497 schickt der Rat von Bern den in Schwyz feiernden Herren hundert
Pfund — rund 16 000 Franken in heutiger Wihrung —, damit sie anstindig
auftreten mochten.”



Die innere Ordnung

Zum wachsenden Selbstbewusstsein gehort auch der Versuch der Obrigkeit,
das innere Leben der Stadt zu ordnen. Sie ldsst sich dabei von der Uber-
zeugung leiten, dass nur ein gottesfiirchtiges Volk die offentliche Ordnung
respektiere. 1437 stellt der Gerichts- und spétere Stadtschreiber Johannes
Blum den ersten Teil der bernischen Stadtsatzungen zusammen. Einzelne die-
ser Satzungen lassen erkennen, dass der Rat auch auf dem Gebiet des Glau-
bens Ordnung schaffen will: Er bekennt sich zur Verantwortung fiir das See-
lenheil der Untertanen und versucht deshalb, bestarkt von der Geistlichkeit,
den Glauben des Volkes mit drakonischen Strafen von heidnischen Schlacken
zu befreien. Doch dabei beisst er sich die Zahne aus, denn gerade wihrend
der Fastnacht, aber auch in der Ubergangszeit um Neujahr erwacht beharr-
lich vorchristliches Brauchtum.

Solche Auseinandersetzungen in Glaubenssachen zwischen Obrigkeit
und Burgerschaft sind typisch fiir das 15. Jahrhundert und finden in vielen
Stadten des gesamten siidwestdeutschen Raumes mehr oder weniger deut-
lich vor allem an der Fastnacht statt.!?

Interessant ist aus heutiger Sicht, dass in Bern die jahrlich wiederholten
Drohungen und Abschreckungsstrafen uber vier Jahrhunderte hinweg er-
folglos blieben. Schliesslich musste der aussenpolitisch so erfolgreiche Stadt-
staat Bern in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts das noch 1617
angeprangerte «heidnisch, verichtlich ergerlich wasen»!! dulden. Ob das
Gedankengut der Aufklirung zu dieser Sinnesinderung auch beigetragen
hat? — Wir wollen nun diese Auseinandersetzung zwischen der bernischen
Obrigkeit und ithren Untertanen naher betrachten.

2. Das Verbutzen und Heischen

Die Entschopfung

An der Herrenfastnacht oder jungen Fastnacht, am Sonntag Estomihi,
dem siebenten Sonntag vor Ostern, trafen sich jeweils die Angehorigen der
13 bernischen Gesellschaften auf ihren Stuben. Die Stubenknechte oder
Stubenwirte und ihre Frauen kochten ihnen ein Festmahl. Sie waren alle un-
maskiert, denn «der erwirdig, hochgelert» Fastenprediger Herr Johannes
Heynlin, vom Stein zubenannt, «doctor der heiligen geschrift», ein von aus-
wirts hergebetener Geistlicher, hatte den Rat 1477 und 1480 «durch sin
heilsam predige vnd ler volkomenlich vnnderricht»!2, dass Maskieren und
Vermummen eine «Entschopfung» bedeute und deshalb eine schwere Stinde
sei. Nach Genesis I, 27 «schuf Gott den Menschen nach seinem Bilde, nach



dem Bilde Gottes schuf er ihn». Also ist der Mensch die Krone der Schop-
fung und soll sich auf Gottes Geheiss die Erde untertan machen. Wenn er
sich nun maskiert und vermummt, zerstort er Gottes Ebenbild und sinkt ab
zur tierischen Kreatur.

Dass das Verbutzen und Vermummen!? eine Siinde sein soll, konnen
einfache Leute nicht verstehen. Fur sie ist es ein uralter Brauch, und weil sie
als volkstimliche Menschen an eine Gemeinschaft und an eine verpflich-
tende Tradition gebunden sind, glauben, wissen und tun sie, was die ithnen
sozial nahe stehenden Mitmenschen glauben, wissen und tun, «weil man es
schon immer so geglaubt, gewusst und getan hat». Das Alte ist gut und das
Gute ist alt.

Der Volksglaube an eine Sympathie des Alls

Nach dem vorchristlichen Volksglauben wirken in jedem Tier, in jeder Pflan-
ze, in jedem Baum und Busch, im Wasser und im Feuer, in der Luft wie in der
Erde Vegetationsgeister, die das Leben in diesen Elementen, Wesen und Ge-
schopfen bewirken. Im Winter schlafen die Vegerationsgeister, im Friithling
mussen sie mit Larm, mit Trommeln, knallenden Peitschen und Hornern
geweckt werden. Der Larm — vor allem an der Fastnacht — vertreibt also
nicht nur bose Geister, er ruft auch die guten zur Arbeit. Verlasst auf gott-
lichen Befehl ein Geist seinen Wirkungsort, stirbt das von ihm Bewegte,
Belebte ab.

Nach dem Vorstellungsvermogen des volkstumlichen Menschen lauft
das Weltgeschehen wie ein Uhrwerk ab. Alle Menschen und alle ausser-
menschlichen Wesen sind in das Riderwerk der Weltenuhr eingebunden,
und Gott herrscht als Uhrmacher und Uhruberwacher unbeschrankt iiber
das All. Der Mensch ist nicht Herr, sondern Teil der Schépfung. Sagen und
Mairchen belegen eindriicklich seine innere Verwandtschaft mit Pflanzen,
Tieren und der unbelebten Natur, ja auch mit numinosen (jenseitigen) Ge-
stalten: Vegetations- und Totengeistern, Tier-Damonen, Zwergen und Elfen.
Ohne die geringsten Schwierigkeiten kann er mit diesen Wesen sprechen.
Nach seiner Uberzeugung besteht eine Sympathie des Alls, eine allgemeine
Wesens- und Wirkungsverwandtschaft. Uraltes Glaubens- und Gedankengut
hat sich da erhalten.

Aus diesem Glauben des volkstiimlichen Menschen an eine innere Ver-
wandtschaft mit aussermenschlichen Elementen, Wesen und Geschopfen er-
wichst die Moglichkeit und damit der Wunsch nach einem Wechsel der
Identitit. Man vermummt sich, maskiert sich, verbutzt sich — wie es im
15. Jahrhundert heisst — und identifiziert sich mit andern Wesen, vielleicht mit
dem andern Geschlecht, mit einem bewunderten Tier, dem Baren, oder mit
einer personifizierten Jahreszeit, dem Frihling im Kampf mit dem Winter.



Eine Vermummung schiitzt auch vor Verfolgung. Dass dies eine «Entschop-
fung» sein soll, begreift der einfache, an Gemeinschaft und damit an Tradi-
tion gebundene Mensch uberhaupt nicht. Deshalb sein hartnackiger Wider-
stand gegen obrigkeitliche Bekehrungsversuche.

Fastnacht und Totengeister

Nach dem vorchristlichen Glauben, der im Volk noch lebendig ist, bleiben
die verstorbenen Menschen als Totengeister im irdischen Bereich, in der
Naihe der Lebenden. Beweis dafiir ist das Kerzenmeer, das bis heute an Weih-
nachten auf den Friedhofen entfacht wird.

Die Totengeister beobachten die Lebenden stindig, und in den zwolf
finstersten Nachten des Jahres, zwischen Weihnachten und dem Dreikonigs-
tag, kehren sie als furchtbare Schreckgestalten zurtick, um ithre Nachkom-
men zu bestrafen oder zu belohnen. Mit Geschenken sucht man sie zu be-
sanftigen. Vertreiben kann man sie nicht, sie sind von héheren Machten
eingesetzte Ordnungshiiter.!4

Heute vermummen sich junge Burschen als Totengeister und prifen
die Sittsamkeit der Midchen: der «Pelzmarti» in Kandersteg, die «Roi(ch)-
tschaggeten» im Lotschental, die «Bschuuri» in Spligen, die «wisten
Klause» in Appenzell, die «Perchten» im Tirol, das «Hardermannli» in Inter-
laken, «Schmutzli», der schwarze Begleiter des Nikolaus. Nicht zu verges-
sen: auch der Kaminfeger am Neujahrstag gehort urspriinglich zu den un-
heimlichen Gestalten.!?

Naturlich werden diese finsteren Gesellen meist aus dem heutigen von
Verkehrsvereinen wohl organisierten Fastnachtstreiben verbannt, doch ge-
horen sie als vermummte Sittenwachter zu den tibrigen Fastnachtsgestalten.

Das Heischen und Vermummen

Kehren wir nach diesem Exkurs zuruck nach Bern: An der Fastnacht im
15. Jahrhundert wollten jeweils die Berner Handwerksgesellen und die Lehrlin-
ge wie ihre Meister auch ein gutes Essen geniessen. Sie erbettelten das Fleisch
dazu von Haus zu Haus, bisweilen begleitet von jugendlichen Trommlern
und Pfeifern. Den uralten Brauch des Herumziehens und Heischens, vor
allem das Heischen, sahen Schultheiss und Rate nicht gern. Sie geboten
1416, «nieman (sol) mit der hosen weder mit spilman noch in dehein ander
wise in vnser stat vor der vasnacht vmb fleisch gan noch héischen [...] Wele
knaben aber wirtschaft haben wellent, da mag ieclicher ein stiik fleischs von
sines meisters hus bringen vnd mit der hosen nit héischen.» Die angedrohte
Strafe betrug ein Pfund Busse und einen Monat Verbannung aus der Stadt.!



204,
U.’ PRIV ﬁo’lm

IM&MM er

xy aG’cﬂ mﬁ’cwr dx o e
5 Bevgennond
Owno 0@«) wn’m |
Transkription

Das nieman hosen
antlit tragen sol

Wir setzen ouch das uon difShin nieman weder

von geselschaft noch uon hantwirchen mit der hosen
weder mit spilman noch jn dehein ander wise jn
vnser stat uor der vasnacht zuo deheinem huse

vmb fleisch gan noch hoischen sol oder mit jro botten
dehein anmuotung tuon / wir aber da wider tite /
der sol j manod uon vnser stat varen vnd j Ib

zuo einung geben an gnad / wele knaben aber
wirtschaft haben wellent da mag jetlicher ein

stiick fleischs von sines meisters hus bringen vnd

mit der hosen nit hoischen. Actum feria secunda paste
anno d[o]m[ini] m® ccec® xvj° [1416]

Worterklirungen

hosen antlit

Wir setzen

mit der hosen

in dehein wise

dehein anmutung

sol ] manod uon vnser stat varen
j Ib zu einung

an gnad

Strumpfgesichtsmaske

wir bestimmen, setzen fest
mit den Strumpfen

auf irgendeine Art
irgendein Ansinnen

ein Pfund als Strafe, Busse

ohne Gnade

wirtschaft Gastmahl, Essen
mag jetlicher darf, soll ein jeder
actum festgesetzt, beschlossen

Montag nach Ostern (?)
im Jahre des Herrn

feria secunda paste
anno domini

Abb.2 Im Satzungen-
buch von 1416, in
dem obrigkeitliche
Verordnungen festge-
halten werden, verbie-
tet die Stadtregierung
den Brauch des Hei-
schens. Dabei zogen
Handwerksgesellen
und Lehrlinge heim-
lich in Strumpfmasken
von Haus zu Haus
und erbettelten Fleisch
fur ein Festessen.

soll einen Monat aus unserer Stadt verbannt sein



Warum gingen die Knaben mit der Hose betteln? Noch im 15. Jahr-
hundert nannte man die Bekleidung der Beine vom Knie abwirts samt den
Fiissen Hosen. Die Knaben sammelten das Fleisch demnach in Strimpfen
ein. Die Trommler und Pfeifer belohnten die Geber mit einem Musikstuck,
und die Knaben dankten fir das Fleisch mit einem Gliickwunsch fur das
Haus und alle seine Insassen. Selten wurde eine Spende verweigert, denn die
Geber versprachen sich als Entgelt Schutz vor Ungliick.

Trotz den angedrohten harten Strafen musste das Fleisch-Heischen
immer wieder neu verboten werden. In diesem Zusammenhang riigten und
verboten die Satzungen auch das Vermummen. Sie schrieben namlich vor,
Zehnjahrigen oder Jungeren solle man zur Strafe, «an einung der hosen ant-
lit abzerren». Wer alter als zehn Jahre alt sei, biisse fiir eine «Entschopfung»
mit einem Monat Verbannung aus der Stadt und einer Busse von einem
Pfund.!” Die Knaben werden sich demnach Strimpfe Gber ihre Gesichter
gezogen haben, um beim Heischen nicht erkannt und bestraft zu werden.

1486 lautete das Verbot: «Item, die butzenantlitz und hosenlumpen
heissen leisten», das bedeutete fiir rund einen Monat in die Verbannung aus
der Stadt geschickt zu werden.!®

Das Verbutzen war nicht auszurotten, im Gegenteil breitete es sich aus.
Das zeigt ein weiteres Verbot in den Satzungen: Um das Seelenheil der Bur-
ger nicht zu gefihrden, ordneten Schultheiss und Rite an, «einhellenclich das
nu firwerthin niemans, es sie frowen oder man in vnser statt tag noch nacht
eynich [irgendein] hosen antlit sol tragen noch sich vnderstan vft der schiir-
mitwuchen also oder mitt anndrer entschoepffung zuo louffen.»'” Dabei be-
stand die Vermummung neben der Strumpf-Maske «sehr oft nur aus einem
tiber die Kleider angezogenen Hemde oder aus einem alten Weiberrock » .2

Die Warnungen der Obrigkeit

Die Obrigkeit verbot das fastnachtliche Treiben, das «Verbutzen, das But-
zenwerk», weil eine Entschopfung das Seelenheil der Menschen gefihrde.
Und doppelt gross sei die Gefahr, wenn sich die Vermummten unter dem
Schutz der Maske dazu hinreissen liessen, die von Gott eingesetzte Staatsge-
walt zu kritisieren. Dies miisse Gott erziirnen und zu einer Strafe bewegen in
Form einer Krankheit, einer Seuche, einer Heuschreckenplage, einer Feuers-
brunst oder einer Uberschwemmung. 1478 herrschte in weiten Teilen der
Schweiz eine furchtbare Engerlingsplage. Als diese « Wiirmer» auf den Bann-
spruch des Berner Leutpriesters Bernhart Schmid nicht reagierten, war der
Chronist Diebold Schilling tiberzeugt, dass «der almechtig gott vns dis plage
vmb vnser siinde willen hat geben, damit wir gebessert wurden».?! Dennoch
blieben diese Befiirchtungen und Warnungen in den Wind gesprochen. Zu
gross war die aufgestaute Lust, am fastnachtlichen Treiben teilzunehmen.



Natiirlich entstehen auch Zweifel an der Ehrlichkeit der Obrigkeit ge-
geniiber ihren Untertanen: Stellte sie Gott als «Bolimann» hin, um die eigene
Macht zu festigen? Doch die Zweifel schwinden beim Studium der Stadt-
rechnungen von Bern: denn die Obrigkeit sorgte mustergultig fur ihre Amts-
leute und schenkte den Armen nach christlichem Gebot reichlich Almosen.
Jedes Jahr erhielten die «armen lute in den spitalen» Tuch zu Kleidern. Dies
ist nachgewiesen in den Jahren 1382: «Denne armen liten umb roegke, alz
inen die burger jerlich gebent umb got, das kostet XXI Ib XIIII {$»22, sowie
1436: «Denne umb graw tuoch den wechtern und armen liten in den spitta-
len in der statt zuo roecken, als man jerlich durch got git, gebtirt in ein sum-
me 363 |b XIII £ 11T d.»23

Als Vergleich diene die jahrliche Entschidigung des Seckelmeisters der
Stadt Bern fur das Fuhren der Stadtrechnung im Jahr 1441: «Ich Peter von
Wabren der seckelmeister: Denne min des seckelmeisters lon von dem ver-
luffnen gantzen jare XV Ib».2% 1441 nahm der Seckelmeister laut Stadt-
rechnung knapp 20 000 Pfund ein und gab rund 13 000 Pfund aus.

Das Vermummen und Heischen nach der Reformation

Nach der Reformation fiel die 40-tagige Fastenzeit weg. Deshalb versuchten
die Obrigkeiten in den reformierten Orten, auch die Fastnacht abzuschaffen.
In Basel hielt eine Verordnung von 1546 Folgendes fest: «Dieweil man aus
Gotteswort die vierzigtagigen Fasten abgestellt, so soll man auch kiinftigs
keine Fassnacht noch Ascher Mittwoch mehr haben, und weder auf Ziinf-
ten, Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen lassen, noch zehren, auch
ganz keine Fassnacht Butzen, Pfeifen, Trommeln brauchen. Doch falls gute
Herren und Gesellen, ohne der Zinfte Kosten, beieinander essen wollen, in
Zucht und Ehren, das ist Niemanden verboten.»25

In Bern wollte die Obrigkeit die Fastnacht bereits 1523 rundweg verbie-
ten, gleich wie in Basel und in den reformierten siiddeutschen Stadten: «Her
Berchter [Berchtold Haller| sol an der cantzel die abstellung der vafSnacht
verkiinden, also das niemand den andern uberlouffen soelle, er werde dann
geladen.»2¢ Berchtold Haller hat das fastniachtliche Treiben am Sonntag,
22. Februar 1523, verbieten mussen, also am gleichen Sonntag, an dem
Niklaus Manuels zweites Fastnachtsspiel an der Kreuzgasse aufgefiihrt
wurde. Die Obrigkeit wagte es demnach nicht, das Spiel ebenfalls zu ver-
bieten.?”

Aber das Volk hing hartnickig an seiner Fastnacht. Zu jener Zeit war
Hirsebrei, in Milch gekochte Hirse, sehr beliebt und durfte bei Hochzeits-
mahlern nicht fehlen. Die kleinen, gelben Kérner erinnerten an Gold. Weil
nun die alte Fastnacht nicht mehr am Sonntag Invocavit begangen werden
durfte, verlegte das Volk den Hohepunkt auf den folgenden Montag. Das



10

Jungvolk sammelte Hirse zum Festmahl und dazu «Chiiechli» — «Chneu-
blatze, Schankeli und Schluifchiiechli» — als Festgeback. Bald hiess der Tag
«Hirsmontag», er heisst heute noch so. Auch der Aberglaube blieb nicht aus:
«Wer am Hirsmontag von dem goldgelben Hirsebrei isst, dem geht das Geld
nicht aus und wer ithn ohne Loffel isst, wird im Sommer von keiner Mucke
gestochen.»?8

1534 verbot die Berner Regierung nicht mehr das Fleisch-Heischen,
sondern «das kiiechly zamen tragen uff den hirfSmentag».?” Am 25. Februar
1558 wurde ein «Zedel» (obrigkeitlicher Erlass) von der Kanzel verlesen
«von des hirss zusammentragens waegen, das mengklich sich des muessigen
soelle, wie hievor ouch geraten.»3" Wihrend 300 Jahren, vom 16. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, mussten die Geistlichen auf Befehl der Regierung
jedes Jahr von neuem gegen die unbotmassigen, unbelehrbaren Pfarrkinder
wettern.

Das «heidnisch, verdchtlich Wesen» im 17. Jabhrhundert

Die folgenden Zitate aus den Jahren 1604 bis 1635 geben Aufschluss tiber
die standigen Bemithungen der Obrigkeit um Zucht und Ordnung der Unter-
tanen vor und wahrend des Dreissigjahrigen Krieges.

1604: Da in fruheren Jahren «das verbutzen vnnd vergstalten jn andere
unrymliche bekleydungen, ouch das kuechlin singen und busen vnnd pra-
8en, so durch junge vnnd alte personen vif falSnacht fiirgenommen wirt, so
gar vberhandt genommen, welches [...] im heiligen wort Gottes ufstrucken-
lich verpotten ist», so ermahnen Schultheiss und Rite Jung und Alt, «sich der
fasnach butzen vnndt singens gentzlichen ze Giberheben vnnd muefigen.»?!

1617: «Zedel an all drey Cantzel: Min Gnedig Herren stellen mit hochs-
tem viSerstem vnnd hertzlichen beduren vnnd mif$fallen» fest, dass «etliche
jrer Burgern vannd Jnwohneren diser statt [sich] angemifSet, by nacht vnnd
nibel da mdnniglich an siner gwarsamme vnnd rhuow syn soltt, sich vif vil
vind mancherley wyf$ ze uerbutzen, ze uermumen, vff der gaflen hin vnnd
har ohne schiichen (ze)spatzieren, zeschweiftfen.» Dies heidnische, vericht-
liche Wesen richtet sich «wider das vnfhilbare wort Gottes, alle christenliche
Ehrbarkheytt vand daruff gegriindte altte ordnungenn». Es folgt die An-
drohung von Busse und Gefangenschaft.??

1627: «Zedel an cantzel, das myn g[nadige|h[erren] und oberen [...] mit
beduren und mifdfallen gesechen, das so wol uf fafinacht, hirsmontag, als
dem dschermittwuchen die jugent — ouch gestandene persohnen in verbutz-
ten kleidern umbgeloffen, die lith geschwertzt und beraembt, ouch die
kiiechli mit singen und anderen heidnischen und bachanalischen ceremonien
erbattlet und dardurch menigklich verergeret habend. Straff der gefangen-
schaft der ellteren, welliche iren kinden soelliches gestatten werdend.»33



1635: Das Verkleiden und Verbutzen hat nicht abgenommen, obwohl
die Mahnungen und Drohungen der Obrigkeit jedes Jahr wiederholt worden
sind. Immer noch haben die Jugend und auch «erwachsne vnd gestandne
persohnen jm bruch [Brauch], sich ze vergstalten vnd zeuerbutzen, vnd also
verbutzt hin vnd wider zelouffen vnd zegutzlen gantz vnanstendig». Zuge-
nommen habe auch «das vnanstendige nachtliche singen vnd bétlen, so syth
etwas zeit an gewlifsen fasttagen fiir genommen vnd getriben worden». Be-
straft werden nicht allein «die Thater», sondern auch deren Eltern, Meister
oder Pfleger. Ebenso sollen diejenigen bestraft werden, «so den nachtlichen
singeren etwas gebend».?*

Auf dem Lande bestraften die bernischen Chorgerichte im 17. Jahrhun-
dert Burschen, die in « Wyberkleideren umbeinanderzogen», wie 1627 Hans
Utz aus Langnau, «wil er vif gedachten Hirsmontag Weybels Babys Kleider,
so es ithm selbs gegeben, angetragen vnd darin von huf$ zue hufd geloffen».
Utz wurde «dem Hrn. Landvogt zuerkent» (zur Bestrafung zugewiesen).??

3. Fastnachtsspiele und Umaziige

Fastnachtsspiele

Zur Fastnacht vor und nach der Reformation gehorten natirlich auch
Spiele und Umziige. Von Fastnachtsspielen im 15. Jahrhundert vernehmen
wir ausserst wenig, und dieses Wenige nur indirekt, zum Beispiel aus den
Berner Stadtrechnungen. 1437 notierte der Seckelmeister — also der Finanz-
direktor — Peter von Wabern in der Halbjahresrechnung zwischen Stefans-
tag und Johannestag: «Den webren als die ein spil gemacht hattend, hiessen
min Herren ze stiir gen 1 Pfund.»3® Es kann sich um ein Fastnachtsspiel ge-
handelt haben. 1448 notierte Peter von Wabern wiederum zwischen Stefans-
tag und Johannestag: «Denne den schuolern hiessen min herren schencken
ze stur an ir spil I 1b».3” Mit der «stiir» wird hier eher ein Schuldrama als ein
Fastnachtsspiel gewirdigt.

Die Gesellschaft zu Webern erhielt «ze stiir an ir spil» ein Pfund. War
das eine Anerkennung? Vergleichen wir dies mit andern Ausgaben in den
Stadtrechnungen derselben Zeit: Bettlern und fastnichtlichen Pfeifern liess
die Obrigkeit jeweils ein Pfund Lohn geben, was einem heutigen Wert von
300 Franken entspricht:

«Denne einem bettler hiessen min herren gen 1 Ib.»

«Denne einem armen oberlender hiessen min herren

geben durch got 1 Ib.»

«Denne einem pfifter, was ein goeiggelman,

hiessen min herren schencken 1 Ib.»

«Dem gesind von den kannen zu fegen und ze weschen 1 Ib.» 3%

11



12

Man sieht, geistige Leistung wurde nicht gerade furstlich honoriert. Viel-
leicht hat sich aber die Obrigkeit auch iiber den Inhalt gedrgert. Ge-
wiss sind weitere Spiele aufgefithrt worden, doch blieben die Autoren im
15. Jahrhundert ungenannt. Das sehen wir auch bei den Lieddichtern: 1448
besiegte Bern Freiburg im Krieg. Uber den Sieg entstand ein Lied. In den
Rechnungen steht: «Denne einem gesellen, hatt ein lied gemacht von der von
Friburg wegen, hiessen min herren schencken II 1b».3?

Wenn maskierte Gestalten aufeinander trafen, entstanden einfache Dia-
loge aus dem Stegreif. Aber die Inhalte solcher meist harmloser Possen nahm
der Wind mit sich, sie wurden nicht schriftlich aufgezeichnet. Moglicher-
weise haben auch so genannte Narrengerichte zu Spielen angeregt: Wihrend
der Fastnacht holten ein paar Vermummte unbeliebte Querkopfe oder un-
treue Ehemanner oft gewaltsam aus ithren Hausern und trugen sie auf Leitern
oder Brettern festgebunden durch die Stadt auf einen Platz. Dort las ihnen
ein Narren-Richter laut ihre Stinden vor. Darauf wurden sie zum Gaudi der
Zuschauer auf spasshafte Art bestraft. Die Lust auf Wiederholungen solcher
Gerichtsszenen fithrte zu Fastnachtspossen, sobald ein Spieler in die Rolle
des Verurteilten schlipfte.

Der Ursprung der Fastnachtsspiele liegt also im Volksbrauchtum. «Das
Volk will, wenn’s ihm wohl wird, lachen und schlagt in seinen Fastnachtspie-
len ein unermessliches Gelachter auf. Ihr Inhalt dreht sich um die kleinen, die
heiteren und lustigen Vorfille des taglichen Lebens. Beliebt ist vor allem das
Kapitel geschlechtlicher Verhiltnisse.»4? Andere, kulturell hoch stehende
Ziele haben sich zwei Verfasser von Fastnachtsspielen gesetzt. Uber Inhalte
und Wirkung ihrer Werke soll im Folgenden berichtet werden.

Niklaus Manuels Spiele zur Reformation

Der Kunstmaler, Dichter und Staatsmann Niklaus Manuel bietet in seinen
«Fastnachtsspielen» 1523 weit mehr als blosse Belustigung; vielmehr driangt
er darin auf die Notwendigkeit einer kirchlichen Reformation. Dies erweisen
die beiden Ankiindigungen: «[...] darinn die warheit in schimpffs wyfs [auf
spasshafte, spottische Weise] vom Papst vnd siner priesterschafft gemeldet
wiirt» und «anzeigend grossen vnderscheid zwischen dem Papst vnd Chris-
tum Jesum vnserm seligmacher.»*!

Im Schutz der Narrenfreiheit wihrend der Fastnacht férdert er den
Durchbruch zur Reformation mit schonungslos harter Kritik in drasti-
schen Bildern. Wie die Fastnacht selbst stellt er die Welt auf den Kopf: die
Diener der Kirche sind die eigentlichen Narren, fronen dem Missiggang
und masten sich in den Klostern «wie die schwin» (Vers 371). Der Bauer
aber — in den Schauspielen gewohnlich der unbelesene, tolpelhafte Dumm-



Ein Safnade pyl/ o s Bemnoff -
?er/_?gcrrgn faﬁrl?cbtin dem M. D. XXII,
ar/ von burgers ftinen offentlidh gemadye it/
arinn die warbeyt in ['d)fmp%% m;?gr i
vom Babftvii finer priefter= =
{dafft gemeldet voure . :

———

Jtemeingnderfpyl/ Jafelbs vff der -
Alten §afnadht Qarnad gemadt/ansey .
gende groffen vnder{derd swiifden. 7 Tad
dem Bapft it Chriftum:
fum vnferéfaligmade

Abb.3 Titelblatt zu einer 1525 in Ziirich erschienenen Ausgabe von Niklaus
Manuels Fastnachtsspielen. Der Holzschnitt zeigt vier Narren, welche einen
mit Kantonswappen geschmiickten Ratsherrn umringen. Dieser hilt in der
linken Hand cine Pergamentrolle und in der rechten einen Geldbeutel.

13



14

kopf — wird zum derben Verfechter des neuen Glaubens, «spricht friffen-
lich, er schisse» auf den Ablass (Vers 394), zieht das Testament aus der
Busentasche und ist gewandt in dessen Exegese.*?

Den tief greifenden Eindruck, den die Spiele bei den Zuschauern und
Lesern hinterliessen, spiegelt Valerius Anshelms Chronik: «Es sind ouch dis
jars [1523] zuo grosser fiirdrung evangelischer friheit hie zuo Bern zwei wol-
gelerte und in wite land nuzlich ussgespreite spil, fiirnemlich durch den
kuinstlichen malermeister Niclausen Manuel, gedichtet und offenlich an der
kriizgassen gespilet worden, eins, namlich der totenfrisser, beriierend alle
misbriich des ganzen babstuoms, uf der Pfaffen-Vassnacht [15. Februar],
das ander von dem gegensaz des wesens Kristi Jhesu und sines genamten
stathalters, des Romschen babsts, uf die alten Vassnacht [22. Februar].
Hiezwischen uf der Aschen mitwochen ward der Romsch ablas mit dem
bonenlied durch alle gassen getragen und verspotet. Durch dis wunderliche
und vor nie als gotslasterliche gedachte anschowungen ward ein gros volk
bewegt, kristliche friheit und babstliche knechtschaft zuo bedenken und ze
underscheiden. Es ist ouch in dem evangelischen handel kum ein buechle
so dik [oft] getrukt und so wit gebracht worden, als diser spilen.»43

Zum ersten Spiel, «Vom Papst und seiner Priesterschaft», wurde Manuel
wohl angeregt durch das Basler Spiel «Die Totenfresser» von Pamphilus
Gengenbach. Auch das Berner Spiel hiess bald im Volksmund «Die Toten-
fresser», von Biirgersohnen dargeboten an der Pfaffenfastnacht, Sonntag,
den 15. Februar 1523 (Estomihi). Der Inhalt der 1945 Verse sei hier kurz
zusammengefasst: Ein reicher Meier ist gestorben, und alle Angehorigen der
damaligen katholischen Kirche sind gliicklich dartiber; konnen sie sich doch
im Namen Gottes daran bereichern. Die Personen im Gefolge des Papstes
tragen mehr oder weniger sprechende Namen wie: Gytsack, Schindden-
buren, Schabgenau, Nimmergnueg, Ohneboden. Der Papst «Entcristelo»
(Antichrist) finanziert mit dem Ablassgeld Eroberungskriege. Zuletzt treten
die Apostel Petrus und Paulus auf. Petrus fragt einen Hofling, ob der Mann
dort ein Turke oder Heide sei, da man ihn so hoch auf den Achseln trage.
Der Hofling weist ihn zurecht und droht ihm mit dem Bann.

Acht Tage spiter, an der alten Fastnacht, am Sonntag, 22. Februar 1523
(Invocavit), an der Kreuzgasse: «Von Papst und Christi Gegensatz». Auf der
einen Seite Christus auf dem Esel mit armlichem Gefolge, auf der andern
der Papst, gekront mit dreifacher Krone, hoch zu Pferd mit grossem Kriegs-
gefolge. Cleywe Pfluog und Riiede Vogelnast, zwei Bauern, kommentieren
den Aufzug.*

Die Berner Regierung verbot 1524 weitere Fastnachtsspiele. So wurde
das 1525 datierte, dritte Spiel von Manuel «Der Ablasskramer» nicht aufge-
fuhrt, wohl aber gedruckt weit verbreitet. Zwischen 1523 und 1527 standen
sich in Bern Altglaubige und Verfechter der Reformation gegeniiber. Das



Mandat «Vit und Modesti» (Kalenderheilige) vom 15. Juni 1523 spiegelt
das schwankende Machtverhaltnis: Es mahnte die Untertanen zur Ruhe und
gebot den Predigern, sich an die heilige Schrift zu halten, jedoch Luthers
Schriften zu meiden. Politisch versuchte Bern, zwischen den katholischen
Orten und dem seit 1523 reformierten Zirich zu vermitteln, um die Eidge-
nossenschaft zu erhalten. Es beschwichtigte die katholischen Orte, indem es
in einem gemeinsamen Mandat vom 28. Januar 1525 sogar alle katholischen
Einrichtungen feierlich anerkannte. In dieser Situation hitten Fastnachts-
spiele die katholischen Orte erziirnt. Deshalb wurden sie verboten. Nach
Ostern 1527 erhielten die Neugldubigen die Ratsmehrheit, und im Januar
1528 trat Bern zur Reformation Gber. Deshalb durfte Hans von Riites Fast-
nachtsspiel aufgetithrt werden.

Hans von Riites Fastnachtsspiel

Hans von Riite, ein Zeitgenosse Manuels, 1528 von Solothurn nach Bern
gezogen, Gerichtsschreiber und Mirtglied des Grossen Rates, schrieb «Ein
Faznachtspiel den ursprung, haltung und das Ende beyder heydnischer und
bapstlicher Abgotteryen allenklich verglychende zu Bern inn 6chtland durch
die jungen Burger gehallten». Grundthema ist die Abkehr von den Geboten
«Du sollst dir kein Gottesbild machen, in keinerletr Gestalt. Du sollst sie
nicht anbeten und ihnen dienen» (5. Mose 35, 8, 9). Dieses inhaltsschwere,
eindriickliche Spiel unterstiitzte die Trennung vom alten Glauben und durfte
wohl deshalb 1531, drei Jahre nach der Reformation, an der Kreuzgasse
aufgefithrt werden. Hier folgt eine kurze Inhaltsskizze:

Frau «Wirrwaer», eine von Gott geschaffene, unsichtbare Betriigerin,
hat die Menschen seit Anbeginn immer wieder dazu verfithrt, nach Ehre und
Reichtum zu streben. Dem Papst «Starrblind» rit sie, wenn er «ein gwaltiger
herr» sein wolle, solle er «vil Ceremonien erdichten und usserlichen Gotts-
dienst uffrichten». Den Menschen solle er die Siinden gegen Geldbussen
erlassen und den Priestern die Pfriinden teuer verkaufen. All dies werde
den Geldstrom nach Rom beleben. Nach irdischem Glick verlangende
Menschen bitten Frau Wirrwaers Helfer um Rat fur Reichtum, Schonheit,
Gesundheit, Sicherheit vor Feuer und Schiftbruch, kluge Kinder und Sieg
im Krieg. Die Geistlichen «Buchsorg» und «Seltenlar» weisen sie an die
Stellvertreter Gottes, die Heiligen, deren Bilder in den Kirchen stiinden.
Gott selbst bediirfe der Ruhe. Im Wettstreit mit den Geistlichen preisen
«Trugfast», «Stichfinster» und «Wanwitz» Scharen antiker Gotter als sichere
Wegweiser an.

Schliesslich kiindet sich eine Wende an. Tapter kimpft Theodorus Gott-
lieb fiir die Anerkennung des neuen Glaubens. Helfen kann allein Gott; die

15



16

aus Holz geschnitzten Klotze in den Kirchen sind machtlos. Zu dieser Szene
brummt der Berner Bar: «Jr verfluechten pfaffen, jr niitsoellenden laecker,
Jr Tufelstichtigen lasterlichen dellerschlaecker».

Zwei Bauern bedenken das Jenseits und fragen nach dem Schicksal ihrer
Seelen nach dem Tod. Beim Anblick des mit Fiirsten prassenden Papstes ver-
zichten sie auf unnitzen Rat, denn da wird Gott «siner eeren beroupt». Der
Sohn des einen Bauern liest das Neue Testament, und aus «tiitschen Landen»
kommt die Kunde, dass die einfachen Leute anfangen, die Bibel zu verstehen.
Buchsorg gesteht Gottlieb sogar: «du hast war geseit», doch sei das Auslegen
der Schrift finanziell zu wenig eintraglich. Gottlieb bleibt standhaft: «Den
Schoepffer sol man eeren mit fromckeit. Die geschoepfften ding syent all
zruck gleit.» Mit der Erlaubnis von Frau Wirrwaer berauben die Teufel am
Schluss den Papst seiner Macht und «zucken all mitpfaffen hinweg».

Gewiss hat dieses inhaltsreiche Spiel vielen Bernern die grosse Uber-
windung kostende Trennung von den Bildern der Heiligen erleichtert.*?

Nach diesem letzten Fastnachtsspiel wurden im 16. Jahrhundert fast
ausschliesslich dramatisierte Stoffe aus dem Alten Testament geboten. Hans
von Rite schrieb 1538 «Joseph», 1540 «Gedeon», 1546 «Wie Noe, vom
Wein uberwunden, durch seinen juingsten Sohn Cham geschmiht wurde»
und 1555 «Goliath».%¢ In den bernischen Staatsrechnungen findet sich 1535
folgender Hinweis: «<Hand min herrn den gemeinen Spilf$ gesellen an Iren
kosten defd Spilf§ vom Goliat geschenckt 100 Pfd.»*’

Es scheint, dass sich im Volk primitive Fastnachtspossen bis weit in die
Neuzeit erhalten haben: 1627 gestanden junge Burschen vor dem Chor-
gericht in Langnau, sie hatten am Hirsmontag ein «Affenspiel» aufgefiihrt,
und Karl Howald erzihlt 1846 in seiner Brunnenchronik von einem Fast-
nachtsspektakel in der Stadt Bern: «Eine uralte Sitte war an der Matte [im
19. Jahrhundert] noch im Flor. Ein Mann zankte sich als dann mit dem Wei-
be; bald schlugen sie auf einander los, bald umarmten sie sich; das Weiblein
hielt einen Plunder in den Armen, der ein kleines Kind darstellen sollte, und
stellte sich, als ob sie ihm Brei und dazu Ohrfeigen gabe.»*®

Umziige

Umziige wirken entweder als Schaustellung nach aussen oder sind ein Mit-
tel, mit dem ein nach innen gerichtetes Ziel erreicht werden soll. Beschrin-
ken wir uns auch hier auf die Fastnachtszeit: Bei den beliebten gegenseitigen
Besuchen der eidgenossischen Stande in der zweiten Halfte des 15. Jahrhun-
derts ritten jeweils weit tiber hundert geladene Giste hoch zu Pferd unter
dem Jubel der Einwohnerinnen und Einwohner durch die Stadt.*” Beliebt
waren auch die Umziige der Schauspieler vor den Vorstellungen; denn kiir-



Dfersllmjug

Blesel

S s ]

M

— ;[‘};u " A

Abb. 4 Umzug der Jiinglinge von Bolligen am Ostermontag 1819 vor dem Hortel de
Musique auf dem Theaterplatz in Bern, Kupferstich von 1820. Links im Bild ein Kiifer mit
Reif und drei gefiillten Glisern, rechts vorne ein Bajazzo und eine Frau, welche nach der
Sage im Korb ihr Liebstes aus der belagerten Burg rettet. Wilhelm Tell zielt durch ein
Spalier von Tinzern auf den Apfel, den sein Sohn auf dem Kopf trigt. Die Ostermontags-
umziige waren ein Hohepunkt des gesellschaftlichen Lebens im Alten Bern, im 19. Jahr-
hundert verloren sie an Bedeutung.

zere Stegreifspiele wurden mehrmals auf verschiedenen Platzen vorgefiihrt,
und die Spieler wechselten die Orte in einem Umzug mit Musikbegleitung.

Im 15. Jahrhundert héren wir aus Verboten von Umziigen der Metzger
und Kiifer in Bern, so 1480: «fuirohin solte abgestelt sin der mezger unsinnig
umlouffen und all tinz in der ganzen vasten.»*" Das Verbot blieb unbeach-
tet, und nach der Reformation, 1532, fand das Treiben der Metzger sogar
vorsichtige Bewunderung: «Die metzger begiengen ire Eschermittwuchen
muotwillig mit tringelen [Treicheln, Schellen] neckend durch d’stat loufend.
Deren etlich in’s niiwen jarstag harter kelte, iiber die Aren und wider
hariiber geschwummen.»3!

Die Kiifer tiberliessen die Ehre an der Fastnacht den Metzgern; sie zogen
am Ostermontag mit einem grossen Fass durch die Stadt und fuhrten auf

verschiedenen Pliatzen kunstvolle Tanze vor.52

Umziige am Hirsmontag

Nach der Reformation riickten die Fastnachtsfreuden in den reformierten
Kantonen immer mehr von den beiden Sonntagen ab und konzentrierten
sich auf den Hirsmontag.’? Von Fastnachtsumziigen auf dem Lande horen
wir erst nach der Reformation im 16. und vor allem im 17. Jahrhundert, und

17



18

zwar aus Chorgerichtsprotokollen. Unermudlich lasen die Pfarrherren jahr-
lich den Predigtbesuchern die strengen Verbote der Obrigkeit vor; dennoch
zogen die ledigen Burschen jahrlich am Hirsmontag in einem paramilitari-
schen Zug (wohl beeinflusst von der militarischen Musterung) «von dortf
zuo dorff mit pfyffen und trummen», mit Fackeln, «ouch etwan mit faendli-
nen, das kiiechlin zereichen».’*

Auch diese Umziiger stellten nach aussen militirische Elemente zur
Schau: die Fahne sowie Pfeifer und Trommler. Doch wichtiger war ein inne-
res Ziel: In den «heimgesuchten» Dorfern erbettelten sie mit Singen und an-
deren «heidnischen Zeremonien» die begehrten «Chuiechli» und liessen sich
von den Middchen bewirten. Anschliessend tanzten sie an einem geheim ge-
haltenen Ort. Dass es dabei auch zu Raufereien mit den Dorftburschen kom-
men konnte, erhohte nur den Reiz. Solche Ereignisse sind im 17./18. Jahr-
hundert in verschiedenen Quellen belegt:

1601: «Es ist ouch anzeigt, wie daz am Hirsmentag daz jung Volk zue
Schaffhusen [im Kanton Bern] im Wirtshuf ein unbscheiden, grob, unflatigs
Wasen gfiiert mit Schryen und anderen derglichen Zotten.»3?

1627 gestechen junge Burschen vor dem Chorgericht in Langnau, sie
seien am Hirsmontag in einem «Gouchenumzug» herumgezogen. Geleitet
habe den Umzug Dysli Leemann als Hauptmann. Hans Tanner vom Hof Ri-
genen war Fihnrich, Uli Gerber aus dem Golgraben «Trummenschlager».’®

1693 zogen die Schwarzenburger los «mit 2 Konigen, Obmann, Haupt-
liiten, Fendrich, Rottmeister, Reiterei und Fussvolk».>”

In «Fragmente tiber Entlebuch» schildert Franz Josef Stalder unbewaft-
nete Scheinkampfe — mit verschrankten Armen — zwischen Burschen zweier
Dorfer am Hirsmontag.’®

Gesinnungswandel der Obrigkeit

In der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts erfolgte langsam ein grundlegen-
der Gesinnungswandel der Obrigkeit gegeniiber den Fastnachtsbrauchen
des Volkes. Hierzu passt die alte Erfahrung: «Das Leben ist stets starker als
die Verordnungen».>?

Wihrend die bernische Obrigkeit im Mandat vom 7. Februar 1610
Hirsmontagsumziige noch abschitzig ein «Glouff» nannte und sie unter-
driicken wollte, wurden sie im Volk immer beliebter. Und in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts wurden sie auf untertanige Bitte hin vom Land-
vogt gar gnadig bewilligt!6Y

Es traten nun bestimmte, feststehende, symboltrachtige Figuren auf,
die allerdings nicht ein Spiel auffihrten, sondern hochstens einzeln die Zu-
schauer neckten. Die Fastnachtsbutzen von Liitzelfluh zeigten 1753 am Hirs-
montag Huttentrager, Strohmanner und ein aufgeputztes Frauenzimmer.®!



.f?ﬁ,gsmm chit %L‘)‘J‘L‘%‘l\l O

£

) 2 v b 5 7 e i . ’ . O s p -
Lﬂcp.\lc\‘ w0ttt L; 7 re SR vt b 'A;ﬂ/rl'l s ,%i' T S ,9"A~/‘//n/ crnat; Y AR
; , 7 P ' 5ig 7

/
%
P

o A
Cell. ’//, ,,”/4- o T ‘

Abb. 5 Apfelschuss-Szene, gezeichnet 1840 von Heinrich von Arx. Nicht an der Fast-
nacht, sondern am Ostermontag wurde sie jeweils von jungen Leuten aus der Umgebung
der Stadt vorgefithrt. Am linken Bildrand unterhilt sich der Kostiimverleiher Schneider
Lutz mit dem Trager des Barenfells und einem Bajazzo. Hinten in der Mitte steht der
Doktor, der jeweils mit der Keule «Operationen» vornimmt, und rechts im Hintergrund
drangt ein anderer Bajazzo Gesslers Gefolge zuriick.

: P i F S, Vi W 7
..... /;r/,ﬂ/ 2rre e n /»';V'—’a/-ﬂ/p“—i%-.;yl

Es ist denkbar, dass hier die Ostermontagsumziige des «Ausseren Stan-
des» in der Stadt Bern als Vorbild dienten. Andernorts gehorten zum
Hirsmontagsumzug «Mieschmannen», «Tannzapfler», «Schnaggehusler»,
«Spielkartler», «farbige Platzler», der «dick Mutti» und das «Hingerfur-
froueli», dessen Maske riickwarts blickte. Nicht fehlen durften nun ein Pfar-
rer und der Bar. Den Zug fithrte nach alter Tradition ein Hauptmann an,
Fahnrich, «Trummenschlager und Pfyffer» begleiteten ihn. Nach uraltem
Brauch schlupften nur Burschen in diese Masken. Nach dem Umzug war am
Ende des 18. Jahrhunderts gegen eine Gebtuihr das Tanzen in der Dorfwirt-
schaft gestattet. Hier waren auch die Madchen willkommen.

Was in Bern fehlte, war eine tuberragende, alles dominierende Fast-
nachtsfigur wie der «Bruder Fritschi» in Luzern, die «Gret Schell» in Zug,
der «Aetti-Ruedi» in Zurzach oder der «Hegel» in Klingnau, Kanton Aar-
gau. Die standigen Verbote haben hier hindernd gewirkt. Erstaunlich ist,
dass ein Bursche als Pfarrer verkleidet im Umzug mitschreiten und an be-
stimmten Orten einen Hirsmontagsbrief verlesen durfte, in dem allerlei

19



20

schmutzige Wasche gewaschen wurde. Das erinnert an die viel dlteren Nar-
rengerichte in Siddeutschland.

In der Gestalt des Pfarrers wird ein grundlegender Wandel in der
Haltung gegeniiber der Kirche und ihren Dienern sichtbar, ein Wandel zum
Diesseits, zur Sinnesfreude, zur Befreiung vom lihmenden Glauben an die
Erbsiinde. Hier wirkte aufkldrerisches Gedankengut hinein: der Mensch
ist Gottes Ebenbild, also ist er von Natur aus gut. Die gleich bleibenden
Masken erschreckten nun nicht mehr; als harmlose Belustigung erinnerten
sie bloss an eine langst iiberwundene Zeit.

Verboten wurde nun nur noch das Herumrennen einzelner Maskenge-
stalten, die versuchten, in die Hauser einzudringen. Auch die geringeren Be-
trage fiir Bussen spiegeln Toleranz — oder vielleicht auch Resignation — der
Behorden gegenuiber der jugendlich tiberschaumenden Lebensfreude. Wih-
rend im 17. Jahrhundert eine vermummte Mannsperson zehn Pfund und
eine um «Chiiechli» bettelnde Weibsperson funf Pfund Busse zahlen sollten —
sollten, denn junge Leute haben schnelle Beine —, sanken die Bussen um die
Mitte des 18. Jahrhunderts auf drei und anderthalb Pfund.®?

Im 19. Jahrhundert l6sten neu gegrindete Vereine die Burschen als Tra-
ger der Volksschauspiele ab. Im Oberaargau und im Emmental fihrten sie
am Hirsmontag die Apfelschuss-Szene mit Tell und Gessler und die Schlacht
bei Sempach auf offener Strasse auf, wobei die Spielenden auch in benach-
barten Orten auftraten, unter anderem in der Stadt Burgdorf.®3 Auch hierzu

waren wohl die in der Stadt Bern beliebten Ostermontagsspiele die Vor-
bilder.

4. Die Narren in Bern

Narren als « Amptliite» der Stadt

Allgemein bekannt ist, dass sich «weltliche Herren und Firsten» im ausge-
henden Mittelalter einen Narren hielten, dass sie «viel ehe(r) des Pfarrherrn
entberten als des narren».®* Wir erinnern an Hinsli Hofmeister, den Narren
auf Schloss Spiez in Rudolf von Tavels Roman «Ring i der Chetti»: «[Am
Bort steit] en undersetzte Ma, mit mene Froschegsicht. Me kennt’s, me muef$
grad lache, wenn me ne nume gseht. E Stimm het er o wien-e Frosch; aber
mit sym Guagge her er scho mange grofSe Herr usem Husi bracht. Der Hans-
li Hofmeischter isch es, der Narr und Hindli-Goumer vom Schlof3.»%3
Auch die Berner Gesellschaft zum Distelzwang fuhrt neben dem Distel-
fink einen Narren im Wappen. «In friheren Zeiten waren die Gesellschaften
zum Narren und Distelzwang zwei besondere Gesellschaften, welche sich in



unbekannter Zeit vereinigten». Der Gesellschaft zum Narren gehorten vor-
zugsweise die adeligen Geschlechter an: «Der Narr galt als Emblem der Vor-
‘nehmen.» Nur sie vermochten es, einen Schalksnarren zu halten.6¢

Seltsam empfinden wir heutigen Menschen, dass Bern im 15. Jahrhun-
dert wie andere Stidte eine ganze Reihe von Narren verpflichtete. So begeg-
nen uns denn leibhaftige Narren in den damaligen Halbjahresrechnungen
der Stadt Bern: Ueli Wiiest, Peter Pur, Biirki der Narr, Hans der Narr, Heini
Gouch.

Wie die Gibrigen «amptlite» (Amtstrager, Beamte), die Wachter, Weibel,
Forster, Arzte, Schreiber, die laufenden und reitenden Boten und Spielleute
erhielten auch die Narren jihrlich auf obrigkeitliche Kosten eine Art Uni-
form in den Stadtfarben schwarz — eigentlich grau — und rot. Es waren viele,
mindestens ein Dutzend, denn jede Handwerksgesellschaft hatte ihren Nar-
ren, nicht nur die Gesellschatt zum Distelzwang.

Die Benennungen Gouch — urspriinglich Kuckuck — und Narr sind,
sprachlich betrachtet, Variationen derselben Beschimpfung: «Torenbuben,
Lappi, Loli». Wenn nun «Narren und Gouchen» als «amptliite» im 14. und
15. Jahrhundert laut Stadtrechnungen eine Art Uniform erhielten, handelte
es sich nicht um Torenbuben, sondern um Schalksnarren, gewissermassen
um Berufsnarren, typische Figuren des Volkslebens. Diese spezielle Benen-
nung war dem damaligen Rechnungsfithrer unbekannt; sie muss bei den fol-
genden Beispielen aus den Stadtrechnungen des 14./15. Jahrhunderts hinzu-
gedacht werden:

1380: «Denne Heinin Gouch umb sinen rogk ze machenne III {».67

1433: «Der wechtern und der armen liiten, gouchen und narren rocke,
als man die jerlich git durch got und ere, gebirt des verlouffnen jars inn ein
summe Illc b 1T Ib IIT d» .58

1443: «Dem Jacob Uberling von Uollis Wiiesten rock ze machen und
Peter Puren gippen und hosen, und ander narren rock ze machen und Uollin
Wiesten gippen, gebur(t] lon und zug IIII Ib II1'/268». «Demselben [Jacob
Uberling] umb grauw tuoch und rot zuo einem rock, wart des von Valken-
stein narren, und umb den lon ze machen tuot V Ib IX § VI d».¢?

1452: «Denne Jacob Uberlinger umb graw tuoch, umb zwilchen, umb
faden und machlén von rogken und jippen, die er narren geben und gema-
chet hat in drin [dreien] verlouffnen jaren, als min herren geheissen hant,
tuot alles in ein summ XVIII Ib XVIII {5».70

Erstaunlicherweise wird das Nihen einer Narrenkappe nicht erwihnt.
Ebenso fehlt jeder Hinweis auf das Wahrzeichen der Narren, das Narren-
zepter, die Keule oder den «Cholbe».

In den Lohnlisten der Stadt fehlen Narren; sie scheinen auch von der
Steuerpftlicht befreit gewesen zu sein. Man weiss nur, dass reiche Burger
Schalksnarren gewissermassen mieten konnten; sie brachten Abwechslung

21



L2

in den Alltag. Man durfte thnen nichts tibel nehmen; frei sagten sie ihren
Herren alle Wahrheiten ins Gesicht. Bei festlichen Umziigen — nicht nur an
der Fastnacht — «hatte jedes Handwerk seinen Narren», er belustigte das
Volk mit Spassen, liess die Schellen im Tanze klingen und spielte auf seinem
«Gygli».”!

Ausserhalb der Stadt, auf dem Lande, waren Narren erst im 19. Jahr-
hundert anzutreffen: An der Tannenfuhr in Riischegg war der Pfarrer Ende
des 19. Jahrhunderts die Hauptperson: «Er hielt die Predigt, die ihm sein
Narr Satz fur Satz verdrehte, so dass das Publikum aus dem Lachen gar nicht
heraus kam.»”2 Natiirlich spielte auch hier ein Bursche den «Pfarrer». Was
sich da zwischen ithm und dem Narren abspielte, war ein seichtes Volks-
vergnigen, das im 18. Jahrhundert undenkbar gewesen wire.

Der Narr im Schauspiel und im Totentanz

In Hans von Rites Fastnachtsspiel, gedruckt 1532, tritt zu Beginn neben
dem Herold der geschwatzige Narr «Eselstoub» auf und preist dem Publi-
kum in endloser Aufzihlung den Scheinnutzen der Heiligen in diesem Spiel.
Damit ahmt er satirisch die Akkumulationsrhetorik (unnétiges Geschwiitz)
der papstlichen Pfaffen nach, die im Kontrast steht zur Einfachheit und Klar-
heit des Evangeliums. Schliesslich fihrt der Herold dem Schwadroneur tibers
Maul: «Du schwitzist mee dann siben an eim gallgen.»"3

Hans Rudolf Manuel stellt 1548 in seinem launigen Weinspiel «Ein
holdsaeligs Fafsnachtspil» unter den 51 Spielern gleich vier Narren auf die
Biithne, wohl Schalksnarren, die auch ordnend in die Handlung eingreifen.
Gegen Schluss des Stiicks werden weitere Spieler zu «Narren» und auf die
Narrenbank beordert.”

Niklaus Manuel, der Vater von Hans Rudolf, verzichtet in seinen be-
kannten Reformations-Spielen auf Narren; seine Figuren sind so eindeutig
charakterisiert, dass Narrenkommentare die Wirkung bloss geschwicht
hatten. «Im Unterschied zu den bisherigen Fastnachtsspielen eroffnet kein
Narr mit launigen Spassen die Darbietung, kein Argumentator erklart um-
standlich Handlung und Sinn.»”? In Niklaus Manuels Totentanz, den er
1516-1519 auf die Innenseite der Sidmauer des Dominikanerklosters in
Bern malte, erscheint auf Tafel 22 ein Narr mit seinem Zepter, der Keule. Er
ist der Einzige der Dargestellten, der sich in einem wilden Ringkampf gegen
den Tod wehrt. Schliesslich beschwichtigt ihn der Tod:

«Heb still du Narr vnd grosser Gouch

muost starben mit den Wysen ouch

Wann der tod sicht gar niemand an

ob wyf$ olld narrecht sye der Mann»

(ob weise oder narrisch der Mensch sei).



Xyl. Anst. v.

wri u. Jecker, Favbendvuck von der Haller'schen Buchdruckerei in Bern.

Abb. 6 Wappen der Gesellschaft zu Distelzwang in einer Lithografie von 1865. Diese
stadtburgerliche Gesellschaft fithrt einen Narren und einen Distelfink im Wappen. Der
Narr war im Mittelalter Emblem der Vornehmen, die sich einen unerschrockenen Schalk
zur Unterhaltung leisten konnten.

Der Narr ergibt sich daraufthin gelassen in sein Schicksal:
«Wiewol vil Narren sind jnn der Wallt
Die meer dann jch hannd gliept das gallt
So wollt jch doch gern faren dahin
Wenn kein Narr meer uf Erden muefSt sin.»”6

Die Herkunft der Narren im Volksglauben

Fragen wir uns zuletzt noch, wie die allgemeine Beliebtheit der Schalksnar-
ren zu erkldren ist. Schon dusserlich regten ihre verkriippelte, ausgestossene
Gestalt, ihr zerfurchtes Gesicht, die krachzende oder abnormal hohe Stim-
me, der hiipfende Gang die Zuschauer zum Lachen an. Doch wandelte sich
das Gelachter rasch in Staunen und Bewunderung fir die schlagfertigen,
scharfsinnigen, trifen, unerschrockenen und gleichzeitig humorvollen bis
bissigen Ausserungen. Ihre dussere und innere Andersartigkeit bewies dem

23



24

Volk, dass sie aus einer andern, einer aussermenschlichen Welt herkommen
mussten, in der es keine Biicklinge gab vor hohen Herrschaften, keinen wirt-
schaftlichen Druck und kirchlichen Zwang. Es musste eine wunderbare Welt
sein, aus der die Narren stammten.

5. Brauchtumselemente der Fastnacht: Wasser, Feuer, Larm

Mit den drei Elementen Wasser, Feuer und Larm verbindet sich Brauchtum,
das weit in die vorchristliche Zeit zuriickreicht und sich bis heute erhalten
hat.

Das Wasser

Fliessendes, sauberes Wasser ist nach dem vorchristlichen Volksglauben das
beste Abwehrmittel gegen bosartige Damonen, denn diese sind schmutzig
und halten sich im Dreck auf. Kein Damon vermag fliessendes Wasser zu
uberqueren. Deshalb fithrt noch heute etwa ein Bauer seine kranke Kuh tiber
drei Bache, um sie damit vom Einfluss boser Michte zu befreien.””

Das Befeuchten und Bespritzen mit Wasser, das Eintauchen in Wasser,
das Werfen ins Wasser ist also urspriinglich ein Akt der Reinigung, ein Un-
heil abwehrendes Mittel. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich das
«Mdgdlein Baden» als vorchristliches Brauchelement lange Zeit hartnackig
gegen alle Verbote gehalten hat, denn der Bursche wollte mit dieser Priifung
herausfinden, ob das Midchen eine reine Seele besitze oder ob sich da ein
Damon unter Menschengestalt verstecke. Beim Burschen selbst scheint eine
Reinigung nie notwendig gewesen zu sein vor dem spateren ehelichen Zu-
sammenleben.

Natdurlich hielt sich spater auch der sinnentleerte Brauch, weil er bei den
Burschen mit Lust verbunden war, obwohl das Wasser der Bache und Brun-
nen zur Fastnachtszeit im Februar scheusslich kalt ist. In den sudwestdeut-
schen Stadten und Dorfern ist der Brauch ebenso bekannt unter dem Namen
Wasser-Busse oder Brunnenwerfen, auch Brunnenspringen.’® Die christliche
Kirche hat bei der Taufe den uralten Reinigungskult tbernommen, ur-
spriinglich das Untertauchen in Wasser, spater die Benetzung der Stirne des
Tauflings.

Die folgenden Verbote aus drei Jahrhunderten belegen, wie hartnackig
sich der Brauch gehalten hat: Um 1470 wird im Berner Stadtrecht festgehal-
ten und verboten, «vff dem mentag nach der alten vasnacht [Hirsmontag]
oder sus die dienstjungfrouwen in die baech zuo werffen». Das sei «wider
cristenliche zucht vnd gots ordnung».””



1480 lautet das Verbot durr und trocken: «Dass furohin soelte abgestelt
sin das werfen der junkfrowen in die baech.»89

Mehr als 70 Jahre spater wird im Ratsmanual der Stadt Bern vom
26. Dezember 1555 protokolliert: «Als dann hiitt an Zug beschechen von
wegen [...] des badens der Meitlinen, vind anderer vnzuchten vnd mifs-
brichen.» Beschluss: «das sollichs verpotten vnd gentzlich abgestelt sin vnd
pliben solle».8" 1613 massregelt das Chorgericht Hindelbank einige Jung-
linge, weil sie «die Magd angriffen und in d’Brinnen geworfen». In Lyss
standen am 15. Februar 1635 finf Burschen vor Chorgericht «wegen dass
sie die Jungfrouwen an der jungen Fassnacht gebadet».%?

Noch 1760 (am Sonntag, 24. Februar) steht der ledige Samuel Bogli vor
dem Chorgericht Lotzwil wegen seines «schantlichen Mutwillens». Er habe
«nit nur den 19. dis [Dienstag, 19. Februar nach Estomihi], nimlich an der
jungen Fassnacht, die Schiilerknaben angefthrt, die Meidli auf der Gassen
und in den Hiusern zu spriitzen und zu jagen, umb solche zu baden, sonder
auch noch Donstag darauf [21. Februar] das Fiechter Lysi in das Wasser
geworfen.» — Trotzig antwortet er: «dessen gar nicht gefehlt zu haben, weil
solches immer der bisherige Gebrauch gewesen seye.»83

Das Feuer

Ohne das Feuer ist keine Kultur méglich; als tiberaus lebendige, gebindigte
Naturkraft hilft es dem Menschen zu tiberleben, aber unversehens kann es
ausbrechen und verheerende Schiden anrichten.8*

Das Feuer leuchtet in die Finsternis: Der Kienspan, die brennende
Fackel und die Kerze verscheuchen die finstern Gestalten, die den Menschen
stindig beobachtenden Totengeister und die tibermachtigen Tierdimonen.
Das Feuer bannt nicht nur die Dunkelheit; besonders das Frithlingsfeuer ver-
brennt alles Diirre, Ausgediente, Unbrauchbare, Tote und schatft Platz fiir
das Neue. Nach einem verbotenen Tanz in der Waldlichtung sprangen die
Paare iiber das Feuer; es tilgte die Siinde und bewahrte vor Krankheiten.%

Aber das Feuer vertilgt nicht nur, im Volksglauben wirkt es — wie die
Sonne — auch lebensférdernd. Die Sonne erweckt Leben, ermoglicht Wachs-
tum und Gedeihen. Also werden die Fluren, so weit Licht und Warme des
Feuers reichen, nicht nur gereinigt, sondern fruchtbar. Deshalb umgingen
Kinder und Jugendliche frither die Felder am Funkensonntag — spiter am
darauf folgenden Hirsmontag — mit Fackeln, und von einem Hiigel aus
schleuderten sie brennende Scheibchen als kleine Sonnen moglichst weit in
die Ebene hinaus, um der Sonne zu zeigen, wie sie es machen miusse. Im
Berner Seelander Ort Ipsach existierte 1521 der Flurname «vff der Vasnacht
fluo». Von dieser Fluh aus wurden die brennenden Scheibchen hinunterge-
schleudert.3

23



26

Fastnachtsfeuer sind eigentlich Frithlingsfeuer, denn dieses Vegetations-
brauchtum hat nichts zu tun mit dem Fasten vor Ostern. Doch das kimmert
das Volk nicht; es hat das Feuer in die Fastnacht eingebunden: Feuer ziindete
man am Sonntag Invocavit, am Funkensonntag, sechs Wochen vor Ostern
an, spater, im 18. Jahrhundert, vor allem am Hirsmontag. Aus der Stadt Bern
sind im 15. Jahrhundert keine Feuerbrauche bekannt. Es war verboten, auf
dem Friedhof Fastnachtsfeuer anzuziinden. Seit dem grossen Stadtbrand von
1405 sass die Angst tief in den Knochen. Im Satzungenbuch wurde der Um-
gang mit dem Feuer bis ins Kleinste vorgeschrieben. Niemand durfte mit
offenem Feuer «in deheinen stal noch gaden gan, da hoew, strow oder sag-
mael inn lit».®” Wer sein Haus im 15. Jahrhundert mit Ziegeln deckte, dem
vergiitete die Stadt die Hilfte der Kosten fur die Ziegel.®®

Auf dem Lande wurden hingegen Fastnachtsfeuer angeziindet. 1536 er-
klarte der Pfarrer von Guggisberg alle fur Ketzer, die am Feuerbrauch teil-
nahmen.8?

1558 verbot ein Mandat die «vafSnachtfiwr». Am 16. Marz 1579 wur-
de das Verbot von 1558 wiederholt, wiederum am 6. Januar 1587 «gegen
mummereyen und faffnacht fiiwr machen»“9, und am 7. Februar 1610 «by
10 Pf. Buof$». Am 13. Mirz 1622 und am 27. Februar 1628 wurden «die
heydnischen fafSnachtsfiwr, fafSnachtsbutzen, mummereyen uff ein niwes
verbotten [...]| by zehen pfunden von jeder mans und fiinf pfunden buof$ von
jeder wybspersohn», ebenso am 6. Juni 1659.°! Alle Versuche, den Brauch
zu verbieten, misslangen; die Freude am Feuer war starker als die Verbote!

Gerade aus Trotz gegen die Pfarrherren ziindeten junge Burschen im
17. Jahrhundert am Funkensonntag — also an der alten Fastnacht — pyra-
midenformige Feuer an; manchmal, wie in Langnau, ganz in der Nihe des
Pfarrhauses. Die Jugend tanzte darum und sprang am Schluss Uber die
Glut. In der Nacht zwischen der alten Fastnacht und Hirsmontag brannte
1645 in Lotzwil gar Pfarrer Hans Masers «Schurli im Dennlisboden» ab.”?

Heute sind die vielen kleinen Fastnachtsfeuer auf dem Lande erloschen.
Dafiir brennen sie jetzt noch in einzelnen Stidten, zum Beispiel in Solothurn
und Biren an der Aare. In Ziirich brennt der Bo6gg nicht an der Fastnacht;
als Fruhlingsfeuer schafft er symbolisch Raum fir neues Leben.

Der Lirm

Liarm, wie er heute in den Stadten an der Fastnacht erdrohnt, war vor und
nach der Reformation bis ins 17. Jahrhundert undenkbar. Zu Beginn des
17. Jahrhunderts beklagte die Obrigkeit unbotmaissige niachtliche Ruhe-
storung wahrend der Fastnacht und verhangte Bussen. Im 18. Jahrhundert
stellten im Berner Mittelland die Dorfknaben ad hoc Blasmusik- und
Trommlergruppen zusammen fir ihre Ausmarsche zum «Chuechli reiche»



in die Nachbardorter. Bei dieser Musik war der Rhythmus wichtiger als das
saubere Zusammenspiel und ein Misston Ausdruck der Lust. Diese Gruppen
konnten als «Guggenmusiken des 18. Jahrhunderts» bezeichnet werden,
denn «unter einer Guggenmusik versteht man allgemein eine tastndchtliche
Blasergruppe mit Rhythmusinstrumenten, eine Katzenmusik, wie sie in
Luzern seit 1947 Brauch, aber in Basel wenigstens dem Namen nach seit
1906 bekannt ist.»%?

Von diesen Blasergruppen sind die einfacheren Larmmittel im 19. Jahr-
hundert ganz oder beinahe verdrangt worden: Kessel mit Scheit fir die
«Chesslete», Pfannen, Glocken, Treicheln, Peitschen, Trommeln und Pau-
ken, Gewehre, Kuh- und Harsthorner. Heute gehort der Liarm mit zum
fastnachtlichen Ausbrechen aus alltdglichen Grenzen. Es ist herrlich, wenn
gegen alle Vorschriften unbektimmert Larm — wenn moglich rhythmischer
Larm — produziert werden kann. Urtone werden frei und heben das Selbst-
bewusstsein jedes Mitlirmenden.

Man sollte heute nicht mehr nach einem Zweck des Larms fragen; denn
die eingeimpfte stereotype Antwort lautet: «Der Ldrm vertreibt die bosen
Geister.» Dies gentigt den Lirmenden, sie lirmen aus Freude am Lirm und
kiimmern sich nicht darum, wer diese «bdsen Geister» sein sollen. Wer ver-
traut ist mit dem Volksglauben an Damonen und Totengeister, weiss aber,
dass sich diese Machte niemals durch Larm vertreiben lassen. Noch in friih-
christlicher Zeit glaubte und hoffte man allerdings, Larm banne, ja ldhme
alle drohenden Machte, so weit er horbar sei.

Einen ganz anderen Zweck hatte der Larm ehemals im Vorfriihling. Da
wurde der Winter ausgeschellt, «um das Gras wachsen zu machen». Die
Knaben liefen mit Schellen uber die Felder, um die Fruchtbarkeit zu for-
dern.”® Mit Trommeln und Pfeifen zogen sie durch die Obstgarten, um die
Vegetationskrafte zu wecken. Man denke an die «Griuflete» im Muotatal,
wo man mit Lirm «unter die Kirschbaume zog, um sie fruchtbar zu ma-
chen», und an den «Chalanda Marz» im Engadin.”’

6. Die «alte» Berner Fastnacht im 19. und 20. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert wurden in Bern ungefahr alle zehn Jahre, wenn der
Bestand des Grossen Rates unter 200 Mitglieder gesunken war, jewells
am Ostermontag nach einem feierlichen Umzug der gnadigen Herren vom
Miinster ins Rathaus Schultheiss, Rite und Beamte gewihlt. Der Aussere
Stand — eine gesellige Gemeinschaft der jungen Burger — bildete am Nach-
mittag jeweils einen farbenpriachtigen Umzug, bei dem der Bir, Wilhelm
Tell und eine groteske Frauentigur, der «Urispiegel», nicht fehlen durften. Im
19. Jahrhundert verlor der Ostermontag den aristokratischen Glanz. Ubrig

27



28

blieben alljahrliche Umzuge von Handwerkern und von jungen Landleuten
aus der Umgebung der Stadt, die Tells Apfelschuss und Gesslers Tod vorfiihr-
ten. Berithmt waren die Schwingkampfe zwischen Emmentalern und Ober-
lindern auf der Nordbastion der Kleinen Schanze. Im 19. Jahrhundert flo-
rierten zwar Fastnachts-Tanzbille in geschlossenen Riumen, zeitlich auf
wenige Stunden begrenzt, aber eine Gassenfastnacht war noch undenkbar.

Die Tannenfubr am Hirsmontag auf dem Land

Neben den obligaten «Chiiechli» dominierte am Hirsmontag im Berner Mit-
telland vom 19. bis weit ins 20. Jahrhundert die von der dlteren Genera-
tion geforderte Tannenfuhr.?® Einzelne Orte im Seeland, im Oberaargau, im
Schwarzenburgerland und vor allem in der Umgebung von Thun hingen
starker an der Tradition und bilden heute Brauchinseln in einem einst wei-
ten, zusammenhingenden Gebiet. Doch auch hier wird das Zusammen-
gehorigkeitsgefiithl unter den ledigen Burschen immer schwacher; viele sind
nicht mehr bereit, gemeinsam fir die Realisation einer Idee einzustehen;
individuelle Interessen und Pflichten gehen vor. So stirbt altes Brauchtum
langsam ab.

1801 stellten die Junglinge von Miinsingen und Toffen das Gesuch, ih-
ren Hirsmontagszug in der Stadt zeigen zu dirfen. Die Munizipalitit von
Bern — so hiess die damalige Stadtregierung — lehnte ab: die Erfahrung lehre,
dass solche Umziige stets mit unanstindigen Mummereien, Betteleien und
Auftritten aller Art verbunden seien, die allen verntinftigen und gesitteten
Leuten drgerlich sein miissten. Hingegen gestattete die Munizipalitdt die
kostumierten und maskierten Einziige der Jiunglinge aus den Nachbar-
gemeinden Berns an den Ostermontagsfeiern.”’

Heute werden in Wattenwil und Amsoldingen nahe bei Thun noch alle
zehn Jahre Tannenfuhren am Hirsmontag durchgefihrt, in Oberhofen bei
Thun alle drei Jahre.?® Dort nennt man die Fuhr mundartlich «Burger-
chnebu».?? In Thierachern wurde am «Hirschmontag» 1980 nach 14 Jahren
Unterbruch wieder eine Tanne ins Dorf gefiihrt, mit einem Halt in Ueten-
dioed, 190

Zuerst mussen die ledigen Burschen die von den Burgern als Geschenk
ausersehene Tanne kunstgerecht fallen und entasten. Viel Kraft und Ge-
schicklichkeit braucht es, den vier bis finf Tonnen schweren Stamm an den
Weg zu ziehen und auf einen Wagen zu heben. Am Hirsmontag wird er —
schon geschmiickt — von vier Pferden oder von einem Traktor durch das
Dorf gezogen; auf ihm sitzen Musikanten, die sich auch bei gefihrlichen
Wendemanovern im Spiel nicht stéren lassen. Der Stamm ist zu schwer und
zu gross, um als Narrenbaum aufgerichtet zu werden, wie es in Siddeutsch-
land geschieht. Vielmehr wird er auf dem Dorfplatz versteigert; mit dem



Abb. 7 Tannenfuhr in Hilterfingen 1986. Alle vier Jahre fithren junge Biirgerinnen und
Biirger cine geschenkte und geschmiickte Tanne durchs Dorf. Traditionelle Maskenge-
stalten und Musikanten begleiten den Umzug. Am Schluss wird der Stamm versteigert,
mit dem Erlos bezahlen die jungen Leute ein Festessen.

Erlos decken die ledigen Madchen und Burschen im Jungburgeralter die
Unkosten der Fuhr und die Kosten fir ein gutes Nachtessen.!?!

Die begleitenden Figuren der Tannenfubr haben sich seit dem 18. Jahr-
hundert vielerorts erstaunlich gut erhalten. Hauptperson ist immer noch —
aber nicht uberall — ein «Pfarrer». Ihm wird auch vom Anfihrer in Montur
und mit Trompete Respekt gezollt. Wenn der Zug hilt, steigt der «Pfarrer»
auf den Stamm und verliest den «Hirsmontagsbrief»: peinliche Geschichten,
die sich im Dorf zugetragen haben, werden schonungslos ans Licht gezogen.
Allerdings begnugt sich der «Pfarrer» mit Anspielungen und dorfintern tibli-
chen Zunamen der Betroffenen, so dass auswartige Besucher «verstindnis-
los» bleiben. In Thierachern hat der «Hirschmontagsprasident» die Aufgabe
des Pfarrers ibernommen.

Vermummte Gestalten schwarmen umbher, es sind immer und auch
anderswo dieselben: der «Baremutz», der Wunderdoktor, ein Brautpaar,
«Mieschmannen», «Schniggehiisler», «Spilchartler», ein Spreuermann, der
sich mit Schweinsblasen Respekt verschafft, das «Hingerefiir-Froueli»,
dessen Gesicht riickwirts blickt, der «Huttemaa», den eine alte, bucklige
Frau in einer Hutte zu tragen scheint. Manchmal tritt auch ein Teufel als
Gegenfigur zum Pfarrer auf. Einige der Vermummten schwirzen mit Wonne



30

die Gesichter iiberraschter Zuschauer.'%? Die Griindungssage Berns mischt
sich da mit Vegetationsbrauchtum, mit Naturgeistern, mit dem Glauben an
neues Leben, mit kirchlichen und biblischen Gestalten, menschlichen Schwi-
chen und uraltem Sagengut. Nur noch den Namen nach bekannt sind die
«Giritzen Moosfahrt» und die «Altweiberschmiede».103

Die Stadtfastnacht in der Regenerationszeit

Aus den Tagebiichern Samuel Rudolf Walthards (1772-1855) erhalten wir
genaue Auskunft iiber die Vorgeschichte des ersten Stadtberner Masken-
balls: «25. Januar 1838. Seit der letzten Revolution (1831), welche die alten
Sitten umstiirzte und weniger veraltete Auffassungen in die Kopfe der Biirger
brachte, tauchte immer wieder die Idee eines Maskenballes auf. Schon seit
einigen Jahren spricht man davon, aber Differenzen zwischen den politi-
schen Parteien liessen den Plan zu einer solchen Vergniigung, wie sie die
Liebhaber in Freiburg und Solothurn geniessen, immer wieder scheitern. Da
setzte sich Herr Amédé von Muralt, ehemaliger Offizier der Schweizergarde
in Paris, in den Kopf, einen Maskenball im Hétel de Musique, das heisst im
Theatersaal, zu organisieren. Es traf sich, dass auch in Zirich ein solcher
Ball arrangiert wurde, und man beschloss, abzuwarten, wie diese Neue-
rung in Zurich verlaufen wiirde. Man sandte Herrn Effinger-Wagner nach
Zirich, der dem Ball beiwohnte und sah, dass er gut organisiert, glanzvoll
und sehr gut besucht war, und dass ihn jedermann sehr befriedigt verliess.
Daraufhin entschloss man sich auch hier dazu, aber man sah ein, dass man
sich nicht auf die Kreise der Aristokratie beschrinken konnte, sondern dass
man sich auf das Niveau aller bessern Stande begeben musse.» 104

Aus diesem Bericht ersehen wir, dass in Bern die Partei der «Schwar-
zen», der Konservativen, mit einem Maskenball an die glanzvolle Zeit des
Ancien Régime vor 1798 erinnern wollte. Deshalb stemmte sich wohl die
Partei der «Weissen», der Liberalen und Radikalen, dagegen. Doch der
Wunsch nach einem Ball war stiarker. Und nach Abschluss der Renovation
des «Theaters von Bern», des heutigen «Restaurant du Théatre», lud die
Direktion zum ersten Maskenball in der Stadt Bern ein auf Donnerstag,
den 25. Januar 1838. Ein tiberparteiliches Komitee iibernahm die Organi-
sation: «Das Programm wurde in den Zeitungen abgedruckt, mit Plakaten
an den Laubenpfeilern angeschlagen und in die benachbarten Stadte ver-
sandt.» 103

Gebithrend wurde das Vorhaben im «Intelligenzblatt fur die Stadrt
Bern» gewlirdigt; der Ball sei eine «der socialen Freuden, wo das Publikum
nicht blos geniessend, sondern wesentlich mitmachend ist.» Allerdings seien
es oft nur Tradition und Belustigungstrieb, welche die haufigen Bille ins Le-
ben rufen, denen die asthetische Form fehle. Der Maskenball nun 6ffne «der



Sheater in Bern.

Donnerftag, den 28. Januar 1838.

Wiasgtenball

§. 1. Die Diveltion viditet die Vitte an das vevehrte Publifum, fo
viel moglid) in SMasen gu erfdjeinen.

Sedermann Hat die Wabhl auf dem Tangfaalz entweber mastivt, coffumirt
ober in gevodbnlicdhem, dem Valle angemeffenem Angug gu ecfheinen. Herven
in biwgerlicher Kicidbung diirfen den Tangfaal und bdie Loge-Ropale nur im
SFradt Betreten. Tebodh werden Herven und Damen gebeten, fich wenigiens
mit einer Larve oder fpanifdyen Brile (als (id)tbaves Maslengeichen) su
verfehen.

§.2. @3 werden nur Maslen gugelafien, weldie weder den Anfand
nodh Die Sittlicheit verlegen. E8 wird auf diefen Punft frenge Rictfidit
genommen yoerden.

Die Vubhne des Theaters wivd gum Speifefaale firr die Tangenden
cingerichtet werden. Auf dem Tansfaale und in den Logen dicfen die
gewdhnlidien Crfrifdungen, rie Thee, Limonade 2c. jeboch fein IWWein
dargeboten wecden, — AUed wird gleid) beim Empfange begahit.

§.3. Der Saal witd um 6 Uhr gedffnet, der BVall fngt um 7 Uhr
an und endet um 2 Ubr, dag Haus wird um 4 Uhr nadh Mitternadie
aefchloffen.
e Ny o S PR s

Preife und Eintheilung der Pldse:
Tangfaal und evfie s‘tang Sugen Sl 20 B

SogecRopole. - o s eiau L 35 4,
R[weite NanaeRBogen: ...« 0 s 2 v 15 4
DYitle RanusRodn — = . ooy 10 ,

Die Cintvittsfarten fonnen, soei Tage vor dem Balle, bei Heren
Burgdorfer, im Café Rouillet, und am Abend elbft, von 4 Ubhr an, bei
der Caffe erhoben werden,

Billets fue die Loge-NRonale find fiir alle ubrigen Plase gultig.

Abb. 8 Plakat von 1838, das zum ersten Maskenball der Regenerationszeit in
Bern einlddt. Nach dem Vorbild anderer Stadte organisierten Vertreter aus der
Oberschicht diese Veranstaltungen.



2

heitern Laune, dem Witze und dem Geschmack beide Fligelthiiren, und um
so freier und unbefangener diirfen sich diese Geister bewegen, als sie unter
der Larve in einem gewissen Incognito spielen.» 196

«Heute um sechs Uhr wurde der Ball eroffnet, und schon dringte sich
eine Menge von Masken, die ihre Billette zum voraus gekauft hatten, zum
Eingang, wo eine neugierige Zuschauermenge die ganze Hotellaube bis zum
Zeitglockenturm fillte. Nach und nach trafen die Tanzer ein, und gegen acht
Uhr war der Saal vollstandig besetzt.»197

Einige Initianten setzten zu hohe Erwartungen in die Wirkung des Balles
auf politischem Gebiet. Dies zeigt das Gedicht «Einladung zum Masken-
balle». Der unbekannte Verfasser klagt, verschwunden sei im «Biuirgerthum
das Glick der Einigkeit». Aber nun verdecke die Maske die Parteizuge-
horigkeit und erlaube deshalb einen neuen Anfang zu einer unbeschwerten
zwischenmenschlichen Begegnung. Die Maske wirke veredelnd auf den
Charakter und fithre zuriick zur politischen Einigkeit, sie werde eine Briicke
zum Herzen des Bruders bauen:

«Jeder Biirger sehnt sich wieder

Nach der Eintracht Sonnenblick.

Wenn die Denkungsart verschieden,

Durch die Maske wird vermieden,

Daf§ man gleich die Farbe kennt,

Welche die Gemiiter trennt.

Darum kommet hin zum Balle,

Legt die Maske vors Gesicht;

Einet Euch, Thr Burger Alle!

Eure Farbe kennt man nicht,

Euer Herz, es soll sich kennen;

Kommt, Ihr sollt Euch Bruder nennen!

Sollt im munteren Verein

Wieder alte Berner sein.»!08
Andere, realistisch Denkende, glaubten nichr an diese Briicke zur Einigkeit.
Sie beflirchteten im Gegenteil, es konnten wahrend des Balles Zwischenfalle
und Raufereien vorkommen: «Entgegen aller Erwartung verlief der Ball zur
grossen Zufriedenheit aller Teilnehmer. Nicht der geringste Zwischenfall,
nicht die leiseste Unordnung sind vorgekommen. Das allgemeine Lob ist ein-
stimmig, einige Masken sollen ganz besonders glinzend gewesen sein, ande-
re weniger originell.»1%?

Auch der unbekannte Berichterstatter im «Intelligenzblatt» ist zufrieden
mit dem Verlauf des Balles: «Der erste Versuch, vielleicht seit Niklaus Manu-
els Zeiten, den Ernst des Bernerlebens beim bunten Licht- und Farbenspiel
des Mummenschanz zu priifen, ist gliicklich abgelaufen.» Getduscht worden
sei, wer witzige Masken erwartete. Der Ernst iberwog: Ein Mond in Gold-



papier, ein goldpapierner Amor, ein ungeheurer Stiefel, ein Pater Franzis-
kaner, Papageno, dessen Federn lauter Spielkarten waren.!1?

Aufgefallen sei, dass «Damen der besten Gesellschaft sowie die notablen
Burgerinnen», die sich «gegen die Erlaubnis einer derartigen Veranstaltung
in Bern gewendet hatten», sich maskiert in den Logen still verhielten und
alles beobachteten, was vor sich ging: «lhr Bericht lautete sehr giinstig. Man
hofft, dass sie sich spater herablassen werden, sich unter die Tanzenden zu
mischen.» 1!

Weniger glinstig wurde der Verlauf spaterer Bille beurteilt. Kritisch
stand Karl Howald als Pfarrer dem Fastnachtstreiben gegentuiber: «Im Jahr
1847 wurden hier auch Maskenbille gegeben. Mehrere fremden Gesandten
und viel Schreiber- auch Pobelvolk nahmen an der féte theil. Honette T6ch-
ter sagten, sie mochten nicht en peinture in diesen Billen figuriren. Auch im
Winter 1848 wurden hier Maskenbille gegeben, von denen ehrbare Leute
sich fern hielten.» 112

Ziemliches Aufsehen erregte der folgende Vorfall: Am 6. Februar 1850
wurde «einer plumpen Amazone, in Gegenwart ihres silberbordirten Beglei-
ters, die Larve abgerissen.» Den Lesern des «Intelligenzblattes» wird nun
«angezeigt, dafS sich unter jener Maske nicht die vermuthete rechtschaffene
Tochter Z., sondern die Wascherin Markstein befand.» Die Wascherin E.
Markstein fihlt sich daraufhin verpflichtet, «damit nicht ein falsches Licht
auf mich geworfen werde, folgende Erklarung abzugeben: daf$ ich namlich
den letzten Maskenball gar nicht besuchte, somit dieser Artikel auf einem
[rrthum beruht, oder aber von einer gemeinen Creatur herkommt, die sich
selbst ihre Larve nicht abziehen und offen auftreten darf, ansonst sie sich
vor mich stellen soll.»!!? Solche Vorfille riefen nach strengen Verhaltens-

vorschriften.

Ruhe und Ordnung

Der Vorfall vom 6. Februar 1850 belegt, dass die Direktion des Theaters
den Zugang zu den Maskenballen zwischen 1847 und 1850 allen sozialen
Schichten 6ffnete. Dies erforderte strenge Richtlinien im Programm und eine
ausfiihrliche Orientierung des Publikums. Vor allem bemiihten sich gewihl-
te «Commissarien» um Ruhe und Ordnung wihrend des Balles. «Im Noth-
falle» wiesen sie Ruhestorer aus dem Saal. Es scheint, die Direktion befiirch-
tete auch Streit zwischen den politischen Parteien, denn seit 1846 besass die
radikale Partei die Mehrheit im Grossen Rat. Der Ball begann um sieben Uhr
und endete um zwei Uhr nachts. Die Herren und Damen wurden gebeten,
«sich wenigstens mit einer Larve oder spanischen Brille zu versehen». Es
wurden «nur Masken zugelassen, welche weder den Anstand noch die Sitt-
lichkeit verletzen.» Getanzt wurde im Zuschauerraum, gespeist auf der

35



34

Biihne. In den Logen durften Erfrischungen wie Tee oder Limonade, jedoch
kein Wein «dargeboten werden». «Jeder Herr, der eine Dame zum Tanzen
einladet, welche der Bewerbung nicht zu entsprechen wiinscht, wird hotlich
ersucht, sich mit dem ersten verneinenden Zeichen zu begniigen.» Wihrend
der Dauer der drei Balle am 6. und 22. Februar sowie am 8. Marz 1850
wurden auch die Tanze tiberwacht: «Die Tanze werden durch zwei [...] Ball-
aufseher dirigirt, welche [...] besonders darauf zu sehen haben, dass nicht
aus der Colonne getanzt werde. Personen, welche nicht tanzen, sind gebeten,
sich beim Antritt der Colonne in die Logen zuriickzuziehen. Die Musik gibt
ein Zeichen zum Antritt der Colonne.» !4

Auffallend ist die wachsende Zahl von Kostiumverleihern, welche ihre
Dienste in der Lokalpresse anboten: «Die Garderobiers Steinhauer aus Ba-
den und Ungerer aus Basel», ein «Costumes-Leiher von Ziirich» bemiihten
sich nach Bern. Frau Gulow, gegeniiber dem Theater, «zeigt hiermit an, dass
sie mit einer schonen und reichhaltigen Auswahl Masken, Dominos, Debar-
deurs etc. versehen sei.» 119

Konkurrenz

Schon 1849 erhielt die Direktion des Theaters Konkurrenz. Unbekannt blei-
bende «Unternehmer» organisierten bereits am 19. Januar einen Maskenball
im Casino.''® Sie gaben bloss 80 Karten zu 25 Batzen aus, «damit sich das
tanzlustige Publicum nach Wohlgefallen amiisieren kann.» Auch sie kamen
nicht ohne Anordnungen aus und organisierten geschickt den Kostimver-
leih: «Einige Tage vor dem Balle sind im Casino bei einem Maskenverleiher
Costume zu haben.»!'!"” Einen Hieb gegen die Theaterdirektion konnten sie
sich nicht verkneifen: «Da dieser Ball nicht des Gelderwerbes wegen, oder
auf etwaige Bezahlung von Backer-, Fleischer- und Schuster-Contos berech-
net ist, wie die Ausgabe der wenigen Karten schon zeigt, nur den Zweck hat,
einem geehrten Publicum in ungestortem Tanze einen genussreichen Abend
zu beschaffen, so hoffen auf gutigen Zuspruch. Die Unternehmer».!1¥

Tatsachlich steckte die Direktion des Theaters in finanziellen Schwierig-
keiten; im Frithjahr 1850 war sie gezwungen, die Bithne zu schliessen. Die
Einnahmen aus den Ballen hatten die Schliessung nicht verhindern konnen:
«Nach allen Erkundigungen, die wir eingezogen, liegt der einzige Grund in
dem Mangel an 6konomischer Unterstiitzung. »'1?

Die nach 1838 gut besuchten Maskenbille verloren um die Mitte des
19. Jahrhunderts ihre Anziehungskraft und wurden zu Spielballen der Politi-
ker: 1860 und 1862 stellte der konservative Einwohnergemeinderat der
Stadt den Antrag zum Verbot, doch die ibergeordnete Behorde, der radikale
Regierungsrat, erteilte die Bewilligung.!2¢



Mtaskenball.

’< P/ )~
. X 3
4 N

Die ‘Borfe erft fiillen, Das andrve enthiillen —
Das Gelidht Jich verdecken, Pann (os mit dem Tecken!

Abb. 9 Zeichnung cines Maskenballs in der satirischen Zeitschrift «Barenspiegel» von
1929. Solche feucht-frohlichen Veranstaltungen wurden in den 1920er Jahren von Zu-
zugern in der Stadt Bern zur Fastnachtszeit organisiert. Das ausgelassene Treiben und die
dazu gespielte Jazz-Musik gefiel offenbar nicht allen Zeitgenossen.

Vereine organisieren Fastnachtsbille

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts organisierten in der Stadt Bern vor allem
Vereine die beliebten Maskentanzballe mit Blumenschmuck und Pramierun-
gen. Die Association Romande de Berne verkaufte «Billets pour la grande
Soirée — Bal au Casino du 12 février 1910».121

Auf den 15. Februar und den 1. Marz 1910 lud die Stadtmusik Bern zu
zwel Maskenballen in den Grossen Kornhauskeller ein. Das Maskenkostum-
geschiaft Hans Strahm-Hugli war «mit grosser Auswahl von Kostiimen
abends im Local anwesend».!22
Und so sah der Berner Fastnachtskalender 1922 aus:

4. Februar 1922: Grosser Quodlibet-Maskenball in samtlichen Raumen

des Kasino Bern, Stadtmusik Bern.

7. Februar 1922: Grosser Maskenball im Kornhauskeller, Stadtmusik Bern.

35



36

11. Februar 1922: Offizieller Maskenball in samtlichen Raumen des
Maulbeerbaum. Motto «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum»,
Stadtmusik Bern.!23

18. Februar 1922: Grosser Variete-Maskenball im Kasino. Prachtvolle

Blumenarrangements, Masken-Pramierungen.

21. Februar 1922: Letzter Maskenball im Grossen Kornhauskeller, ver-

anstaltet von der Metallharmonie und Bauernkapelle.

Weitere Stichproben ergeben, dass sich die Berner 1927 wieder an drei und
1932 gar an funf Maskenballen vergniigen konnten.

Erstaunlich ist bei der Ankiindigung des Maskenballs im Berner Casino
vom 26. Februar 1927, dass dort vier «rassige Jazz-Ball-Orchester» spielten,
darunter «Tobys American Bands» und «Funny Boys Jazz». Erstaunlich des-
halb, weil sich in der Schweiz eine eigentliche, aus den USA beeinflusste Jazz-
Szene nur sehr zogernd Ende der 1920er, Anfang der 1930er Jahre in den
grosseren Stadten entwickelte. Die Musiker waren wohl Absolventen der
Swiss Jazz School in Bern, einer der dltesten unabhiangigen Institutionen in
Europa, und ihre Rhythmen sprachen vor allem ein junges Publikum an.!?*

Die Mottos, die nach 1920 bei den Ankiindigungen immer mehr Mode
wurden, luden ein zum Abschied aus dem Alltag, zum Sprung in 1001
Nacht: «Im Rosenhain zu Schiras», «Auf dem Meeresgrunde», «Wien -
Wien — Wien», «Eine tolle Nacht unterm Maulbeerbaum», «Einisch im Johr,
hand es bitzli Humor». Dieses «hand» verrit, dass es nicht unbedingt Berne-
rinnen und Berner waren, welche die Bille organisierten. «Mir hind, ir
hand, si hind» ist in der Ziircher- und in der Aargauermundart tiblich, wih-
rend die Luzerner mehrheitlich «mir hend» sagen.!?’

Auf ruhige, besinnliche Weise ohne Masken hielten katholische Vereine
ihre fastndchtlichen Unterhaltungsabende ab. Mitglieder des Cicilienchors
Sankt Marien hatten am 20. Februar 1960 «den Pfarrsaal in ein heimeliges
Kabarett umgewandelt, dem tiefverschleierte anmutige Damen ein echt ori-
entalisches Geprige gaben. [...] Neben musikalischen Einlagen folgten sich
in bunter Reihenfolge unterhaltsame Gesellschaftsspiele und humorvolle
Sketchs.» 126

Prinzessin Karneval eroffnete das bunte Programm des Frauen- und
Minnervereins der Dreifaltigkeitskirche: Gesangsvortriage wechselten ab
mit Wortduellen zweier Fastnachtstiguren und dem Schwank von Hans
Sachs: «Der fahrende Schiler im Paradeis». In der Zeitung dankten die Mit-
glieder fiir den besinnlichen Abend: Dank, «dass wir die Moglichkeit haben,
so frohe und auch besinnliche Stunden zu erleben.»!2”

Gar nicht besinnlich, vielmehr zu einem kritisch humoristischen Nar-
rengericht gestaltete sich die «Barner Fastnacht des Platzkartells der berni-
schen Angestellten-Verbiande» am 25. Februar 1922 in den oberen Rdumen
des Hotels National. Der erste Teil des Abends brachte Liedbeitrage und



Abb. 10 Karikatur des Berner Architekten, Malers und Grafikers Hans Eggimann
(1872-1929) im «Birenspiegel» von 1927. Um eine zentrale Figur — eine Mischung zwi-
schen Biar und Narr mit einem Berner Wappen auf der Kappe - tanzen verschiedene
fastnachtlich kostiimierte Personen. Zwei Katzen, zwei Affen und zwei Theatermasken
schauen von ihrem Podest befremdet bis entsetzt auf dieses Treiben herab.

37



38

Theater, der zweite «Schnitzelbanke der Barner Clique: Humoristische und
politisch-satirische Revue iiber personliche Ereignisse inner- und ausser-
halb des Gemeinderates (Barndiitschi Spriich nach eigener Melodie). Motto:
Niemer blibt verschont.»128 Waren da wohl Basler die Lehrmeister? Die
Bezeichnung «Clique» ist in Basel Gblich fur eine Fastnachtsgesellschaft.
Berihmt sind dort auch die Schnitzelbank-Vortrage mit «Helgen» in ver-
schiedenen Lokalen am Hirsmontag, dem ersten Abend der dreitigigen
Basler Fastnacht.'??

Doch im Allgemeinen hatten die Bernerinnen und Berner immer noch
Miihe, Kritik zu ertragen und tiber ihre eigenen Schwichen zu lachen. Das
kleine Lied «Den Fasnachtsgegnern» — direkt aus Basel — traf den wunden
Punkt:

«Me hychlet und me schmirzelet,

Me hitti giarn entwirzelet,

Me hitti gérn, i derft nit ko,

Me hitt mi gdrn am Flingge gnoh!

Me ferchtet halt au z’Birn e bitzli

Mi giftig spitzig Suppeschlitzli.

Ja nu, s’macht nyt,

Ihr liebe Lyt,

Y kumm halt ainewig,

Und sin’s au nur drei kurzi Dag.

Y nimm die Herre scho am Krage,

wo s’ganzi Johr e Larve trage,

Und wenn dr ebbis Guets wiand stifte,

Bitti tiend — doch d’Larve lifte!» 130
Das Lied ist typisch fir die Haltung des Barenspiegels. Diese «Bernisch-
schweizerische humoristisch-satirische Monatsschrift» erschien von 1923
bis Juni 1948. Hans Eggimann (1872-1929), ein Kiinstler auf dem Gebiet
der freien und der angewandten Grafik, halt 1923 mit bei der Griindung und
Gestaltung der Zeitschrift. Seine Zeichnung «Vivat hoch, Prinz Karneval»
vom 19. Februar 1927 ist etwas vom Eindricklichsten, was zur Fastnacht
geschaffen worden ist (vgl. Abbildung 10).!3! Dennoch war eine Gassenfast-
nacht immer noch kein Thema, vor allem fur die dltere Generation.

«Jucundus», ein Luzerner, versuchte 1960 die bernische Gesinnung zu
verstehen. Und er kam zu einem unerwarteten Schluss: «Sind denn die Ber-
ner so langweilig niichterne und ernste Leute, dass sie nicht einmal die Fast-
nacht kennen? Wihrend am Schmutzigen Donnerstag Luzern und die ganze
Innerschweiz in einen tollen Wirbel von tibermitigen Narrenstreichen, Mas-
keraden, ulkigen Umziigen und Billen geraten sind, lebt der Berner ruhig
und gemaichlich seinen gewohnten grauen Alltag.» Das Wichtigste an der
Fastnacht, wichtiger als das Mittun, sei der «echte fastnachtliche Geist», der



Abb. 11 Der Geige spielende Bdar an der Berner Gassenfastnacht 1992. Neben der
Kinderfastnacht und dem grossen Umzug der «Guggenmusiken» spielen einzelne Mas-
kierte zum Tanz auf oder fuhren kleine Theaterstiicke vor.

Humor. Humor sei «eine der wichtigsten christlichen Tugenden. Der humor-
volle Mensch nimmt sich selber nicht so firchterlich ernst» und hat Ver-
stiandnis fiir die Schwachen des andern. Deshalb: «Wenn wir hier in Bern
diesen echten fastnachtlichen Geist pflegen, dann ist gar nicht zu bedauern,
dass es keinen eigentlichen Berner Karneval gibt.» 132

7. Die Geburt der Berner Gassenfastnacht

Anregungen und Probefastnachten'’’

In den finfziger und sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts suchte Sergius
Golowin nach Griunden, die zum Verschwinden der Berner Fastnacht ge-
fahrt hatten, und er gewann die jugendlichen Mitglieder der «nonkonfor-
men Gruppe Hardlitli» fiir den Plan, in der Stadt Bern wieder eine Gassen-
fastnacht ins Leben zu rufen.!3* Auf den 23. Februar 1978 luden die
«Hardlutli» mit Pierre Hanni an der Spitze zu einer Art Probefastnacht ins
«Bierhiibeli» ein. Uber 700 Narren erschienen, «feierten und tanzten und
schnitzelbankten» bis zur Polizeistunde um halb zwei Uhr. Sie spotteten:

39



40

«D’Obrigkeit seit, d’Fasnacht giabs niimm,

mir Barner sige z’troche zum Feschte,

hie sigs serios, aschtandig u brav,

wiar wott l6le geit nach Basu am beschte.» 139
Ein Jahr spiter luden Stadtrat Pierre Hanni und die «Hardlitli» auf Mitt-
woch, den 28. Februar 1979, zu einem gut vorbereiteten, reichhaltigen Mas-
kenball ins Berner Casino ein, der bis drei Uhr dauerte. Es spielten Polo
Hofers «Schmaitterding», «Baschis Scharotl» und die «Husmusig Jeremias».
Schnitzelbanke fehlten nicht. Ziel der Veranstalter war es, die Fastnacht aus
der Privatsphire zuriickzuholen.!3¢

Drei Jahre spater war es so weit: Der am 19. Januar 1982 gegrin-
dete Verein «Barner Fasnacht» organisierte die erste Gassenfastnacht vom
25. bis 27. Februar 1982. Der Anfang verlief harzig: «Zwar traf man in
Berns Gassen einige Masken und Guggenmusigen an, doch vermochte kaum
eine richtig ausgelassene Stimmung aufzukommen. Erschwerend wirkten
zudem die gesetzlichen Bestimmungen: Wer namlich nach 22 Uhr noch als
Froschkonig oder als Haremsdame verkleidet lauthals durch die Altstadt
quakte oder tanzte, geriet rasch mit der Polizei in Konflikt.»137

Auf Gesuch des Vereins hin gestattete der Berner Gemeinderat, dass die
Teilnehmenden 1983 am Donnerstag, 17. Februar, von 19 bis 22 Uhr und
vom Freitagmorgen bis Sonntag siecben Uhr durchgehend «fastnachten»
durften. Grosses Gewicht wurde wiederum auf die Kinderfastnacht gelegt;
bewusst sollten die Kleinsten mit dem «Fastnachts-Bazillus» angesteckt wer-
Jop 198

Ein Jahr spater kam ein Rickschlag: Der Gemeinderat beschriankte die
Dauer der Fastnacht ohne Riicksprache auf Freitag und Samstag, 9. und
10. Marz, jeweils bis Mitternacht, mit der Begriindung: «Weil es unver-
haltnismassig erscheint, wenn eine kleine Gruppe von Fasnachtlern einer
grossen Bevolkerungsgruppe, die dem Treiben indifferent oder ablehnend
gegeniibersteht, die Nachtruhe vorenthalt, teilt der Gemeinderat die Auf-
fassung der Polizeidirektion, dass das Fasnachtstreiben nach Mitternacht
auf offentlicher Strasse nicht mehr zu gestatten ist.»13?

Der Prasident des Vereins, Hannes Schnider, bedauerte den Entscheid,
liess aber nicht locker mit neuen Gesuchen. Und so wuchs die neue Berner
Gassenfastnacht in den nachsten Jahren deutlich und wurde seit 1994 die
drittgrosste Fastnacht der Schweiz nach Luzern und Basel.

Der offizielle Segen

1994 erhielt sie auch den offiziellen Segen: der neue Stadtprasident Klaus
Baumgartner tibernahm zusammen mit der Vizeprasidentin Theres Giger
das Patronat. Er ist in Herzogenbuchsee aufgewachsen, einem Oberaargauer



Dorf mit alter Fastnachtstradition. Dennoch formulierte er sein Grusswort
an den Verein «Barner Fasnacht» diplomatisch vorsichtig: «Die Berner Fas-
nacht ist eine lebendige, uniiberhorbare, sichtbare Tatsache geworden. Sie
bietet uns allen auch eine gute Moglichkeit, Toleranz zu iiben.» 4"

- Damit war die Zeit der Grabenkampfe zwischen dem Gemeinderat und
dem Verein «Barner Fasnacht» Geschichte. Der Verein bemiuhte sich zu Be-
ginn der Narrenzeit mit der Befreiung der Baren um bernische Tradition, trat
doch der Bar seit dem 18. Jahrhundert bei den Tannenfuhren am Hirsmon-
tag auf. Gewisse Schwerpunkte im Ablauf der Fastnacht verankerten sich
fest, neue Elemente traten bereichernd hinzu, ausgediente verschwanden.

Wie in den meisten reformierten Orten beginnt auch die Berner Gassen-
fastnacht im Zeitraum der alten Fastnacht am Donnerstag vor Invocavit um
20 Uhr mit der «Ychiublete» und der «Barebetreiig», dem «Biretanz» und
dem «Usschwarme» auf dem Bundesplatz. Am Freitag um 14 Uhr ist Kinder-
fastnacht auf dem Munsterplatz und der Munsterplattform. Um 23 Uhr
beginnt das Minsterplatzspiel; darauf leitet ein Fackelzug zum narrischen
Treiben in den Gassen iiber. Am Samstag beginnt um 0.12 Uhr die «Stdrn-
zyt» auf dem Rathausplatz, und von zehn Uhr bis mittags locken Theater-
auftritte in der Kram- und der Gerechtigkeitsgasse. Da darf naturlich das seit
rund 200 Jahren immer wieder aufgefiithrte Tellspiel mit Gesslers Tod nicht
fehlen. Um 14.30 Uhr startet der grosse Fastnachtsumzug in der unteren
Gerechtigkeitsgasse und endet auf dem Bundesplatz mit einem Monsterkon-
zert der «Guggenmusigen». Doch, halt, nicht genug: Um 22.22 Uhr treffen
sich die Hexen zum schaurig wilden Tanz. Im Jahre 2001 begann ihr Tanz
um 20.01 Uhr. 141

Auch einzelne Dorfer rund um die Stadt Bern haben in den 1980er
Jahren begonnen, eine Gassenfastnacht aufzubauen: so Bolligen, Ittigen,
Miinsingen, Vechigen, Worb und Zollikofen.!4?

Bar oder Mutz¢

Einzelne sprachliche Ausdriicke verraten immer noch deutlich, dass die
«Barner Fasnacht» nicht von Bernern ins Leben gerufen worden ist: «Chab-
lete» ist ein Luzerner Wort mit der Bedeutung «Abendschmaus, bei dem es
laut und drollig zugeht».'*3 Warum nicht «Chesslete»? Auch «Usschwir-
me» ist schriftsprachlicher Herkunft fiir «Usfliige». Der Zungenbrecher
«Bdrebefreiig», ein schriftsprachliches Wort, halb in Mundartform, misste
ersetzt werden durch «Der Mutz uselaa!» oder «Der Mutz loslaa!» oder
«D Mutzen uselaa». Und der «Biretanz» ist bernisch natiirlich der «Mutze-
tanz». Schliesslich heisst die Stadt ja seit dem 19. Jahrhundert wihrend der
Fastnacht «Mutzopolis» oder «Mutzopotamien».'4*

41



42

8. Fastnacht in Berner Landstadten

In Burgdorf ist die vor wenigen Jahren «eingefiihrte Fastnacht» am 3. Feb-
ruar 2001 mit einem Umzug und lautstarken «Guggenmusigen» gefeiert
worden. Und in Thun zogen gleichentags 17 «Guggen» durchs Billiz und
versammelten sich hernach zum Monsterkonzert auf dem Rathausplatz.!*

In Biel und Biiren an der Nordgrenze sowie in Langenthal an der Nord-
ostgrenze des Berner Territoriums hat der Fastnachtsbazillus schon vor und
nach der Reformation aus den Nachbarorten herubergewirkt. Deshalb sol-
len diese drei Landstadte als Beispiele herausgehoben werden. Dass auch
Orte in deren Umgebung — nennen wir nur Aarberg, Arch, Bozingen, Erlach,
Lyss, Twann, Aarwangen, Biitzberg, Herzogenbuchsee, Lotzwil, Melchnau
sowie Dorfer um Thun - seit alter Zeit mehr oder weniger dem Fastnachts-
fieber erlegen sind, sei hier am Rande erwihnt.

Biel

In der zweiten Haltte des 19. Jahrhunderts orientierte das «Intelligenzblatt»
jeweils tiber Grosse Maskenballe im Bieler Casino, spater in den Tonhalle-
sdlen, veranstaltet von der Faschingszunft Biel, sowie Giber den «Ball masqué»
und die «Soirée dansante masquée» im Bahnhof Biel.!4¢

Heute beginnt das frohliche Treiben in Biel immer noch zum Zeitpunkt
der alten Fastnacht, also am Schmutzigen Donnerstag vor Invocavit. An
diesem Abend werden in den Restaurants Schnitzelbanke vorgetragen. Die
eigentliche Fastnacht beginnt am Freitag mit «Charivari»'4’, dem Prinzen-
empfang und der Schliisseliibergabe durch den Stadtprasidenten. Abends ist
«Buurefastnacht» im Kongresshaus. Am Samstag findet der traditionelle
Kinderumzug statt und abends ein Maskenball im Kongresshaus. Schliess-
lich erfreut sich am Sonntag Gross und Klein an dem farbenprachtigen,
ideenreichen «Cortege» durch die Stadt. Am Dienstag nach Hirsmontag
wird in Biel-Bozingen wie in Solothurn ein «Boogg» verbrannt.!48

Biiren an der Aare

Die Frage, weshalb die Fastnacht in Biiren an der Aare bereits am 1. Januar
beginne, beantwortet eine Sage von der «Geschenkten Fastnacht»: Nach der
Reformation musste die Wallfahrtskirche in Oberbtiren ihren florierenden
Betrieb einstellen. Ein wundertitiges Marienbild hatte dort tot geborene
Kinder zum Leben erweckt, so dass sie getauft werden konnten.'*” Dieser
Walltahrtstourismus hatte auch dem Stadtchen Buren im Mittelalter wirt-
schaftliche Vorteile gebracht. Die Berner Regierung soll die Biirener mit der



-y

v; ‘u”\"

-

Abb. 12 Am Fastnachtsumzug in Biiren an der Aare war 1935 das 14 Meter lange
Ungeheuer vom Loch Ness zu bestaunen. Es schnaubte Mehlwolken aus seinem Rachen
und verfolgte das Schiff «Biirania», dessen Matrosen heldenhaft mit dem Tier kampften.

43



44

Erlaubnis entschadigt haben, sie diirften die Fastnacht bereits am Neujahrs-
und am Barzelistag feiern.

Unermiidlich suchte Martin Stotzer in drei Archiven nach Dokumenten
zu dieser Sage. Mit Helfern uberpriifte er auch samtliche bernischen Rats-
protokolle zwischen 1528 und 1560 erfolglos: «Man kann es drehen, wie
man will. Die seit unbekannter Zeit miindlich tiberlieferte Geschichte von
der ersatzweisen Fastnacht> muss unbewiesen bleiben. Es hindert uns jedoch
nichts daran, den Gnddigen Herren zu Bern zuzumuten, in einmaliger Weit-
sicht, Klugheit und Fursorge einen geheimen Ratsbeschluss auch mal bloss
mundlich weitergeleitet zu haben.»!5? In Wirklichkeit wurde die Biirener
Februar-Fastnacht wohl allméhlich von den am Silvester tberall iiblichen
Maskeraden und Umziigen tibertroffen und verdrangt.

«Bure Noijohr» beginnt seit 1950 am 1. Januar punkt 05.01 Uhr mit
der Chesslete; zur Tradition gehort anschliessend die Mehlsuppe, welche
die Wirte den Teilnehmerinnen und Teilnehmern offerieren. Nachmittags
um 14.31 Uhr zieht ein Umzug mit selbst gebastelten Wagensujets, Masken
und den «Guggenmusiken» durch das Stidtchen. Dann beginnt der Kinder-
maskenball in der Mehrzweckhalle. Abends tragen maskierte Gruppen in den
Wirtschaften ihre Schnitzelbianke vor, die Stadtmusik spielt «lipfige Melo-
dien», und nicht wegzudenken ist die einheimische «Guggenmusik» «Houz-
bruggfiger». Am 2. Januar nachmittags werden die befreundeten Fastnachts-
zunfte aus Biel, Aarberg, Erlach, Twann, Lyss und Arch empfangen. Abends
um 18.00 Uhr wird der «Nimmerselig» aus einem Versteck geholt, im Stadt-
chen aufgestellt und verbrannt. Nach der Sage soll ein nie gefasster Brand-
stifter zur Strafe «nie selig werden». Der «Nimmerselig» ziert auch die erste
Narrenplakette der «Turmliwilerzunft» von 1979. Schliesslich gehoren zum
eisernen Bestand der Fastnacht die «Landtibise» und der «Vennerspiegel»,
satirische Zeitungen mit treffend beissenden Versen und Zeichnungen.!3!

Langenthal

Prichtig entwickelt hat sich die Fastnacht in Langenthal, geschichtlich er-
fasst seit 1865 mit dem Auftritt der Barenbande, doch geht der Auftakt die-
ser Fastnacht mit der «Fischete» im Mumentalerweiher ins 18. Jahrhundert
zuriick. Heute treffen sich die aktiven Fastnachtler eine Woche vor der Fast-
nacht zum «Jubihui-Ball». Acht Tage spater, am Samstag vor Invocavit, steht
«Fischessen in verschiedenen Wirtschaften» auf dem Programm, und um
14.01 Uhr beginnt das Narrenfest mit dem «Fastnachtsfischen, der Kinder-
maskenpramierung und einer Konfettischlacht», begleitet von den Konzer-
ten der vielen «Guggenmusiken» in der Marktgasse. Abends schliessen sich
Maskenbille an. Am Sonntag zieht ein farbenprachtiger Umzug mit den
«Guggenmusiken» durch die Stadt, abends ist Feuerwehrball. Am Hirsmon-



Abb. 13 Bar, Barenfuhrer und Besenbethli an der Langenthaler Fastnacht um 1990.
Zusammen mit dem «Eselidoktor», den Giimpern und einem Tambour bilden sie eine
Besonderheit, eine Barenbande. Der Ursprung dieser immer gleich zusammengesetzten
Maskengruppe liegt im Dunkeln. Sie widmet sich mit Hingabe dem «Tschimele», dem
Betteln um Gaben.

tag sind die Kinder mit threm Umzug an der Reihe, «anschliessend Kinder-
maskenbaille» und um 20 Uhr der «Kehrausball» der Erwachsenen. Endlich,
am Dienstag Abend, trennt man sich von der Fastnacht mit der «Uslumpete»
in verschiedenen Lokalen. Eine Reihe von Fastnachtszeitungen wiirzen die
ndrrischen Tage, die alteste erschien bereits 1887 mit dem Titel «Narren-
beilage zum Amtsanzeiger».!%?

9. Riickschau und Ausblick

Im bernischen Stadtstaat wirkten die wahrend Jahrhunderten erlassenen
Verbote gegen die Fastnacht unterschiedlich: die Bevolkerung in der Haupt-
stadt distanzierte sich schliesslich von Maskeraden und zog die Ostermon-
tagsfeiern der Fastnacht vor. Schwacher wirkten die Verbote in den Land-
stadten und auf dem Lande selbst. Die Landstadte erhoben als Gegen-
gewichte eigene historische Ereignisse zu Festtagen, und das Land bewahrte
weniges von dem ehemaligen fastnichtlichen Treiben am Hirsmontag.

Im 135. Jahrhundert erliess die Obrigkeit ihre Verbote gegen das Verbut-
zen und Vermummen der Untertanen aus «vaterlicher Fiirsorge», getragen
von einem sittlichen Verantwortungsgefiihl. Sie warnte vor einer «Entschop-

45



46

fung», die nach ihrem Glauben in die ewige Seelenverdammnis fihren mis-
se. Vergeblich, die Lust am nirrischen Treiben war stirker, die Menschen
nahmen Strafen und sogar Verbannung aus der Stadt in Kauf.

Nach der Reformation traten auch politische Griinde fiir den Erlass von
Verboten in den Vordergrund: die Staatsgewalt wandte sich gegen jegliche
Kritik unter dem Schutz der Maske. Den vermummten Jugendlichen, die
sich gegen eine Zurechtweisung wehrten, wurde gedroht, Gott empore sich
tber eine Auflehnung gegen die von ihm eingesetzte Behorde; er werde jede
Missachtung der Verbote mit Seuchen und Brinden bestrafen. Doch die
Untertanen schienen gottliche Heimsuchungen wenig zu fiirchten; auf alle
Fille zeigt der Inhalt der Polizeibuicher, dass im 17. Jahrhundert vermehrt
auch Erwachsene an der Fastnacht lirmten und sich vermummten.

Endlich gegen Ende des 18. Jahrhunderts, in der Zeit der Auftklarung,
wurden die Verbote milder, die Bussen sanken. Erwachte Verstindnis fir die
Fastnachtslust der Untertanen, oder resignierten die Behorden nach der lan-
gen Reihe erfolgloser Bemihungen? Wirkten die Verbote doch tiefer? Tat-
sache ist, dass sich Stadterinnen und Stadter immer deutlicher distanzierten
von offentlichen Maskeraden. Thre Sympathie gehorte im 19. Jahrhundert
dem Ostermontag, obwohl er den aristokratischen Glanz des 18. Jahrhun-
derts verloren hatte. Unter dem Eindruck all dieser Festlichkeiten riickte der
Hirsmontag allmihlich in den Hintergrund. Zur Zeit der Mediation wird er
im «Intelligenzblatt der Stadt Bern» kaum erwihnt.

Hartnickig und erfolgreicher kampfte die Landbevolkerung um ihre
Fastnacht; sie besass mehr Freiraume als die Stadter: Einzelhofe und ver-
steckte Tanzplidtze, die von Kirche und Staat nicht kontrolliert werden
konnten. Heimlich entziindeten die Knabenschaften am Funkensonntag
Fastnachtsfeuer und zogen trotz Verboten militirisch geordnet in die Nach-
bardorfer zu «Chiiechli» und Tanz. Selten entstanden dabei blutige Schla-
gereien. Maskeraden beschrinkten sich auf Einzelfalle, Strassenfastnachten
waren unbekannt. Die Chorrichter als Strafinstanz zeigten Verstandnis fiir
die Streiche der jungen Generation in ihrer Kirchgemeinde; die Protokolle
belegen milde Strafen.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts gab sich die Landbevolkerung allmah-
lich zufrieden mit dem Hirsmontag als fastnachtlichem Hohepunkt. Das
«Chuechli» wurde zum Festgebiack und loste den Hirsebrei ab. Der Name
Hirsmontag blieb bestehen. Erinnert sei an die Gruppe von symbolischen
Figuren, die am Hirsmontag auftauchten, wenn die Tanne durch das Dort
gefithrt wurde. Doch waren sie brauchmaissig nicht an diesen Tag gebunden.
Sie traten ebenfalls am Ostermontag auf beim «Eierutlaset», teilweise auch
beim Jahreswechsel.

In der Geschichte der Fastnacht gab es auch Zeiten, zu denen sie nicht
passte, Zeiten, in denen niemand an sie dachte: Zu Beginn des 19. Jahrhun-



derts litten Stadt- und Landbevélkerung qualvolle Not unter der Ausbeu-
tung der franzosischen Besetzer, und die morderische Werbung Napoleons
vernichtete blihendes Leben: Von 10 000 Soldaten kehrten nur 700 aus
dem Russlandfeldzug zurtick. An eine Fastnacht dachte da niemand. Auch
die driickende Armut und die Hungerjahre 1816 und 1817 zwangen in der
Restaurationszeit jahrlich rund 400 Menschen zur Auswanderung.'??

So war der erste Maskenball in der Zeit der Regeneration 1838 trotz
vielen Bedenken ein Zeichen, dass die Lebenslust erstarkte und sich erholte.
Zudem setzte die liberale Verfassung von 1831 gesellschaftliche und politi-
sche Rahmenbedingungen, in denen die Fastnacht von den Behorden weni-
ger argwohnisch verfolgt wurde als zuvor.

Leider verloren die in den 1840er Jahren gut besuchten Maskenballe der
Stadt Bern nach der Mitte des 19. Jahrhunderts ihre Anziehungskraft und
litten unter dem Gezank der Politiker: 1860 und 1862 verbot der konserva-
tive stadtische Gemeinderat mit guten Grinden die Durchfithrung. Doch die
kantonale Behorde, der radikale Regierungsrat, erteilte die Bewilligung.!>#
Weit in die Ferne war die Hoffnung geriickt, die Maske werde politische
Zwietracht uberwinden.

Und wie stellen sich heute Stadtbernerinnen und -berner zu der seit 1982
bestehenden Gassenfastnacht? Eine kleine Umfrage hat ergeben, dass sich
recht viele, meist altere Semester, Frauen und Manner, innerlich distanzieren
von Masken und narrischem Treiben in den Gassen. Sie bekunden Miihe,
«fur nichts und wieder nichts umherzuhtipfen». Sie wollen ihre Identitat be-
wahren und glauben nicht, dass sie mit einer Ausserlichkeit geindert werden
konnte. Doch die junge Generation wichst mit der Gassenfastnacht der
Stadt auf und erlabt sich ungezwungen an den drei Narrentagen. Seit 1994
hat Bern die drittgrosste Fastnacht der Schweiz nach Luzern und Basel.

Fassen wir zusammen: Wie in dieser Arbeit dargestellt wird, besteht die
Fastnacht aus einem umfangreichen Komplex der verschiedenartigsten
Volksbrauche, die zu adlteren und jungeren Zeiten in das ausgelassene Trei-
ben vor der Fastenzeit eingebunden worden sind: Vermummen und Mas-
kieren, Heischen, Friihlingsfeuer, Wassertaufe, Umziige und Schauspiele,
Freudentinze, Musik und Larm, festliche Mahlzeiten. Auch militdrische
Einflusse fehlen nicht: der geordnete Ausmarsch der Jungmannschaft mit
Fahne und Trommel oder die tibergenauen Zeitangaben: Am elften Elften,
elf Uhr elf Minuten, Beginn funf Uhr und eine Minute, «Basler Morgen-
streich, Marsch!» um vier Uhr.

Natiirlich setzen die verschiedenen Orte das Gewicht der einzelnen Fast-
nachtsbrauche nach eigenem Ermessen fest, damit erhidlt der Gesamt-
komplex uberall eine andersartige Struktur. Traditionelle Gruppen wie die
Barenbande oder einzelne Sagengestalten wie der «Nimmerselig» stirken
das Gefithl, man habe seit Urzeiten eine ganz eigene Fastnacht.

47



48

Jeder Brauch verliert frither oder spater seinen Sinngehalt und damit die
Symbolkraft. Eine gut gemeinte Reaktivierung ist schwierig. Helfen kann
wohl besser eine Blutauffrischung: das Einfugen junger Krifte in das Orga-
nisationsgremium, die es verstehen, menschliche Schwachen auf neue Art
humorvoll zu verspotten.

Die Zukunft wird erweisen, ob die vielen, in letzter Zeit entstandenen
Fastnachten auch weiterhin bestehen konnen, wenn die Euphorie der Griin-
dungszeit verflogen ist. Gerade bei unvermeidlichen finanziellen Engpassen
werden nur wenige bereit sein, in einer Organisation mitzuhelfen. Die Fast-
nacht lebt jedoch von der selbstlosen Unterstiitzung aller Beteiligten, die sich
bei den Vorbereitungen unerschrocken in die Karrnerarbeit teilen.

Es lebe die Berner Fastnacht — Vivat Mutzopotamien!

Abkiirzungen

Idiotikon Schweizerisches Idiotikon. Worterbuch der schweizerdeutschen Sprache.
Frauenfeld, 1881ff.

StAB Staatsarchiv des Kantons Bern

Bildnachweis

Umschlagbild Foto: Jiirg Weber, Bern.

Abbildung 1 StAB, A 1T 206, Ratsmanual, Nr. 335, 5. 10 (26.12.1555).

Abbildung 2 StAB, A 14, Satzungen-Buch I, Nr. 245.

Abbildung 3 Herzog August Bibliothek, Wolfenbiittel, 517.8 Quodl. (7), Titelblatt.

Abbildung 4 Historischer Kalender oder der Hinkende Bott aut das Schalt-Jahr 1820.
Bern, 1820.

Abbildung § Gukkasten. Bern. Jg. 1840, Nr. 2.

Abbildung 6 Berner Taschenbuch, Jg. 14 (18635), 174/175.

Abbildung 7 Christian Ibach, Hilterfingen.

Abbildung 8 Der kleine Bund, 18.2.1978, [9]; Original als Beilage zum Intelligenzblatt
fur die Stadt Bern, Februar 1838.

Abbildung 9 Der Barenspiegel, 8.2.1929, 15.

Abbildung 10 Der Birenspiegel, 19.2.1927, 16.

Abbildung 11 Leihgeber: Jiirg Weber, Bern, Foto: David Aebi.

Abbildung 12 Vereinigung fiir Heimatpflege, Biiren an der Aare, Ulrich Gribi.
Abbildung 13 Foto: Samuel Gerber, Gerber+Flury AG, Herzogenbuchsee.



Anmerkungen

1

6

10

20

Uberarbeiteter und bis in die Gegenwart erginzter Vortrag, gehalten am 5. Februar 1999 an
der Seniorenuniversitat Bern.

Hinweise auf Quellenmaterial gibt: Zehnder, Leo: Volkskundliches in der ilteren schweize-
rischen Chronistik. Basel, 1976 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde,
Bd. 60).

Sechster Sonntag vor Ostern: Invocavit me et ego exaudiam eum, «Er ruft mich an, so will
ich ihn erhoren», 91. Psalm, 15.

Siebenter Sonntag vor Ostern: Esto mihi in deum protectorem, «Sei mir als Gott ein Beschiit-
zer», 31. Psalm, 3.

Justinger, Conrad: Die Berner Chronik des Conrad Justinger. Hrsg. von Gottlieb Ludwig
Studer, Bern, 1871, 217, Nr. 360.

Vgl. dazu: Schwinges, Rainer C.: Bern —die grosse Zeit des 15. Jahrhunderts. In: Berns grosse
Zeit. Das 15. Jahrhundert neu entdeckt. Bern, 1999, 17-22.

Tschachtlan, Bendicht: Berner Chronik. Hrsg. von Gottlieb Studer. Basel, 1877 (Quellen zur
Schweizergeschichte, Bd. 1), 221.

Anshelm, Valerius: Die Berner Chronik des Valerius Anshelm. 6 Bde. Bern, 1884-1901,
Bd. 1, 289.

Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 2, 68.

Moser, Hans: Die Geschichte der Fasnacht im Spiegel von Archivforschungen. Zur Bearbei-
tung bayerischer Quellen. In: Fasnacht. Beitrage des Tubinger Arbeitskreises fur Fasnachts-
forschung. Tubingen, 1964 (Volksleben, Bd. 6), 1542, hier 24ff.; Moser, Dictz-Ridiger:
Narren, Prinzen, Jesuiten. Ein Beitrag zur Geschichte der Fastnachtsbrauche. In: Zeitschrift
fur Volkskunde, Jg. 27 (1981), 167-208.

StAB, A 1456, Polizeibuch Nr. 3, 1617, 572, Zeilen 28f.

Stadtsatzungen vor 1471. In: Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Das Stadtrecht von Bern. Bd. 1
(1218-1539). Aarau, 1902 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Teil 1: Stadtrechte), 230,
Nr. 369.

Verbutzen: verhiillen (des Gesichts), verlarven, vergestalten. Vgl. Idiotikon, Bd. 4, 2010.
Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. 2. Aufl. Erlenbach-Ziirich, 1978, 313.

Weiss (wie Anm. 14), 298ff. Ramseyer, Rudolf J.: Volkskunde [im Kanton Bern]. In: Schwei-
zer Lexikon 91. Luzern, Bd. 1 (1991), 514f.

Welti (wie Anm. 12), 151, Nr. 245, Ein Pfund entspricht heute ungefihr 300 Franken.

- Welti (wie Anm. 12), 151, Nr. 244. «An einung»: zur Strafe, Busse.

Mandat 1486: Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 1, 298. Hosenlumpen: abgeschnittene Teile von
Strumpfen, die iber das Gesicht gezogen wurden.

Welti (wie Anm. 12), 232, Nr. 369. «Schiirmittwuch» ist ein altbernisches Wort fiir Ascher-
mittwoch, zu mittelhochdeutsch schiuren: reinigen, saubern, fegen.

Idiotikon, Bd. 4, 647.

Schilling, Diebold: Berner Chronik 1468-1484. Hrsg. von Gustav Tobler. 2 Bde. Bern,
1897-1901, Bd. 1, 183.

21 Pfund, 14 Schilling. Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Die Stadtrechnungen von Bern aus den
Jahren 1375-1384. Bern, 1896, 236a.

363 Pfund, 13 Schilling, 4 Denar (Pfennig). Welti, Friedrich Emil (Hrsg.): Die Stadtrechnungen
von Bern aus den Jahren 1430-1452. Bern, 1904, 48a. Nach einer Verfugung von 1426 sind
die Kleider «rot vnd swartz, wand [weil| vnser stat zeichen des glich geteillet ist». Welti (wie
Anm. 12), 114, Nr. 178. Beizufiigen ist, dass die Pfriinder, also die armen und kranken Insassen
des Burgerspitals, nach einer Verfiigung vom 19. Mai 1643 «uff Osteren und Pfingsten wie auch
an der Falsnacht einen braten» erhalten sollen. Und am 6. September 1643 wird ergdnzt: «An
der fafinacht sol ihnen (den pfriiendern) das mael von einem miitt dinckel [ca. 150 Liter] und
20 Ptund ancken verkuechlet werden». Rennefahrt, Hermann (Hrsg.): Das Stadtrecht von
Bern. Bd. 10: Polizei, behérdliche Fiirsorge. Aarau, 1968 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern,
Teil 1: Stadtrechte), 332, Zeile 27, 343, Zeile 9f. Damals waren es 20 bis 25 Insassen.

49



50

31

33

34

35

44
45

46

Welti (wie Anm. 23), 145a.

Idiotikon, Bd. 4, 654.

Steck, Rudolf; Tobler, Gustav (Hrsg.): Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reforma-
tion 1521-1532. 2 Bde. Bern, 1923, 52, Nr. 191.

Pfrunder, Peter: Pfaffen, Ketzer, Totenfresser. Fastnachtskultur der Reformationszeit. Die
Berner Spiele von Niklaus Manuel. Ziirich, 1989, 158-188.

Bichtold-Stiubli, Hannes (Hrsg.): Handworterbuch des deutschen Aberglaubens. 10 Bde.
Berlin, Leipzig, 1927-1942, Bd. 4, 117, 121.

Stadler, Edmund: Einmal Duldung und einmal Verbot des Fasnachttreibens. In: Der kleine
Bund, 7.3.1987, 1f.

StAB, A 1l 343, Ratsmanual, 241; Rubi, Christian: Fasnachtkiichli, Mummereien und
Feuer. Die Berner Regierung kiampft gegen das Fasnachtsunwesen an. In: Der Bund,
12.2.1977, 23.

StAB, A 1455, Polizeibuch Nr. 2, 280f. Busen (mittelhochdeutsch baschen): schlagen, klop-
fen, stossen.

2 StAB, A 1456, Polizeibuch Nr. 3, 572f.

StAB, A II 53, Ratsmanual, 66. Man rieb sich und andern das Gesicht mit angekohlten
Flaschenzapfen ein. Die schwarze Farbe war urspriinglich ein Schutz vor dem Bosen, man
wurde unkenntlich, unsichtbar. Bachtold-Staubli (wie Anm. 28), Bd. 7, 143 1ff.

StAB, A1458, Polizeibuch Nr. 5, 15.1.1635, S. 48f. Gutzlen: aufdringlich betteln. Idiotikon,
Bd. 2, 583.

Chorgericht Langnau, nach: Idiotikon, Bd. 12, 928. Gertrud Ziiricher hat 1902 in Langen-
thal einen Heische-Spruch notiert, mit dem die Kinder zur Fastnachtszeit nicht mehr um
Fleisch und Hirse bettelten, sondern um Geld oder Chiiechli. Ziiricher, Gertrud: Kinderlieder.
Basel, 1926, Nr. 3945:

«Holi Holi Holi Holi

Hotsch Hotsch Hotsch Hotsch

Fiire mit em graue Gald

Chout mer ga, was der weit,

Chuechli oder Teigg!»

Welti (wie Anm. 23), 65a. Die Halbjahresrechnung erstreckte sich vom 26. Dezember bis zum
24. Juni, Sonnenwende.

Zwei Pfund. Welti (wie Anm. 23), 248a.

Ebenda, 69a, 123b, 178a.

Zwei Pfund. Ebenda, 248a.

Baechtold, Jakob: Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Frauenfeld, 1892, 209.
Manuel, Niklaus: Werke und Briefe. Vollstindige Neuedition. Hrsg. von Paul Zinsli und
Thomas Hengartner. Bern, 1999, 125.

Ebenda, 103, 105.

Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 4, 475. Die Daten 15. und 22.2.1523 stimmen nicht mit denen
von Baechtold tiberein, sind jedoch erschlossen worden nach Grotefend, Hermann: Taschen-
buch der Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. Hannover, 1971, 172.
Zum «Bohnenlied»: 1523 wurde der «romische Ablass» von Knaben unter Absingen eines
satirischen «Bohnenliedes» durch Berns Gassen getragen und verspottet. Nach altem Brauch
hatte der Bohnenkonig — derjenige, der die Bohne in einem speziell hergestellten Fast-
nachtsgebick fand — das Recht, unbehelligt Unangenehmes und Boses gegen die Regierung
zu sagen. Heute werden eine Reihe aufmiipfiger Lieder unter den Begriff «Bohnenlied»
gestellt.

Manuel (wie Anm. 41), 181ff.

Riite, Hans von: Samtliche Dramen. Bern, 2000, 9-105. Zum Bildersturm: Jezler, Peter et al.:
Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Ziirich, 2000,

Baechrtold (wie Anm. 40), S. 312ff. Rite (wie Anm. 45), Bd. 1-2.

Fluri, Adolf: Kulturgeschichtliche Mitteilungen aus den bernischen Staatsrechnungen des
16. Jahrhunderts. Bern, 1894, 40.



48

49

50

3|
»""
<2
DD

54

55

56

58

59

60
61
62

=
63

64

65

66

Rubi, Christian: Die altbernische Fasnacht. In: Der Bund, 8.2.1970, 22.2.1970. Burger-
bibliothek Bern, Mss.h.h.XX1b.361-366, Karl Howald: Brunnenchronik, Bd. 362, 155.
Fur Bern fehlen Berichte. Ein Umzug wird ausdrucklich erwahnt beim verspateten Besuch der
Luzerner am 16. September 1508 in Basel. Hoffmann-Krayer, Eduard: Die Fastnachts-
gebrauche in der Schweiz. In: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde, Bd. 1 (1897),47-57,
126-142, 177-194, 257-283, hier 56.

Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 1, 165. In Zurich gestattete der Rat den Metzgern ausdriicklich
einen Umzug. Hoffmann-Kraver (wie Anm. 49), 127,

Anshelm (wie Anm. 8), Bd. 6, 165.

Idiotikon, Bd. 1, §82. Vgl. hierzu die Beschreibung der Basler Kiifertinze bei Hoffmann-
Krayer (wie Anm. 49), 130f.

Stadler (wie Anm. 29).

Rennefahrt, Hermann (Hrsg.): Das Stadtrecht von Bern. Bd. 6: Staat und Kirche. Aarau,
1961 (Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Teil 1: Stadtrechte), 860, Zeilen 30-40.
Chorgericht Hasle bei Burgdorf, nach Idiotikon, Bd. 12, 928.

Rubi (wie Anm. 48), 8.2.1970.

Binggeli, Hermann (Hrsg.): Schwarzenburger Altahr-Blatter 1952-1974. Schwarzenburg,
1978, 12.

Stalder, Franz Joseph: Fragmente tiber Entlebuch. 2 Bde. Ziirich, 1797-1798, Bd. 2, 111.
Auch die Burgerschaft der Stadt Bern fithrte am 6. Marz 1552, an der alten Fastnacht, auf
dem Breitfeld einen Scheinkampf durch. Stadler (wie Anm. 29).

Guggisberg, Kurt: Bernische Kirchengeschichte. Bern, 1958, 458. Vgl. auch: Boschung,
Peter: Obrigkeit und Lustbarkeiten. In: Freiburger Geschichtsblirter, 71 (1994), 43—138.
Rennefahrt (wie Anm. 54), §60; Rubi (wie Anm. 30).

Rubi (wie Anm. 48), 22.2.1970.

Rubi (wie Anm. 48), 8.2.1970.

Hoffmann-Krayer (wie Anm. 49), 141; Idiotikon, Bd. 4, 650.

Moscherosch, Hans Michael: Wunderliche und warhafftige Gesichte Philanders von Sitte-
wald. Strassburg, 1644, 615, nach Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Worterbuch.
Nachdruck der Erstausgabe 1854. 33 Bde. Miinchen, 1984, Bd. 13, 355.

Tavel, Rudolf von: Ring i der Chetti. Bern, 1931, 9.

Wattenwyl, Eduard von: Die Gesellschaft zum Distelzwang. In: Berner Taschenbuch, 18635,
174-200, hier 175f. Distelzwang ist eine alte Bezeichnung fiir den Distelfink, Stieglitz.
Grimm (wie Anm. 64), Bd. 2, 1197.

7 3 Schilling. Welti (wie Anm. 22), 139a.

302 Pfund, 3 Denar. Welti (wie Anm. 23), 28b.

5 Pfund, 9 Schilling, 6 Denar. Welti (wie Anm. 23), 159b. Rock: mittelhochdeutsch «als
Uberkleid getragener, weiter Mantel»; Gippe: «Jacke».

18 Pfund, 18 Schilling. Welti (wie Anm. 23), 282b.

Howald, Karl: Der Dudelsackpfeifer auf dem Storchenbrunnen in Bern, nebst einigen Mit-
teilungen uber bernische Kulturzustande aus fritherer Zeit. In: Berner Taschenbuch, 1871,
208-248, hier 222, 230.

Binggeli (wie Anm. 57), 12.

Riite (wie Anm. 45), Bd. 3, 100, Vers 86.

Manuel, Hans Rudolf: Das Weinspiel 1548. «Ein holdsaeligs Fafinachtspil [...] Gespilt vonn
jungen Burgern Ziirich.» Aufgrund des Erstdruckes von 1548 hrsg. und kommentiert von
Walter Haas. In: Schweizer Texte. Bern, Stuttgart, Bd. 10 (1989), 211-421.

Manuel (wie Anm. 41), 113.

Ebenda, 47.

Bachtold-Staubli (wie Anm. 28), Bd. 9, 109.

Fasnacht. Beitrige des Tiibinger Arbeitskreises fiir Fasnachtsforschung. Tiibingen, 1964
(Volksleben, Bd. 6), 66f., 120, 145.

Welti (wie Anm. 12), 232, Zeile 33.

Rubi (wie Anm. 30).

31



52

81
82
83

84
85
86
88

89
90

91

93

94
95

96

97

98

99

100
101

102

103

104

105
106
107
108
109
110
111

StAB, A Il 206, Ratsmanual, Nr. 335, 10.

Rubi (wie Anm. 30).

Rubi, Christian: Lotzwil. Bilder aus seiner Wirtschafts-, Kultur- und Sittengeschichte.
Lotzwil, 1983, 131.

Bichtold-Staubli (wie Anm. 28), Band 2, 1389ff.

Bichtold-Stiubli (wie Anm. 28), Band 2, 1401.

StAB, Amt Nidau, Urbar Nr. 1, 1521, 262.

7 StAB, A I, Satzungenbuch, 102, Nr. 150.

StAB, A 1, Satzungenbuch, 102, Nr. 147, Nr. 150.

Hoffmann-Krayer (wie Anm. 49), 181.

Fluri, Adolf: Aufzeichnungen der deutschen Schulen zu Bern durch Gabriel Hermann
1556-1632 und Wilhelm Lutz 1625-1708. In: Archiv des Historischen Vereins des Kan-
tons Bern, 16 (1902), 492-651, hier 645; StAB, A II 397, Ratsmanual, 31; Rennefahrt
(wie Anm. 54), 847.

Rennefahrt (wie Anm. 54), 860, 862, 871, 933.

2 Rubi (wie Anm. 30). Ein Heischespruch aus dem Kanton Schwyz von 1831 lautet: «Fiirio!

A Burdi Studi oder zwo, Stengel oder Gstrau, Schiter nih mer au!» In: Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde, Jg. 12 (1908), 213.

Bachmann-Geiser, Brigitte: Der «Bernese Style». Die musikalischen Ausserungen der Berner
Fasnacht. In: Schweizer Volkskunde, Jg. 88 (1998), 11-17, hier 14.

Hoffmann-Krayer, Eduard: Feste und Brauche des Schweizervolkes. Ziirich, 1940, 122.
Hoffmann-Krayer, Eduard: Fruchtbarkeitsriten im schweizerischen Volksbrauch. In:
Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, Jg. 11 (1907), 238-269, hier 244.

Vgl. dazu: Liitolf, Alois: Sagen, Brauche und Legenden aus den funf Orten Lucern, Schwiz,
Unterwalden und Zug. Luzern, 1865. Reprint Hildesheim etc., 1976.

Stadler, Edmund: Die Osterfeiern im Alten Bern. In: Berner Zeitschrift fiir Geschichte und
Heimatkunde, Jg. 48 (1986), 127-153. Stadtarchiv Bern, Municipalitats-Manual Bern,
15.1.,14.2.,18.2., 28.2.1801.

Der Bund, 17.3.1978, 30.12.1969; Berner Zeitung, 4.2.1980.

Burgerchnebu: Den Burgern jahrlich zugeteiltes Brennholz; hier wird der vier bis tiinf
Tonnen schwere Baumstamm despektierlich so benannt. Idiotikon, Bd. 2, 1256.

Berner Zeitung, 25.2.1980.

Hasler, Fritz: Hilterfingen und Hiinibach in Vergangenheit und Gegenwart. Bern, 1985
(Berner Heimatbiicher, 135), 68f.

Idiotikon, Bd. 1, 974; Der Bund 17.3.1978. Die schwarze Farbe war urspriinglich ein
Schutz vor dem Bosen, man wurde unsichtbar. Biachtold-Staubli (wie Anm. 28), Bd. 7,
143 1ff.

Arnold, J.L.: Das «Giritzenmoos» in Dagmersellen LU. In: Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde, Jg. 7 (1903), 295ff. Der Brauch ist auch hier seit 1870 verschwunden. «Wie
man alte Weiber jung schmiedet.» Utzenstorfer Fasnachtsspiel, entstanden um 1503, in
Utzenstorf 1613 nochmals gespielt. Baechtold (wie Anm. 40), 33ff.; Hidber, Basilius: Das
Theater der alten Berner. In: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 5 (1863),
611-623, hier 616.

Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.X1[.15, Album IV, 1835-1839, Tagebuch von Samuel
Rudolf Walthard, 25.1.1838. Aus dem Franzosischen tibersetzt in: Juker, Werner: Sorgen
und Freuden der Stadt Bern im Anfang des vorigen Jahrhunderts. Aus dem Tagebuch von
Samuel Rudolf Walthard. Bern, 1962 (Jahrring, Paul Haupt Bern, 1962), 55f.

Ebenda, 56.

Intelligenzblatt fur die Stadt Bern, 20.1.1838.

Walthard (wie Anm. 104), 56f.

Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern, 17.2.1838.

Walthard (wie Anm. 104), 57.

Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern, 27.1.1838.

Ebenda. Walthard (wie Anm. 104), 57f.



113
114
1§ 5

117
118
119

120

135
136
137
138
139
140
141
142
143
144
145
146

148
149

Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.

Intelligenzblatt fir die Stadt Bern, 9.2.1850, 12.2.1850.

Intelligenzblatt fir die Stadt Bern, 20.1.1838, 27.1.1849, 9.2.1849, 6.2.1850, 7.3.1850.
Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87. Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern, 20.2.1850.

Das damalige Casino stand seit 1832 im Besitz der Stadt und wurde 1895 fiir den Bau des
Parlamentsgebaudes abgebrochen. Weber, Berchtold: Historisch-topographisches Lexikon
der Stadt Bern. Bern, 1976, 54.

Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern, 10./13.1.1849.

Ebenda, 13.1.1849.

Ebenda, 9.2.1850.

Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XXIb.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.

Intelligenzblatt fur die Stadt Bern, 4.2.1910. Das Casino an der Herrengasse ist 1906-1908
erbaut worden. Weber (wie Anm. 116), 56.

Intelligenzblatt fir die Stadt Bern, 3./11./15./22./25.2.1910.

Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern 3./11.2.1922. Maulbeerbaum: Name einer Seidenfabrik,
die 1908 fiir den Bau des Hotels National abgebrochen wurde. Weber (wie Anm. 116), 162.
Schweizer Lexikon 91. Luzern, Bd. 3 (1992), 648ff.; Capitani, Francois de: Musik in Bern.
Bern, 1993 (Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 76), 236ff.

' Sprachatlas der deutschen Schweiz. Bern, Basel, 1962ff., Bd. 3 (1975), Karte 47.

Neue Berner Nachrichten, 23.2.1960.

" Ebenda, 26.2.1960.

Berner Landeszeitung, 24.2.1922.

Triampy, Hans: Fasnacht in Basel. In: Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch. Ziirich, 1981,
128-136.

Der Birenspiegel. Bern, Februar 1946.

Ebenda, Februar 1927,

Neue Berner Nachrichten, 17.2.1960.

Vgl. dazu: Bellwald, Waltraut: Die Berner Gassenfasnacht. In: Schweizer Volkskunde, Jg. 88
(1998), 1-10.

Berner Zeitung, 22.3.1979; Golowin, Sergius: Dr Bar isch los. Lebendige Berner Fasnacht,
Geschichte und Geschichten. Bern, 1999.

Die Tat, 25.2.1978.

Berner Zeitung, 27.2.1979.

Der Bund, 2.2.1983.

Ebenda.

Der Bund, 23.2.1984.

Der Bund, 15.1.1994.

Bern Tourismus (Hrsg.): Bern akruell, 17.2.-4.3.2001, 13.

Der Bund, 18.2.1985.

Idiotikon, Bd. 3, 117.

Idiotikon, Bd. 4, 617.

Der Bund, 5.2.2001.

Intelligenzblatt fiir die Stadt Bern, 5.3.1870. Zur Bieler Fastnacht: Wick-Werder, Margrit
et al.: Faschingszunft Biel, 100 Jahre. Die Geschichte der Bieler Fasnacht. Biel, 1997.

7 Scharivari, franzésisch fiir: grosses Durcheinander, starker Lirm mit Hornern und Trom-

meln. Idiotikon, Bd. 8, 1106.

Offizieller Fasnachtskalender 1989.

Ulrich-Bochsler, Susi; Gutscher, Daniel: Wiedererweckung von Totgeborenen. Ein Schwei-

zer Wallfahrtszentrum im Blick von Archidologen und Anthropologie. In: Schlumbohm,

Jiirgen et al. (Hrsg.): Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschichte. Miinchen, 1998 (Beck’sche

Reihe, 1280), 244-268. e



54

150

153

154

Stotzer, Martin: Die Legende von der geschenkten Fastnacht. In: Biire Noijohr. Biiren an der
Aare, 1999 (Hornerblitter, 2000), 13-22, hier 22. Das ist echt fastnachtlicher Geist! Fiir
altere Formen der Biirener Fasnacht siehe: Der Bund, 7.1.1974, 5.1.1976, 29.12.1990.
All diese Angaben stammen aus dem in jeder Hinsicht gelungenen, geschichtlich stichfesten
und kiinstlerisch gestalteten Band «Biire Noijohr» (wie Anm. 150).

Die Langenthaler Fasnacht. Hrsg. von einem Redaktionsteam der Langenthaler Fasnachts-
gesellschaft. Langenthal, 1994, wie «Biire Noijohr» (Anm. 150) ein prachtiger Text- und
Bildband.

Hurni, Peter (Hrsg.): Dokumente zur bernischen Auswanderungspolitik im 19. Jahrhun-
dert. In: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde, Jg. 50 (1988), 69; Pfister,
Christian: Im Strom der Modernisierung. Bevolkerung, Wirtschaftund Umwelt 1700-1914.
Bern, 1995 (Geschichte des Kantons Bern seit 1798, Bd. 4), 131f.

Burgerbibliothek Bern, Mss.h.h.XX1b.361-366, Karl Howald, Brunnenchronik, Bd. 363,
87.



	Die Fasnacht in Stadt und Kanton Bern : Geschichte und Brauchtum eines uralten Volkfestes
	Einleitung
	Das Verbutze und Heischen
	Fasnachtsspiele und Umzüge
	Die Narren in Bern
	Brauchtumselemente der Fasnacht : Wasser, Feuer, Lärm
	Die "alte" Berner Fasnacht im 19. und 20. Jahrhundert
	Die Geburt der Berner Gassenfasnacht
	Fasnacht in Berner Landstädten
	Rückschau und Ausblick
	[Abkürzungen, Bildnachweis und Anmerkungen]


