
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 44 (1982)

Artikel: Schul- und Jugendtheater der Stadt Bern im Barock

Autor: Stadler, Edmund

Kapitel: 2. Berner Trilogie vom christlichen Ritter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-246211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-246211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Einleitung

1596 hatte der Zürcher Maler und Ratsherr Christoph Murer im Prolog seines
Römerdramas ce Scipio Africanus» sich dagegen wehren müssen, dass solche Übungen
für die Jugend, die früher zu Nutzen der Frömmigkeit und der Tugend veranstaltet
worden seien, heute für fremd gehalten und als leichtfertiges und mutwilliges
Unternehmen getadelt werden. 1624 veröffentlichte der Zürcher Pfarrer Johann Jakob Brei-
tinger, seit 1613 Antistes der Zürcher Kirche, seine ce Bedenken gegen Komödien und
Spiele zu Diensten und Gefallen einer jungen Burgerschaft der uralten Stadt Zürich».
Damit war in Zürich für fünf Generationen der Bannstrahl auf das Theater gerichtet,
der, abgesehen von wenigen ausländischen Puppenspielern und einem das Missfallen
des Antistes Ludwig Nüscheler erregenden Auftreten des deutschen Hanswursts
Johann Ferdinand Beck und seiner Truppe im Jahre 1730, erst 1758 durch das Gastspiel

der berühmten Schauspielertruppe von Conrad Ernst Ackermann gebrochen
wurde, während einheimische Kräfte sich nicht vor 1754 wieder an eine Aufführung
wagten '. In Bern hingegen wurden im Barock nicht nur immer wieder Gastspiele
ausländischer Wandertruppen bewilligt2, sondern erlebte das einheimische Jugend- und
Schultheater eine neue Blüte. Wohl war auf Grund der Erfahrungen mit dem Text des

Bürener Weihnachtsspiels von Pfarrer Johannes Wirz, der dem an und für sich
theaterfreudigen Zensor Johannes Haller, Münsterpfärrer und selber Autor einer nationalen
Moralität (1584)3, als ärgerlich und gotteslästerlich erschien, 1592 die bernische
Spielzensur verschärft, das Theaterspiel aber keineswegs verboten worden4. Nach wie vor
wurden einheimische Aufführungen von der weltlichen und geistlichen Obrigkeit bei

nur wenigen Gegenstimmen gefördert. Wenn 1696 der Schulrat vorübergehend
verordnete, an der Solennität an Stelle der bisher üblichen Schauspiele und Theatervorstellungen

Dialoge zum Lobe Gottes und der weltlichen und geistlichen Obrigkeit von
Knaben sprechen zu lassen, so waren dafür ausschliesslich politische Gründe und nicht
moralische und religiöse Bedenken massgebend. Unter den Autoren des bernischen
Jugend- und Schultheaters finden sich Geistliche, die auch als Spielleiter wirkten und
gelegentlich sogar als Darsteller einsprangen, unter den Spielern meist Studenten der

Theologie. Ja, der Chor des Berner Münsters wurde zeitweilig als Schaubühne für die
Solennitätsspiele zur Verfügung gestellt.

2. Berner Trilogie vom christlichen Ritter

Aus dem frühen Barock stammt das Manuskript einer dreiteiligen Moralität mit dem

von anderer Hand eingefügten Haupttitel «Drü Geistliche Spyl oder Comédien. Das Erst,
Peccator Conversus: das ist, Von Wahrer und heilsammer bekherung eines rüwenden Sünders. Das

Andre, Mües Christianus: das ist, Vonn dem Kampfund geistlichen Strytt eines bekehrten Christen,

mitt denn innerlichen Versuchungen des Sathans. Das Dritte, Martyr Christianus: das ist, Von dem

Strytt wider die üsserliehe Verfolgungen deß Theufels und der Welt. Uß Gottes Wortt, und gottseliger

lüthen Erfarung gestellt.»5 Emil Weller, auf Joseph Mone fussend, nahm wegen der

88



Argumente vor jedem Akt die Entslehungszeit zwischen 1550 und 1570 an. Basilius
Hidber vermutete, dass die Trilogie nach dem Regensburger Religionsgespräch von
1601 entstand. Jakob Baechtold hielt fest, dass es sich beim ersten und zweiten Teil um
eine Bearbeitung des Lehrstückes von dem Lüneburger Pastor Friedrich Dedekind
(1524-1598), ec Der christliche Ritter» (1576, 21590), handelt, beim dritten Teil um eine
fast wörtliche Übernahme von Dedekinds ccPapista conversus» 1596)*. Ergänzen wir,
dass im dritten Teil der Berner Trilogie auch Szenen aus dem ce Christlichen Ritter»
einbezogen werden wie die Begegnung mit dem Pharisäer, der hier zu einem Jesuiten wird,
und dem Franziskaner, dass das Zwischenspiel vom reichen Mann und armen Bauern
aus dem ee Weltspiegel» von Valentin Bolz. 1550)7 den zweiten und dritten Akt des dritten

Teiles einnimmt und dass im Gegensatz zu Dedekinds von Luther und Melanchthon
bekehrten Simon der christliche Ritter selber die Rolle des Konvertierten übernimmt,
womit der innere Zusammenhang der drei Spiele gewahrt bleibt8. Während der
Braunschweiger Bearbeiter des «Christlichen Ritters», (1604), Rektor Johannes Bechmann,
seinen Lehrer Dedekind als Autor lobend erwähnt und dessen Vorwort zur Ausgabe
von 1590 abdruckt9, nennt der Autor der Berner Trilogie weder den Namen Dedekind
noch seinen eigenen. Er ist allerdings, verglichen mit Bechmann, viel freier in seiner

Bearbeitung und bezieht auch das zweite Lehrstück Dedekinds ein. Auch ist er weniger
didaktisch und katechisierend als Dedekind und sein braunschweigischer Schüler,
ändert zum Teil die Szenenfolge und fügt ganz neue Teile ein, um das Ganze wirksamer
zu gestalten. Bei Dedekind und Bechmann erfährt der Ritter nach dem Monologe des

Paulus von seinem Knechte, dass die Leute alle seine vielen Laster kennen, und raten
ihm hernach der Pharisäer Simon und der Mönch Franz des langen und breiten, was er
für sein Heil zu tun habe. Der Autor der Berner Trilogie hingegen motiviert mit einem

Traumspiel, in welchem der Tod den Sünder bedrängt und Allegorien der Welt,
menschlicher Eigenschaften, der Tugend und der Laster ihm nicht helfen können, den

Drang des aus seinem Alptraum erwachenden Sünders zu Bekehrung und christlichem
Lebenswandel.

Im Gegensatz zu Bechmanns Zwischenspielen mit plattdeutsch sprechenden Bauern
bringt der Autor der Berner Trilogie das Zwischenspiel vom reichen Zinsherrn und
armen Bauern in engere Verbindung mit dem Hauptspiel. Schon im ersten Teil der
Trilogie kündigt Beelzebub, der die Bekehrung des Sünders befürchtet, an, er wolle trotzdem

bedacht bleiben, wie er die Menschen in sein Netz bringe, berichtet, er habe noch

gestern einen Bürger auf der Gasse gesehen, der, hochmütig und prachtliebend, sich

vor den Leuten als Ehrenmann ausgebe, und verspricht, dafür zu sorgen, dass dieser
sich nicht durch heilsame Lehren von ihm zu Christus hinwende. Dieser ce Ehrenmann»
ist niemand anderer als der reiche Zinsherr des Zwischenspiels, der zuletzt von den Teufeln

in die Hölle gebracht wird. Dass der Autor der Berner Trilogie ganze Partien aus
bestehenden Spielen entnahm, ist in der damaligen Zeit keine Besonderheit.
Bechmanns plattdeutsche Bauernszenen stammen aus der ceComoedia von Dionysii Syracu-
sani und Damons und Pytheae Brüderschafft» von Franciscus Omichius (1578), der sie

zum Teil aus Bades eeClawes Buwr» (1523) entnahm 10.

Dedekinds ec Christlicher Ritter» selber geht auf die ceComoedia von dem geistlichen
Kampf christlicher Ritterschaft» zurück, welche der Altenberger Superintendent

89



Alexius Bresnicer 1553 verfasste, fussend auf der Aufforderung des Apostels Paulus im
Epheserbrief: ecZiehet die Rüstung Gottes (den Gürtel der Wahrheit, den Panzer der

Gerechtigkeit, den Schild des Glaubens usw.) an, um bestehen zu können gegen die
Listen des Teufels.»11

Die Spielhandlung der ceComoedia I. Peccator conversus. Die Erst Comedj, Vonn
wahrer Bekeerung Eines Rüwenden Sünders, uß heyliger Gschrifft» beginnt nach dem

zweiteiligen Prolog mit einem Traumspiel. Der Tod bedroht den in seinem Bette
schlafenden Sünder. Dieser fleht um Aufschub bis zur Begleichung seiner Rechnung und
ruft zuerst seine Jugend zu Hilfe. Sie vergleicht sich mit einer welkenden Blume, die
umfalle, wenn sie Gott anblase, die ganz unsicher sei alle Stunden und sich von Tag zu

Tag zum Grunde neige, und beschuldigt den Sünder, sie durch seine Laster geschwächt
zu haben, so dass sie ihm nicht beistehen könne. Dann erscheinen, die eine auf die
andere hinweisend, Schönheit, Gesundheit, Stärke, Kunst, Wollust, Welt, Adel, Ehre
und Reichtum, die dem Sünder in ebenso eindrücklichen Worten ihre Ohnmacht vor
dem Tode bekunden, hierauf die sieben Hauptlaster Hoffart, Geiz, Unkeuschheit,
Völlerei, Zorn, Neid und Abgötterei, welch letztere die katholische Lehre und das Papsttum

als lasterhaft bezeichnet. Nach diesem Defilec bedroht der Tod wieder den Sünder.
Dieser erwacht vor lauter Schrecken, überdenkt sein sündiges Leben und nimmt sich

ernstlich vor, sich zu bessern. Der Apostel Paulus verheisst ihm Trost. Moses hingegen
nennt ihn Heuchler, da nur das vergangene Leben zähle, und sagt ihm voraus, das

Gesetz werde ihn in die Hölle bringen. Der Sünder hält einen Monolog der Klage und
Verzweiflung. Conscientz (sein Gewissen) bringt ihm seine ganze Schlechtigkeit ins
Bewusstsein. Paulus verheisst ihm Erlösung und verspricht, ihm gute Gesellschaft zu
senden. Der Sünder gelobt Conscientz seine Umkehr. Sein Bruder Josias und sein

Schwager Cornelius beglückwünschen ihn zu seiner Bekehrung und sagen ihm ihren
Beistand zu. Das tun auch die von Paulus gesandten Glaube, Hoffnung und Caritas.
Beelzebub jammert wegen des ihm entgangenen Bratens, will sich aber bei Gelegenheit
aufs neue an den Sünder heranmachen, fleissig seine Stricke spannen, all seine Tücke
einsetzen und seine Gesellen zu Hilfe holen.

Die Spielhandlung der ceComoedia II. Miles Christianus. Die Annder Comedy. Vonn
dem Kampff oder Ritterschafft eines bekerten Sünders» zeigt den Kampf böser und

guter Mächte um die Seele des inzwischen zum Ritter geschlagenen Sünders auf seinem

Höhepunkt. Beelzebub bedauert den Verlust des ihm bisher so treu dienenden
Sünders, befiehlt seinem Diener Behemoth, Luzifer und Leviathan aus der Hölle zur Beratung

zu holen, wie man den Ritter eebschyßen» könne, und kündigt an, sie tapfer
anzuheizen, damit sie dem Ritter Tag und Nacht nachstellen. In der Teufelsversammlung
wird der Beschluss gefasst, Wollust, Vermessenheit, Verzweiflung und Ungeduld auf den

Ritter loszulassen, um ihn von seinem Glauben abspenstig zu machen. Paulus prophezeit

dem von Hoffnung und Glaube begleiteten Ritter Trübsal und Ungemach auf dem

Wege zum Himmel und den Kampf mit Teufel und höllischem Heere und verspricht,
ihm Massigkeit, Beständigkeit, Geduld, Grossmütigkeit und ihre Schwestern zu Hilfe
zu senden. Der Ritter bekundet seinen Kampfwillen und betet zu Jesus. Als erster Feind

tritt Unglaube auf, fragt den Ritter, warum er einen Harnisch angezogen habe, trotzdem

Frieden in der ganzen Welt herrsche, und entfacht so dessen Zweifel an der Erlö-

90



sung. Nachdem Conscientz den Ritter wieder autgerichtet hat, fordert dieser Unglaube
auf, sich mit seinen Gesellen in die Hölle zu packen. Er erwehrt sich auch, gestärkt von
Massigkeit, der Wollust. Dann weist er den Saulbruder Helluo ab, der ihn mit Lurco
zum Mitzechen zwingen will. Glaube beglückwünscht ihn. Hieraul bedrohen Wollust,
Ungeduld und Verzweiflung den Ritter, aber gestärkt von Conscientz, Glaube und

Hoffnung besiegt er sie. Endlich treten Beelzebub und Luzifer schwer bewaffnet auf.
Der Ritter erschrickt zuerst zu Tode und fleht Gott um Hilfe an. Grossmütigkeit, sowie
Bruder und Schwager richten ihn auf. Aber sein Mut sinkt wieder, als Beelzebub die
andern Teufel zu Hilfe ruft, so dass er den Kampf aufgegeben, hätten ihn nicht Glaube
und Grossmütigkeit unterstützt. Beelzebub ruft seine Gesellen zur Flucht in die Hölle
auf. Der Ritter preist Gott und dankt ihm für seinen Sieg.

Die Spielhandlung der ceComoedia III. Miles Christianus. Die Annder Comedj.
Vonn dem christenlichen Ritter, wie der sälbig vonn üsserlichen fyenden fürnemlich
anngefochten wirtt», eröffnet an Stelle von Beelzebub Satan, der hier der oberste der
Teufel ist. Er beklagt sich, den Ritter, der ihn und sein Gesinde tödlich verletzt habe, in
Gottes Gnadenschoss zu sehen, will aber die Hoffnung nicht aufgeben und pocht in
einem vermessenen Vergleich mit Gott, in vierundzwanzig Versen, auf seine Macht.
Dann ruft er Sicherheit und Vermessenheit zum Kampfe gegen den Ritter auf. Doch
diese versuchen umsonst, dem vom Glauben gestärkten Ritter beizukommen. Den
zweiten und dritten Akt füllt das Zwischenspiel vom reichen Zinsherrn Vastrapp
(Rappeneifrig) und vom armen Bauern Hans Sälltenrych (Seltenreich). Dessen Frau Gret
Binetsch (Spinat) bittet Vastrapp um Stundung der Zinsen, da der Hagel die Reben,
Äcker und Matten zerstört habe. Aber der geizige Zinsherr lässt sich nicht einmal durch
die Not ihrer Kinder erweichen. Hans tröstet Gret mit seinem Gottvertrauen. Vastrapp
berichtet er von der Verwüstung der Ernte, die ihm in Haus und Hof nur seine nach

Brot schreienden Kinder gelassen habe, und fleht um Stundung der Zinsen. Aber
unbarmherzig droht ihm der reiche Zinsherr mit Gefängnis und Wegnahme des Viehs
und jagt ihn davon. Hierauf befiehlt er seinem Reitknecht, den Weibel zu holen, und
fordert diesen auf, den säumigen Bauern gefangenzunehmen. Hans ist verzweifelt, seine

Kinder fühlen sich als Bettler. Aber den Weibel rührt nicht einmal das zutrauliche jüngste

Kind. Der reiche Nachbar Ulli Rächenzan (Rechenzahn) wundert sich über den Aufzug

und leistet, als er von der Not des armen Bauern hört, Bürgschaft. Hans dankt
Gott. Ulli weist auf das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus hin und
meint, so werde es auch seinem Nachbarn ergehen. Als die Knechte Vastrapp seine

Habsucht vorwerfen, droht dieser, die Bauern noch mehr leiden zu machen, und
erklärt, der Donnerstrahl möge ihn eher treffen, als dass er ihnen etwas nachlasse. Er
wird beim Wort genommen. Luzifer freut sich, dass seine Zeit auf Erden vorbei ist.
Behemot vergleicht den Zinsherrn mit dem reichen Mann der Parabel. Leviathan

begrüsst ihn als ihren Gesellen Mammon. Vastrapps Knechte geloben ein besseres

Leben. Im vierten Akt treten zuerst wieder die Sauf- und Fressbrüder Helluo und Lurco
auf und unterhalten sich beim Trinken eingehend über ihr Wohlergehen. Als Helluo
den Sparer einen Narren nennt und erklärt, er möchte lieber vom Teufel geholt werden
als zu sparen, holen die Teufel gleich beide Kumpane. Der Apostel Paulus predigt
gegen die in die Hölle führenden Laster Geiz und Trunksucht, warnt vor der kurzen



und ungewissen Zeit bis zum Tode und fordert zu einem christlich bussfertigen Leben
auf, damit Gott uns nach dem Tode das ewige Leben schenke. Ein Engel bestätigt des

Apostels Lehre. Der Mönch Franz berichtet dem Jesuiten Simon, der Ritter habe den
Orden Zwingiis angenommen und sei Ketzer geworden, Sankt Paulus habe sich um ihn
gekümmert, Glaube, Liebe und Hoffnung seien mit ihm verbündet. Simon will den

Abtrünnigen durch die Kunst der Rede besiegen. Franz warnt vor einer Disputation, da
Reformierte seit der Übertragung der Bibel durch Zwingli und Luther darin bewandert
seien. Da schlägt Simon, den Gedanken von Franz erratend, vor, dem Ritter nach dem
Leben zu trachten. Scheinheilig beglückwünschen sie diesen zu seiner Abkehr von den
Sünden und fragen ihn, welchem Orden er sich zugewandt habe. Der Ritter gibt zur
Antwort, er verlasse sich allein aufJesus Christus. Ob er denn auch recht unterrichtet
sei, fragt ihn Simon. Freilich, erwidert der Ritter, Sankt Paulus habe es ihm gesagt. Paulus

sei ein heiliger Mann, erklärt Simon, aber er rede oft von so hohen Dingen, dass ein
Laie sich leicht irren könne, Gottes Gnade verdiene man allein durch gute Werke. Was

er denn tun solle, fragt der Ritter. Alle Tage zur Kirche gehen, die Messe mit Andacht
hören, die Muttergottes um Hilfe anrufen und alle Heiligen im Himmel ehren und
anbeten, empfiehlt Simon und stellt ihrer beider Hilfe in Aussicht, wenn der Ritter
ihnen etwas von seinem wohlerworbenen Vermögen abgebe. Da fahrt Conscientz
dazwischen und wirft dem Jesuiten vor, was er angeführt habe, sei nur Dichtung der
Menschen, die Schrift sage nichts dergleichen. Als Simon empört fragt, wer denn dieses

Weib sei, nennt der Ritter sein Gewissen, beschuldigt beide Ordensleute, alles sei ihnen
für Geld feil, und erklärt, unsere guten Werke seien viel zu schlecht, um damit die ewige
Seligkeit zu erwerben. Franz schimpft den Ritter einen Ketzer, Simon droht, ihn beim
Papst zu verklagen. Im fünften Akt klagt der Franziskaner den Ritter beim Bischof an.
Dieser sendet einen Boten aus, um den Dekan und die Herren des geistlichen Kapitels
zum Gericht zu laden. Vor seinem Hause bittet der Ritter Gott, ihn nicht zu verlassen,

predigt ihm Paulus Zuversicht und sagt ihm Beständigkeit ihre Hilfe zu. Der Bischof
spricht zu Dekan, Kanonikus, Franziskaner und Jesuit über den Gerichtsfall. Dann
fragt er den herbeigeholten Angeklagten, ob er Lutheraner sei. Dieser antwortet,
Luther habe ihn nicht getauft, allein Christus mit seinem Blute. Als zweites will der
Bischof wissen, ob der Angeklagte an die Heiligkeit des Papstes glaube. Der Ritter
entgegnet, Christus allein sei das Haupt, Gott allein solle man anrufen und nicht die Heiligen.

Der Bischof fragt als letztes, ob er Zwingiis Lehre für richtig halte. Der Angeklagte
bekennt, er habe nichts darin gefunden, was nicht in Gottes Wort stehe, die päpstliche
Lehre hingegen sei voll Irrtümer. Das Gericht bezeichnet ihn als Ketzer und beschliesst
seinen Tod. Vor dessen Haus beklagt der Diener Mathias seinen Herrn. Als die Nachbarn

den Grund seiner Trauer erfahren, bitten sie mit den Kindern des Ritters Gott um
Hilfe. Vor dem Kerker erscheint ein Engel, heisst Schloss und Türen sich öffnen und
ruft den Ritter heraus. Der Wächter Syrus erschrickt furchtbar, sein Kollege Davus weiss

vor lauter Bestürzung nicht mehr, wer er ist. Nach einem kurzen Gespräch mit dem Ritter

kündigt der Engel seine Rückkehr in den Himmel an. Vor seinem Hause begrüssen
nacheinander Diener und Kinder den von Todes Banden Befreiten.

Auf der Titelseite der Berner Trilogie wird zwar im Gegensatz zur Braunschweiger
Bearbeitung des ee Christlichen Ritters» keine Aufführung erwähnt. Unmissverständlich

92



geht jedoch aus dem Prolog des zweiten Teiles hervor, dass jedenfalls die beiden ersten
Teile gespielt wurden :

ce Ir wöllindt yetz inn disem lhal
Unns rächtt verstan / unnd dencken nitt

Das wir zu diser Osterzytt
Ein Narrenspil wellinndt anfhan

Deß will ich üch erinnern han :

Darumb sönd Ir yetz ann ein ortt
Alls schärtzen setzen / unnd myn woortt

Vernemmen die ich brinngen wil /
Sind doch rüwig unnd schwygend still :

Ihr wüßend noch wol wie das wir
Vor dry Monaten ohn gefär,

Ein geystlich spil gehalitten hand
Vonn dem Beckerten Sünder genamptt.»

Der erste Teil wurde also um die Neujahrszeit aufgeführt, der zweite in der folgenden
Osterzeit. Über den Spieltermin des dritten Teiles steht nichts im Prolog, er Hesse sich

jedoch ebenfalls nach ungefähr drei Monaten denken, was der Festzeit um den Johannistag

entsprechen würde. Alle drei Teile sind mit ihren insgesamt 1798, 1908 und 2085

Versen verhältnismässig kurz und konnten in Abständen von drei Monaten leichter
einstudiert werden als die an einem Nachmittag vorgestellte braunschweigische Bearbeitung

mit ihren 4393 Versen oder gar die an zwei aufeinanderfolgenden Halbtagen
gespielten Berner Bibeldramen von Hans von Rütte, wie zum Beispiel ce Goliath» (1555)

mit seinen 6812 Versen12.

Andere Hinweise auf eine Aufführung geben unmittelbare Ansprachen ans Publikum.

Im ersten Teil begrüsst der Herold die Zuschauer, bittet sie um Ruhe, kündigt ein
christliches Spiel an zum Zwecke, Jungen und Alten zu Bekehrung und Beständigkeit im
Glauben an die Seligkeit von Nutzen zu sein, fordert dann die Zuschauer auf, ihr Herz
den wichtigsten heiligen Sachen aufzuschliessen, nicht zu lachen und zu spotten, weist
sie darauf hin, dass sie hier nichts von seltsamen Schwänken oder sonst von anderem
eeaffenspiel» hören oder sehen werden, nennt endlich den Titel des Stückes und gibt
eine kurze Inhaltsangabe. Zu Beginn des zweiten Teiles nimmt er Bezug auf das vorherige

Spiel und weist darauf hin, dass der Teufel wieder dem Sünder nachstellen, dieser
aber zum Ritter geschlagen und sich mit dem Schwerte gegen den Teufel und seine
Gesellen verteidigen werde. Am Anfang des dritten Teiles begrüsst er zuerst das Publikum,

das nach seinen Worten aus Fremden und Einheimischen, tugendreichen Frauen
und Töchtern, gross, klein, reich, arm und auch alt und jung zusammengesetzt ist, bittet

um Stillschweigen und um Ausharren bis zum Ende und bekundet seine Dankbarkeit.

Auf den ersten Herold folgt ein von ihm eingeführter Argumentator oder zweiter
Herold, auch Knabe genannt, der dem Publikum vor jedem Akt dessen Inhalt bekanntgibt;

im dritten Teil allerdings tritt er nur noch vor dem fünften Akt auf. Der erste
Herold spricht das Publikum wieder am Schluss jeden Teiles an. Im Epilog des ersten
Teiles dankt er den zuschauenden Herren für ihre Aufmerksamkeit, fasst den Inhalt

93



nochmals zusammen, erklärt die Moral, bittet um Nachsicht mit den Darstellern und
verspricht, dass es das nächste Mal besser gemacht werde. Im Epilog des zweiten Teiles
ermahnt er die ehrenfesten, weisen, gnädigen Herren, die Burger und Ehrengäste, die

tugendhaften Frauen und guten Freunde, es dem Ritter gleichzutun, sich mit Gebeten

zu rüsten, Gottes Hilfe zu erbitten und die ewige Seligkeit zu erwerben. Am Schluss der

Trilogie bringt er dem Publikum die Moral der ganzen Geschichte nahe, die, kurz

zusammengefasst, lautet: Wenn wir gehorsam sind und uns mit Geduld darein schik-
ken, wird Gott uns in der Not trösten, uns vom Tode auferwecken und uns durch seinen
Sohn Jesus Christus, den wahren Gott und Menschen, Gnade erweisen. Endlich lobt er
dafür die heilige Dreifaltigkeit und schliesst mit Amen.

Dreimal spricht auch ein Narr die Zuschauer unmittelbar an. Lachend begrüsst er im
zweiten Teil am Schluss des ersten Aktes das Publikum, beklagt sich, dass man ihn in
einem geistlichen Spiele nicht dulden wolle und dass er sogar verachtet werde, und
stellt fest, dass auch die Narren Menschen seien und hier etwas lehren können. Dann
verspricht er bei seinem Kolben, keinen Hund ins Spiel zu werfen und sich fein züchtig
zu verhalten. Schliesslich meint er, wenn kein Narr auftreten würde, wäre der Schauplatz

halb leer geblieben ; sollte er aus diesem Kreis ausgemustert werden, mussten viele
mit ihm gehen, auch wenn sie nicht gezeichnet seien. Im dritten Teil erklärt er in der
dritten Szene des ersten Aktes, ausgehend von dem Sprichwort, dass kein Spiel noch so

klein sein könne, in dem nicht ein Narr vorkomme, er wolle in diesem geistlichen Spiel
die Narrensperson vertreten, jedoch keinem ein ecschlötterlin anhännken», sondern
ce schimpfsweise» die Wahrheit sagen, täte es sonst jemand, so würde er geschlagen, er
wolle erzählen, wie sich die Narrenzunft so weit und breit erstrecke, damit ein jeder sich
betroffen fühle und sich alsogleich bessere. Zuerst nennt er die Geldnarren, die nicht
wüssten, für wen sie gespart hätten, wenn sie in die finstere Hölle führen, dann die
Verschwender, ferner die Eltern, die ihre Kinder nicht recht erziehen und sie nicht bestrafen.

Aber auch viele, die sich weise und klug dünken, ziehen am Narrenpflug. Narren
seien auch die Unsteten und Leichtfertigen, ein Narr der, welcher der heiligen Schrift
nicht glauben wolle und lebe, als ob es Tod und Hölle nicht gebe, ein Narr ebenso, wer
vor dem Bauen nicht einen Kostenvoranschlag mache. Das seien die sieben Geschlechter

der Narren, die übrigen wolle er aufsparen, er habe ja kaum recht angefangen.
Ohne Zweifel musste sich ein Teil der Zuschauer von dieser Narrenpredigt ebenso

angesprochen fühlen wie von der eigentlichen Spielhandlung. In der dritten Szene des

vierten Aktes bittet der Narr die Zuschauer, ihn nicht auszulachen, denn auch ein Narr
habe weisen Sinn, das Sprichwort sei allgemein, dass Narren, kleine Kinder und auch
ce volle Tropfen» mehrheitlich die Wahrheit sagen. Dann kündigt er ernsthaft an, er wolle

den Zuschauern beweisen, dass die Gerechtigkeit fortgezogen, die Frömmigkeit
übers Meer geflogen, die Gottesfurcht in den Himmel gestiegen, die Bosheit hienieden
geblieben sei. Als er aber zwei Mönche herankommen sieht, resigniert er: wenn er die
Wahrheit vorbringen wolle, hindern ihn andere Narren.

Verfremdungen, wie solche aus dem Spiele lallende unmittelbare Kontaktnahmen
mit dem Publikum seit Bertolt Brecht genannt weiden, kommen auch in der eigentlichen

Spielhandlung vor. So sagt der Fress- und Saufbruder Helluo im vierten Akt des

dritten Teils:

94



ecEy wenn hatt doch ein end das Spil
Dasselb schier gar zlanng wären wil :

Mitt der wyß wirtt es gar vergäßen
Das wir nitt könnend z'aben frässen:

Vom suffen hören ich nütt sagen,
Das will ich yetz dem Myel clagen,

War thütt mit bscheyd inn disem kreyß?»

Nachdem die Teufel die beiden Kumpane in die Hölle geschleppt haben, tritt der
eeCantzler» auf, ermahnt die anwesenden Christen, weder dem Geiz noch der Völlerei
und Hurerei zu frönen, und kündigt dann Sankt Paulus an. Nach der Predigt des

Apostel Paulus und ihrer Bestätigung durch einen Engel fordert dieser die Zuschauer
auf, jener von ganzem Herzen zu glauben und von Geiz und Trunkenheit Abstand zu

nehmen, und ruft die Obrigkeit zu Gemeinnutz und getreuem Schutze des Volkes auf.
In der ersten Szene des Zwischenspiels vom reichen Zinsherrn und armen Bauern stellt
sich der Geiz als eeGyttüffel» dem Publikum vor. Bevor am Schluss der Trilogie der
Engel Schloss und Türen des Kerkers aufgehen heisst, klärt er die Zuschauer über die
Aufgabe von Schutzengeln auf

Auf eine Aufführung deuten nicht zuletzt die in anderer Handschrift den originalen
beigefügten szenischen Anweisungen. Beide, sowie Textstellen, geben Hinweise auf die
verwendete Bühnenform. Wenn der Herold im ersten Teil vom eeplan» spricht, auf den
dort in seinem Bette liegenden Sünder zeigt und den auf den eeplan» tretenden Knaben

(Argumentator) ankündigt, so ist damit zweifelsohne ein erhöhtes Spielpodium
gemeint, ebenso wenn im dritten Teil der Geizteufel auf den ecdörtt» sitzenden alten
Mann, Vastrapp, zeigt. Auch geht aus beiden Stellen hervor, dass die betreffenden
Darsteller sich bei offener Bühne vorher hinlegen beziehungsweise hinsetzen mussten.
Wiederholt ist von Häusern die Rede. Die Verwandten kommen zum Haus des Sünders, er
geht mit ihnen hinein. Conscientz tritt ins Haus, um den Ritter herauszuholen. Nachher
gehen alle in sein Haus. Unglaube klopft ans Haus des Ritters. Caritas kommt heraus
und zeigt, als Unglaube und Wollust nicht auf der Bank vor dem Hause warten wollen,
auf eine echütten», in die der Ritter mit Paulus gegangen sei. Vastrapp verlässt mit
seinen Dienern sein Haus. Die Kinder des armen Bauern ziehen sich nach dessen

Gefangennahme in ihr Haus zurück. Der Bischof geht vor die Tür, um nachzusehen, wo die
Gerichtsherren bleiben. Die Nachbarn klopfen, nachdem man den Ritter zum Gericht
geholt hat, dessen Kinder heraus. Der Ritter klopft nach seiner Rückkehr aus dem Kerker

an sein Haus, worauf nacheinander sein Diener Mathias und seine Kinder
herauskommen. Dann gehen alle ins Haus. Auf das Aussehen dieser Häuser deutet eine szenische

Anweisung nach dem Gespräch von Weibel, Ulli und Hans: ceDo gand sy inn ir ge-
tzell, und tritt der gyttig harfür mit synen dieneren.» Es handelte sich offenbar um
einzelne Zellen mit Vorhängen im Hintergrund, die wie bei der deswegen auch Badezellenbühne

genannten, in der Renaissance entstandenen und für das Schultheater noch im
Barock gelegentlich nachzuweisenden Terenzbühne Häuser bedeutenu. Dabei kann
das Aussen auch zu einem Innen werden wie hier durch das Bett des Sünders, den Sessel

des Zinsherrn und die Bänke des Gerichts, die sicher nicht in den beengten Kammern,

95



sondern vor ihnen aufgestellt wurden. Die wiederholte Erwähnung der Hölle, aus der
Teufel hervor- und in die sie wieder zurücklaufen, lässt auf das übliche Höllenmaul
schliessen, zumal Beelzebub von Behemoth sagt :

ecDer Lur louffet in der Hellen Schlund
Zu brüffen mir uß dem abgrund

Myn gesellschafftt die mir ghorsam ist. »

Das Sichöffnen und Schliessen von Schloss und Türen des Gefängnisses weist auf ein
übliches Kerkergitter hin. Der Bischof spricht wenigstens von einem Garten, in den er
mit dem Franziskaner gehen wolle. Der Einsatz eines ee Donnerstrahls», der den

Vastrapp ceverschüßt», sowie die Worte des Engels, dass er cehoch vom Himmel»
herkomme und dahin wieder zurück ecfar», könnte auf die Errichtung eines Himmelsgerüstes

hindeuten.
Dieses Nebeneinander von stilisierten, von der Wirklichkeit weitgehend abstrahierenden

Bühnenorten (Badezellen als Häuser) und die Realität mit Dekorationsstücken
illudierenden (Hölle, Kerker), sowie der Wechsel von aussen nach innen mittels
Versatzstücken (Bett, Sessel, Bänke) entsprechen genau der frühbarocken kubischen
Simultanbühne der Jesuiten, wie sie im katholischen Volkstheater noch über das
barocke Zeitalter hinaus beibehalten wurde14.

Szenische Anweisungen und Spieltext geben uns auch über Kostüme und Requisiten
sowie den Einsatz besonderer Mittel der Mimik, der Bewegung und der Akustik
Auskunft. Von den zahlreichen Auf- und Abgängen haben wir bereits bei den Häusern
gehört. Auch der Tod klopft vor dem Eintritt an, reisst dann dem schlafenden Sünder
die Bettdecke weg, eeküßt imm die backe», spannt seinen Bogen und zielt mit dem Pfeil
auf ihn. Der Reichtum wirft dem Todgeweihten ein altes, zerrissenes Laken für das

Grab zu. Die sieben Hauptlaster laufen mit Ungestüm vor sein Bett. Der Tod spannt
abermals den Bogen und zielt auf den Sünder, der jetzt, von grosser Angst ergriffen,
sich hin und her wälzt, darob erwacht und vom Bette aufsteht. Sein Gewissen erscheint
ihm als traurige Frau Conscientz und klopft ihm, als er es nicht erkennt, mit einem
Hämmerlein auf die Brust. Der Sünder will sich umbringen, Paulus hält ihn vom
Selbstmord zurück und gibt ihm ein Erbauungsbuch. Conscientz charakterisiert die
sich nahenden Glaube, Hoffnung und Caritas als einen cefyn fröudigen Helld» und
eczweyjungfröuwlin fyn», was auf ihre Kostümierung schliessen lässt. Beelzebub gebärdet

sich wie wild und läuft davon. Behemoth läuft in die Hölle, Luzifer und Leviathan
kommen geschwind zu ihrem Herrn. Schnell Gehen, Laufen charakterisiert ja auch in
anderen Spielen die Teufel. Auf der Teufelsversammlung kommt Beelzebub zum
Schluss, die cewyber» Wollust, Vermessenheit, Verzweiflung und Ungeduld auf den Ritter

loszulassen sowie den ccknecht» Unglaube, einmal auch feiner Held genannt; wenn
das nichts nütze, meint er, sollen die Teufel dem Ritter zur Linken und zur Rechten

zusetzen und feurige Pfeile auf ihn abschiessen. Der Narr lacht und bekräftigt sein

Versprechen mit dem Kolben (der Narrenpritsche). Der Ritter freut sich, Paulus wiederzufinden.

Bei dessen in Aussicht gestellten Hilfskräften ist von Schwestern die Rede.

Zuerst erscheint Treue und geht dann die anderen holen. Der Ritter ist mit Helm, Har-

96



nisch, Schild und Gürtel zum Kampfe ausgerüstet. Er fällt zum Gebete aul seine Knie.
Hierauf kommt es zu einem immer mehr sich steigernden Kampfspiel. Zuerst dringt
Unglaube auf den Ritter ein, der mit dem Schwerte um sich haut und ihn zur Flucht in
die Hölle zwingt. Dann versucht Wollust, den Ritter zu Fall zu bringen, aber mit Hilfe
von Massigkeit verjagt er sie. Jetzt sieht Helluo den ce gar versoffen knächt» Lurco
herankommen und versucht mit seinem Kumpan, den Ritter mit Gewalt zum Zechen

mitzuschleppen, aber dieser zieht sein Schwert und eeblitzt» gegen ihn. Mit Hilfe von
Conscientz, Glaube und Hoffnung erwehrt er sich hierauf der ihn bedrängenden Wollust,
Ungeduld und Verzweiflung. Da kommen Beelzebub und Luzifer, nach den Worten
Luzifers bewaffnet mit Stangen, Spiessen, Bogen und Pfeil. Der Ritter schlägt ihre feurigen

Pfeile mit seinem Schilde ab. Als Beelzebub die anderen Teufel zu Hilfe ruft, teilt er
mit seinem Schwerte Wunden aus. Behemoth schreit cegrusam», Beelzebub ceschützlich

[schrecklich]: Mordio, Mordio». Am Schluss laufen alle Teufel cemit großem Mordtge-
schrey inn die Hellen». Vastrapp hört sitzend die Bitte von Gret Binetsch an und schickt
sie weg, ihren Mann zu holen. Hans sinniert auf dem Wege über den Leuteschinder.
Vor Vastrapp fällt er auf seine Knie. Dieser heisst ihn aufstehen und jagt ihn davon;
dann lässt er den Weibel holen. Das jüngste Söhnchen von Hans « fai It » dem Weibel
eeann d'hosen» und verspricht ihm sein Spielrösschen. Nach dem Wegführen ihres
Vaters weinen die Kinder. Ulli besiegelt seine Bürgschaft für Hans mit Handschlag.
Vastrapp fordert seine eclieben Gsellen», den Reit- und den Hausknecht, zum Spazieren
auf. Nach dem Tode des eeGytthund kommend die tüfel uß der Hell», betrachten ihn
und schleifen ihn eemitt grossem gschrey» in die Hölle. Helluo hebt seinen ecMyel»

(Humpen, Pokal) zu den Zuschauern. Dann prosten er und Lurco sich immer wieder
zu. Die Teufel laufen ecungestüm» aus der Hölle und holen sie. Der Mönch Franz hält
seinen Monolog beim Verdauungsspaziergang und trifft dabei auf den Jesuiten Simon.
Beide werden vom Narren seltsam ungeheure Tiere und Vögel genannt, womit er auf
ihre flatternden Ordensgewänder anspielt. Sie sind mit Stricken gegürtet, welche ihnen
der Narr an die Hälse wünscht. Von zweiter Hand ist dieser krasse Wunsch, sie hängen
zu sehen, abgeschwächt in: ecFür gürtel sy en helsig tragen». Während ihres Dialogs
stossen sie auf den des Weges kommenden Ritter. Der Bischof sendet einen Boten aus,
um die Herren zum Gericht aufzubieten. Als sie angekommen sind, ersucht er sie, sich
auf die Bänke zu setzen, und lässt durch einen Trabanten den Ritter holen. Der Wächter
Syrus kann vor Zittern nicht mehr stehen, als der Ritter durch die offenen Türen des

Kerkers kommt. Der Ritter kehrt unbehelligt heim.
Endlich wird auch Bühnenmusik eingesetzt, und zwar zur Überbrückung verflossener

Zeit, so im ersten Teil von der zweiten zur dritten Szene des dritten und des fünften
Aktes und im dritten Teil von der vierten zur fünften Szene des fünften Aktes. Aber auch
zum Abschluss der eigentlichen Spielhandlung vor dem Epilog des dritten Teiles ist
Musik vorgesehen.

Der Name des Autors der Berner Trilogie liess sich bis heute nicht ermitteln. Nach

unserer Ansicht kommen dafür Berner mehr oder weniger in Frage. Sicher ist der Text
dem deutschschweizerischen Sprachraum zuzuschreiben, wie zahlreiche Sonderausdrücke

erweisen. Dazu kommen aber auch typisch bernische Redewendungen wie zum
Beispiel eeniemand kein schlötterlin [herabhängender Rotz] anhännken» (mit üblem

97



Namen bedenken) oder Ausdrücke wie ebenfalls des Narren eedolen» (dulden), ec träfen »

(dreist, frech), «hällsig» (Halsriemen), der Abgötterei ecstämpeny» (unwahres Gerede,
dummes Geschwätz), des Beelzebubs eelur» (Schlaukopf, Schelm, Spitzbube), des Helluo
cemihel» (Humpen, Pokal), des Geizes cegyttüfel» (Geizteufel), sowie, um nur noch ein
weiteres Beispiel zu nennen, das für Bern typische Schluss-r bei besitzanzeigenden
Adjektiven auch im Nominativ und Akkusativ wie bei Vastrapp :

ee Was gannd mich dynr kinnder an :

Ich mus waarnemmen myner Sachen. »

Auch befand sich das Manuskript schon im frühen 17.Jahrhundert in Bern. Nach einer
Eintragung auf der Rückseite des ersten Folio war es noch 1707 im Besitze des bernischen

Malers Wilhelm Stettler (1643-1708), eines Enkels des Chronisten Michael Stettler

(1580-1641). Am 4. April 1707 nämlich schenkte er es mit über 350 anderen
Manuskripten und Büchern der öffentlichen Bibliothek in Bern, wobei leider im Donatorenbuch

nur vermerkt wurde ce Drey geistliche Comédien, ein Manuscriptum in groß». Die
Berner Trilogie gehörte also nicht zur sogenannten Bongarsischen Bibliothek, wie
Franz Joseph Mone und auf ihm fussend Emil Weller und andere schreiben, kam also
nicht mit der berühmten Bibliothek des Elsässers Jakob Bongars, diejakob Graviseth,
Herr zu Liebegg im Aargau, 1632 der Stadt Bern schenkte, in bernischen Besitz15. Im
übrigen entnahm schon Johann Kaspar Myricaeus, seit 1619 Provisor der Oberen
Schule in Bern, für seinen 1630 veröffentlichten eeBerchtoldus Redivivus» Textstellen
aus der Berner Trilogie. Diese Zusammenhänge lassen den Verdacht, dass Michael
Stettler der Autor war, nicht ganz von der Hand weisen, beschäftigte er sich doch 1599

bis 1609 mit der Poesie16, ohne allerdings ein grosser Dichter zu werden, trat 1605 mit
einem Hochzeitsspiel hervor und verfasste zwei dialogisierte Chroniken. Die Bearbeitung

und Ergänzung vorhandener Spieltexte wäre ihm jedenfalls zuzutrauen. Die
Handschrift der Berner Trilogie ist zwar eine andere als jene der dialogisierten Chroniken,

aber es könnte sich ja um eine Abschrift handeln. Eine gewisse Übereinstimmung
der Schriftzüge weisen die in der Trilogie nachträglich eingetragenen szenischen

Anweisungen mit den wenigen, wie solche aussehenden Stellen in den dialogisierten Chroniken

auf. Ein anderer Berner oder doch seit dem späten 16.Jahrhundert in Bern
Niedergelassener, der in Frage käme, ist Andreas Schreiber, der übrigens in dem 1609 von ihm
in Bern aufgeführten ecTriumphus Christi», einer mit seinen Privatschülern erarbeiteten

Übertragung aus dem Lateinischen, seinen Namen als Übersetzer und Bearbeiter
nur indirekt im Vorwort der Druckausgabe erwähnt. Da er in diesem Vorwort das

Theater in den Mittelpunkt seiner Erziehung stellt, wäre es durchaus denkbar, dass er
nach dem Auferstehungsspiel, seiner ersten Vorstellung in deutscher Sprache, eine
Bearbeitung der Lehrstücke Dedekinds geschaffen und die Aufführung der drei Teile in
einem Zwischenraum von je drei Monaten ermöglicht hätte.

98


	2. Berner Trilogie vom christlichen Ritter

