Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde
Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 41 (1979)

Artikel: Gedenkschrift Hans Strahm 1901-1978

Autor: Michel, Hans A. / Duft, Johannes

Kapitel: Der Begriff "Tatsache" als Gegenstand der Geschichtsforschung
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-246061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-246061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER BEGRIFF DER « TATSACHE»
ALS GEGENSTAND DER GESCHICHTSFORSCHUNG

Vortrag von Hans Strahm, gehalten in der Literarischen Gesellschaft Bern,
am 30. Januar 1968 *

Was ist unter dem Gegenstand oder dem Objekt der Geschichtsforschung zu verste-
hen? Einmal ganz allgemein das Korrelat zur subjektiven Titigkeit des Forschenden,
das, worauf sich sein Erkennen und seine verarbeitende Geistestitigkeit in diesem
speziellen Sinne richtet - namlich das an sich noch unbestimmte, gestaltbare Objekt,
das der gestaltende und darstellende Historiker aufsucht, erforscht, formt und dar-
stellt. Dieses Gestaltbare tritt uns entgegen aus Objektivationen menschlicher Hand-
lungen, die als Relikte eine Verkettung und Verflechtung von « Gewesenheiten» und
Geschehnissen reprisentieren.

Es ist nun die Aufgabe des Historikers, diesen Relikten und den hinter ihnen ste-
henden Ereignissen in ihrer Wandlung in der Zeitfolge nachzugehen, sie von ihrer
Singularitit, in der sie uns entgegentreten, zu befreien und so in Zusammenhang zu
bringen, daB sie einen Kausalnexus des Bedeutsamen oder eine Gesamtheit bedeutsa-
mer Geschehnisse bilden.

Der Historiker rekonstruiert sich gleichsam ein Schauspiel, vor dem er selbst im
Zuschauerraum sitzt und als kritischer Reporter, Schilderer und Chronist voraussetzt,
dal es sich friher einmal gerade so, und nicht anders, im wirklichen Leben abgespielt
habe. Auf dieser Biihne agieren Personen nach eigener ihnen immanenter Gesetzlich-
keit und Freiheit, wobei der Historiker — anders als der Dramatiker - keine Macht
hat zu bestimmen, ob so oder so. Es ist keine wirkliche Welt, die er vor seinen Augen
erstehen laft - er schafft sie zwar, aber er ist nicht ihr Dichter.

Die Geschichte hat ihre besondere Seinsweise und daher auch ihre besondere
Erkenntnisform. Der Unterschied zur Naturwissenschaft mag das erlautern.

Die Naturwissenschaft ist - oder war - in der glicklichen Lage, eine Uberein-
stimmung zwischen dem Gedachten und dem objektiven Sachverhalt, ihrem Gegen-
stand, nachweisen zu konnen. Sie kann das Gedachte durch das Experiment und den
objektiven Zusammenhang der Natur verifizieren. Die Natur gehorcht dem Gesetz.
Sie ist das Dasein der Dinge, sofern sie nach allgemeinen Gesetzen bestimmt sind. Die
Planeten bewegen sich in mathematisch-physikalisch vorausberechenbaren Bahnen.
Die Erfahrung bestitigt es. Die Natur laBt sich berechnen, vorausberechnen.

Es kann hier auf die Problematik der modernen Grundlagenforschung in der
Naturwissenschaft, mit ihren Unscharferelationen und der Negation oder Relativie-
rung der Stetigkeit des Naturverlaufs, nicht niher eingegangen werden. Fiir sie bilden
unser Verstand und unsere Begriffe heute ein unvollkommenes, ja unzureichendes

* Nach dem Vortragsmanuskript herausgegeben von Elisabeth HeR und Hans A. Michel

14



Werkzeug. Die Naturwissenschaft ist der objektiven Substanz so nahe auf den Kern
gerickt, daR bloR noch ein schwingendes Gefiige ubriggeblieben ist, ein «Ding an
sich», das qualitativ oder gesetzmaRig zu erfassen unser Verstand so wenig mehr fahig
ist wie unser Auge. Thre Ergebnisse tiberschreiten die Grenzen unserer Vorstellungs-
kraft.

Die Verifizierbarkeit des Gedachten an der Erfahrung oder im Experiment ist in
der Geschichte nicht méglich. Geschichtliche Vorgénge sind nicht wiederholbar wie
ein Experiment. Das Gesetz, oder wohl besser das methodische Postulat, von der
Konstanz des Naturverlaufs, daB namlich bei gleichen Bedingungen gleiche Wirkun-
gen sukzedieren, gilt nicht fir die Geschichte. Nie herrschen in der Geschichte gleiche
Bedingungen. Geschichte ist an den Menschen gebunden, an seine reale einmalige
Existenz im Zeitablauf zwischen Geburt und Tod. Sie hat es mit menschlichen Gebil-
den und mit der Freiheit des schopferischen Menschen zu tun, der jederzeit, sua spon-
te, eine neue Kausalreihe beginnen, eine bestehende willkiirlich abbrechen kann.

Der Begriff der historischen Realitit ist daher von ganz besonderer Eigenart. Das
Gesetz von Grund und Folge gilt fir die Geschichte nur in dem eingeschrankten Sinn,
daB niamlich einer Folge nicht nur ¢in Grund, sondern unendlich viele Griinde ihres
So-Seins vorausgehen konnen, bei denen eine Zwangslaufigkeit fir unseren Intellekt
meist nicht erkennbar ist. Wir sind dann geneigt, sie einem Zufall zuzuschreiben.

Die Geschichte in ihrem objektiven Sachverhalt ist iberhaupt nichts Reales im
strengen Wortsinn. Sie war Realitdt, als sie noch nicht Geschichte war.

Geschichte als Vergangenheit ist Gewesen-Sein, nach einem Wort von Schelling
«vergangene Gewesenheit», und allein als solche Gegenstand unseres Forschens und
Erkennenwollens. Sie wird wieder Gegenwart, wenn sie in einem Bewuftsein, bildhaft
oder diskursiv, in der Form des Wahrscheinlich-so-Gewesen-Seins neu wieder Gestalt
gewinnt.

IT.

Alles was wir erkennen, erkannt haben und erkennen wollen, nennen wir Sein. Das
Sein ist die gesamte tiberhaupt mégliche Gegenstindlichkeit unserer Erkenntnis im
allgemeinsten Inbegriff aller Dinge und Wesen. Diese Gesamtheit tiberhaupt mogli-
cher Gegenstinde unserer Erkenntnis gliedert sich in drei Seinsbereiche. Es sind:

1. Das Dasein, das heifit die Existenz oder die Gleichzeitigkeit der Dinge und Wesen
im objektiven Raum.
2.Das Gewesen-Sein, die Vergangenheit oder die Sukzession der Dinge und Wesen in
der abgelaufenen qualitativen Zeit: dies ist das eigentliche Reich der Geschichte.
3.Das reine Sein, das Reich der Ideen, Allgemeinbegriffe, Axiome, Normen und Wer-
te, die unabhingig vom Dasein und Gewesen-Sein in der zeit- und raumlosen Per-
manenz ihrer Geltung ein eigenes Sein beanspruchen oder reprasentieren.
Die im SchoRe der Zukunft ruhende kiinftige Sukzession der Dinge und Wesen in
Raum und Zeit ist ein Noch-nicht-Sein; dieses gehort nicht in den Bereich der
Erkenntnis, sondern in den der Konstruktion oder der Prophetie.

15



Alle drei Seinsbereiche sind in der Fiille und Mannigfaltigkeit der uns gegenwirti-
gen, da-seienden Wirklichkeit ungeschieden enthalten. Sie iiberschneiden sich in der
Existenz des erkennenden subjektiven BewuBtseins. Hier ist es allein der zweite Seins-
bereich, das Gewesen-Sein, mit dem wir uns beschiftigen werden. Es ist das Gebiet
der historischen Erkenntnis.

Aufgabe aller Wissenschaft ist: forschend zu erkennen und das Erkannte gestaltend
darzustellen.

Die methodische Form des Erkennens in der Geschichte ist das Verstehen. Verste-
hen ist Wissen um die Bedeutung der Realitit, Erkennen eines im Verstand, das heifit
im Inneren des Wahrnehmenden anschaulich gespiegelten Zusammenhangs der Rea-
litat. Es ist das Ziel der begriindenden Erkenntnis der Kontinuitit des menschlichen
Daseins berhaupt, in welchem wir jetzt Lebenden an der Reihe sind, die stiickweisen,
unklaren Vorstellungen von den Dingen aufer uns in uns aufzunehmen und, soviel an
uns liegt, mit dem tieferen Verstindnis ihrer Zusammenhinge weiterzugeben.

Wir sind ein Glied in der Kette der Tradition, die wir unser Geisteserbe nennen,
das wir zu verwalten und - vermehrt oder vermindert — an die Nach-uns-Kommen-
den weiterzugeben haben.

Der Gegenstand der historischen Erkenntnis ist das Geschehene, wie es sich in der
Vergangenheit — also in einem Zeitverlauf oder in einer Zeitfolge - abgespielt hat,
die dem erkennenden BewuRtsein nie unmittelbar gegeben sein kann.

Historische Erkenntnis ist demnach eine mittelbare, retrospektive, reproduktiv-
rekonstruierende Erkenntnis, die, ihrem Gegenstande gemdl, immer jenseits der
unmittelbaren Erfahrung bleibt. Das historische Geschehen ist ein Land, das nie wie-
der betreten werden kann.

I11.

Geschichte im gewéhnlichen Wortsinn vereinigt zwei Aspekte, einen objektiven und
einen subjektiven. Das Wort umfaBt sowohl die «res gestas» als auch die «historiam
rerum gestarumy» — das Geschehene, die Taten und Begebenheiten selbst, wie auch
die Erzahlung dieser Taten und Begebenheiten, die eigentliche Geschichtsdarstellung.

Der Begriff Geschichte bedeutet demnach:

1. Das objektive Geschehen in seinem gesamthaften, universalen Zusammenhang, wie
es sich in der Vergangenheit abgespielt hat - die Realitit des So-Gewesen-Seins in
der vergangenen Zeit schlechthin.

2. Die subjektive Darstellung des objektiven Geschehens in der einfachen Geschicht-
schreibung (Geschichtserzihlung, Annalistik, Chronik).

8.Die subjektive Deutung des objektiven Geschehens in der Geschichtschreibung
nach methodischen Prinzipien der Darstellung und die Deutung durch Selektion
aus der Fiille des Gegebenen (Staats-, Rechts-, Kriegs-, Kunst-, Kultur- usw.
-geschichte).

4.Die subjektive Deutung der im objektiven Geschehen realisierten Werte und Ideen
in der Geistesgeschichte, der Objektivationen des Geistes in seinen sinnhaltigen
Formen.

16



Diese Deutungen sind gebunden an die Einstellung oder Problemstellung des
Historikers und an das ihm immanente hic et nunc.

Das objektive Geschehen, der Ausgangspunkt aller historischen Einzelforschung,
ist immer das durch eine menschliche Tat objektivierte und bis in unsere Gegenwart
uberlieferte Gebilde, das Relikt. Von diesem aus schlieRen wir zurtick auf das histori-
sche Ereignis oder die Handlung, dem es sein Entstehen verdankt. Uberliefertes
Gebilde und Ereignis in der Vergangenheit bezeichnen wir als historische Tatsache.

Die im Realzusammenhang des sich Ereigneten als Einzelheit eingeordnete histori-
sche Tatsache ist der eigentliche Gegenstand der Geschichtsforschung, der eigentliche
Gegenstand, der dem Historiker «gegeniibersteht». In ihr, der objektiven Tatsache,
ist die Zielsetzung der historischen Erkenntnis gegeben und gleichzeitig auch das So-
Gewesen-Sein des objektiven Geschehens aufgehoben oder bewahrt im Sinne Hegels.
Sie ist sowohl Ausgangspunkt wie auch antizipierte Zielsetzung aller historischen
Erkenntnis; denn die Tatsache ist die bildhaft erfaBte oder diskursiv-begriffene Form,
in der das So-Gewesen-Sein als ein objektiv reales Sein durch unser Erkenntnisvermo-
gen perzipiert und methodisch-wissenschaftlich erwiesen werden kann.

Der Begriff «Tatsache» ist denn auch, seinem Wortsinne nach, eine recht eigenarti-
ge Zusammensetzung. «Tat-Sache» als Ausdruck fiir das Gegebene im objektiven
Erkenntnisbereich begreift sowohl die Spontaneitit (Tat) - wie sie im Gebilde objek-
tiviert ist — als auch die Gegenstindlichkeit (Sache) selbst. Im Hinblick auf den
Erkenntnisvorgang - das heift vom erkennenden Subjekt aus gesehen - ist im
Begrift der Tat-Sache gleichzeitig die Spontaneitit (Tat) und die Rezeptivitat (Sache)
des erkennenden Bewultseins enthalten. Es ist in ihr sowohl das Konstitutive der Ver-
nunft wie auch das Affiziertwerden durch das gegenstindlich Gegebene inbegriffen.
«Tatsache» kann demnach sowohl eine objektivierende Handlung wie eine gegen-
stindliche Wirklichkeit bedeuten, je nachdem man mehr Gewicht auf die Tat oder auf
die Sache, das objektivierte Gebilde, legt. Die Sache schlechthin wird durch das
schopferisch erkennende Subjekt zur Tat-Sache gestaltet. Wie sie im objektiven Sinn
Ausgangspunkt der Erkenntnis bedeutet, so ist sie andererseits fir das erkennende
Subjekt selbst Ziel und Aufgabe seiner Bemiihung. Methodisch ist Tatsache ein Grenz-
begriff zwischen Wahrscheinlichkeit und GewiBheit oder Evidenz und gleichsam ein
Spiegelbild dessen, was im Seinsbereich des reinen Seins als Wahrheit bezeichnet
wird.

Fir jede Forschung, die menschliche Gebilde zu ihrem methodischen Gegenstand
hat, ist die Tatsache der Ausgangspunkt und gleichzeitig Ziel und Aufgabe. In diesem
Begriff, der bisher weder terminologisch genau definiert noch methodisch an den ihm
zukommenden Systemort gestellt und gebiihrend berticksichtigt worden ist, bezeugt
sich die Richtigkeit des Hegelschen Wortes, dal die Sprache «das Werk des Denkens»
sel, das seine Kategorien darin bemerklich mache.

Im gewdhnlichen Sprachgebrauch bedeutet Tatsache ganz einfach etwas, das wirk-
lich so ist, wie wir es annehmen, etwas, von dessen wirklichem Bestehen wir tiberzeugt
sind, ein gleichsam bewiesener Erfahrungsinhalt, eine reale Begebenheit, ein «tatsach-
lich» geschehenes Ereignis.

Es ist jedoch damit wie mit einer Miinze, die tiglich durch unsere Hinde geht,

17



ohne daB wir meist wissen, was fiir ein Geprige sie trigt und welchen Metallwert sie
wirklich besitzt.

Betrachten wir das Wort «Tatsache» einmal im Hinblick auf seine Herkunft, da,
nach einem geistvollen Ausspruch Heinrich Brunners, des grofen Rechtshistorikers,
die Worter die Geburtsscheine der Begriffe, die sie bezeichnen, in sich tragen.

IV.

Das Wort «Tatsache» hat «in der Tat» eine ganz eigenartige Geschichte. Es ist eine
Ubersetzungsneubildung des 18.]Jahrhunderts, ein Musterbeispiel fiir das durch den
jeweiligen zeitbedingten Stand der Geistesgeschichte hervorgerufene Wechselspiel zwi-
schen Wort, Begriff und Bedeutung.

Zu Lessings Zeit war es noch kaum gebrauchlich. In seinem NachlaB fand sich eine
fragmentarische Notiz unter dem Titel: «Uber das Wértlein Thatsache», die folgen-
dermaBen lautet: «Mit Recht sage ich: Wortlein; denn es ist noch so jung. Ich weill
mich der Zeit ganz wohl zu erinnern, da es noch in Niemands Munde war. Aber aus
wessen Munde oder Feder es zuerst gekommen, das weill ich nicht. Noch weniger
weil ich, wie es gekommen seyn mag, daB dieses neue Wortlein ganz wider das
gewohnliche Schicksal neuer Wérter in kurzer Zeit ein so gewaltiges Gliick gemacht
hat; noch, wodurch es eine so allgemeine Aufnahme verdient hat, dal man in gewis-
sen Schriften kein Blatt umschlagen kann, ohne auf eine Thatsache zu stoBen...»
(G.E.Lessings Leben, nebst seinem noch iibrigen litterarischen Nachlasse. Hrsg.v.
K.G.Lessing. Berlin, 1793-1795. III, S.177.

Lessing, Gotthold Ephraim. Sammtliche Schriften. Hrsg. von Carl Lachmann. Neue
rechtmifige Ausgabe. Berlin, 1838-1840. XI, S.645.)

Uber die Entstehungsgeschichte des Wortes Tatsache ist folgendes festzuhalten: der
deutsche Ausdruck ist eine Ubersetzungsneubildung aus dem englischen «matter of
fact». Er findet sich nach Grimms Worterbuch erstmals in einer im Jahre 1756
erschienenen deutschen Ubersetzung eines Werkes von Joseph Butler betitelt: «Besti-
tigung der natiirlichen und geoffenbarten Religion aus ihrer Gleichférmigkeit mit der
Einrichtung und dem ordentlichen Laufe der Natur», aus dem Englischen tibersetzt
von Johann Joachim Spalding (Leipzig, 1756). Von Butler wird der Begriff «matter of
fact» bereits im allgemeinen Sinn als «beweisbare Erfahrung» verwendet, wihrend
noch Francis Bacon in seinem Advancement of Learning (1605) «matter of fact» als «a
belief of history» bezeichnet. Bacon weist ferner ausdriicklich darauf hin, daR «matter
of fact» ein Begriff aus der Juristensprache sei, das heifit die Antwort auf die Frage
«quid facti» im prozessualen Beweisverfahren - der Gegensatz zum Terminus «mat-
ter of law» als Antwort auf die Frage «quid iuris». «Matter of fact» bezog sich daher
urspringlich auf die Feststellung eines Tatbestandes im StrafprozeR, eine feststellbare,
rekonstruierte Realitit als Ausgangspunkt und Voraussetzung fiir das Urteil.

War «matter of fact» bei Bacon und allen friiheren Schriftstellern (nach James A. H.
Murray, A New English Dictionary on Historical Principles, Oxford, 1888-1933,
VI/2, §.243, ist das Wort erstmals 1581 zu belegen) ausschlieBlich ein Begriff der

18



Rechtssprache, so wurde er fiir den kritischen Empirismus John Lockes in seinem
Essay Concerning Human Understanding (1690) als beweisbare Erfahrung tiberhaupt
zu einem Zentralbegrift seines Systems. « Matters of facts» sind Gegenstinde fir Urtei-
le, deren Erkenntnisgehalt bloR wahrscheinlich ist und die gleichsam eine Vorweg-
nahme fehlenden Wissens bedeuten. Solche Wahrscheinlichkeitsurteile grunden sich
auf eigene Kenntnis, Erfahrung und Beobachtung sowie auf Zeugenaussagen anderer.
Wabhrscheinlich ist das, was bloR vermutlich wahr ist. Alle Tatsachenerkenntnis ist
Wabhrscheinlichkeitserkenntnis, abgestuft nach den aus einem Beweisverfahren sich
ergebenden Graden der GewiRheit. Die Grade der GewiBheit sind in ihrer Reihenfol-
ge: Sicherheit oder Evidenz, Glauben, Vermutung, Zweifel, MiRtrauen, gemiB der
Uberzeugungskraft der aufgestellten Griinde und Beweise. So weit Locke in seinem
Essay Concerning Human Understanding, Buch 4, Kap. 16.

Was Locke als Theorie der Wahrscheinlichkeitserkenntnis bei Tatsachenurteilen
darlegt, ist nichts anderes als eine Deutung der Beurteilungskriterien, die im Krimi-
nalprozeR zur Feststellung eines objektiven Tatbestandes dienen.

Das ist Leibniz bei seiner Interpretation Lockes in seinen Nouveaux essais sur
I'entendement humain (1704) keineswegs entgangen. Den wortlich libernommenen
Ausfiithrungen Lockes fugt er bei, daB die Juristen bei ihrer Behandlung der Beweise,
Praesumptionen, Konjekturen und Indizien viel Richtiges iber diese Sachen gesagt
und manche bemerkenswerte Einzelheit hieriiber beigebracht hitten. Sie beginnen
mit dem Notorischen, dem Offenkundigen, Evidenten, fir das kein Beweis erforder-
lich ist. Darauf kommen sie zu vollstindigen Beweisen, auf Grund derer man urteilt.
In Kriminalsachen fordert man, nicht mit Unrecht, mehr als vollstindige Beweise,
namlich das, was man nach Art des Tatbestandes das corpus delicti (dauBerlich wahr-
nehmbare Merkmale eines Deliktes) nennt. - Es ist vergleichbar mit dem Relikt im
historischen Bereich. Ferner gibt es Praesumptionen, Vermutungen oder Annahmen,
die vorldufig, das heifit bis zum Beweis des Gegenteils, als vollstindige Beweise gelten.
Diese unterscheiden sich von den Anzeichen, Indizien oder den Konjekturen, die oft
gegen andere Konjekturen abgewogen werden missen, um ihren héheren Grad von
Wahrscheinlichkeit zu erweisen.

Solche Unterscheidungen, so fihrt Leibniz fort, konnen auch in anderen entspre-
chenden Fillen brauchbar sein, und das ganze ProzeRverfahren in der Justiz ist in der
Tat nichts anderes als eine Art Logik -: «Et toute la forme des procedures en justice
n’est autre chose en effect qu'une espece de Logique, appliquée aux questions de
droit.»

(Leibniz, Gottfried Wilhelm. Nouveaux essais sur ’entendement humain, Buch 4,
Kap. 16, § 9.)

Damit ist der Kernpunkt dieser Untersuchung aufgedeckt. Denn: was ist die Metho-
de der historischen Forschung anderes als die Feststellung von Tatsachen im ProzeR-
verfahren, ein logisches Vorgehen zur Beantwortung der Frage «quid facti»?

Offenkundigkeit (notoriété), Praesumption, Konjektur, Indiz, wie iibrigens auch
Zeugnis, Urteil und sogar der Begriff «Erkenntnis» entstammen der juristischen Ter-
minologie. Diese Begriffe haben zwar ihren urspriinglichen Bedeutungsgehalt teilwei-
se weitgehend gewandelt und erweitert. Wenn wir jedoch ihren eigentlichen Inbegriff

19



schirfer erfassen wollen, sehen wir, daB gerade im Zuriickgreifen auf die originire
Bedeutung der Woérter wesentliche philosophische Ergebnisse zutage treten. Das Ein-
dringen in den «inneren Sinn» der Sprache und in die urspriingliche Bedeutung der
Worter-die Entzifferungihrer Heimatscheine, um mit Heinrich Brunner zu reden -
ist in methodischer Hinsicht sehr aufschlufreich. Die Genesis, der Bedeutungswandel
und der Inbegriff eines Wortes verraten nicht selten den Stand der methodischen und
philosophischen Erkenntnis einer Zeitepoche.

Es wurde deshalb etwas niher auf die Entstehungsgeschichte des Wortes « Tatsache»
eingegangen, weil dieser Begriff bei Leibniz und Locke gleichsam den Markstein, den
Beginn der kritischen, wissenschaftlichen Geschichtsforschung kennzeichnet - und
nicht zuletzt auch deshalb, weil er fiir die Methode der historischen Forschungsarbeit
von grundsatzlicher Bedeutung ist.

Die Rechtsprechung - dlter als das, was wir heute als Erkenntnistheorie bezeich-
nen - ist zweifellos sprachlich der Mutterboden fiir unsere historische Methode und
auch fiir einen guten Teil unserer philosophischen Begriffsbildung iiberhaupt. Das
Urteil Gber das, was als «Tatsache» zu gelten hat, ist der erste Schritt aller historischen
Forschung. Ich glaube sogar annehmen zu kénnen, daf mit der Schaffung des Wortes
«Tatsache» im deutschen Sprachgebrauch ein Erwachen des modernen kritisch-histo-
rischen BewulBtseins angedeutet ist.

Zur Feststellung von Tatsachen im prozessualen Beweisverfahren gab es - vor dem
erst im Verlauf des 19.Jahrhunderts eingefithrten Grundsatz der freien richterlichen
Beweiswiirdingung - methodische Vorschriften, nach denen unter bestimmten Vor-
aussetzungen Tatsachen als mehr oder minder wahrscheinlich zu gelten hatten. Es
waren die sogenannten Tatsachenvoraussetzungen (praesumptiones facti) der alten
prozessualen Beweistheorie. Sie konnen fiir die Methodenlehre der historischen Wis-
senschaften im einzelnen von Nutzen sein; denn sie waren das Ergebnis eines reichen
kasuistischen Materials, und ihre Kriterien der Wahrscheinlichkeitsgrade im prozes-
sualen Tatsachenbeweis sind ein Zeugnis vorbildlichen juristischen Scharfsinns. Sie
waren nicht zuletzt deswegen so scharfsinnig durchdacht, weil die genaue Feststellung
der Tatsachen im KriminalprozeR mit ernster, unmittelbar in das Leben und die Frei-
heit von Menschen eingreifender, richterlicher Verantwortung belastet ist.

Es hat nun gewiB keineswegs so schwerwiegende Konsequenzen, wenn ein Histori-
ker in seiner geschichtlichen Darstellung einen Menschen oder ein Ereignis falsch
beurteilt, Taten und Handlungen mifdeutet, Tatsachen verkennt oder nicht beachtet,
wie wenn ein Richter das tut. Das wissenschaftliche Fehlurteil wird in der Regel durch
die fortschreitende Forschung korrigiert. Darin besteht schlieBlich das Leben und der
Sinn der Wissenschaft, daB sie frithere Fehlurteile und Irrtiimer berichtigt. Aber auch
der Historiker hat seine Verantwortung; denn er «richtet» iiber die Vergangenbheit,
indem er ihren Tatbestand aufnimmt und deutet.

20



V.

Die Methode des Feststellens oder Findens einer historischen Tatsache ist die
Untersuchung. Ausgangspunkt der Untersuchung oder des Forschens ist im Hinblick
auf das Objekt: das historisch Gegebene, das Relikt; im Hinblick auf das Subjekt, also
den Forschenden selbst, ist es die Frage oder die Problemstellung, mit der er an das
Gegebene herantritt.

Das Ziel der historischen Untersuchung ist der Beweis der Wahrscheinlichkeit,
Offensichtlichkeit oder Evidenz, das heiBt bestenfalls der augenscheinlichen Gewil-
heit einer Tatsache. Sie ist so zu bezeugen und zu beweisen, daR sie sich durch die Evi-
denz selbst rechtfertigt und damit von der Stufe einer bloBen Praesumption zur hoch-
sten Stufe der Wahrscheinlichkeit, zur GewiBheit, erhoben wird.

Eine historische Tatsache ist vorerst zweifellos das, was sich quellenmaRig aus den
iberlieferten Objekten belegen, feststellen oder erschliefen ldRt. Sie ist aber nicht
bloR das, was sich im Wortlaut von Urkunden, in der Gestalt von Denkmalern, Uber-
resten und Funden einfach vorfindet - sondern das, was hinter den Quellen selbst
als lebendige Wirklichkeit einmal Ereignis war.

Das historische Geschehnis oder Ereignis bleibt - da wo es nicht von Zeitgenossen
unmittelbar miterlebt werden kann - immer jenseits moglicher Erfahrung. Es ist der
unmittelbaren Wahrnehmung und Beobachtung grundsitzlich verschlossen und kann
nicht — wie das beim Experiment moglich ist - nach Bedarf wieder in Bewegung
gesetzt, neu ins Leben gerufen und erfahrbar gemacht werden. Das einmal Vergange-
ne kehrt nie wieder zurtick.

Da wo ein Ereignis von Zeitgenossen miterlebt wird, ist es entweder noch nicht
Geschichte, sondern unmittelbares Dasein, unmittelbare Gegenwart - oder dann
subjektive Riick- und Wiedererinnerung und als salche ebenfalls wieder jenseits mog-
licher, wiederholbarer gegenstindlicher Erfahrung.

Trotzdem ist das Gewesene oder das So-Gewesen-Sein Gegenstand und Aufgabe
unserer objektiven Erkenntnis. Es ist nicht metagnostisch wie die Offenbarungswahr-
heiten und die Gegebenheiten der Theologie; es ist nicht spurlos untergegangen. Es
hat Objektivationen hinterlassen, Relikte, gleichsam Projektionen seines einstigen
Daseins, die als dauernde Erscheinungen stets wieder kritisch tiberpriifbare Gegen-
stinde unserer Erfahrung sind oder sein konnen. Es sind die Uberreste, Denkmaler,
Gebilde, Urkunden, Akten und Erinnerungen, das Wort bei literarischen Quellen,
aus denen allen der Forschende das Gewesen-Sein neuschaffend wiederherstellt. Diese
Uberreste oder Relikte sind der Stoff der historischen Forschung. Sie bilden in ihrem
seinerzeitigen Zusammenhang den objektiven Tatbestand, von dem die Forschung
auszugehen hat.

Durch das Hineinversenken in das Relikt gelangt man zu einem schauenden Erken-
nen, zu einer unmittelbaren Einsicht in einen Sinn- oder Motivzusammenhang, zu
einem geschauten Mit- oder Nacherleben des Gewesen-Seins, gleichsam als lebendige
Gegenwart, in die man glaubt hineinversetzt zu sein. Es ist geschautes Dasein als Inne-
werden des Gewesen-Seins in einem objektiven Tatbestand.

Aus der Fiille und Mannigfaltigkeit des in diesem objektiven Tatbestand an histori-

21



schen Relikten Gegebenen wird durch Selektion oder durch Evokation das Wesentli-
che und historisch Bedeutsame herausgezogen. Unter Selektion méchte ich die typi-
sierende Auswahl aus einzelnen historischen Gegebenheiten verstehen, die zur
Begriffsbildung des Idealtypus fihrt — wie beispielsweise: Stadt, Markt, Bauer, Sol-
dat, Feudalismus, Burgertum usw. - oder die zur Aufstellung eines Stil- und Epo-
chenbegriffs - wie: Antike, Mittelalter, Renaissance, Klassik, Romantik usw. -
AnlaB gibt. (Die Einsicht in diese kategorialen Grundbegriffe «Selektion» und «Evo-
kation» geht zuriick auf einen Vortrag von J.Huizinga iiber Realismus und Renais-
sance, den ich im Jahre 1927 gehért habe. Sie haben mich seit vierzig Jahren immer
wieder neu beschiftigt und sind mir zu fundamentalen Kategorien geschichtlichen
Verstehens geworden. - Anm. der Herausgeber: Vgl. Nr.5 im Verzeichnis der
Schriften von Hans Strahm.)

Die durch Selektion gewonnene ideale Typik fiihrt iber die Realitét der geschichtli-
chen Gegenstandlichkeit hinaus. Sie gehort eigentlich in das Gebiet der Metahistorik.
Andererseits ist sie jedoch eine wesentliche Form des Verstehens und der begrifflichen
Einordnung des So-Gewesen-Seins in einen sinnvollen Zusammenhang.

Unter Evokation dagegen mochte ich die individualisierende historische Begriffs-
bildung verstehen, durch die das Wesen der einzelnen geschichtlichen Gegebenheit in
ihrer Singularitat im Begriff oder im Bild erfaBBt wird (z.B.: die Kaiserkrénung Karls
des GroRen, der Tod Friedrichs I. im Saleph, der Thesenanschlag Luthers, der Bastil-
lensturm). Es ist die singuldre Einmaligkeit des gewesenen hic et nunc.

Auch in der Kunst, soweit sie sich um die Darstellung der Realitit bemiiht, gibt es
diese beiden Darstellungsweisen: Selektion und Evokation. Die Selektion hebt aus der
Wirklichkeit das Wesentliche, das Allgemeingiiltige hervor auf Grund von Auswahl-
prinzipien des Verstandes. So beruht die realistische Darstellung in der Renaissance
und in der Antike auf der Selektion des Verstandes, die nur das fiir alle Zeiten
Wesentliche und Allgemeingiiltige aus der Natur herausholt und dieses nach den
rationalen Prinzipien von Einheit und Harmonie ordnet. Aus tausend Hinden gestal-
tet sie die Hand, aus tausend Gesichtern das Gesicht. Sie sucht die Idee in der Wirk-
lichkeit. Die Selektion sucht das Typische und formt damit Ewig-Giiltiges.

Anders die Evokation. Nicht die Harmonie, nicht das Ewige, schlechthin Geltende,
nicht die Idee wird dargestellt, sondern das Besondere, das, was die Wirklichkeit in
ihrer unverwechselbaren Singularitit charakterisiert. Eine Einzelheit wird herausge-
griffen, und aus ihr wird die ganze Fulle des Wirklichen blitzlichtartig in ihrer Beson-
derheit veranschaulicht. Man denke an die evokative Charakterisierung der Portrits
eines Rogier van der Weyden. Ein unverkennbarer Zug des Auferen wird hervorgeho-
ben, von dem aus wir ins Innere gelangen und so den ganzen Menschen in seiner
Besonderheit erfassen und verstehen.

Die Evokation ist gleichsam eine Beschwdrung der historischen Realitit durch die
Synthesis einer gegebenen historischen Mannigfaltigkeit in einem konkreten,
anschaulichen Begriffszusammenhang - oder durch ein geistiges, intellektuelles Bild
in einer bildhaften, synthetischen Wahrnehmung, die dem formulierten Denken vor-
ausgeht.

Der selektive Realismus beruht auf dem Glauben an die Vernunft und an die Allge-

22



meingultigkeit - der evokative Realismus auf dem Glauben an die Fiille des unmit-
telbaren Lebens, das alle Fesseln der verallgemeinernden Ratio sprengt.

Selektion und Evokation schlieBen einander nicht aus. In ihnen ist kein Entweder-
Oder, sondern ein Sowohl-Als-auch. Beides, Selektion und Evokation, sind aber
Grundformen der historischen und der geisteswissenschaftlichen Begriffsbildung
uberhaupt, die sich wesentlich von den Formen der naturwissenschaftlichen Begriffs-
bildung, dem Art- und Gattungsbegriff, unterscheiden.

Art- und Gattungsbegriffe sind Abstraktionen nach Mafigabe der Gleichférmigkeit
und Allgemeingultigkeit der Merkmale, wiahrend der Idealtypus wie der evokativ
gewonnene individualisierende historische Begriffszusammenhang die unauswechsel-
bare Singularitit der einzelnen Gegebenheit als dagewesenes Einzelsein in sich ent-
hilt.

In der durch Selektion oder durch Evokation gewonnenen historischen Begriffsbil-
dung, wie in der durch Abstraktion gewonnenen naturwissenschaftlichen Begriffsbil-
dung, bedeutet «begreifen»: in Begriffen erfassen. Die in einem Begriff ausgedriickte,
anschaulich vorstellbare Synthesis einer gegenstandlichen Mannigfaltigkeit im erken-
nenden Subjekt erfaft die Gesamtheit von Merkmalen, durch die das Wesen eines ein-
zelnen Gegenstandes in seiner Besonderheit - im Individualbegriff -, oder einer
Gruppe von Gegenstinden — auf Grund der Induktion im Allgemeinbegriff —, oder
aber in normativ-definitorischer Form - im Idealtypus -, erkannt und dargestellt
werden kann.

Unter dem Postulat der Begreiflichkeit des Gegebenen tritt der erkennende Intel-
lekt an die Fiille der ihm entgegenstehenden gegenstindlichen Mannigfaltigkeit her-
an, die sich dieser Voraussetzung fiigt, obwohl bei ihrer Unerschopflichkeit und
Unabsehbarkeit immer ein « Noch-nicht» als ein nie ganz erreichbares, fernes Ziel und
als unendliche Aufgabe tibrigbleibt.

Durch Selektion und Evokation wird das emzelne historische Relikt in seiner
Besonderheit oder in seinem Relationszusammenhang als Einzelnes erfalft - nicht
aber die Geschichte als Ereignis, als So-Gewesen-Sein selbst. Dieses So-Gewesen-Sein
als Ereignis in seinem damaligen Nexus des einstigen hic et nunc bleibt immer jenseits
jeder méglichen unmittelbaren Erfahrung und jenseits jeder restlos in Begriffen
erfaBbaren Erkenntnis. Wir kénnen uns ihm bloR annéhern, es schildern, darzustellen
versuchen, miissen uns jedoch bewuRt bleiben, daB alle unsere historische Erkenntnis
bloR Wahrscheinlichkeitscharakter hat.

Dennoch ist es gerade die Aufgabe der kritisch-historischen Geschichtsdarstellung,
die Anndherung an die Wahrheit des So-Gewesen-Seins durch GewiBheit und Evidenz
moglichst iberzeugend zu gestalten. Zur bildhaften Vorstellung oder zum Begrift muf
das Moment der Deutung hinzutreten, die Einordnung des im Bild oder Begriff
Erfaften in den Zusammenhang des Wahrscheinlich-so-Gewesen-Seins. Durch die
Deutung wird das in seiner Individualitit oder in seiner Zuordnung zu einem Idealty-
pus erfafte Relikt in einen Zusammenhang eingeordnet und in seiner Bedeutung dar-
gestellt oder geschildert.

Durch die Synthesis der Merkmale wird nicht nur der Begrift fur die im Relikt
reprasentierte Mannigfaltigkeit des ihm zugrunde liegenden geschichtlichen Ereignis-

28



ses geschaffen, sondern auch eine Anschauung - ein durch die Einbildungskraft
reproduktiv gebildetes Schau-Bild (wie ein Schauspiel) — der einst gewesenen gegen-
standlichen Wirklichkeit gestaltet. Diese schaubildhafte Reproduktion der histori-
schen Gegenstandlichkeit in der Einbildungskraft oder der synthetisierenden inneren
Anschauung ist Voraussetzung fur die Wiedergabe des Wahrscheinlich-so-Gewesen-
Seins.

VI.

Geschichte ist ihrem Wesen nach ein Kontinuum, ein Nacheinander in der abgelau-
fenen qualitativen Zeit, eine Entfaltung eines Spiteren aus einem Fritheren oder Vor-
hergegangenen.

Die Zeiten in der Geschichte unterscheiden sich qualitativ.Der Zeitbegriff in der
Geschichte ist nicht identisch mit dem homogenen Charakter des naturwissenschaftli-
chen Zeitbegriffs. Die historische Zeit kann nicht durch eine Reihe ausgedriickt wer-
den, da es kein Gesetz gibt, wie die Zeiten aufeinander folgen. Die Jahrzahlen in der
Geschichte sind bloR eine formale Zuordnung der Ereignisse. Die Zeitmomente der
physikalischen Zeit unterscheiden sich nur durch ihre Stelle in der Reihe; die histori-
schen Zeiten folgen zwar auch aufeinander - aber jede ist in ihrer inhaltlichen Struk-
tur eine andere. Das Qualitative des historischen Zeitbegriffs bedeutet nichts anderes
als die Objektivation des im Gewesen-Sein aufgehobenen vorhergegangenen einstigen
Daseins.

Das im Begriff und in der reproduktiven Einbildungskraft gestaltete Bild des histo-
rischen Gegenstandes ist, hinsichtlich der Relikte, immer nur ein Singulires, Indivi-
duelles, ein Diskretum. Dieses Singuldre und Individuelle bedarf der Einordnung in
die historische Kontinuitat.

Die reale historische Kontinuitit findet ihr Abbild in der Rekonstruktion des Kau-
salnexus der Ereignisse und des Zusammenhangs von Grund und Folge, gleichsam
den Sehnen und Adern, welche die amorphe Mannigfaltigkeit des Gewesenseins zu
einem Ganzen zusammenhalten. Unter dem Begriff der historischen Kausalitat ist das
Verhiltnis von Ursache und Wirkung, der Nexus der Ereignisse oder des Geschehens,
zu verstehen, soweit er sich riickschauend von der Wirkung auf die bewirkende Ursa-
che rekonstruieren 1aRt.

Alles Geschehen ist zwangsldufig Wirkung von Etwas, hat seine Ursachen, aus
denen es mit Notwendigkeit hergeleitet werden kann.

Es ist eine unabdingbare Denkregel, gemiR welcher wir hinter allem Geschehen die
Griinde seines So-und-nicht-anders-Seins suchen, in welcher die Bedingung ihres So-
Seins liegt. Die absolute Bedingtheit alles Geschehens ist der erste Grundsatz unserer
Erkenntnis, der ihre Moglichkeit iiberhaupt konstituiert. Eine Welt, die nicht dem
Satze des zureichenden Grundes unterworfen wire, steht aullerhalb dessen, was wir
als Wissenschaft und wissenschaftliche Erkenntnis anzunehmen durch Tradition tber-
eingekommen sind.

Dieses dem Prinzip der Voraussetzungslosigkeit allen Erkennens vorausgehende

24



Vertrauen in die Begriindetheit des Seins - namlich, daR nichts sei, nichts sich ereig-
net und ereignet hat, ohne daB es einen Grund gibt, weshalb es eher so als anders ist,
geschieht oder geschehen ist - steht auch uber dem, was wir als Zufall bezeichnen.
Zufillig ist das, was auch anders oder gar nicht sein konnte. Die tatsiachlich existieren-
de geschichtliche Welt ist ihrem Sein und So-Sein nach nichts absolut Seinsnotwendi-
ges. Sie hitte auch nicht oder anders sein konnen als sie ist. Trotzdem muR es einen
Grund geben, weshalb sie so ist, wie sie ist.

Als zufillig, das heift als auch anders sein kénnend, bezeichnet man im Bereich des
Historischen:

1) das Zusammentreffen zweier in sich geschlossener Kausalreihen an einem Punkt in
Raum und Zeit des geschichtlichen Seinszusammenhangs, fir das wir keinen héheren,
beiden Reihen gemeinsamen Erklarungsgrund aufstellen konnen;

2) alle Ereignisse, die mit der zeitlich bedingten Existenz des geschichtlichen Individu-
ums zusammenhdingen, das heifit alle objektivierten Handlungen, die aus der Sponta-
neitit des Individuums, jederzeit eine neue Kausalreihe beginnen zu kénnen, hervor-
gehen. Die Geschichte hat es mit menschlichen Gebilden, mit der Freiheit des schop-
ferischen Menschen zu tun, der jederzeit, sua sponte, aus Freiheit, eine neue Kausal-
reihe beginnen, eine bestehende willkiirlich zerst6ren kann.

Das Geschehen ist keine einfache Kette von Ursache und Wirkung, keine Monokau-
salitit, in der sich mit Notwendigkeit ein Ereignis an das ihm folgende Ereignisglied
reiht. Vielmehr laufen unendlich viele solcher Kausalreihen nebeneinander her,
bertihren sich, kreuzen sich, verschlingen sich und bilden so jenes wunderbare Gewe-
be, das wir unter dem Namen des Weltlaufs verstehen. Die Punkte nun, in denen sich
diese Reihen im historischen Geschehensnexus treffen und die stets Ausgangspunkte
neuer Reihen sein konnen, zeigen uns Koinzidenzen, zwischen denen ein direkter
Zusammenhang von Ursache und Wirkung nicht mehr aufzuweisen ist.

Unter der apriorischen Voraussetzung aber, dall das historische Geschehen tiber-
haupt sinnvoll sei, ist der Begriff des Zufalls bloR ein Grenzbegriff der menschlichen
Erkenntnis und als solcher fiir jeden denkenden Menschen und fir die historische
Wissenschaft ein Ansporn zu neuer Forschung, indem er immer wieder in die noch
nicht erkannten Regionen des Wissens hiniiberweist. (Vgl. Windelband, Wilhelm. Die
Lehren vom Zufall. Berlin, 1870. S.21 ff.)

Im menschlichen Innern ist der Punkt, in dem sich die Ursache mit dem Zufall
methodisch tiberschneidet, das Motiv. Die Frage nach der Motivation einer Handlung
ist nichts anderes als die juristisch-prozessuale Frage «cui moto» oder «cui bono», die
als dritte der Tatbestandsfragen zu den Fragen «quid iuris» und «quid facti» hinzu-
tritt.

Auch die menschlichen Handlungen sind, wenn iiberhaupt wir umfassend erken-
nen wollen, dem Satz vom Grunde unterworfen. Es muB ein Grund bestehen, warum
ein Mensch so handelt, wie er handelt, und nicht anders, auch da, wo wir den Grund
dafiir nicht ersehen oder erkennen, und ihn daher in die Sphire der Willkiir, der Frei-
heit oder des Zufalls, das heift in das Da- und So-Sein des einzelnen Menschen
zuriickverlegen, das wir nur durch identifizierendes Einfiihlen mit- und nacherleben
konnen.

25



VIL

Das Da- und So-Sein des Menschen aber ist nicht bloB formale, erkenntnistheoreti-
sche Subjektivitit sondern im hochsten MaRe inhaltlich und durch Werte bestimmte
geschichtliche Existenz in einem objektiven historischen Sinnzusammenhang, den wir
allgemein als Kulturentwicklung und Geistesgeschichte bezeichnen.

«Alle konkreten und realen Wertgehalte, sogar alle bestimmten Sinnméglichkeiten
und Aussichten unseres Lebens sind Frucht geschichtlicher Erarbeitung unzihliger
Generationen, langsam herangereifte, immer wieder erneute und frisch gehaltene
Frucht, von der wir alle zehren, seitdem und solange wir leben.» (Heimsoeth, Heinz.
Geschichtsphilosophie, in: Systematische Philosophie, hrsg. v. Nicolai Hartmann,
Stuttgart u. Berlin, 1942, S.640.) Obwohl die Werte ihren Geltungsanspruch aus der
sittlichen Welt herleiten, so ist doch ihr eigentlicher Inhalt dem geschichtlichen Leben
entnommen. Auch das System der Werte unterliegt der historischen Genesis. Alle
Werte sind einmal an einem Zeitpunkt, an einem bestimmten zeitlichen Ort der Gei-
stesgeschichte Wirklichkeit geworden. Man denke nur an die inhaltlichen Wandlun-
gen der Begriffe von Gut und Bose, der geseuzlichen Normen, des Rechts, der Wert-
normen der Ethik usw.

Jede Jugend wichst immer wieder in geprigte Formen hinein, aber jede neue
Jugend gestaltet diese geprigten Formen nach ihrem Sinn zu neuen Zielen. Die
Geschichte aber, die Welt der gepragten Formen, ist des Menschen eigentlichste Welt,
und die Geschichtlichkeit unseres Daseins das Erbe, von dem wir leben, und die Tra-
dition, in die wir als Glieder einer Kette eingefiigt sind, ist daher, mehr als alles ande-
re, des Menschen wahre «Natury, seine ihm eigene «Seinsweise», sein existenzialer
Gehalt. Die Existenz des Menschen ist geschichtliche Wirklichkeit.

Ursache und Wirkung, Grund und Folge, Notwendigkeit und Zufall, Kontingenz
und Motivation sind die Relationen, welche die singuliren Relikte mit den ihnen
zugrunde liegenden Ereignissen verbinden. Sie konstituieren die historische Kontinui-
tit und lassen sie uns als Wahrscheinlichkeitserkenntnis begreifen, erkliren und in
ihrem objektiven Sinnzusammenhang verstehen.

Den einzelnen Gegenstand der historischen Darstellung, der so in den Sinnzusam-
menhang des Gewesen-Seins eingeordnet ist, bezeichnen wir als historische Tatsache. Sie
ist gleichsam die Projektion des Gewesen-Seins im Licht unserer Erkenntnis.

VIII.

Die Sinnhaftigkeit des Geschehens und des Geschichtlichen, wie sie in der Aufdek-
kung und Deutung der kausalen, verstehbaren und nacherlebbaren Zusammenhinge
sich erschlieBt, hat nichts zu tun mit der Frage nach dem Sinn der Geschichte selbst.
Der Sinn der Geschichte ist subjektive Sinngebung, und eine Antwort ist positiv ein-
deutig und allgemeingultig nicht zu finden. Wir sehen den Baum - suchen die Wur-
zeln, aus denen er hervorgewachsen ist -, das Samenkorn, aus dem er entkeimte -,
das Wachstum, das er durchlaufen. Wir suchen eine Antwort, wie es dazu gekommen,

26



daB essogewesen ist-sehen,wiescheinbarallessichsinnvoll ineinandergefiigt hat -,
aber warum es ist, welchen Sinn das So-Gewesen-Sein und das Da-Sein eigentlich
hat - die Unbegreiflichkeit und Tragik des Sterbens, des Vergehens und Unterge-
hens, welche das gewesene und das vor uns stehende Da-Sein als sinnlos erscheinen
lassen -, das sind unerklirliche Ritsel, unlésbare Fragen, unerforschliches Schicksal.
Der individuelle Tod macht alles sinnlos.

Ob wir den Sinn der Geschichte und der Geschichtsforschung mit Kant im ewigen
Frieden und in der Herausarbeitung einer innerlich und duBerlich vollkommenen
Staatsverfassung — mit Herder in der Verwirklichung des Gedankens der Humanitit
- mit Hegel im BewuBtsein der Freiheit — mit Ranke im Erkennen des «Wie-es-
gewesen» in der romanisch-germanischen Vélkergemeinschaft - mit Droysen in der
Bewegung der sittlichen Welt zu immer weiterer Vervollkommnung - mit Jacob
Burckhardt im Spiel von Macht, Recht und Zufall - mit Max Weber in der Intellek-
tualisierung und Entzauberung der Welt, um dem Schicksal der Zeit in sein ernstes
Antlitz blicken zu kénnen - mit Troeltsch im wissenschaftlichen Wahrheitswillen
allein, der aus dem wissenschaftlichen Vernunftgehalt entspringt, wie er aus den
bevorzugten Punkten der abendlindischen Kulturgeschichte ausstromt - oder mit
Meinecke im «Excelsiordrang» der einzelnen Individuen, der Vélker und der Staaten
in ihren jeweiligen Epochen und Momenten und in ihrer Hinwendung zum Goudi-
chen auf dem Boden der christlichen Kultur - sehen, oder wie immer man den Sinn
und das Ziel des Geschehens und des Weges zu ihm hin auch formulieren mag: jeden-
falls kann weder die fortschreitende Dialektik von Autonomie, Theonomie und Ano-
mie, noch der tragische Grundcharakter alles verganglichen Geschehens selbst, der
uns stindig zum BewuBtsein bringt, wie immer alles GroBe und Edle zwangsliufig
dem individuellen Tod verfillt - der Verginglichkeit und damit dem Untergang
geweiht ist -, den Stolz und das Hochgemute des historischen BewuBtseins verklei-
nern.

Erbe zu sein, Glied in der Kette einer uber Jahrtausende zuriickreichenden Tradi-
tion aber verpflichtet. In der Welt Da-Sein heiit, «sich determiniert wissen oder fiih-
len von den eigenen und mitmenschlichen Entscheidungen der Vergangenheit und
dem Planen in die Zukunft, vom gewissen Tod und der ungewissen Stunde seines Ein-
tritts. (Siegfried Haddenbrock in: Gottinger Universitits-Zeitung, Jg. 4, Nr. 8, 1949.)

Auch wenn unser Dasein durch den Tod der letzten metaphysischen Sinnhaftigkeit
entbehren sollte, so ist doch das Gewesen-Sein aus unserer Existenz als fester Halt
nicht auszuléschen. « Generationen kommen und gehen, das Leben» der Volker, der
Staaten und der Individuen «steigt vom Morgen der Jugend bis zur Abendréte des
Alters. Alles was man ist, verdankt man andern, was man leistet, geschieht fiir andere,
fir Menschen, deren Werk wir vielleicht nicht mehr vollendet sehen werden. Und so
ist es immer gewesen. So haben sich Jahrhunderte aneinandergereiht, so wird es sich
auch ins Unbestimmte fortsetzen.» (Spranger, Eduard. Die Grundlagen der
Geschichtswissenschaft. Berlin, 1905, S.136 {.)

Wir sind eingebettet in den Strom des uns tragenden abendlindischen Erkennens
in der Wissenschaft, abendlindischen Fiihlens und Gestaltens in der Kunst, abendlin-
dischen Wollens in Sitte und Recht, und umschlossen von dem, was als Uberliefe-

27



rung, in der Vergangenheit wurzelnd, erhalten geblieben und heute noch wirksam ist.
Dem gilt unsere Verpflichtung. Es ist jene Bindung, der Conrad Ferdinand Meyer, der
selbst wesentlich unter dem Eindruck der Geschichtlichkeit unseres Daseins stand, im
«Chor der Toten» eine ergreifende dichterische Form gegeben hat. Wie wenig anderes
hat dieses Gedicht der Geschichtlichkeit unserer Existenz Ausdruck verliehen:

«Wir Toten, wir Toten sind groRere Heere

Als ihr auf der Erde, als ihr auf dem Meere!

Wir pfliigten das Feld mit geduldigen Taten,

Ihr schwinget die Sichel und schneidet die Saaten,
Und was wir vollendet und was wir begonnen,
Das fullt noch dort oben die rauschenden Bronnen,
Und all unser Lieben und Hassen und Hadern,
Das klopft noch dort oben in sterblichen Adern,
Und was wir an gtltigen Sitzen gefunden,

Dran bleibt aller irdische Wandel gebunden,

Und unsere Tone, Gebilde, Gedichte,

Erkimpfen den Lorbeer im strahlenden Lichte,
Wir suchen noch immer die menschlichen Ziele -
Drum ehret und opfert! - Denn unser sind viele!»

Diese Gegenwart der Vergangenheit in unserem Dasein zwingt zur Ehrfurcht vor
dem Erbe, das wir verwalten, zur Ehrfurcht vor der Tradition, die uns tragt. Ihr
Geschenk ist Weite der Lebenserfahrung, Lauterung, Katharsis und vielleicht aus
Resignation gewonnene Reife der inneren Haltung. Unsere Vergangenheit ist es, die
uns verpflichtet, auch dann, wenn wir des metaphysischen Sinnes und Zieles unserer
Existenz ungewil sind. Das ist die Geschichtlichkeit unseres Daseins. Geschichtlich-
keit ist der objektive Gehalt unseres Lebens und die Vergangenheit das Wesen unseres
Daseins, dessen Sinngebung unsere Zukunft ist. Gut sein und uns der Verpflichtung
unseres Erbes wiirdig erweisen, das ist der Sinn unserer Existenz.

28



	Der Begriff "Tatsache" als Gegenstand der Geschichtsforschung

