
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 38 (1976)

Artikel: Der Se der ward von Blute rot : die Burgunderkriege im Spiegel der
Dichtung

Autor: Thomke, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-245909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-245909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SE DER WARD VON BLUTE ROT

DIE BURGUNDERKRIEGE IM SPIEGEL DER DICHTUNG

Von Hellmut Thomke

Nie sonst hat die Eidgenossenschaft in die europäische, ja in die Weltgeschichte
so entscheidend eingegriffen wie in den Burgunderkriegen. Und wie sie es tat! Kaum
je offenbarte sich die Grauenhaftigkeit der spätmittelalterlichen Kriegführung derart

kraß wie in der Schlacht von Murten und den vorangegangenen Ereignissen. Daß
die Sieger unschätzbare kulturelle Güter zerstörten und verschleuderten, konnte ihr
überschäumendes Hochgefühl nicht im geringsten trüben; fachmännisch
einzuschätzen wußten sie Pferde, erbeutete Lagerfrauen und die vortrefflichen burgundischen

Geschütze 1. Die menschliche und politische Tragik des Besiegten, des burgundischen

«Wüterichs», vermochten seine Überwinder nicht zu erfassen; dies allerdings

erscheint verzeihlich, ist es doch in der Geschichte oft geübter Brauch und
war doch Karl der Kühne, der sich selber gerne mit den Helden des Altertums - mit
Alexander, Hannibal und Caesar - identifizierte, für seine Gegner schon zu
Lebzeiten eine mythische Figur des Kriegerischen, Hinterhältigen und Bösen geworden -
ein Mars, Judas, Nero oder gar ein Luzifer. - Die Schlacht von Murten: ein großes
geschichtliches Ereignis, das es nach 500 Jahren zu feiern gilt! Aber können wir es
mit gutem Gewissen? - Ich meine trotz allem: Ja! Zum einen, weil Feiern willkommener

Anlaß zur Selbstbesinnung sind; zum andern, weil wir zu dem, was wir
angerichtet haben, ohne Griesgram stehen sollen; und schließlich, weil wir uns doch
auch zum Guten bekennen dürfen, das aus den Abgründen fragwürdiger politischer
Taten hervorgegangen ist.

Mit kritischem Geist - nicht mit einer verspäteten nationalen Begeisterung, aber
auch nicht mit pharisäischem Moralismus - wollen wir Nachfahren der Sieger von
Murten an die literarischen Zeugnisse der Burgunderkriege herangehen, an jene
Zeugnisse, die großes historisches Geschehen aus innerer Notwendigkeit überall
dort hervorlocken muß, wo der Dichtkunst im politischen Gemeinwesen ein nicht
ganz untergeordneter Platz zukommt. Leider habe ich nicht von überragenden
Dichtungen zu berichten. Daher drängt es sich auf, Werke aus verschiedenen
Jahrhunderten so zu betrachten, daß sie uns einen Eindruck davon vermitteln können,
wie die Burgunderkriege auf spätere Geschlechter wirkten und deren Bewußtsein
prägten. Die Literaturgeschichte leistet auf diese Weise einen nicht ganz unwesentlichen

Beitrag zur Ideen- und Kulturgeschichte und trägt, wie sich zeigen wird, zur
Kritik der Geschichte schweizerischen Nationalbewußtseins bei.

In ursprünglicher Lebendigkeit spiegeln sich die Ereignisse der Burgunderkriege
in rund zwanzig zeitgenössischen Liedern und Gedichten wider. Größtenteils handelt

es sich um sogenannte historische Volkslieder und um einige kürzere
Reimchroniken, die im Kreise der unmittelbar Beteiligten entstanden sind. Außer in der

* Erweiterte Fassung des Vortrags vom 20. Februar 1976 vor dem Historischen Verein des
Kantons Bem.



Eidgenossenschaft erregte der Krieg vor allem im Elsaß die dichterischen Gemüter.
Meistersinger, Geistliche und Humanisten nahmen sich des Gegenstandes in
deutschen und lateinischen Versen an, und die junge Straßburger Buchdruckerkunst
sorgte für die Verbreitung der volkssprachlichen Reimchroniken. Gleich drei dieser
wertvollen Wiegendrucke erschienen schon im Jahre 1477 bei Heinrich Knob-
lochtzer, nämlich Die Burgundesche Historie von Hans Erhart Tusch2, die Burgitn-
desch Legende eines unbekannten Verfassers3 und Conradus Pfettisheims zu Lob
und Ehr der Trinität geschriebenes Gedicht über die Burgunderkriege4. In lateinischen

Hexametern voller Spott und Hohn besang bereits 1476 der junge Jakob
Wimpheling die Niederlage Karls des Kühnen bei Murten: De strage ducis Burgun-
diae ante Murthenn oppidum; sein ehemaliger Lehrer, Ludwig Dringenberg, Schulrektor

in Schlettstadt, blickte in einem lateinischen Gedicht nach der Schlacht von
Nancy ebenfalls auf den Krieg zurück5. Vielfach erfüllte die Elsässer ein kräftiges
deutsches Nationalgefühl, welches sie die Auseinandersetzungen mit Karl dem
Kühnen als einen Kampf zwischen Deutsch und Welsch erleben ließ; bei Wimpheling

trat dies stark hervor, und noch heftiger bei Tusch, der von den Verbündeten
sagt, sie hätten bei Murten kaum darauf warten können, daß man «sich mit den
welschen Keyben schlag»6. Während Wimpheling und Tusch in den Eidgenossen
einfach Deutsche sahen, die gegen den welschen Feind in gleicher Weise wie die
Elsässer, Österreicher und Schwaben kämpften, erkannte Dringenberg die
Eigenständigkeit der eidgenössischen Orte und ihrer Politik. Besonders hob er die Rolle
Berns im Kampfe gegen Karl den Kühnen hervor:

Obviât huic ursus animosi pectoris arsus,
Ut Bellona iubet vim vi depellere suadens.
[Ihm widersetzt der Bär sich kampfbegierig und herzhaft,
Rät, wie Bellona befiehlt, Gewalt mit Gewalt zu verscheuchen.]

Dieser Bär ist es, der die burgundischen Kohorten ersticht, niederstreckt, zerhaut,
verstümmelt und ertränkt («iugulat, sternit, truncat, mutilât, quoque mergit»), der
dem Herzog bei Grandson das Gut, bei Murten das Heer und bei Nancy das Leben
raubt («in rebus Gransen, grege Murthen, corpore Nansen»). Aber der Bär ist fromm
und bescheiden7:

Non ego, sed dominus devicerat hune - ait ursus.
[Nicht ich - spricht der Bär - der Herr war's, der ihn besiegte.]

Wiewohl er lateinisch dichtete, stand Dringenberg den politischen Sängern der
Eidgenossenschaft nicht allzu fern. Die Freude an der grausamen Erledigung des
Feindes und die Darstellung des führenden eidgenössischen Ortes durch sein
Wappentier verbinden sein Gedicht mit den sogenannten historischen Volksliedern. Von
diesen soll nun ausführlicher die Rede sein. Sie stehen im engsten Zusammenhang
mit den Chroniken und deren bildlichen Darstellungen und vereinigen sich mit
diesen zu einer Einheit, die für die Schweizer Chroniken vor und nach 1500
charakteristisch ist. Die Chronisten sammelten, seit Konrad Justinger das Beispiel gegeben
hatte, die Lieder und fügten sie in den erzählenden Text ein. So tat es auch der
Berner Chronist der Burgunderkriege, Diebold Schilling; unter den späteren sind als
Liedersammler vor allem der Freiburger Ludwig Sterner, Werner Schodeler aus
Bremgarten, der aus Zug stammende, aber im Dienste Zürichs stehende Werner
Steiner und Ägidius Tschudi zu erwähnen. Es muß mit Nachdruck darauf hinge-



wiesen werden, daß die Sänger der Burgunderkriege die Ereignisse unmittelbarer
festhielten als die Chroniken und Bilder. So entstanden zum Beispiel die Lieder der
Schlacht bei Murten alle vor der Schlacht bei Nancy, was sich unter anderem daraus
erschließen läßt, daß Karl der Kühne in ihnen weiterhin als gefährlicher Gegner
erscheint, den man verketzert. Im Gegensatz dazu begann Diebold Schilling seine
Chronik erst nach Nancy niederzuschreiben, und die überlieferten Bilder scheinen
zum großen Teil im Zusammenhang mit dem erst 1480 fertiggestellten Tafelbild
Heinrich Bichlers zu stehen - sei es, daß sie gemeinsam mit Vorarbeiten zu diesem
Bild, das einst den Freiburger Ratssaal zierte, geschaffen wurden, sei es, daß sie
Nachbildungen von Bichlers Gemälde waren8. Die Lieder sind daher primäre
historische Quellen nicht nur für die Stimmung im Volke und die Stimmungsmache
der burgunderfeindlichen Partei, sondern vielfach auch für den Verlauf der
kriegerischen Ereignisse, und zwar wegen ihrer Genauigkeit in der Darstellung von
Einzelheiten - vorausgesetzt allerdings, daß man Topisches und Formelhaftes davon
zu unterscheiden vermag. Die Freude am Stoff überwog ja vielfach den Formwillen
der Sänger; das ergab sich allein schon daraus, daß das Volk von ihnen in erster
Linie Neuigkeiten und Nachrichten erwartete. Die Lieder hätten deswegen für die
kriegsgeschichtliche Forschung zumindest in einigen Punkten ebenso wertvolle
Aufschlüsse vermitteln können, wie sie bei der genauen Untersuchung der Bilder
zutage getreten sind9. Ganz allgemein gilt, daß die Lieder noch ungenügend
erforscht sind. Nachdem sich mit ihnen im letzten Jahrhundert sowohl Historiker als
auch Germanisten ausgiebig beschäftigt hatten, trat im 20. Jahrhundert das Interesse
daran (von einigen Ausnahmen abgesehen10) in den Hintergrund. Vor allem wissen
wir noch viel zuwenig darüber, wie die Lieder im Volke wirkten und wie sie
überliefert wurden.

Erst im Zusammenhang einer Überlieferungsgeschichte ließe sich erklären,
wieweit die übliche Bezeichnung als Historische Volkslieder überhaupt gerechtfertigt
ist. Dieser Begriff ist in mancher Hinsicht fragwürdig. Wohl gibt es unter den
Liedern mit geschichtlichem Stoff, die ihre Blüte nicht zufällig in der Eidgenossenschaft
erlebten, nachträglich entstandene, volkstümliche Darstellungen historischer
Begebenheiten; einige unter ihnen erscheinen gar als kleinere Versepen. Aber nicht die
geschichtliche Erzählung ist das am meisten hervorstechende Merkmal, sondern die
damit verbundene politische Wirkungsabsicht. Besser würde man sie daher als
Historisch-politische Lieder bezeichnen n. Die Lieder der Burgunderkriege sind aber
auch mit diesem Begriff noch nicht angemessen gekennzeichnet, waren sie doch
zumindest in der Epoche ihrer Entstehung Politische Zeitlieder, deren Sänger unmittelbar

in das Zeitgeschehen eingriffen. Diese Sänger waren propagandistische
Kriegsberichterstatter, die von den Ereignissen in ganz anderer Weise berichteten
als Panigarola, der Mailänder Abgesandte im burgundischen Lager - nämlich
parteilich und polemisch! Die Sänger wurden denn auch zum Teil von den Regierungen
in Dienst genommen, damit sie die öffentliche Meinung formten und - unmittelbarer,

als dies die Chronisten konnten - ein nationales Gemeinschaftsbewußtsein
entwickelten. Volkslieder waren ihre Gedichte nur dann, wenn sie volksläufig
wurden, wenn sie etwa im Kriege oder auf den Zunftstuben gesungen, auf den
Jahrmärkten durch Flugblätter verbreitet wurden. Voraussetzung dafür war unter
anderem ein volksmäßiger Ton, das heißt ein eingänglicher Strophenbau und eine
vertraute Melodie. Diese Bedingungen treffen nur für einen Teil der Lieder aus den



Burgunderkriegen zu; von diesen allerdings finden sich zahlreiche Einzeldrucke,
die bis weit ins 17. Jahrhundert hineinreichen. Daß selbst in diesen Fällen nicht alle
Merkmale des Volksliedes gegeben sind, geht daraus hervor, daß die Umformung
im Verlaufe der Überlieferung - das Zersingen - nicht sehr weit gedieh. Auch blieb
vielfach der Verfassername erhalten, gewöhnlich in der Verfasserstrophe am
Schlüsse der Lieder. Zudem ergab sich die Umformung mehrfach nicht einfach aus
dem Zersingen, sondern entsprang bewußter politischer Absicht, so wenn Werner
Steiner Zürichs Bedeutung in den Kriegen aufzuputzen versuchte. Um Volkslieder
handelte es sich immerhin in folgendem Sinne: In ihnen kam eine volkstümliche
Auffassung der Ereignisse und ein Gemeingefühl des Volkes zum Ausdruck, ein
Gemeingefühl, in dem sich ein werdendes Nationalbewußtsein abzuzeichnen
begann. Allerdings waren weder die volkstümliche Auffassung noch das
Nationalbewußtsein einfach vorhanden; beides formten die Sänger durch ihre Lieder aus
politischer Absicht bewußt mit.

Dort, wo die historisch-politischen Lieder der Eidgenossen Preislieder auf große
geschichtliche Taten sind, erinnern sie vielfach noch an die Panegyrik des
monarchischen und ritterlichen Mittelalters. Aber der Lobpreis ist in ihnen von der
überragenden Einzelpersönlichkeit, das heißt gewöhnlich vom Herrscher, auf die
republikanische Gemeinschaft übertragen. In den Liedern der Burgunderkriege erscheinen

die auswärtigen verbündeten Herren wie etwa der Herzog von Lothringen oder
Graf Oswald von Thierstein noch mit Namen und werden in herkömmlicher Weise
gepriesen. Die Eidgenossen aber werden nur als Gesamtheit vorgestellt oder, was
häufiger zutrifft, als die Berner, die Zürcher, die Urner, als die von Thun, vom Entli-
buch usw. Es ist eine ganz besondere und auffällige Auszeichnung, wenn aus dem
Kreise der Eidgenossen einer mit Namen herausgehoben wird. Im Zusammenhang
mit diesem Ausdruck eines republikanischen Gemeinschaftsbewußtseins steht das
eigentümliche heraldische Verfahren der Liederdichter, das uns schon aus den
ältesten eidgenössischen Liedern des 14. Jahrhunderts bekannt ist. An die Stelle der
Orte tritt nämlich oft ihr Wappentier - der Bär, der Leu, der Stier -, und sie stellen
im Kampfe auch dessen Eigenschaften unter Beweis. Auch diese dichterische Heraldik

war ritterlichen Ursprungs und oft mit dem politischen Herrscherpreis verbunden.

Sie erschien im politischen Zeitgedicht des Mittelalters seit der Mitte des
13. Jahrhunderts, setzte aber bereits die heraldischen Schilderungen der
frühhöfischen Epik voraus. So wird zum Beispiel im Lied auf die Böhmerschlacht der
Sieg Rudolfs von Habsburg über Ottokar von Böhmen in der Schlacht auf dem
Marchfelde (1278) als Sieg des (Reichs-)Adlers über den Löwen von Böhmen gepriesen

12. Was dem höfischen Ritter und einem Herrscher wie Rudolf von Habsburg
recht war, war nun den «edlen Puren», den Eidgenossen, billig; fuhren doch auch
sie wie einst die Fürsten in Gottes Namen zur Schlacht und begannen diese mit
einem Gebet. Gelegentlich brauchten die Sänger die Tiersymbolik auch losgelöst
vom Wappen 13

; sie diente dann in einem allgemeineren Sinne der bildhaften
Darstellung der Ereignisse, so etwa, wenn Karl der Kühne als Geier bezeichnet wurde,
der das Land des Bären überfiel.

Auch sonst wirkte die höfische mittelalterliche Dichtung im historisch-politischen
Lied der Eidgenossen nach und erfuhr eine bezeichnende Umdeutung. Veit Webers
Lied auf den Zug nach Pontarlier und in das nördliche Waadtland im April und
Mai 1475 beginnt mit den folgenden zwei Strophen14:



Der winter ist gar lang gesin,
des hat getrurt meng vögelin,
das iezt gar frölich singet;
uf grünem zwi hört mans im wald
gar süßiglich erklingen.
Der mei hat bracht gar menig blat,
darnach man groß verlangen hat,
die heid ist worden grüne ;

darumb so ist gezogen uß
gar menig man so kûne.

Das ist vorerst nichts anderes als der aus der höfischen Lyrik des Minnesangs
wohlvertraute Natureingang; der Mai leitet die sommerliche Jahreszeit ein, weckt
den Gesang der Vöglein und der Dichter und stimmt das Gemüt freudig. Mit
höfischer Festlichkeit und Minne hat nun aber die hochgemute Stimmung Veit Webers
nichts mehr zu tun; er überträgt diese vielmehr auf die Kriegslust des eidgenössischen

Volkes, für das abermals ein lustiger Sommer bevorsteht. Daß das Kriegsvolk

sowenig wie der Sänger noch wahrhaft ritterlich gesinnt ist, beweisen uns die
36. und37. Strophe15:

Es geschâch kein man nie größer not,
man warf si lebendig und tot
disant über die Zinnen.
Das sloß Orban tet man mit gwalt
den Walchen abgewinnen.

Darin waren me dann hundert man,
die all ir leben musten lan,
daran wil ich nit liegen;
man lert si alsant über die mur
on alles gefider fliegen.

Die Besatzung des Schlosses Orbe, gleichgültig ob noch lebend oder schon tot,
wird über die Zinnen geworfen und vom Dichter verhöhnt, weil man sie ohne
Gefieder fliegen lehrt. Unverbrämt - und ohne daß er deswegen irgend Scham
verspürte - äußert sich in den Worten des Sängers die Grausamkeit spätmittelalterlicher

Kriegsführung. Es klingt angemessener, wenn der Dichter vom Bären
sagt: «er tet sin klauwen slifen», als wenn er ihm die Worte in den Mund legt: «und
kernen die Walchen riten, so wolten wir uf disem tag gar ritterlichen striten!»16;
ritterlich bedeutet für ihn nicht mehr viel anderes als grimmig.

Die Reihe der Lieder, welche die Burgunderkriege begleiten, setzt mit dem Gedicht
des in Luzern ansässigen Dichters Rudolf Montigel auf die Ewige Richtung mit
Österreich von 1474 ein. Auch hier finden wir in einem kurzen Natureingang die
Gegenüberstellung von Sommer und Winter, worauf das Lied sofort eine politische
Wendung nimmt. Bedeutsam ist es für uns vor allem deswegen, weil der Dichter
das Land des Herzogs Sigmund von Tirol mit einem Rosengarten vergleicht und
diesen österreichischen Fürsten auffordert, seinen Garten durch die wackeren
Eidgenossen verteidigen zu lassen, nachdem ihn die tückischen Welschen verwüstet
haben ":

Umzün din rosengarten
mit der fromen aidgnoßen land!



Der unbefangene Leser wird im Rosengarten ein poetisches Bild für die schönen
österreichischen Lande sehen. Gewiß malt der Dichter den Vergleich in diesem
Sinne aus. Aber wer mit der spätmittelalterlichen höfischen Heldenepik vertraut ist,
wird auch hier die Umwandlung eines überlieferten Motivs ritterlicher Dichtung
zu politischen Zwecken erkennen. Die Heldenromane vom Rosengarten (der mit
Rosen ursprünglich kaum etwas zu tun hatte) waren gerade in Österreich besonders
verbreitet, so daß die Anspielung auf die Heldensage schon deswegen nicht zufällig
sein dürfte. Zudem befindet sich der Rosengarten nach dem Heldenmärchen vom
Zwergenkönig Laurin im Tirol. Rudolf Montigel scheint bewußt die Überlieferung
vom sogenannten kleinen Rosengarten mit derjenigen vom großen Rosengarten bei
Worms vermischt zu haben. Wichtig ist, daß er den Garten nicht mehr von zwölf
ritterlichen Einzelkämpfern, sondern von der Gemeinschaft der Eidgenossen verteidigen

lassen will; Österreichs Ritterschaft, die einst dem schweizerischen Fußvolk
erlegen ist, soll sich nun von dessen Hellebarden beschirmen lassen! - Diese
Anspielungauf die Heldensage steht in den historisch-politischen Liedern der Eidgenossen

keineswegs vereinzelt da. Vielmehr handelt es sich dabei um einen kennzeichnenden

Einschlag im Gewebe dieser Lieder, das aus Fäden verschiedenartiger
Herkunft gewirkt ist. Ein weiterer Hinweis auf die Rosengartensage findet sich im Lied
eines Luzerner Sängers auf die Schlacht bei Grandson. Dort wird wie so oft der
Berner Bär besonders gelobt, und der Dichter will ihm - wie den Siegern im Kampf
um den Rosengarten - ein Siegeszeichen aufsetzen: «dem setz ich uf den rosenkranz,
menger ist von im erstorben»18. Das ist geradezu ein Symbol dafür, daß das, was
einst den Recken der Heldensage zustand, von den Schlachtensängern nun den
Eidgenossen zuerkannt wurde. Allerdings darf uns das nicht dazu verführen, die
historisch-politischen Lieder ausschließlich als abgesunkene Adelsdichtung zu
betrachten. Spätmittelalterlicher Realismus in der genauen Wiedergabe der Ereignisse

und in den trefflichsten Beispielen eine durchaus eigenständige erfrischende
Bildhaftigkeit überwiegen die aus ritterlicher Kunst übernommenen Stilzüge meist
bei weitem. Gerade das erwähnte Lied auf die Schlacht bei Grandson zeigt dies
schon in der Eingangsstrophe deutlich19:

Österrich du slafest gar lang,
daß dich nit weckt der vogelsang,
hast dich der mette versumet!
Der Burgunner hat sich ganz vermeßen,
er wolt zu Bern und Friburg kûchlin eßen,
der ber hat im die pfannen gerumet *.

* jedoch hat ihm umgekehrt der Bär die Pfanne geleert.)

Wenn wir die politische Wirkungsabsicht der Sänger ins Auge fassen, so fällt uns
zuallererst auf, wie sehr sie den Krieg als Auseinandersetzung zwischen Deutsch
und Welsch betrachtet wissen wollten. Das ging nicht, ohne daß sie die Wirklichkeit
zurechtbogen, kämpften doch im Heere Karls des Kühnen auch Engländer und
Deutsche. Daß die Eidgenossen im Bündnis mit Frankreich standen, verschwiegen
sie, oder es trat gar nicht ins Bewußtsein. Erst hinterher merkte man, daß man das

Werkzeug Ludwigs XL von Frankreich gewesen war und ihm die Kastanien aus
dem Feuer geholt hatte. Daß das verbündete Lothringen ein zweisprachiges Land
war, wurde übersehen, und den Namen des lothringischen Herzogs René oder



Renatas deutschte man ein; fast immer erscheint der von den Sängern mit besonderem

Wohlwollen erwähnte Fürst in den Liedern wie auch in Schillings Chronik
als Herzog Reinhard! In der Auffassung der Burgunderkriege als einer nationalen
Auseinandersetzung stimmten die Liederdichter mit dem Chronisten Diebold
Schilling völlig überein. Man könnte geneigt sein, diese Deutung darauf
zurückzuführen, daß ihrer Herkunft nach landesfremde Chronisten das politische Bewußtsein

eidgenössischer Orte und besonders Berns mitformten. Schon Justinger stammte
aus der Reichsstadt Rottweil ; Schilling war im Elsaß aufgewachsen und in Hagenau
ausgebildet worden, wenn auch seine Familie ursprünglich in Biel beheimatet
gewesen und über Solothurn ins Elsaß gelangt war. Zwei der bedeutendsten
Liederdichter, Veit Weber und Matthias Zoller, waren vorderösterreichischer Herkunft.
So scheint die Annahme naheliegend, der Gegensatz zwischen Deutsch und Welsch,
der in den elsässischen und breisgauischen Pfandlanden im Streit mit Peter von
Hagenbach mit großer Heftigkeit aufgebrochen war, sei in die Schweiz hineingetragen

worden. Burgund galt den Elsässern und Südwestdeutschen überhaupt als
welsches Staatswesen. Welsch hatte dabei in erster Linie die Bedeutung von
«französisch», daneben aber auch in einem weiteren Sinne von «romanisch»; dazu kam
die Nebenbedeutung «fremd». Tatsächlich verwendete Karl der Kühne, obwohl er
Frankreich haßte, die französische Sprache zur Vereinheitlichung seines Staates.
Die Verbindungen zu Savoyen und zu italienischen Staaten und Söldnerführern
schienen die romanische Ausrichtung dieses Staatswesens zu bestätigen. Kam dazu,
daß sich Peter von Hagenbach bei seinem zielstrebigen Vorgehen in den verpfändeten

Ländern vornehmlich pikardischer und lombardischer Söldner bediente. - Hans
von Greyerz hat hervorgehoben, Diebold Schilling sei «abgesehen von seinem Kunststil

auch dadurch elsässisch gezeichnet, daß er den Burgunderkrieg zum Teil als
Auseinandersetzung zwischen Deutsch und Welsch aufgefaßt wissen möchte»20.
Er weist aber auch darauf hin, daß Schilling einen Gedankensprung machte, indem
er den Gegensatz zwischen Deutsch und Welsch als angeborene Abneigung und
Feindschaft einführte und bemerkte, die Deutschen hätten schon zu Cäsars Zeiten
die Rolle von Schirmern der Völker gegen die Welschen innegehabt21. Gerade
diese ungeschichtliche Verfestigung eines angeblich schon immer bestehenden
nationalen Gegensatzes läßt sich aber - wie ich meine - besser erklären, wenn man
davon ausgeht, daß sich die Eidgenossen nicht einfach von einem elsässisch-
deutschen Nationalismus anstecken ließen, sondern daß das Bewußtsein des Gegensatzes

auch bei ihnen schon seit einiger Zeit angelegt war und zudem der politischen
Tendenz Berns sehr gelegen kam. Ein Bewußtsein nationaler Besonderheit im
Vergleich mit dem übrigen Deutschland war, trotz der Eigenständigkeit eidgenössischer
Politik, im großen alten Bund in oberdeutschen Landen vor und zu der Zeit der
Burgunderkriege nicht vorhanden. Bern rechtfertigte seine eigennützig nach Westen
ausgreifende Politik als Verteidigung des Reiches und der deutschen Zunge. Daß es
dies andeutungsweise schon vor den Burgunderkriegen getan hatte, beweist uns ein
historisch-politisches Lied des 14. Jahrhunderts; im Lied auf den Guglerkrieg von
1375, das bei Justinger steht, fordert der Sänger für die Stadt Bern: «Alles tütsch
land sol si prisen», weil sie dem hinterhältigen Bündnis widerstanden hat, das «in
welschem land» angezettelt wurde ; und er frohlockt zugleich22 :

Ze Engelland und ze Frankenrich
die witwen schruwen allgelich :



« ach j amer ach und we
gen Bern sol nieman reisen * me »

* (reisen in den Krieg ziehen.)

Wie sehr Bern in den Burgunderkriegen aus eigenem Antrieb mahnend ein
deutsches Nationalgefühl wachrief - aus bewußter propagandistischer Absicht,
keineswegs einfach aus nationaler Begeisterung oder Nationalhaß! - das geht aus
zahllosen Missiven jener Zeit hervor, welche den richtigen Hintergrund aufdecken,
vor welchem die Feindschaft der Sänger gegen die Welschen zu verstehen ist.
Regelmäßig schlugen die Herren von Bern derartige Töne an, wenn sie sich an
deutsche Reichsstädte wandten; in geringerem Maße und offenbar wohldosiert
brauchten sie sie auch im Verkehr mit den Miteidgenossen. So schrieb man - um
nur eines unter unzähligen Beispielen zu nennen - am 13. Juni 1476, also kurz vor
der Schlacht bei Murten, nach Frankfurt a. M., man wolle mit des allmächtigen
Gottes Hilfe und mit mannlichem Mut abermals gegen den Herzog von Burgund
den Kampf aufnehmen und sich ihm ritterlich mit kühnen und kecken Herzen
widersetzen, solchermaßen, daß man hoffen könne, denselben den Eidgenossen,
allen Zugewandten und dazu «gemeiner Tütschen Nation [...] abzuladen»; Karl dem
Kühnen sagte man nach, er wolle diese Nation «us gantzer begird mitt siner grimmkeit

gern vertillgen», und sich selber nannte man «dero vorvächter»23.
Wir beobachten hier ein hübsches dialektisches Spiel der Geschichte: Ein

deutsches Nationalbewußtsein sollte die Eidgenossen und ihre Zugewandten zusammenkitten

und ihnen neue Verbündete gewinnen. Als man den Burgunder überwunden
hatte, war man überzeugt oder gab doch vor, man habe dem Reich einen Dienst
erwiesen. Dieser Sieg jedoch ermöglichte den Eidgenossen endgültig die
Überschreitung der romanischen Sprachgrenzen, legte den Grund zur mehrsprachigen
Eidgenossenschaft, hob das schweizerische Selbstbewußtsein gewaltig und hatte
daher die fortschreitende Loslösung vom Heiligen Römischen Reich Deutscher
Nation zur Folge. Ganz große Patrioten mögen darin die List des Weltgeistes erkennen!

Uns ziemt es doch wohl eher, in aller Nüchternheit neben der Notwendigkeit
auch die Willkür und die Zufälligkeiten zu sehen, die dieser Schicksalsentscheidung
anhafteten. Auch sollten wir die verhängnisvollen Folgen dieser Entscheidung nicht
verkennen - das zweisprachige burgundische Mittelreich verschwand, und die
mehrsprachige Schweiz vermochte es politisch und kulturell sowenig zu ersetzen,
wie dies die Niederlande konnten.

Im folgenden wollen wir nicht auf alle historisch-politischen Lieder der
Burgunderkriege eingehen, wenn auch in jedem reizvolle Einzelheiten zu finden wären.
Wir müssen auch darauf verzichten, die Melodien näher zu betrachten, obwohl sie
natürlich in jener Zeit mit dem Gedicht eine untrennbare Einheit bildeten. Die
Weisen sind uns nur zum kleineren Teil überliefert; immerhin können sie öfters
aus späteren Angaben erschlossen werden. Nur auf die grundsätzliche Bedeutung
des musikalischen Elements will ich kurz eingehen, weil es oft bewußt der politischen

Wirkungsabsicht dienstbar gemacht wurde und weil die Musik in politischer
Dichtung überhaupt zu den wesentlichen Mitteln des Appells zählt. Im Gegensatz
zu den Dichtern der höfisch-ritterlichen Zeit und zu den Meistersingern bemühten
sich die politischen Sänger nicht um die Erfindung neuer und eigener Töne.
Vielmehr übernahmen sie bewußt Strophenformen und Melodien, die dem Volke
vertraut waren, um die Wirkung und Verbreitung ihrer Lieder zu fördern. Die rhyth-

8



mische und melodische Einfachheit der Musik diente dem gleichen Zwecke und
ermöglichte zudem die Wechselwirkung mit dem musikalisch gleichartigen
geistlichen Lied. Unbedenklich übernahmen die geistlichen Dichter Töne des
historischpolitischen Volksliedes und umgekehrt; die häufigen religiösen Anfänge, Schlüsse
und Gebete im politischen Lied mochten dies erleichtern. Auch hier stellen wir also
fest, daß überlieferte Kunstformen neu vergegenwärtigt und der beabsichtigten
Wirkung entsprechend umgewandelt, das heißt vor allem vereinfacht wurden;
Wirkungsabsicht der Sänger und Erwartung der Zuhörerschaft waren dabei, was
das musikalische Element betraf, leicht in Übereinstimmung zu bringen. - Die
Übernahme bekannter Töne hatte noch einen besonderen Vorteil: Die Melodie war
durch ihre Verwendung in einem bestimmten Zusammenhang bereits Bedeutungsträger

und weckte bestimmte Erwartungen, noch bevor man den ihr neu unterlegten
Text kannte; und zugleich bot sich die Möglichkeit der Parodie. Gerade aus der Zeit
der Burgunderkriege ist uns dazu ein sehr schönes Beispiel überliefert: Zu Ostern
des Jahres 1474 entschloß sich die Bürgerschaft von Breisach zum Widerstand gegen
Peter von Hagenbach, und am Ostermontag wurde er gefangengesetzt. Als zehn
Tage darauf Herzog Sigmund von Österreich, der die verpfändeten Länder
zurückgewinnen wollte, in Basel einzog, sangen Knaben auf den Straßen zu seinem
Empfange eine Parodie jenes Osterliedes, welches das beliebteste geistliche Lied des
Mittelalters war24:

Christ ist erstanden,
der lantvogt ist gefangen
des sollend wir fro sin,

Kyrie eleison!

War er nit gefangen,
so war es übel gangen,
sit er nun gefangen ist,
hilft im nüt sin böse list,

Kyrie eleison!

Die Melodie und der Text des Osterliedes sowie dessen parodistische Veränderung
dienten der Übertragung des religiösen Erlösungsgedankens auf die politischen
Verhältnisse. - Ein weiteres Beispiel: Die Einzeldrucke des schon erwähnten Liedes
von Veit Weber auf den Zug nach Pontarlier geben an, es sei «in der wis: Die
niderlendischen herren sind gezogen ins Oberland» zu singen25. Diese Tonangabe
verweist uns auf die Anfangsworte des alten Sempacher Liedes. Zwar ist uns dessen
Melodie nicht überliefert, und die Angabe stellt uns auch vor Probleme, weil der
Strophenbau beider Lieder nicht ohne weiteres übereinstimmt. Doch braucht uns
dies hier nicht zu beschäftigen, weil es nur auf die Beobachtung ankommt, daß
Veit Weber oder spätere Sänger seines Liedes auf ein älteres Schlachtenlied zurück-
griffen, um dessen Melodie wie ein Signal wirken zu lassen: So wie jenes einen Sieg
der Eidgenossen verherrlichte, so sollte es auch das neue Lied.

Die Eigenart der politischen Lieder aus den Burgunderkriegen werden uns nun
die vier überlieferten Lieder auf die Schlacht bei Murten vor Augen führen. Eines
verdanken wir Veit Weber aus Freiburg im Breisgau, der in allen seinen Gedichten
den Walchen oder Welschen besonders heftig zusetzte. Als er in den Dienst und Sold
eidgenössischer Orte trat - besonders Berns und Freiburgs im Üechtland -, brachte
er das große Können eines berufsmäßigen Sängers mit. Rhythmischer Schwung und



Bildhaftigkeit der Sprache zeichnen seine Lieder aus. Das gilt auch vom Murten-
lied26. Es schildert vorerst die Belagerung der Stadt und lobt dabei die Tapferkeit
Adrians von Bubenberg, was keineswegs selbstverständlich ist, weil damit ein
Einzelner aus der Gemeinschaft der Eidgenossen hervorgehoben wird:

Ein edler houptman wol erkant,
von Bubenberg ist ers genant,
er hat sich erlich ghalten;
sin büchsenmeister schußen wol,
fürbaß man nach im stellen sol,
wo man ein stat wil bhalten 27.

Der Sänger erzählt dann vom Ritterschlag, welcher der Schlacht voranging, vom
Aufmarsch durch den Wald, vom Kriegsrat und der Ungeduld des Fußvolkes, das
endlich «howen und stechen» möchte. Darauf schildert er mit lustvoller Anteilnahme

die Schlacht und stellt höhnisch die Not der Feinde dar, die in den See

getrieben werden :

Sy wüten * drin biß an das kinn,
dennocht schoß man vast zu in,
als ob si enten weren ;

man schift zû in und slugs ze tod,
der se der ward von blute rot,
jemerlich hört man si pleren.
* (wüten wateten.)

Daß sich der See rot färbte, haben wir natürlich nicht ohne weiteres wörtlich zu
nehmen, obwohl gerade diese Vorstellung volkstümlich geworden ist; der Dichter
wandelt hier eine überlieferte formelhafte Wendung, einen Topos, ab: Statt der
Heide oder des Angers wie in höfischer oder heroischer Epik wird der See rot.
Andrerseits gilt es zu beachten, daß die formelhafte Darstellung realistische
Schilderung keineswegs ausschließt. Höchst anschaulich erzählt der Sänger, daß man die
auf die Bäume geflüchteten Feinde wie Krähen abschoß und sie mit Spießen
herunterstach. Diese Anschaulichkeit erinnert uns unmittelbar an die Bilder und
Berichte der Chroniken, und zweifellos sind Illustratoren und Chronisten von den
Sängern nicht unbeeinflußt geblieben. Im übrigen zeigen diese Szenen, wie sehr das
Töten für die Eidgenossen ein Sport war - wie eine fröhliche Entenjagd. Die
Rücksichtslosigkeit in der Darstellung der grausamen Kriegsführung des 15. Jahrhunderts
tritt bei Veit Weber nicht nur im Murtenlied kraß hervor; dennoch ertragen wir
seinen Stil eher als den gemäßigteren Ton anderer Sänger, weil wir bei ihm zumindest

keine aufdringliche religiöse Rechtfertigung und Überhöhung des blutigen
Geschehens finden. - Ich will nicht weiter auf die vielen Einzelheiten eingehen,
über die Weber oft mit großer Genauigkeit berichtet, so daß man ihm Glauben
schenkt, wenn er in der letzten Strophe angibt, er habe selber an der Schlacht
teilgenommen. Sein Lied erzählt noch von der Verfolgung der Feinde, der Plünderung
des Lagers, und es macht ihm besonderen Spaß, zu berichten, wie man die Schlösser
und Städte einäscherte, die dem Grafen von Romont gehörten, das heißt Prinz Jakob
von Savoyen, dem Statthalter in der Waadt, dem die Eidgenossen besonders gram
waren. Man habe «Röimond» ein «sweißbad» gemacht; «wer er darin gsin über
nacht, er hete müßen switzen». Weber vergleicht schließlich die Verfolgung mit

10



e

m g\ 1 «ntfcv/UigrM <W/ <vm<J We <Jtf -i^ï" <«!««»MacM r
\V { t*m+ÌGf m<ïm*i*~ *mVVm<m+**K}*- trnrntt iTyVrnfY'*+tmtXJf*r/ <pJ&

fltmf <VW f^m^mrnyfP 1+mZ mfmUr dtt«<"4«'/W«^ «»«.t** *7Ì^

Ò
if** -Vmff mUfm* tów/rt^vwtr« lyvoetr <rv iev6%Hr*«%Vm+ s

\^ ^wWAA rt»*M) *t«»«CM l~t€>C«& cr rt£VcW*r*vw*4 tvWIM ****

lî> -v«"*v*f<?vt4' •wKvm^WJ &+4r/cv*vt«@ rt!M <zÄ**»rt»»*»»«<?« «x«e<.***ty

tSuf Vm-tuTffycvt'-vv. tfrt'fy-' -Pmtyt/iyw*e H^ftfPmf &€x&cv\ -rv>»*w«*

«**C <?l* *»?Mtrm* A«*«» «Wlv« /«***« *$«**«» rfwu «StS<*

<sf»ecgtrir<Y** iwP«^ <v^ <Wf«y»i /rt~m«9 ^>o^<w
«« -«*¦%?»** î^î-*- «vi^» lärZt-fGm* <vu*tr *m-k% <**« <<*» Wm*»m -vtw?-/

Veit Webers Murtenlied, Strophen 1-5. Aus Diebold Schillings amtlicher Berner Chronik.



<v*>cy-%»*mmv% «vu <Urim/ &c&t*e*evt/ / /

<3>.
/M»W»

ttmimWi ÄWWC» t»«« tétine Ät.&* WwW» <<*• «* «*«^
CV*A«- (»A Gewi* WO*?* w^M<VH ÄW^-v,

(
r̂yi^tr ntHi-ì^ttryii Càc£m\temvx > /?*** Jeu &t**i*evt &vòxtwfi?*v*

l^ y/ç» fvvWhpn ^»vrr «mi i»/rp»ntj /0r««AA»*tt

<-

Veit Webers Murtenlied, Strophen 6-10. Aus Diebold Schillings amtlicher Berner Chronik.



einem «schachzabelspil», in dem man dem Feind zuletzt Schachmatt gesprochen
habe. - Ich habe die Genauigkeit mehrerer Angaben des Sängers hervorgehoben,
die sein Lied zu einer ernst zu nehmenden geschichtlichen Quelle macht. In einem
Punkte allerdings verletzte er, wie die anderen Sänger und die meisten Chronisten
auch, die Wirklichkeitstreue. Er weiß zu berichten, man habe 26 000 Feinde ertränkt
und erschlagen (Schilling folgte ihm oder einer gemeinsamen Quelle mit der
gleichen Angabe); hingegen seien nicht einmal 20 Eidgenossen umgekommen.
Hierin erweist sich noch einmal, wie parteilich diese politische Lieddichtang war.
Derartige Übertreibung und Untertreibung ist alter und junger Brauch der
Kriegsberichterstattang; man kann eigentlich nur darüber staunen, daß sie durch die
Jahrhunderte hindurch bis in unsere Tage erfolgreich geblieben ist.

Wenden wir uns kurz einem zweiten Liede zu, demjenigen von Hans Viel (oder
Viol) aus Luzern28. Der Sänger leitet es in der bekannten tiersymbolischen Art ein:
Der burgundische Geier ist ins Land des Bären ausgeflogen und hat im Sinne,
gemeinsam mit dem Grafen von Remunt «die tütschen land ze zwingen». Auch Viel
weiß Einzelheiten aus dem Kriegsverlauf zu berichten, von den zwei großen
Bombarden der Belagerungsartillerie und der Erschießung des burgundischen
Schützenmeisters zum Beispiel. Vor allem aber liegt ihm daran, den Aufmarsch des
Bundes zu schildern, der in schöner Rangordnung «mit trummen und mit pfifen»
einherzieht: voran die Ritter des Fürsten von Österreich, darauf der Herzog von
Lothringen, die eidgenössischen Orte in förmlicher Reihenfolge (Zürich, Bern,
Luzern usw.), dann die Zugewandten und schließlich die Verbündeten der Niederen
Vereinigung.

Ein weiteres Lied hat einen sonst unbekannten Sänger zum Verfasser, der sich
Lurlebat nennt29. Es ist uns im Zürcher Manuskript der Chronik Diebold Schillings
überliefert und vermutlich im Spätherbst 1476 entstanden. Das geht daraus hervor,
daß der Sänger die Verfolgung in die Waadt, die Plünderung Lausannes und die
Brandschatzung Genfs erwähnt und in der zweitletzten Strophe davon spricht, daß
die erbeuteten Banner in den Kirchen stecken (nach Schilling sind sie am 27.
September im Berner Münster aufgestellt worden) ; der Terminus ante quem läßt sich
daraus bestimmen, daß der Sänger von der Voraussetzung ausgeht, daß Karl der
Kühne noch lebt. Lurlebat bedient sich in seinem Lied einer volkstümlichen,
gelegentlich recht plumpen und im Vergleich vor allem mit Veit Weber metrisch
unbekümmerten Ausdrucksweise. Die dreiteilige, aus 19 Zeilen bestehende Strophe
scheint auf den ersten Blick sehr kunstvoll zu sein. Die Satzfügung ist jedoch
einfach, Nebenordnung der Sätze herrscht vor, der Stil wird zudem durch die häufige
Verwendung von Formeln bestimmt; hierin fühlen wir uns an die Darstellungsweise

der Heldenepik erinnert, wie denn auch die Strophenform nichts anderes ist
als eine erweiterte Variante des Bernertons, jener Strophe der spätmittelalterlichen
Dietrichsepik also, die auch sonst in den Schlachtenliedern oft verwendet wurde.
Das Lied dürfte das Werk eines anspruchslosen fahrenden Sängers sein, der über
den Verlauf der Schlacht gut im Bilde war und Tatsachen wußte, welche die
Kriegsgeschichtsschreibung noch nicht beachtet hat. Auffällig ist vor allem, wie Lurlebat
im Gegensatz zu den Chronisten und Illustratoren die wohl gefährlichste Waffengattung

des Gegners, nämlich die Bogenschützen, richtig einschätzte30.

Acht tusent bogner von den Walchen
tett inen vil verdrießen.

13



Die Übertreibungen in den Zahlenverhältnissen allerdings konnte auch er nicht
lassen, doch erinnert dies wiederum an den Stil der Heldenepik. Nach Lurlebat
sollen 30000 Eidgenossen und Verbündete gegen 100000 Feinde gekämpft haben,
denen kein Glück beschieden sein konnte, da sie «die tütschen nit wellen miden in
disen kriegen sunderlich». - Wenn Lurlebat am Schluß die Sieger auffordert,
demütig zu sein, Gott und Maria allezeit anzurufen und zu bedenken, daß sie ihnen,
und nicht eigener Kraft, Glück und Sieg zu verdanken haben, so steht er in der
Tradition zahlreicher historisch-politischer Lieder. Bereits zeigt sich aber ein Anflug
von Selbstgerechtigkeit, die später in erheblichem Maße mit dem schweizerischen
Nationalbewußtsein verbunden sein wird - nämlich in der Frage, wie Gott dem
Herzog vergeben wolle, daß er so große Welt zum Bösen verführt habe. Allerdings
steckt dahinter auch das Staunen über die wundergroßen Geschichten, die
geschehen seien, wie sie nie jemand gedichtet habe «von cristen und us türkenie». In
dieser Bemerkung stoßen wir auf eine weitere bezeichnende Eigenheit der Lieder
und Chroniken aus der Zeit der Burgunderkriege : In diese weltgeschichtliche
Auseinandersetzung schimmerte eine andere hinein, nämlich diejenige mit den Türken.
So sprach etwa der Basler Münsterkaplan Johannes Knebel in seiner halb lateinisch,
halb deutsch geführten Tagebuchchronik in einem Atemzuge vom «Thurcus ab
oriente» und vom «dux Burgundie ab occidente» und nannte diesen sogar «Karolus
autem Thurcus Burgundie»31. Auch Pfettisheim sagte vom burgundischen Herzog:
In seiner Wagenburg «do lag er als ein türck»32. Tusch hingegen bedauerte es, nachdem

er von den 14 000 Gefallenen des Feindes in der Schlacht von Murten gesprochen

hatte, daß nicht 400 000 Türken statt ihrer gefallen seien, und er gönnte dem
verhaßten burgundischen Herzog eher das Leben als den heidnischen Türken die
Herrschaft über Konstantinopel33.

Ach wolt got het der türckisch keiser
vierhunderttusent man verloren
für die armen cristen reyser
wie wol sy unser vigend woren *.
* obwohl sie unsere Feinde waren.)

Weit weniger volkstümlich als die bisher besprochenen Murtenlieder ist
dasjenige Mathis Zollers34. Zoller stammte aus dem vorderösterreichischen Laufenburg,
hatte sich in Bern als Schneider niedergelassen und wurde dort Mitglied des Rates
der CC. Er wählte für sein Lied einen Meistersingerton, nämlich den Schillerton.
Das bedeutete einen verwickelten Strophenbau und einen silbenzählenden Vers, der
zu etlichen Tonbeugungen, das heißt unnatürlichen Wortbetonungen Anlaß gab.
Auch verwendete Zoller kunstvolle Satzgefüge; der erste Satz seines Liedes umfaßt
nicht weniger als zehn Verszeilen. Ein derartiges Gedicht konnte nicht volksläufig
werden, ist kaum vom Volk gesungen worden und vielleicht deshalb nur gerade in
Ägidius Tschudis handschriftlicher Liedersammlung überliefert. Trotzdem ist es für
die Geschichte des schweizerischen Nationalbewußtseins höchst aufschlußreich,
und zwar wegen der religiösen Einrahmung, die in allen Liedern Zollers sehr
auffällig ist. Der Sänger beginnt mit dem Lob Gottes und dem Dank dafür, daß er den
Verbündeten Macht und Kraft verliehen hat, den Burgund Karlus als einen Feind
der Christenheit zu besiegen. Man habe dessen Untaten Gott und Maria geklagt, und
Gott habe es nicht länger ertragen können; er habe den Bedränger der «tütschen
land» durch den «großen bund» strafen lassen:

14



^

umtm

a
TT ïs:

JX <\
T

S.

O
d>

% 5x
a>

£ »

l
m

Die Schlacht bei Murten

Holzschnitt von 1477 zu H. E. Tuschs Burgundescher Legende und zu C. Pfettisheims Gedicht
über die Burgunderkriege. Der Straßburger Illustrator ist unbekannt, hat sich aber selber
rechts von der Bildmitte in der Nähe eines Feldgeschützes dargestellt und mit -b. signiert.

Links unten die Kirche von Münchenwiler, links von der Bildmitte das Lagergebäude Karls
des Kühnen auf dem Grand Bois Domingue, darum herum das burgundische Hauptlager. Im
Westen der Stadt ist das Schloß zu erkennen, im Osten sehen wir die durch Romonts
Belagerungsartillerie arg mitgenommenen Türme der Stadtmauer. Rechts von der Stadt befindet sich
der Turm des Siechenhauses, südlich davon eine der burgundischen Bombarden. Der Hintergrund

jenseits des Sees zeigt, etwas verschoben, die Abhänge des Wistenlacher Berges. Beim
Dorf dürfte es sich, wegen der Kirche, um Môtier handeln.

Vgl. die weiteren Bemerkungen auf S. 40 (am Schluß der Anmerkungen).



Das was man got und ouch Marien klagen;
got wolts nit mer vertragen,
sin straf tet got zû hand
durch den großen bund gnânt.

Die religiöse Rechtfertigung des Krieges durchzieht das ganze Lied. Zu diesem
Zwecke zieht Zoller auch biblische Vergleiche heran. Als zu Beginn der Schlacht
der Regen aufhört und die Sonne durch die Wolken bricht, ist dies für den Sänger
ein göttliches Zeichen; er erinnert sich an Josua, der das belagerte Gibeon befreite
und die Amoriter schlug, so wie jetzt die Eidgenossen Murten befreien und die
Burgunder töten und vertreiben. Wie sein Schlachtbericht von Murten, erzählt auch
das Buch Josua (10, 1-15) von einem Zeichen Gottes in der Natur: Statt des Regens
fielen Hagelsteine vom Himmel, bevor die Sonne am Himmel erschien und
stillstand, bis die Rache vollzogen war. Ein weiterer biblischer Vergleich drängt sich
für Zoller auf; die im Murtensee ertrunkenen Feinde sind genauso nach Gottes
Willen im Wasser versunken wie der Pharao und sein Heer :

Got ließ küng Pharao im mer versinken;
also ließ ers ertrinken,
zu Murten in dem se
schri menger och und we

So liegt es denn nahe, in der Schlußstrophe die Eidgenossen mit dem auserwählten
Volk Israel zu vergleichen:

Ir herren all im großen pund,
got sig mit üch zu aller stund!
Wer ghort ie desgelichen,
daß man ztod schlug so vil der weit
on großen schaden und widergelt?
Des lobet got den riehen
Ir sind gefürt als Israel
durchs mer mit kleinem schaden,
nun bhüt üch got vor sündenquel,
mit bösem üch nit beladent!
Maria hilf uns, daß in kurzen stunden
ein guter frid werd funden
Des helf üch got der herr!
wünscht üch Mathis Zollér.

Hier stehen wir am Anfang des modernen Nationalbewußtseins und erkennen den
religiösen Ursprung des mit ihm verbundenen Sendungsbewußtseins. Nicht nur der
Herrscherpreis ist auf das Volk übergegangen, sondern auch die Unverletzlichkeit
und die Gnade Gottes, die dem mittelalterlichen Herrscher aufgrund einer besonderen

Weihe zukam. Beides überträgt Zoller auf die republikanische Gemeinschaft,
die damit zum auserwählten Volke wird. Aus «puren», die zuvor «nienen hütten»
besaßen, sind «herren» geworden, die nun in trefflichen erbeuteten Zelten wohnen.
So steht es in der dreizehnten Strophe; die Anrede der Eidgenossen als Herren in der
letzten Strophe ist demnach sehr bewußt gewählt und zeigt, daß Zoller in seinem
erzählenden Lied zugleich eine Idee gestaltet hat!

Bereits das 16. Jahrhundert blickte auf eine verklärte Heldenzeit der Eidgenossenschaft

zurück, und man gab der Überzeugung von der sittlichen Untadeligkeit der

16



alten Schweizer im historisch-politischen Lied Ausdruck. Drei Strophen aus einem
Lied aus der Zeit des deutschen Fürstenaufstandes von 1552, in dem der Sänger die
Eidgenossen mahnt, sich vorzusehen und einig zu sein, mögen uns dies zeigen35 :

Wir könnend all vil sagen
bym wyn und hinderm spil,
wie unser vordem habend gschlagen
der fürsten und herren vil,
sagend vil von den alten,
wie manlich sy sich hand ghalten:
wan wir uns ouch so stalten
und lügtend baß ins spil
die zyts erfordern wil.

Wir sagend vil von alten,
rümend uns irer that,
wir müßend uns ouch halten,
wie von in gschriben stat
und wir von inen lesen ;

frumb lüt die sind sy gwesen,
all weit möcht vor in gnesen,
niemand kein leid hands than,
kein unbill lan fürgan.

Kein hoch pracht hand sy triben,
ein andern lieb gethan
und gern bym heimat bliben,
hat mans dann zogen an,
dorftend sys dapfer wagen,
ir lyb fry zühin tragen,
hand manlich druf geschlagen
und brucht ir kraft und gwehr,
darnach gott gen die ehr.

Neben dem geschichtlichen Liede diente nun aber in zunehmendem Maße das
Drama der Verherrlichung der nationalen Vergangenheit. Wenn man bedenkt, wie
reichhaltig sich das Volksschauspiel im 16. Jahrhundert in der Schweiz entfaltete
(das Drama war nun die wichtigste Gattung der Dichtkunst) ; wenn man feststellt,
daß dieses wegen des regen öffentlichen Lebens in den Republiken der Eidgenossenschaft

auch oft einen starken politischen Einschlag hatte; wenn man mehrfach
bereits Stücke mit einem geschichtlichen und vaterländischen Gehalt vorfindet
(z. B. die Teilen- und Bruder-Klausen-Spiele) - dann erwartet man, daß auch die
Burgunderkriege in dramatischer Form dargestellt wurden. Tatsächlich tat dies der
Berner Chronist Michael Stettler (1580-1642) in seiner «trage comedy» vom
Ursprung löblicher Eidgenossenschaft, die er 1605 zu schreiben begann36. Das unförmige

Werk, das nie gedruckt und aufgeführt worden ist, stellt in einem Prolog, in
33 Akten, die mit Chören schließen, und in einem Epilog die ganze eidgenössische
Geschichte dar und widmet die Akte 27 und 28 den Burgunderkriegen. In Geist und
Sprache - es verwendet den strengen Knittelvers mit alternierendem Metrum -
entspricht es noch weitgehend dem historisch-politischen Lied: Mit Gottes Hilfe
haben die Eidgenossen zu Murten eine Schlacht geschlagen, wie man es vormals im

17



ganzen «Tütschen land» nicht erhört hat; sie haben wahrlich ritterlich gesiegt und
des «Walchen» Pracht zu Boden geworfen37.

Früh war demnach in der Schweiz der Boden für das vaterländische Geschichtsdrama

bereitet. Seine weitere Entwicklung wurde jedoch im 17. Jahrhundert behindert,

weil der reformierte Puritanismus das Drama unterdrückte. Vor allem der
Antistes Breitinger in Zürich verteufelte das Theater derart nachhaltig, daß während

Jahrhunderten in der Schweiz keine wahrhaft dramatische Dichtkunst mehr
gedeihen wollte. Um so höher ist die Leistung des reformierten St. Gallers Josua
Wetter (1622-1656) einzuschätzen. Er billigte es zwar, daß biblische Stoffe aus dem
Theater verbannt wurden, wich aber vielleicht gerade deswegen in
historischpatriotische aus. In allen bedeutenden Gesamtdarstellungen der schweizerischen
Literaturgeschichte - bei Jakob Baechtold, Josef Nadler und Emil Ermatinger - ist
seine Sonderstellung erkannt worden. Die Bedeutung von Wetters Werk hat jedoch
noch kein Literar- und Sprachhistoriker genügend gewürdigt38. Nadler hat ihm
zwar höchstes Lob gezollt39, ihn aber nur teilweise richtig beurteilt. Wetters Karl
von Burgund wurde 1653 von jungen Bürgern in St. Gallen öffentlich aufgeführt.
Der große geschichtliche Stoff ermöglichte dem Dichter nicht nur den Ausbruch aus
puritanischer Engherzigkeit, sondern auch aus der Beschränktheit der heimatlichen

Verhältnisse. Er muß die Bedrohung durch den Provinzialismus im sprachlichen

und literarischen Bereich gespürt haben. So schloß er sich an die von Mittel-
und Norddeutschen bestimmte gemeindeutsche Hochsprache an, noch ehe sich diese
in der Schweiz allgemein durchgesetzt und vor allem bevor sich die Kanzlei seiner
Heimatstadt darauf eingestellt hatte. Er wandte sich damit von der
alemannischschweizerischen Schriftsprache ab, die wir in den historisch-politischen Liedern
kennengelernt haben und die selbstverständlich auch die Chroniken und noch
Stettiers dramatisierte Geschichtsdarstellung prägte. Das bedeutete auch, daß sich
Wetter nach einem andersartigen literarischen Stil ausrichten wollte. Er nahm die
neueste Entwicklung in der Poetik zur Kenntnis und studierte die modernste Dichtkunst

seiner Zeit. Die gemeindeutsche Hochsprache beherrschte er auf beachtliche
Weise und brach trotzdem nicht ganz mit der heimischen Überlieferung. Dies alles
macht ihn zu einer wahrhaft erstaunlichen Gestalt in der schweizerischen
Literatargeschichte, selbst wenn sich seine Werke mit den besten deutschen Dramen der
Barockzeit nicht messen können.

Da Josua Wetter kaum bekannt ist, sind in meiner Darstellung einige Daten aus
seinem Leben unerläßlich. 1622 ist er in St. Gallen als Sohn des Rektors der Lateinschule,

eines Humanisten in der Nachfolge Vadians, geboren. In Basel studierte er
mit einem Stipendium des Kleinen Rates Juisprudenz. Doch es trieb ihn in die
Weite. Ohne Einwilligung des Rates zog er 1642 nach Straßburg und erwarb dort
wahrscheinlich die Magisterwürde. Er übersetzte des Vaters lateinische Beschreibung

St. Gallens ins Deutsche und widmete dieses Werk dem Rate seiner Vaterstadt,
erhielt aber nur eine Rüge, weil er es, ohne Erlaubnis einzuholen, gedruckt hatte.
Wetter vollzog den Übergang des gelehrten Dichters von der neulateinischen zur
muttersprachlichen Literatur - zur gleichen Zeit wie Andreas Gryphius, der unmittelbar

nach ihm in Straßburg weilte und in den gleichen Kreisen von Gelehrten
und Dichtern verkehrte. Wetter begegnete dort mit großer Wahrscheinlichkeit zwei
hervorragenden Vertretern barocker Poetik und trat in einen geistigen Austausch
mit ihnen: Der eine war der Opitz-Schüler Enoch Hannmann, der eine erweiterte

18



und auf den neuesten Stand gebrachte Ausgabe von Opitzens Buch von der
deutschen Poeterei veröffentlicht hatte ; der andere war der Buchner-Schüler Zacharias
Lund. Durch beide wurde er mit der Poetik Augustas Buchners vertraut, längst
bevor diese gedruckt erschien. In der Vorrede zur Beschreibung der Heimatstadt
wies Wetter ausdrücklich auf Opitz, Rist und Lund als auf seine dichterischen
Vorbilder hin. Als er Kanzleisubstitat in St. Gallen geworden war, versuchte er in
seinem Karl von Burgund und in den Horatiern und Curiatiern aufgrund dieser
Anregungen einen neuen Dramenstil zu entwickeln. Diese beiden Dramen sollten
durch ihren Patriotismus zweifellos auch den Rat von St. Gallen versöhnen. Daraus
erklärt sich der etwas engherzig anmutende Lokalpatriotismus im ersten Drama.
Dieser paßte schlecht zu der Weite und Fortschrittlichkeit von Wetters Auffassungen.

Der junge Dramatiker erstrebte die Gleichwertigkeit der schweizerischen mit
der besten deutschen Literatur der damaligen Zeit. Als einziger Vertreter des
Barockdramas, wie es die Schlesier schufen, stand er in der Schweiz einsam da.
Er versuchte nicht ungeschickt, deren Bestrebungen mit der Überlieferung des
schweizerischen Volksschauspiels zu verbinden.

Wetters Sprache im Karl von Burgund ist in den gehobenen Partien durchaus
barocke Literatursprache. Das zeigt sich etwa in der Dynamik des verbalen
Ausdrucks. Im Gebrauch von Hyperbeln und Metaphern ist er maßvoll und noch fern
von allem Schwulst. Er hielt sich an die Ständeklausel, wie es die Poetiken forderten.

Danach mußten die Angehörigen höherer und niederer Stände durch den
Sprachstil unterschieden werden, und dieser Unterschied sollte zugleich den Gegensatz

von Tragödie und Komödie bestimmen. Wetter, der in seinem Werk diese beiden

Gattungen des Dramas zusammenfaßte, ließ die Standespersonen auf eidgenössischer

und burgundischer Seite im gehobenen Stil und in Alexandrinerversen
sprechen. Den Subalternoffizieren, Soldaten und einfachen Leuten aus dem Volke
legte er volkstümliche Vierheber, das heißt silbenzählende Knittelverse, in den
Mund. Er verwendete für das Volk nicht die Mundart, wie Nadler bemerkt hat40,
sondern gab seinen Äußerungen nur eine eigentümliche Färbung. Wie bewußt er
mit der Sprache umging, zeigt eine besonders reizvolle Stelle : Burgundische Soldaten

verspotten die verratene Besatzung von Grandson als Kuhmäuler usw.; sie
werden dabei durch eine Häufung von Tonbeugungen im Knittelvers, also durch
undeutsche Wortbetonungen, als Welsche gekennzeichnet. - Der Ständeklausel
entsprach die ganz allgemein feststellbare Hervorhebung von Rangunterschieden.
So teilte der Dichter den Vertretern der eidgenössischen Orte an der Tagsatzung die
Anzahl der Verse nach ihrer offiziellen Rangordnung und ihrem politischen
Gewichte zu. Seine Heimatstadt allerdings wertete er im Range auf. - So ergibt sich
schon aus einem ersten Blick auf Sprache und Form von Wetters Werk, daß dieses
von einem gesamtdeutschen und europäischen Kulturbewußtsein zeugte, mit dem
sich ein ausgeprägtes politisches Nationalbewußtsein des Schweizers und ein tüchtiger

Schuß St. Galler Lokalpatriotismus verband.
«Deß weyland Großmächtigen und GroßmühtigenHertzogen/Carle von Burgund/

etc. unglücklich geführte Krieg mit gemeiner Eydgnoßschafft und dem Hauß Lothringen

/ bey Granson und Murten / auch kläglicher Undergang vor Nancy» - so lautet
der vollständige Titel des Werkes, das Wetter ein «trawrig Frewdenspil» nennt,
wobei dieses Oxymoron die Mischung von hoch und niedrig andeuten und zugleich
darauf hinweisen soll, daß die Tragödie Karls der Triumph der Eidgenossen ist.

19



Diese Tragikomödie besteht aus zwölf Handlungen. Darin zeigt sich noch die
freie Bilderfolge des Volksschauspiels. Die Aktschlüsse mit kunstvollen Chören
jedoch entsprechen der gehobenen Tragödie des Barocks. Mehrfach verwendet der
Dichter Instrumentalmusik. Wenn auch die Musik schon zum Volksschauspiel
gehörte, so verleiht sie doch Wetters Drama opernhafte Züge. Der Geist der Barockzeit

und barocker Stil treten in den Chören am deutlichsten zutage. Hier verdammt
der Dichter die Hoffart der großen Potentaten, die Vermessenheit der Mächtigen,
die auf des falschen Glückes Schein pochen. Mit hyperbolischem Pathos verurteilt er
im Schlußchor der sechsten Handlung die Hinrichtung der Besatzung von Grandson:
den Tyrannen Karl hätten keine Menschenbrüste gesäugt, ein Tigertier habe ihn
in Lybia gezeugt, er übertreffe an Grimm und Grausamkeit Löwen, Bären und
Wölfe; daher habe Gott danach das gerechte Rachegeschrei erhört. In den Chören
braucht Wetter ganz unterschiedliche Strophenformen und paßt das Versmaß
jeweils der Aussage an. Seine Jamben und Trochäen sind durch die Regeln der Opitz-
schen Poetik bestimmt. Doch verwendet er - Buchner folgend - auch Daktylen,
und zwar zum Ausdruck gehobener Stimmung. So beginnt zum Beispiel der
Botenbericht über die Schlacht von Nancy, der die zwölfte Handlung einleitet, folgendermaßen41:

Sind lustig jhr Herren und frölicher dingen /
Ich will euch jetz köstliche Zeitungen bringen /
Die Schweitzer die habend ein herrlichen Sig
Erlanget / und gwüßlich geendet den Krieg /

Barocke Geisteshaltung tritt auch in der Einleitung und im Schluß besonders
deutlich hervor, wiewohl ein «Ehren-Hold» (ein Herold) nach Volksschauspieltradition

das Stück eröffnet und beschließt. Dieser verkündet, Karl von Burgund
habe ohne Ursache, Fug, Schein und Grund mit gemeiner Eidgenossenschaft Krieg
angefangen und sei durch Gottes Rache zugrunde gegangen42 :

Diß ist ein solche Gschicht / so Wunder-mercklich groß /
Das mit der Mutter Milch ein jeder Eydsgenoß
Dieselb einschlucken solt / so lang die Welt wird stehen /
Solt jhr Gedächtnuß nit verschwigen untergehen.

Nach dem Herold erscheint eine allegorische Figur, die Einigkeit; sie ist die
Schutzgöttin der Eidgenossenschaft. Sie vergleicht den schweizerischen Bund mit
dem alten Griechenland, das durch Einigkeit den Perser überwunden habe, dann
aber wegen innerer Zwietracht dem mazedonischen Fuchs zum Opfer gefallen sei43.
Am Schluß des Stückes nimmt der Herzog von Lothringen diesen Vergleich wieder
auf. Zum erstenmal stoßen wir hier auf die Analogien zur Antike, die dann im
18. Jahrhundert für das politische Bewußtsein einer Reihe von eidgenössischen
Orten überaus wichtig wurden. Bildgebrauch, Antithetik und Übersteigerung in den
Worten des lothringischen Herzogs entsprechen wiederum ganz dem Stile des
17. Jahrhunderts44:

Kein Volck ist in der Welt / daß euch an Dapferkeit
An Redlichkeit und Trew / mit Fug wer zu vergleichen /
Der Griechen stoltzer Ruhm / der Römer pracht muß weichen /
Ja was man immer mehr in allen Schrifften findt /
Vor ewer Thaten glantz gleich wie ein Rauch verschwindt.

20



Die Antithese ist überhaupt die Grundgestalt des Stückes, wie sich an zahllosen
Beispielen belegen ließe : Herzog Renatas spricht die Eidgenossen als kühne Rittersleute

an - Karl der Kühne hat sie als Bauern verachtet. Der Burgunder ist an seinem
Hochmut und seiner Selbstherrlichkeit zugrunde gegangen - die Eidgenossen sind
demütig und schreiben Gottes Hilfe und dem lothringischen Fürsten den Sieg zu.
Die Eidgenossenschaft ist «auß gringem Ursprung» stets gewachsen - Karl, «auß
Königs Blut entsprossen», wurde von Gott bestraft und mußte fallen. Die Eidgenossen

haben Ruhm bei allen Potentaten gewonnen - Karl ist nach seinem Tode
verachtet und verhaßt und wird vergessen werden45. Christlicher Geist und barocker
Stoizismus bestimmen gleichermaßen den Standpunkt des Dichters, von dem aus er
die Vermessenheit Karls des Kühnen verurteilt46:

O wanckelbares Glück / ja vielmehr grechter Gott /
Wie schnell hastu gestürtzt den Hochmut in ein spott?

Der welcher selber sich großmütig zwingen kan /
Der ist ein rechter Held und kühner Rittersman.

Die Beispiele zeigen uns zugleich, wie das politische Bewußtsein weiterwirkte,
das wir in den historisch-politischen Liedern kennengelernt haben. Josua Wetter
verharrte auch bei der alten Gegenüberstellung von deutsch und welsch; für ihn
war Karl nach wie vor ein «abgesagter Feind» von «Teutsch- und Schweitzerland»,
und er ließ seinen Herzog von Lothringen bei den Eidgenossen um Hilfe für das
«Teutsche Volck» bitten, das in Nancy als Besatzung eingeschlossen sei47. Auch die
religiöse Überhöhung des kriegerischen Geschehens finden wir wieder - eingebaut
nun in das religiöse Weltbild des Barockzeitalters. Die Handlung des Stückes schließt
mit einem gemeinsamen Gebet des Herzogs von Lothringen (als der höchsten
Standesperson auf der Bühne) sowie der Eidgenossen und übrigen Verbündeten;
dem Feldprediger ist es vorbehalten, in ähnlicher Weise, wie es zuvor schon der
Chor getan hat, Gott als Beschützer der Eidgenossen in Anspruch zu nehmen. Hier
tritt Gott zwar noch nicht im Morgenrot (wie in unserer Nationalhymne), aber
doch schon im hehren Vaterland einher!

Wetter rundet sein Drama ab, indem er wie am Anfang eine allegorische Figur
auftreten läßt. Diesmal ist es der Friede, das Kind der Einigkeit. Er ist Gottes höchste
Gabe, führt Glück, Segen, Wohlstand, Ruhe mit sich. Wo er weilt, wird der Gottesdienst

andächtiglich getrieben, die edlen freien Künste steigen empor, der ehrliche
Handwerksmann kommt voran, der Ackerbau gedeiht und Tugend und Gerechtigkeit

herrschen. Die Figur des Friedens weist auf die augusteische Friedenszeit hin,
in der Christas in die Welt gekommen sei, und sagt dem ungeheuren Kriege ab, der
Städte und Länder «verherget und verstöret»48. Es folgt nochmals eine Mahnung zur
Einigkeit, und zwar angesichts des Dranges der Eidgenossen, sich in fremde Händel
einzumischen, und im Hinblick auf die Glaubensspaltang. - Diese Töne waren den
Schlachtenliedern fremd gewesen. Der Krieg erschien Wetter nicht mehr als ein
Sport. Der Dichter wußte, daß seinem Publikum die Greuel des eben erst beendeten
Dreißigjährigen Krieges noch sehr lebhaft vor Augen standen. Zugleich wurde in
seinem Werke - auch das ist ein kennzeichnender barocker Zug - ein neuer
höfischer Geist spürbar, der einen rücksichtslosen Hohn über den Schaden des
Feindes nicht mehr zuließ. Der Dichter hob die Ritterlichkeit des Herzogs von
Lothringen hervor, der als Christenmensch der Rachgier absagt und seinen Feind

21



würdig als Fürsten bestatten läßt. Obwohl sich Wetter dabei auf die chronikalische
Überlieferung berufen konnte, fällt doch auf, wie deutlich er diese Geisteshaltung
herausstrich. - Der dem Frieden gewidmete Schlußteil macht im übrigen deutlich,
daß sich der Dichter nicht zu Unrecht auf Johann Rist als eines seiner Vorbilder
berief. Zwar läßt sich nicht im einzelnen nachweisen, daß er durch dessen allegorische

Spiele «Das Friede wünschende Teutschland» (1647) und «Das Friede jauchzende

Teutschland» (1653) unmittelbar beeinflußt worden ist. Gewisse Beziehungen

(auch was die Verwendung der Instrumentalmusik betrifft) sind jedoch
unverkennbar. Wahrscheinlich hat Wetter in seiner Straßburger Zeit zumindest Rists
«Kriegs- und Friedens-Spiegel» von 1640 kennengelernt.

Von der Handlung des Stückes sei nur kurz die Rede. Sie ist im wesentlichen
undramatisch; die Bilderfolge ruht auf der Grundlage der chronikalischen
Erzählungen. Als Kriegsursache gibt Wetter, der Bürger einer Handelsstadt, Überfälle des
Grafen von Romont auf St. Galler Kaufleute an - womit wir bei den Beispielen
lokalpatriotischer Einfärbung angelangt sind. Natürlich bewähren sich die St. Galler
in den Schlachten in besonderem Maße. Bei Grandson gibt es für sie nichts
Schöneres, als mit bewehrter Hand Freiheit und Vaterland bis in den Tod zu beschirmen.
Immerhin wird nicht verschwiegen, daß sie bei Murten zu spät gekommen sind.
Hingegen fällt zwei St. Galler Soldaten auf dem Schlachtfeld von Nancy die Ehre zu,
die Leiche Karls des Kühnen ausfindig zu machen und sie auf die Bühne zu bringen.
Auf der Überlieferung der Chroniken beruhen die Angaben über die Verluste und
die Erzählungen von zwei guten Vorzeichen: Im Botenbericht über die Schlacht von
Murten hören wir vom Kampf der schweizerischen und burgundischen Hunde,
welcher der Schlacht voranging und den, Glück verheißend, die eidgenössischen
Köter zu ihren Gunsten entschieden. (Diese Geschichte ist erstmals durch Heinrich
Bullinger überliefert worden.) Das zweite, wichtigere Vorzeichen ist das Aufleuchten

der Sonne, die während des Gebetes durch das Gewölk brach und ankündigte,
daß Gott die Eidgenossen erhört habe. - Ein einziger Ansatz zu wirklich dramatischer

Gestaltung findet sich in Wetters Drama, nämlich in der Auseinandersetzung
zwischen Karl dem Kühnen und einem seiner Feldherren, dem Grafen von Campobasso.

Weil dieser Karl vor Überheblichkeit warnt und ihn an den schweizerischen
Sieg bei Sempach erinnert, schilt ihn der Herzog einen Verräter. Daraufhin sinnt
Campobasso auf Rache und wird zum Gegenspieler Karls; ein richtiges Gegenspiel
will sich allerdings trotz dieses Ansatzes nicht entfalten.

Am Schluß des Stückes wendet sich der Ehren-Hold an die Obrigkeit und erhofft
von den Stadtvätern, daß sie unter ihrem Schutze auch weiterhin die Künste und die
Tugend blühen lassen. Gott fleht er an, er möge St. Gallen beschützen. Das Bild der
Wagenburg, das uns aus den Liedern und Illustrationen der Burgunderkriege
vertraut ist, muß zu der Bitte herhalten, Gott möge der Stadt eine feste Burg sein. Indem
der Dichter auch für das «Regiment» Dauer erbittet, damit es grün sei jederzeit
«gleich als ein Palmenbaum in Fried und Einigkeit»49, beweist er, daß er im Unterschied

zu den Sängern der Burgunderkriege ein Mann des 17. Jahrhunderts ist, in
dem das Gefüge des Staates nicht einfach mehr auf der republikanischen Gemeinschaft,

sondern vor allem auch auf deren Obrigkeit beruht.
Alles in allem: Josua Wetters Drama war in seiner Zeit ein modernes Stück des

Barockzeitalters. Allerdings wies es durch die dem Volksschauspiel verwandten
Züge auch in die Vergangenheit zurück, nahm aber gleichzeitig Entscheidendes aus

22



der Zukunft vorweg, weil in ihm das vaterländische Geschichtsdrama des 18. und
19. Jahrhunderts deutlich vorgebildet war. Der frühe Tod des Dichters im Jahre
1656 verhinderte die weitere Entfaltung dieser Ansätze.

Es ist allgemein bekannt, wie sehr sich die schweizerischen Aufklärer im 18.
Jahrhundert der vaterländischen Geschichte zum Zwecke der politischen Erziehung
bedienten. Sie hielten der Gegenwart ein verklärtes Vorbild der alteidgenössischen
Heldenzeit vor Augen und wollten damit den Erneuerungswillen wecken. Es versteht
sich von selbst, daß sie auch auf die Zeit der Burgunderkriege zurückgriffen. Mit der
Erinnerung an die große Vergangenheit verband sich vor allem immer wieder die
Mahnung zur Eintracht, wie wir sie aus Albrecht vonHallers (1708-1777) berühmtem
Epigramm kennen, das er zur Erneuerung des Beinhauses von Murten 1755
verfaßte 49a.

Steh still, Helvetier, hier liegt das kühne Heer,
Vor welchem Lüttich fiel, und Frankreichs Thron erbebte :

Nicht unsrer Ahnen Zahl, nicht künstlichers Gewehr,
Die Eintracht schlug den Feind, die ihren Arm belebte.
Kennt, Brüder, eure Macht, sie liegt in unsrer Treu.
O würde sie noch heut, in jedem Leser neu!

Trat hier noch einmal der aus dem Barock ererbte Alexandrinervers in seiner
ganzen Würde und Eindringlichkeit in Erscheinung (Haller hat ihn kaum je so
überzeugend verwendet wie in diesem Gedicht), so schloß sich ein gutes Jahrzehnt
später Johann Kaspar Lavater (1741-1801) in seinen Schweizerliedern (1767) formal
dem neuen «Tyrtäus» Johann Wilhelm Ludwig Gleim an. (Gleim hatte 1758 in seinen
«Preußischen Kriegsliedern» die Taten Friedrichs des Großen besungen.) Unter den
«Historischen Liedern», in denen Lavater vornehmlich die Schlachten der alten
Eidgenossen verherrlichte, befanden sich selbstverständlich auch solche über die
Siege bei Grandson, Murten und Nancy. Die Taten der Eidgenossen wertete er in
gleicher Weise wie Haller, den er jeweils am Schluß seiner Lieder zitierte. Karl der
Kühne war für ihn ein Musterbeispiel des allzu stolzen Tyrannen, der fallen mußte.

Aufschlußreicher als die Bearbeitung des geschichtlichen Stoffes im Gedicht sind
die Gestaltungen in dramatischer Form. Hier ist vor allem Johann Jakob Bodmer
(1698-1783) zu nennen, der in seinem reichhaltigen Lebenswerk Geschichtsbetrachtung,

Patriotismus und politische Erziehungsabsicht mit literarischem Ehrgeiz
verband. Im Alter - die Entwicklung der deutschen Literatur hatte ihn längst hinter
sich gelassen - verfertigte er dutzendweise Dramen. Diese verwerteten biblische,
griechische, römische, altdeutsche und vaterländisch-schweizerische Stoffe - eine
echt Bodmersche Mischung! Mit Recht beachtete man sie kaum, denn ihr
Verfasser war ohne wirkliche dichterische Berufung von der Schriftstellerei besessen;
da er außerdem ein theaterfeindlicher Puritaner war, konnte eine echt dramatische
Dichtung bei ihm erst recht nicht gedeihen. Seine unzähligen Werke in dieser
Gattung sind daher nur didaktische Lesedramen und sollten nach dem Willen des
Verfassers auch gar nichts anderes sein. Der auf Bodmer zurückgehende Artikel
«Politisches Trauerspiel» in Johann Georg Sulzers «Allgemeiner Theorie der schönen
Künste»50 gibt uns Aufschluß über die Absicht des politisch-didaktischen Dichters.
Bodmer bekennt sich darin zum Lesedrama, weil das Theater nicht mehr gleichermaßen

eine öffentliche Aufgabe erfüllen könne wie in den alten griechischen
Republiken. Er bemerkt dann weiter:

23



Aber Schauspiele, die in dem Haupttone der griechischen für freye Staaten verfasset
sind, in welchen die großen Angelegenheiten der Staaten behandelt werden, die Erhaltung

oder der Untergang des Staates, der populäre Geist, das Aufnehmen oder
Verderben der Sitten, die Landesgesetze - solche Schauspiele werden immer in den
heutigen Republiken die Dienste thun, die sie in den alten gethan haben. Es wäre
unglüklich, wenn man es sich daran mangeln ließe, weil die theatralische Vorstellung
allzukostbare Zurüstungen erfordert, und zu viel Zerstreuungen verursachet. Lasset
uns die lebhafte Vorstellung, die vom Schauen entstehet, beyseite setzen; immer wird
das Drama noch ganz brauchbar bleiben, Patriotisme, Naturrechte, Staatsbegriffe,
populäre Empfindungen, einzuprägen, wenn man sich gleich einschränket, für den
stillen Leser zu schreiben, der in einer Erholungsstunde an dem Pulte sitzet ; wenn man
gleich die Leser selbst entbehret, welche für den Ernst der öffentlichen Geschaffte, der
Staatssorgen, zu bequem oder zu flüchtig sind.

Die Leser sollten von «Staatsenthusiasmus» erfüllte «populäre, patriotische
Personen» sein, «in deren Gemüthern die Privattriebe durch die öffentlichen nieder-
gedruktsind»51.

Diese Auffassungen Bodmers machen es begreiflich, warum er sich in seinem
Trauerspiel Karl von Burgund, das 1771 in einer Zeitschrift als Lesedrama erschien,
an ein griechisches Vorbild anschloß52. Das griechische Drama galt ihm als Urbild
des politischen Trauerspiels, und dazu kam, daß sich für ihn wie schon für Josua
Wetter die Parallele zwischen den Perserkriegen und den Burgunderkriegen
aufdrängte. So entschloß er sich, die «Perser» des Aischylos zu bearbeiten. Darin liegt
der Grund, warum sein «Karl von Burgund» mehr Beachtung als alle seine übrigen
Dramen verdient. Dieses Stück war immerhin ein bemerkenswerter Versuch, durch
Anlehnung an das antike griechische Drama in die Entwicklung des deutschen
einzugreifen - dies in einer Zeit, wo Shakespeares Vorbild die dramatische Literatur
in Deutschland in zunehmendem Maße bestimmte, das vaterländische Geschichtsdrama

förderte und auf die Bemühungen um ein deutsches Nationaltheater
einwirkte. An ein deutsches Nationaltheater dachte Bodmer allerdings nicht. Sein
Drama mit einem nationalen Stoffe sollte, indem es große Empfindungen erweckte,
der staatsbürgerlichen Erziehung der Schweizer dienen. Die Überzeugung, daß sich
antike und schweizerische Geschichte und Politik vergleichen lassen, und das
Nebeneinander von antiken Vorbildern und eigenen Heldenvätern bei den schweizerischen

Aufklärern erleichterte Bodmer die Übertragung des Stoffes aus dem fünften
vorchristlichen ins fünfzehnte nachchristliche Jahrhundert. Es kam dazu, daß der
Dichter das Unglück Karls des Kühnen als das Scheitern eines Tyrannen und
Cäsaren betrachtete. So ergab sich mittelbar auch ein Zusammenhang mit dem
Brutus- und Tyrannenmörderkult in der schweizerischen Aufklärung.

Bodmer bietet uns teils eine Übersetzung der «Perser» (es war die erste
deutschsprachige), teils eine dramatische Kontrafaktur. Da das Stück des Aischylos keine
Handlung in der Gegenwart kennt, sondern vor allem Empfindungen ausdrückt,
kam es Bodmers Auffassung vom politischen Drama sehr entgegen. Die Einkleidung
in ein andersartiges geschichtliches Gewand geschah sehr folgerichtig. An die Stelle
des Xerxes trat Karl der Kühne. Die Mutter des persischen Herrschers, Atossa,
ersetzte Bodmer durch Karls Tochter Maria und den Schatten des Dareios durch den
Geist Philippus des Gütigen. Ein Burgunder namens Chaligni übernahm die Rolle
des Boten. Da der Bearbeiter die Verwendung von Chören im Drama unangebracht

24



fand, verzichtete er auf den Chor der Greise und ließ stattdessen drei alte burgundische

Fürsten einzeln sprechen. Den Schauplatz der Bühnenhandlung verlegte er
vom Königspalast in Susa nach dem herzoglichen Palast in Brüssel. In den
Botenberichten erscheinen Bern für Athen, Grandson und Murten für Salamis ; die Gestade
des Neuenburger Sees vertreten die Küste bei Salamis und die Jurapässe als
Aufmarschweg den Hellespont. Der zeitlich zurückliegenden Schlacht bei Marathon
entsprechen die glorreichen Schlachten der alten Eidgenossen, den Ländern des
Perserreiches burgundische Provinzen und Städte (Flandern, Brabant, Hennegau;
Antwerpen, Gent, Brügge usw.). Auch die kriegerische Ausrüstung ist der Zeit angepaßt:

Gegossene Geschütze stehen für die gefürchteten persischen Bogen, und statt
der griechischen Salpinx ertönen Streithörner, der Uristier, das Rind von Unter-
walden und Trompeten. Wie der Geist des Dareios die Niederlage von Plataiai
prophezeit, so Philipp der Gute die Katastrophe von Nancy. - Nach Bodmer kämpften

bei Murten dreißigtausend Eidgenossen gegen zehn mal zehntausend Burgunder.
Die Zahlen scheinen einfach den Übertreibungen der Chronisten und Sänger zu
entsprechen, sie finden sich ja genau so bei Lurlebat. In Wirklichkeit stellte Bodmer
aber auch hier die Beziehungen zu den Proportionen bei Aischylos her, gibt dieser
doch an, daß zehn mal dreißig Schiffe der Griechen gegen tausend des Xerxes
antraten. Eine letzte Übereinstimmung in äußeren Dingen sei noch erwähnt: In beiden
Dramen verstehen die Feldherren die Vorzeichen des Himmels falsch. Bodmer
kennt gemäß der chronikalischen Überlieferung noch ein zusätzliches Vorzeichen,
er läßt sich nämlich den siegreichen Kampf eidgenössischer Hunde nicht entgehen.
Wichtiger als die äußerlichen Entsprechungen ist die Gleichartigkeit in der Zeichnung

der Charaktere. Beiden Herrschern wird der Charakter zum Schicksal. Hybris
beherrscht Xerxes - Übermut, das heißt die christliche Haupt- und Todsünde der
Superbia, erfüllt den burgundischen Herzog. Bodmer streicht dies allerdings, wie
nicht anders zu erwarten, wesentlich moralistischer heraus als sein griechisches
Vorbild. Ganz Bodmerisch - und zugleich im Geiste der Schweizer Aufklärung - ist
folgender Zug, auf den wir unsere Aufmerksamkeit nicht ohne Vergnügen noch
richten wollen: Bei Aischylos ist bei Gelegenheit von den attischen Silberbergwerken

die Rede. Nach unserem Zürcher Patrioten gibt es Gold- und Silberadern
auch in den Tiefen der schweizerischen Gebirge. Sie bleiben jedoch unberührt;
die Schweizer begnügen sich mit dem Grün der Auen und den Kräutern, die ihre
Herden nähren. Es braucht kaum erwähnt zu werden, daß der Zürcher hier seinem
Berner Kollegen Albrecht von Haller die Hand reicht.

Bodmers Stück besitzt unbestreitbare Vorzüge. Es an einfältiger Größe Aischylos,
an Anstand Sophokles und an philosophischem Ernste Euripides gleichzutun (wie
er es einmal in maßloser Selbstüberschätzung für sich beanspruchte)53 ist ihm
allerdings bei weitem nicht gelungen. Sein «Karl von Burgund» zog Nutzen aus
dem großartigen Stück des griechischen Tragikers, und es gelang Bodmer nicht, mit
seiner hölzernen Prosa alle Schönheiten der «Perser» zu zerstören. Hölzern ist die
Sprache selbst an den pathetisch angehobenen Stellen. Auch eine gewisse Großmut
gegenüber dem Feinde war nicht Bodmers alleiniges Verdienst. Immerhin wollen
wir ihm zugute halten, daß er seinem Stücke einen aufdringlichen oder gar religiös
überhöhten Nationalismus fernhielt. Das läßt sich nicht allein mit dem griechischen
Vorbild erklären. Hier wirkte doch wohl auch das weltbürgerliche Ethos, das
mancher schweizerische Aufklärer mit seinem kräftigen Patriotismus verband; daß

25



dies keineswegs selbstverständlich war, zeigen die manchmal gehässigen nationalistischen

Töne in Lavaters «Schweizerliedern».

Bodmers vaterländische Geschichtsdramen (vergleichsweise die interessantesten
seiner dramatischen Werke) waren in der Entwicklung der deutschen Literatur
weitgehend wirkungslos. Eine besondere Bedeutung kam ihnen immerhin zu: Sie trugen
nicht unwesentlich dazu bei, daß sich dieser Dramentypus in der Schweiz besonders
früh ausbildete. Sie boten Anregung für die vaterländischen Dramen der beiden
Luzerner Jesuiten Joseph Ignaz Zimmermann und Franz Regis Crauer. Zimmermanns

Teil-Drama hatte möglicherweise einen gewissen Einfluß auf Schillers «Teil».
Weit stärker allerdings wirkte dieser später auf die Schweiz zurück. Zu Bodmers
Wirkung kam vorerst aber die mächtige Ausstrahlung von Goethes «Götz von Ber-
lichingen» hinzu; dieses Werk bestimmte vor allen anderen die weitere Entwicklung
des geschichtlichen Dramas.

Da ist es nun amüsant zu beobachten, wie Johann Jakob Hottinger (1750-1819)
mit rund zwanzigjähriger Verspätung in die Fußtapfen des Götz-Dichters und
seines Vorbildes Shakespeare trat. Amüsant deswegen, weil Hottinger (der Biograph
Bodmers und Salomon Geßners, der Freund Wielands, der mit diesem gemeinsam
das «Neue Attische Museum» herausgab) mehrfach den jungen Goethe und das
genialische Treiben der Stürmer und Dränger verspottet hatte, nämlich in der
Harlekinade «Menschen, Tiere und Goethe», im Lustspiel «Das Geniewesen» und in
der Werther-Parodie «Briefe von Selkof an Weimar». Der Altphilologe und
Professor am Carolinum in Zürich veröffentlichte 1793 sein Schauspiel Carl von
Burgund, das für eine Gesellschaft theaterspielender Knaben bestimmt war54. Die
Prosa des Stückes, die lockere Fügung, die Vielzahl der Personen erinnern an den
«Götz». Allerdings verwendet der Verfasser nicht eine große Zahl ganz kurzer
Szenen und springt mit Ort und Zeit nicht nach Belieben um. In Einzelheiten ist
jedoch die Nachahmung Goethes immer wieder unverkennbar, in der Sprache, im
Szenischen und in den Charakteren. So ist zum Beispiel von den Schweizern mehrfach

als von «rasenden Kerls», «Bengels» und «armen Teufels» die Rede. Grimaldo,
der Edelknabe Karls des Kühnen, erinnert deutlich an Goethes Figur des jungen
Georg. Er ahmt übrigens einmal die Volkssprache der Schweizer nach und spricht
Züridütsch; wir erkennen darin einen zaghaften Versuch, nicht bloß eine
volkstümlich gefärbte Hochsprache, sondern die Mundart ins vaterländische Geschichtsdrama

einzufügen. Die Belagerung Murtens ist in der Darstellung derjenigen von
Götzens Burg Jaxthausen angenähert. Ein burgundischer Trompeter fordert die
«Zusätzer» von Murten zur Übergabe auf. Einigermaßen gebildete Leser und
Zuschauer erwarten nun an dieser Stelle ein tüchtiges Kraftwort Adrians von Bubenberg

nach dem berühmten Vorbild des Ritters mit der eisernen Faust. Aber der
sittsame Professor aus Limmat-Athen läßt sie im Stich55. - Anderes erinnert eher an
Shakespeare, so zum Beispiel die Figur des Narren Glorieux, die Hottinger aus den
Chroniken übernahm, oder auch der verräterische Bösewicht Campobasso. Allerdings

fehlt diesem die Dämonie der großen Bösewichter Shakespeares bei weitem,
ist er doch zu sehr auch großsprecherischer Miles gloriosus. Sein Verhalten während
der Schlacht von Murten dürfte den theaterspielenden Knaben besonderen Spaß
bereitet haben56 :

26



Campobasso

Der verdammte Stier! - wie das brüllt! Uh! Es fährt mir durch Knochen und Mark,
wenn ich nur daran denke. - Die Blitzkerl! wie sie drein schlagen, wie die höllischen
Geister! Das dank dir der Henker! Ich glaub's euch. Das ist wohl keine grosse Kunst,
dapfer zu seyn, wenn man sein Leben nicht einen Pfifferling achtet. - Wenn nur der
verdammte Stier nicht wäre! O der ist meine ärgste Antipathie. (Der Stier brüllt) Uh!
schon wieder! (er läuft davon)

Der Uristier tat schon in den historisch-politischen Liedern seine besondere
Wirkung und blieb durch die Jahrhunderte hindurch in der Dichtung der Burgunderkriege

eine Art Leitmotiv; kein Dichter hat sich den Effekt des Urner Harsthorns
entgehen lassen57. - Im übrigen ist Hotüngers Stück ohne besonderen Wert. Es weist
keine dramatische Spannung auf und kennt keinen Höhepunkt. Karl steht viel zu
wenig im Mittelpunkt. Beachtenswert ist, daß der burgundische Herzog wie schon
bei Bodmer nicht mehr als der Inbegriff alles Bösen erscheint. Die Schweizer schließen

sich in Hottingers Darstellung der versöhnlichen Ritterlichkeit des Herzogs
Renat von Lothringen an und weigern sich (wie es schon die Chroniken berichten),
bei Nancy an der Seite des Verräters Campobasso zu kämpfen. Renat beschließt mit
folgenden Worten das Stück58:

Das hat dich gestürtzt, unglücklicher Carl! Wie ein ekcentrischer Himmelskörper
riessest du dich frühe aus deiner Bahn fort, um den schwächern zu zertrümmern, und
am stärkern dich zu zerschellen. (Er fasst ihn bey der Hand.) - Gott habe dich seelig,
mein fürstlicher Vetter! Du hast mich viel leiden gemacht. Aber ich beklage dich mehr,
als ich zörne.

Weit größere Ansprüche als Hottinger stellte Heinrich Keller (1771-1832), «Bürger
von Zürich, Bildhauer in Rom», wie er sich auf dem Titelblatt seiner 1813 erschienenen

Vaterländischen Schauspiele nannte59. Allein schon in diesem Beisatz steckte
das Bekenntnis zur Heimat und zur europäischen Offenheit des Geistes, wie es für
Kellers Lebenswerk charakteristisch war. Gerade der Stoff der Burgunderkriege
ermöglichte es ihm, wie schon Josua Wetter, Vaterländisch-Schweizerisches mit
einem gesamtdeutschen und zugleich europäischen Kulturbewußtsein zu verbinden.
Keller ist in der schweizerischen Literaturgeschichte kaum beachtet worden, obwohl
er weit bedeutender ist als mancher andere, dem man große Aufmerksamkeit
geschenkt hat. Einige biographische Angaben sind deshalb auch hier unerläßlich.

Keller war der Sohn des Zürcher Kunst- und Literaturfreundes, Kunstsammlers,
Architekten und Obersten Kaspar Keller. Die Mutter war eine Schwester Johann
Heinrich Füßlis (des «Obmanns», nicht des Malers), der in der geistigen und politischen

Geschichte der Schweiz im ausgehenden 18. Jahrhundert und in der Zeit der
Helvetik eine bedeutende Rolle als Historiker, Kunsthistoriker und Staatsmann
spielte. Füßli - Schüler Bodmers und Breitingers, Anhänger Rousseaus, Bewunderer
der Antike, Nachfolger Bodmers als Professor am Carolinum, Verfasser einer
Monographie über Hans Waldmann, die durch ungewöhnlich gründliche Quellenforschung

auffiel - Füßli übte auf seinen Neffen einen starken Einfluß aus, lehrte ihn,
die Geschichte als Dienerin der Politik zu betrachten, und bereitete auf diese Weise
den Boden, auf dem das vaterländische Geschichtsdrama gedeihen konnte. Heinrich
Keller, geboren 1771, gehörte der Generation Hölderlins, Hegels und Beethovens an;
wie sich gleich zeigen wird, war diese Generationszugehörigkeit für seinen Werde-

27



gang nicht gleichgültig. An der Berner Akademie begann er ein Stadium der
Jurisprudenz, ließ sich dann jedoch zum Bildhauer ausbilden und eignete sich die Kenntnis

der antiken Literatur im Selbststudium an. Auch die deutsche und englische
Literatur fesselte ihn; er las nacheinander die Anakreontiker, Wieland, Klopstock,
die Stürmer und Dränger, Milton, Thompson, Shakespeare und Ossian. Darauf
begeisterte er sich für die Französische Revolution und wurde in Luzern Mitglied eines
demokratischen Klubs. Fast gleichzeitig erwachte seine Sehnsucht nach Griechenland.

1794 zog er nach Rom, wo einst sein Onkel Füßli Schüler Winckelmanns gewesen

war, und lebte hier in den gleichen Künstlerkreisen, in denen sich kurze Zeit
zuvor Goethe aufgehalten hatte. Hier las der junge Bildhauer, der sich nebenbei
auch mit eigenen Dichtungen beschäftigte, die Werke Lessings und wiederum
Wielands, jene Literatur also, die den Weg zur Klassik vorbereitete; dann wandte er sich
Goethe und Schiller selber zu. Er schloß Freundschaft mit der Malerin Angelika
Kaufmann, mit seinem Landsmann Heinrich Meyer (dem «Kunschtmeyer», der bald
darauf Goethes klassizistischer Berater in Fragen der bildenden Kunst werden
sollte) und mit der deutsch-dänischen Dichterin Friederike Brun. Er nahm von Rom
aus Beziehungen zu Schiller auf, und dieser veröffentlichte 1798 in seinem
Musenalmanach (es war der berühmte Balladenalmanach) vier Elegien Heinrich Kellers,
die Goethe ausnehmend gut gefielen. - Keller hatte Unglück als Bildhauer. Viele
seiner Werke wurden auf dem Weg in die Schweiz schwer beschädigt, und ihn
selber zwangen schließlich Krankheit und mehrfache Beinbrüche zum Verzicht auf
die Bildhauerei. Er übernahm Übersetzungsarbeiten, trat, um seinen Lebensunterhalt

zu sichern, zum katholischen Glauben über und übertrug unter anderem die
«Geschichte der Religion Jesu Christi» von Friedrich Leopold Graf zu Stolberg im
Auftrag der Kongregation de propaganda fide ins Italienische. Daneben widmete
er sich in stärkerem Maße als zuvor der Dichtung. Keller gehörte zum Künstler-,
Dichter- und Gelehrtenkreis im Hause des preußischen Gesandten Wilhelm von
Humboldt. Er befreundete sich mit Karl Viktor von Bonstetten, aber auch mit
Ludwig Tieck und dessen Schwester Sophie Bernhardi. Damit trat die Romantik in
sein Blickfeld. Er las mit Begeisterung mittelhochdeutsche Dichtung, insbesondere
das Nibelungenlied, und verfaßte 1809 selber ein Sigurd-Drama. Keller erweiterte
über Friederike Brun seine Beziehungen zu den dänischen Künstlern in Rom und
verband sich vor allem mit dem Dichter Adam Oehlenschläger und dem klassizistischen

Bildhauer Bertil Thorwaldsen, an dessen Vorarbeiten zum Löwendenkmal in
Luzern er wesentlichen Anteil hatte. Daneben förderte er die Arbeit deutscher
Künstler in Rom, wie zum Beispiel der Nazarener Peter Cornelius und Friedrich
Overbeck. Schließlich sei noch hervorgehoben, daß er bis zu seinem Tode in Leben
und Dichtung der Bewegung des Philhellenismus zugetan war60.

Dieser weltoffene Schweizer, der an der Entwicklung des geistigen und politischen
Lebens in Europa lebhaftesten Anteil nahm, verfaßte 1811 und 1812 eine Tetralogie
von historisch-patriotischen Dramen: Zwei Stücke waren den Burgunderkriegen
gewidmet; ein Hans-Waldmann-Trauerspiel schloß sich daran an, und eine dramatische

Idylle, die Heimkehr der Alphirten aus dem Kriege darstellend, rundete die
Dramenfolge ab. Peter Cornelius, Friedrich Overbeck und Ludwig Vogel steuerten
eine Reihe von Illustrationen bei. Keller selber sagte von seinen Stücken61 :

Meine Absicht war, in den beiden ersten die Kraft und Stärke, Treue und Biederkeit
der Schweizer während den Kriegen und bei auswärtigen Angelegenheiten in ihrem

28



schönsten Glänze zu zeigen. In den erstem tritt der stolze Karl in der Fülle seines
Glückes und seiner Siege auf, in dem vollen Übermuth seines ganzen Sinnes ; menschliches

wollen, irdisches streben sind vorwaltend. Finster erscheint in dem zweiten das
Schicksal und die Nemesis ; Furien reißen ihn hin zum Abgrund, seine Seele ist finster,
sein Herz verzehrt sich in innerem Ingrimm: so stürzt er in's Verderben. - Hans
Waldmann, den man als Helden in den burgundischen Kriegen bewundert, tritt nun
aus dem stürmischen Leben in eine engere Bahn, auf welcher sein großer Geist bald
sich gehindert fühlt. [...] Ihm steht Göldli entgegen, der Protagonist der Gegenwart,
ein treuer Anhänger alles herkömmlichen, bestehenden. [...] Diese beiden Charaktere
veranlassen die dramatische Reibung. Das Schauspiel enthält dagegen ein Gemälde des
Glückes, der Freiheit, der Denk- und Lebensweise der Alpenbewohner.»

Was die Werke kennzeichnet, ist einerseits ein Zug ins Große und Weite. Daher
wählte Keller die Burgunderkriege als jenen Höhepunkt der schweizerischen
Geschichte, der die Eidgenossenschaft in ihrer Verflochtenheit mit dem europäischen
Geschehen zeigte, zur stofflichen Grundlage seiner Tetralogie. Aus dem gleichen
Grunde verherrlichte er den Zürcher Staatsmann Hans Waldmann; er tat dies
keineswegs aus bloßem Lokalpatriotismus, ließ er doch auch den Bernern
Scharnachthal, Hallwyl und vor allem Bubenberg Gerechtigkeit widerfahren. Die Klassizität

der Form und der Versuch, sich an die große deutsche Literatur seiner Zeit
anzuschließen, sollten diese Bemühung um Größe und Weite unterstützen. Andrerseits
wirkte bei dem in Rom lebenden Künstler auch eine starke Heimatliebe, die sich gut
ins kulturelle Bild der schweizerischen Mediationszeit einfügte. Im Werk äußerte
sich diese Heimatliebe nicht nur im Patriotismus und in der idyllischen Darstellung
der Alphirten, sondern auch im gelegentlichen Gebrauch mundartlicher Wendungen
innerhalb einer klassischen Literatursprache. Jedoch ging es Keller dabei durchaus
nicht um eine eigentliche Erschließung der Mundart für das vaterländische
Geschichtsdrama; vielmehr schloß er sich damit der Sprache von Schillers «Teil» an62.
Die Blankverse, mit denen sein Karl der Kühne, Herzog von Burgund beginnt, waren
in der damaligen schweizerischen Literatur ungewohnte Klänge 63 :

Herzog zu Romont.
Geht tapfrer Graf und pflückt die erste Blume,
Die uns des Sieges holde Göttin beut:
Dann stoßt vor Granson wieder zu dem Heere,
Wo unsre Fahnen stolz die Lüfte grüßen
Und frohen Willkomm euch entgegen wehn.
Beschleunigt euren Zug.

Romont.
Glorreicher Fürst!

Eh' im entflammten Ost die neue Sonne
Empor ihr Antlitz hebt aus blauen Fluthen,
Soll'n sie, hochfliegend schon auf allen Thürmen
Von Iverdün, Burgundiens Fahnen grüßen ;

Romont versprichts.

Herzog.
Ein Pfand sey uns dieß Wort :

So eilt ans Werk.

29



Von Schillers Dramaturgie war Heinrich Keller allerdings weit entfernt. Er
verschrieb sich der historischen Treue und verzichtete sehr weitgehend auf die Freiheit
des Dichters. Insofern sind seine beiden Stücke um Karl den Kühnen vornehmlich
dramatisierte Geschichte. So wie er sich im Waldmann-Trauerspiel auf die
Monographie seines Onkels stützte, so benützte er zweifellos auch in den andern Teilen
der Tetralogie die Studien Johann Heinrich Füßlis, und zwar sehr wahrscheinlich
dessen unveröffentlichte Vorlesungen über die Burgunderkriege64.

Der erste Teil seines Werkes setzt vor der Schlacht bei Grandson ein und endet mit
dem Jubel nach dem Sieg bei Murten. Der zweite Teil stellt die weitere Entwicklung
bis zur Katastrophe von Nancy dar. Ansätze zum Ideen- und Charakterdrama wollen
wir in dieser dramatisierten Geschichte nicht verkennen: Karl der Kühne und Waldmann

erscheinen als Gegenpole, die zugleich den Gegensatz von blindem Schicksalsglauben

und Gottvertrauen, von Raserei, Verblendung und Unvernunft auf der
einen, von Besonnenheit, Übersicht und Vernunft auf der andern Seite darstellen.
In beiden Teilen hat am Anfang der burgundische Herzog das Wort, Waldmann
hingegen fallen die Schlußworte zu. Aber diese Ansätze werden nicht eigentlich
dramatisch entfaltet. Die Hauptschwäche des Werkes liegt darin, daß sich die
Hauptgestalt nicht entwickelt. Hier zeigt sich, daß die Tragik einer weltgeschichtlichen

Figur, die der Feind des Vaterlandes ist, nur sehr schlecht aus der Perspektive
des patriotischen Geschichtsdramatikers gestaltet werden kann. Auch gibt es nur
Anläufe zu einem Gegenspiel. Auf schweizerischer Seite zeichnet es sich im Widerstand

Göldlis gegen Waldmann ab. Auf burgundischer Seite ist wiederum Campobasso

der Gegenspieler des Herzogs. Die Gestalt des «falschen Wälschen»65 erinnert
uns da und dort an Octavio Piccolomini in Schillers «Wallenstein». (Karl läßt sich
übrigens vor der Schlacht bei Murten wie Wallenstein das Horoskop stellen.) Reizvoll

ist die Aufgabe, die dem Narren Glorieux zufällt; dieser verkehrt die Worte
und Gedanken Karls des Kühnen jeweils ins Gegenteil und deckt das Trügerische
seiner Hoffnungen auf. Eine entsprechende Gestalt fehlt auf der Seite Schweizer.
Da herrscht ein sakrales Nationalgefühl, das eine ironische Brechung nicht verträgt.-
Die Mängel im dramatischen Bau werden durch die Annäherung des Stückes an das
Festspiel gemildert. Festspielartiges erkennen wir zum Beispiel darin, daß im ersten
Teil das burgundische Heer mit Feldgeschrei und abwechselnder Musik vor den
Mauern der eingeschlossenen Stadt Murten vorbeizieht, oder auch im Kriegsgesang,
im feierlichen Gebet und Gebetslied der Eidgenossen vor der Schlacht. In besonderem

Maße gemahnt uns der Schluß des zweiten Teils an ein Festspiel. «Mit klingendem

Spiel und fliegenden Fahnen» treten die Eidgenossen auf, mit Hörner-, Zinken-
und Trompetenschall will Waldmann mit ihnen in Nancy einziehen; diese «fröhliche

militairische Musik» - es sind nicht Trommeln und Pfeifen, wie es die
geschichtliche Treue erfordern würde - ist der musikalische Ausdruck patriotischer
Hochstimmung und des Geistes von Nationalheeren, den der Zeitgenosse der
Revolutionskriege und der napoleonischen Zeit den eidgenössischen Kriegshaufen der
Burgunderkriege unterschiebt66.

Ein sakraler Nationalismus wird an den Höhepunkten von Kellers vaterländischen
Dramen immer wieder heraufbeschworen. Das mag uns bei einem so weltoffenen
und weitherzigen Geiste verwundern. Beachten wir aber, daß er nicht dem
Nationalhasse das Wort redet. Der Gegensatz von deutsch und welsch ist bei ihm bloß
aus historischen Gründen in die Darstellung eingearbeitet. Auch verhalten sich seine

30



Eidgenossen ritterlich gegen den toten Karl; nach der Triumphmusik erklingt der
Totenmarsch, mit dem sie den gefallenen Feind in feierlichem Zuge zur Kathedrale
geleiten. Ferner gilt es zu bedenken, daß das religiös und im Gegensatz zu Josua
Wetter nun auch ästhetisch verklärte Nationalgefühl nicht eine Eigenheit Kellers,
sondern Ausdruck eines übermächtigen Zeitgeistes war. Wenn der Dichter seinen
Hans von Hallwyl zu Beginn der Schlacht von Murten, als die Sonne durch die
Wolken bricht, ausrufen läßt67 :

Seht diese Strahlen, die vom Himmel fallen,
Ihr biedern Mannen! Gott will selbst uns leuchten.

dann tritt Gott nicht mehr nur im hehren Vaterland, sondern auch im Strahlenmeer
einher, und nur aus Gründen der Schlachtenchronologie nicht im Morgenrot! - der
Weg zu unserer Nationalhymne ist nicht mehr weit.

Die Weltgeschichte war für Heinrich Keller ein Werk der ausgleichenden Nemesis.
Auch darin war er mit dem Klassiker Schiller verbunden. Mit seinem Onkel Johann
Heinrich Füßli erkannte er in der Geschichte zugleich auch den Vollzug eines
Gottesgerichtes. Das erklärt übrigens die erstaunlichste Erhöhung, die wohl je dem Uristier
widerfahren ist. Als Karl der Kühne in der Schlacht von Nancy den Verrat des
Grafen Campobasso erfährt, ertönt das Gebrüll des Uristiers. Dieses weckt nicht nur
die bittersten Erinnerungen an Murten, sondern erscheint dem Herzog «wie die
Posaune des ewigen Gerichts» und wie der «Ruf der Hölle»68!-Nicht nur der
Uristier, sondern auch manch anderes ist aus der Überlieferung der Chroniken und
früherer Dichtungen in Kellers Dramen eingegangen. Die Beratung der
Kriegsordnung vor Murten gibt Anlaß zur Dramatisierung des Sempacher Briefes.
Kriegsgeschichtliche Genauigkeit erreicht der Dichter auf geschickte Weise, indem er den
die Schlacht leitenden burgundischen Herzog das Geschehen selber durch seine
Beobachtungen und Anordnungen darstellen läßt. Zum Bild der Eidgenossen gehört
wie bei Bodmer und Haller die Genügsamkeit des Alphirten. So gibt König Alphons
von Portugal Karl dem Kühnen zu bedenken69 :

Dann untersucht mit unbefangnem Sinne
Die Gültigkeit, das Recht von diesem Kriege;
Denn nur gerechte Kriege schützet Gott,
Der stets den Hirtenvölkern war gewogen,
Weil sie in unschuldvoller Einfalt, ferne
Von der Verderbniß großer Stadt' und Reiche,
Ein stilles, gottgeweihtes Leben führen.

Die Betrachtang von Kellers Dramen dürfte uns gezeigt haben, daß seine Annäherung

an die Sprache der deutschen Klassik für einen Schweizer jener Zeit erstaunlich
war. Allerdings war er doch auch schon Epigone Goethes und Schillers. Das wird
besonders deutlich sichtbar in der gehäuften Verwendung bestimmter Stilmittel.
So finden wir zum Beispiel überaus zahlreiche gereimte Verse nicht nur an
Szenen- und Aktschlüssen, sondern auch an pathetischen Stellen innerhalb der
Auftritte. Auffällig ist ferner die Nachahmung der Stichomythie und der damit
verbundenen Neigung zur Sentenz, etwa im folgenden Dialog70:

Cleron.
Fragt die Vernunft, die Klugheit, und nicht mich.

31



Romont.
Ja wohl, denn sie spricht nicht aus eurem Munde.

Cleron.
Das Ohr der Leidenschaft ist taub, ihr Auge blind.

Romont.
Dem weißen Haupt kann oft die Weisheit fehlen.

Cleron.
Doch blinde Wuth wird weder weiß noch weise.

Romont.
Nur Afterweisheit trotzt auf weiße Locken.

Cleron.
Ein frühes Grab gräbt sich tollkühne Wuth.

Romont.
Wenn Fürsten wollen, müßen Knechte schweigen.

Cleron.
Nicht, wenn der Fürst des blinden Wahnsinns Sklave.

Romont.
Sein Wille ist Gesetz, man muß sich neigen.

Wenn irgendwo, so ist hier die Nachahmung Schillers unverkennbar. Heben wir
aber zum Schluß doch auch hervor, daß dieses Werk eines epigonenhaften Klassi-
zisten in anderer Hinsicht durchaus originell war. Als vaterländisches Geschichtsdrama

übertraf es an Wert Hunderte von Werken dieser Gattung, die sich im
19. Jahrhundert so überaus üppig entfaltete - nur daß leider in dieser Gattung wahrhaft

große Dichtung nicht gedeihen wollte.

Es lohnt sich nicht, alle geschichtlichen Dramen zu betrachten, in denen im
19. Jahrhundert der Stoff der Burgunderkriege dargestellt wurde. Dem Begründer
der quellenkritischen Geschichtsschreibung in der Schweiz, Josef Eutych Kopp
(1793-1866), möchte man zumindest eine tüchtige Dramatisierung der Geschichte
zutrauen. Er schrieb in der Jugend und im Alter eine Reihe von historischen
Dramen; doch ist es kaum der Mühe wert, sie in die Hand zu nehmen. Sein 1856
und 1857 geschriebenes Trauerspiel in fünf Aufzügen Herzog Karl von Burgund
will - ausdrücklich im Gegensatz zu Heinrich Keller - nicht die ganze Fülle des
historischen Stoffes ausbreiten und setzt vielfach an die Stelle der geschichtlichen
Ereignisse ganz privates Geschehen71. Dabei bleibt es so spannungslos wie nur möglich.

In der historischen Auffassung des Gegenstandes zeigt sich, daß Kopp aller
Härte ausweicht und immer wieder Versuche der Friedensvermittlung darzustellen
bemüht ist. Wenig motiviert ist der luzernische Lokalpatriotismus des Stückes. -
Wesentlich packender - wenn auch nur in einzelnen Teilen - ist Arnold Otts
(1840-1910) festspielartiges Drama Karl der Kühne und die Eidgenossen von 1897,
das im Jahre 1900 auf der Freilichtbühne von Dießenhofen einen ganz ungewöhnlichen

Erfolg erlebte und aus der ganzen Schweiz massenweise Zuschauer
anlockte 72. Ott ist als historischer und vaterländischer Dramatiker genügend gewürdigt
worden, so daß wir es uns hier ersparen können, näher auf ihn einzugehen73.
Völlig neu war die Art, wie er mitten im Blankversdrama in den Volksszenen die
Mundart zur Geltung brachte, vornehmlich in Prosa, aber auch in jambischen

32



Versen; sicher war dies das Beste, was er leistete! Ott, der unter den Eindrücken von
Shakespeare- und Schiller-Aufführungen der Meininger zum Dramatiker geworden
war, war in seinem «Karl von Burgund» zweifellos von naturalistischen
Volksdarstellungen beeinflußt, stand möglicherweise auch unter dem Eindruck des kurze
Zeit vorher entstandenen «Florian Geyer» von Gerhart Hauptmann. Die schweizerische

Mundartdichtung des 20. Jahrhunderts erhielt von Ott wesentliche Anstöße.
Die Wucht und Monumentalität seiner historischen Gemälde erinnert an geschichtliche

Figuren und Szenen bei Ferdinand Hodler, nur daß die beabsichtigte
Großartigkeit gerade in seinem «schweizerischen Volksschauspiel» zum demokratischen
Kraftprotzentum entartet ist. Wie bei Heinrich Keller sind Karl der Kühne und Hans
Waldmann die eigentlichen Antipoden; beide sind gleichermaßen unbändige und
großsprecherische Kraftgestalten. Was in dem Stück vorerst derb und saftig
erscheint, wirkt bald einmal unerträglich, so vor allem auch die unfreiwillige
Verballhornung alter Lieder. Das gilt auch vom Fortissimo-Schluß mit dem «Heil»-Geschrei,
das aus allen Kehlen erdröhnt und dann doch noch von Kanonendonner übertroffen
werden muß.

Das historische Drama ist im Verlaufe des 19. und 20. Jahrhunderts in zunehmendem

Maße durch Erzählungen und Romane mit geschichtlichem Stoff abgelöst worden.

Dies läßt sich auch in der Darstellung der Burgunderkriege verfolgen. Rudolf
von Tavel (1866-1934) wurde vielleicht durch Arnold Ott zu seinen zahlreichen
historischen Erzählungen in Berner Mundart angeregt. Mehrfach beschäftigte ihn
die Gestalt Adrians von Bubenberg. Sein Alterswerk Ring i der Chetti von 1931 sollte
die Krönung seines Lebenswerkes werden; bedauerlicherweise ist es das nicht
geworden. Gewiß ist auch dieser Roman ein Zeugnis unvergleichlicher Erzählkunst
in der Mundart, von der man nur bedauern kann, daß sie durch die sprachliche
Bindung an einen engen Raum keine weitreichende Wirkung gehabt hat. Das
Berndeutsche ermöglichte in den besten Werken von Tavels eine ganz besondere
Wirklichkeitsnähe und Lebendigkeit. Im Bubenberg-Roman jedoch führt die
Schilderung der Ereignisse, die dem ausgehenden Mittelalter angehören, in der vom
19. Jahrhundert geprägten Mundart zur Verfälschung, weil der historische Abstand
aufgehoben ist. Die Schriftsprache würde diesen Abstand wahren und weniger zu
verfehlter Einfühlung verführen. Man könnte einwenden, das Berndeutsche habe
sich seit jener Zeit kaum gewandelt. Das mag teilweise für die Lautung und
Satzfügung zutreffen. Für eine pragmatische Sprachbetrachtung sieht die Sache doch
wohl anders aus ; denn der sprachliche Habitus selbst der Berner hat zweifellos die
gesellschaftliche Entwicklung nicht unbeschadet überstanden. Eine Verfälschung
der Geschichte (die nicht auf den Willen zur dichterischen Freiheit zurückzuführen
ist) sehe ich nicht nur im sprachlichen Gewand. Geschichtswidrig ist auch die
Naturfrömmigkeit, die Bubenberg am Thunersee, in den Bergen und am Meer
empfindet. Äußerst fragwürdig ist es auch, daß ihn Tavel innerlich zum Protestanten
in vorreformatorischer Zeit macht. Zudem subjektiviert der Dichter in unhistorischer
Weise den Sündenbegriff, zum Beispiel indem er die Pilgerfahrt zum Heiligen Grab
(die doch wohl aus Adelsstolz erfolgte) damit begründet, daß Bubenberg die Sünde
der Untreue an Vreneli büßen wolle. Damit sind wir auch schon beim Hauptmangel
des Werkes: Der Roman ist zu sehr empfindsame Liebesgeschichte, zu privat und
dabei nicht ohne eine Spur Alpenrosensentimentalität des 19. Jahrhunderts. Auf
dem Rückweg vom burgundischen Hof - da packt der Adrian d'Längizyti nam

33



Vreneli, em Buremeitschi von Faltschen uf der Äschi-Höchi! und die Gschicht het
es trurigs Änd im Chloschter von Inderlache So wurde man doch wohl nicht
Verteidiger von Murten! Gewiß ist die Liebesgeschichte mit der Tragik verbunden,
die Bubenbergs Leben durchzieht und auch ihre politischen Gründe hat. Aber im
ganzen ist diese Tragik doch zu privat und zu sehr von der Altersresignation des
Dichters selber mitbestimmt. Ein Fehler ist dies deshalb, weil das Grundthema des
Romans ja ein öffentliches ist, dasjenige des Rings i der Chetti. So ist denn auch das
großartige Gemälde eidgenössischer Kraftentfaltung, die anschauliche und
zugleich wirklichkeitsgetreue Schilderung der Schlacht bei Murten, zuwenig mit der
Lebensgeschichte Bubenbergs verbunden. Daß von Tavel die Burgunderkriege noch
immer in vaterländischer Verklärung malte und glaubte, es sei «ds Schönschte», ds
«Labe für ds Land chönne gä»74, wollen wir ihm gerne verzeihen; in diesem Glauben

lebte der Geist seiner Zeit und seines Standes, und er verschwieg wenigstens
die Grausamkeit eidgenössischer Kriegsführung nicht.

Wir haben die dichterische Gestaltung der Burgunderkriege aus der Sicht von
Schweizern und ihren Parteigängern in Lied, Drama und Roman verfolgt. Zum
Schlüsse sei nun auf das Werk eines Deutschbalten hingewiesen, der sich nicht aus
Patriotismus mit jenen geschichtlichen Ereignissen beschäftigte, wiewohl er mit
unserem Lande eng verbunden war - auf den Roman Herzog Karl der Kühne oder
Gemüt und Schicksal von Werner Bergengruen (1892-1964). Er verfaßte ihn in den
Jahren 1928 und 1929, nach ausgiebigen Quellenstudien und ausgedehnten Reisen,
welche seine erstaunlichen Ortskenntnisse erklären. Nach seiner eigenen Auffassung
schrieb er einen ganz «normalen historischen Roman»75. In seinen
«Schreibtischerinnerungen» sagt er: «Dergleichen verlangt Stadien von außerordentlicher
Gründlichkeit und Akribie, wie ich sie getrieben habe, als Karl der Kühne von Burgund
mir vor der Seele stand. Ich bereiste Städte, Festungen, Schlösser und Schlachtfelder,
ich suchte mir im Gelände Rechenschaft über Anmarschstraßen und Fluchtwege,
über Aufstellung von Reserven und Geschützen zu geben76.» Die geschichtliche
Erzählkunst Bergengruens vermittelte der deutschen Literatur kaum etwas
Neuartiges; aber sie kann uns doch fesseln, vor allem durch den reich entwickelten Sinn
für das Anekdotische. Der Dichter schrieb Weltgeschichte aus Anekdoten, um ein
Wort seiner Rittmeisterfigur aus einem späteren Roman zu verwenden. Er wußte,
daß er kein Wegbereiter war; trotz und gerade auch wegen seiner zuchtvollen
Erzählkunst war er Epigone, jedoch durchaus kein fader. Eine Neuprägung der
Gattung des historischen Romans im großen Stile, wie sie Heinrich Mann in seinem
«Henri IV» vollzog, gelang ihm bei weitem nicht in gleichem Maße. Dafür zeichnete
er sich vor jenem durch einen bewußten Verzicht auf Parteilichkeit aus; diese galt
ihm unter den Fehlern des historischen Romans als unverzeihlich: «Einer der
ärgerlichsten ist mir Parteilichkeit und Animosität des Autors -, kann denn Gottvater
Partei nehmen, dieser Prototyp des Autors77?» Man mag bedauern, daß keine
einheitliche Idee Bergengruens «Herzog Karl den Kühnen» zusammenhält. Auch ist ihm
der Titelheld nicht zur echten Mittelpunktsfigur geraten. Der gedanklichen Vertiefung

des Geschichtlichen ermangelt jedoch der Roman durchaus nicht. Er stellt eine
Vielzahl verschiedenartiger Menschen im Spannungsfeld der geschichtlichen Kräfte
dar und zeigt sie vor allem in der politischen Verantwortung - versagend oder sich
bewährend vor dem sittlichen Problem der Macht. Gewiß, Conrad Ferdinand Meyer

34



hat dieses schon ebenso tiefgründig erfaßt und eindringlicher gestaltet. Aber wir
dürfen Bergengruen vor allem zugute halten, daß er das einzige überzeugende Denkmal

Adrians von Bubenberg geschaffen hat, das wir besitzen. Bubenberg verkörpert
gegenüber dem strahlenden Volkshelden und machiavellistischen Machtpolitiker
Niklaus von Diesbach den Vorrang des Ethos in der Politik. Bedauerlich ist nur,
daß seine tragische Freundschaft mit dem Landesfeind Karl von Burgund etwas
zu empfindsam dargestellt wird. Daraus erklärt sich auch der Hauptfehler des
Dichters: Die Schlacht von Murten müßte im historischen Roman notwendigerweise
ein Höhepunkt der Erzählung sein. Bergengruen tut sie jedoch in wenigen Zügen
ab und läßt seinen Bubenberg zur Zeit der Entscheidung das Helmvisier herunterklappen.

Damit schließt er ihn von seinen Kriegern ab, nimmt ihn aus dem entsetzlichen

Geschehen heraus und entschärft zugleich die Tragik. Sein Bubenberg scheint
plötzlich uralt geworden; er verhindert gar - das ist gegen die geschichtliche Wahrheit

- einen Ausfall aus der befreiten Stadt, weil er seinem einzigen Freund im
Unglück nicht nachhetzen will.

Bergengruens ganz normaler historischer Roman ist bei genauerer Betrachtung
zwar sehr stark an die geschichtliche Überlieferung gebunden, aber dennoch kein
historistisches Werk. Ohne Aufdringlichkeit und zum Teil wohl sogar ohne Absicht
ist manche Erfahrung aus unserem Jahrhundert in die Dartellung eingegangen. Karl
der Kühne, der sich an den Taten antiker Helden erhebt, sich im Geiste mit ihnen
mißt, für den Politik zuzeiten ein rauschhafter, wirklichkeitsfremder ästhetischer
Traum ist, mit dem sich am Schluß eine todessüchtige Schicksalsergebenheit
verbindet - erinnert das alles nicht auch an den Faschismus unseres Jahrhunderts?
Ein weiteres Beispiel: Wir Schweizer könnten uns fast etwas betroffen fühlen, wenn
der Dichter Niklaus von Diesbach als «Führer» 78 bezeichnet, der mit wirtschaftlichen

Beweggründen «Raum»79 für seinen Staat beansprucht. Stünde das erst in der
letzten Fassung des Romans, die 1950 erschien, wäre es eine Geschmacklosigkeit
des Dichters. Aber es stand schon in der ursprünglichen und auch in der zweiten,
die 1943 mitten im Zweiten Weltkrieg veröffentlicht wurde; damals mochte der eine
oder andere feinsinnige Leser sich darüber seine Gedanken machen, ohne daß die
Machthaber etwas dagegen hätten vorbringen können. - Bergengruen verzeichnete
im übrigen das Bild Diesbachs nicht einseitig. Strahlendes und Abgründiges ist im
Bildnis dieses Mächtigen dargestellt; dessen Schicksal weckt nicht zuletzt auch die
Einsicht, daß beides nicht ausreicht, die Welt selbstherrlich zu gestalten. Gottes
Wille dient - so zeigt es uns Bergengruen unaufdringlich - weder den Herrschenden,
noch weiht er die Vaterländer.

Ein großer geschichtlicher Stoff ist in zahllose Dichtungen eingegangen. Er hat
seinen Shakespeare nicht gefunden und auch keinen Schiller. Sollten wir ihm wenigstens

einen Dürrenmatt wünschen? Einiges spricht dafür: Der Sohn aus dem Pfarrhaus

von Konolfingen, den der Geruch der benachbarten Metzgerei durchs Leben
begleitet80, könnte es uns vielleicht endlich austreiben, voreilig den lieben Gott
als Schlachtengott der Eidgenossen aus dem Gewölk hervortreten zu lassen und ihn
zum Burger von Bern zu machen. Der Stoff wäre übrigens schmackhaft für einen
Dürrenmatt; zur Schilderung üppiger, erlesener Mahlzeiten böte der burgundische
Hof genügend Anlaß. Zum Beispiel: Karl der Kühne mit Herzogin Jolanta von
Savoyen und den Großen seines Heeres bei einem verfrühten Siegesschmaus vor

35



der Schlacht bei Murten, im Lager auf der Plaine du Loup über Lausanne. Der
aufgetischte Goldfasan wird unversehens für einige der Getreuen zur Henkersmahlzeit.
Schlußbild: Die Eidgenossen unter zahllosen Leichen, auf dem Schachtfeld ein
Tedeum singend, begleitet von einem Chor erbeuteter Lagerdirnen - Dei gratia plebs
Helvetiorum! - Doch es schickt sich trotz allem nicht, derartige Möglichkeiten zu
erwägen. Es ist kein schöner Wunsch, die Absurdität der Weltgeschichte am
Beispiel des eigenen Landes aufdecken und dieses in einer Komödie mit
schlimmstmöglichem Ende bloßstellen zu lassen. Was not tat angesichts des Fortlebens völlig
entleerter Geschichtsmythen und des erschreckenden Geschichtsverlustes der letzten
Jahre, ist doch wohl harte geschichtliche Arbeit an dem großen Brocken vaterländischer

Überlieferung, den frühere Generationen nur einseitig und in einer Weise
behauen haben, die nicht mehr die unsere sein kann.

Anmerkungen

1 Die Illustratoren der Chroniken legten davon ein höchst anschauliches Zeugnis ab, so vor
allem in der Berner Chronik Diebold Schillings und bei Werner Schodeler. Die Legende zu
einem Bild bei Schilling lautet: «Es sind ouch in dem leger vor Murten gewesen me dann
drütusent varender und gemeiner frowen, als man das wol gesechen und von des herzogen
lüten gehört hat, darzü ander erber frowen [andere, nämlich ehrbare Frauen], die mit iren
elichen mannen ouch da warent und koufmanschatz triben.» (Die Berner Chronik des
Diebold Schilling. Hrsg. von Gustav Tobler. 2 Bde. Bern 1897/1901. Bd. 2, S. 54.) Der Basler
Chronist Johannes Knebel zitiert ein Schreiben der Bemer an die Basler, in dem rund einen
Monat vor der Schlacht bei Murten aufgrund von Kundschafterberichten die Macht des
Feindes geschätzt wird; unmittelbar nebeneinander stehen dabei folgende Sätze: «Es sollen
in dem here sin uff 2000 frówen. Von büchsen 4 hoptbüchsen und vast vil slangen [sehr viele
Feldgeschütze].» (Johannis Knebel capellani ecclesiae Basiliensis diarium. Hans Knebels
des Kaplans am Münster zu Basel Tagebuch. Hrsg. von Wilhelm Vischer und Heinrich Boos.
In: Basler Chroniken Bde. 2 u. 3. Leipzig 1880/1887. Bd. 2, S. 426.) - (In der Wiedergabe des
U-Umlautes weiche ich zum Teil, ohne es jeweils gesondert zu vermerken, von den
Handschriften und auch von den kritischen Ausgaben der Quellen ab, da diese oft die Willkür der
Schreiber darbieten und nicht immer konsequent verfahren. Dem Leser meiner Darstellung
dürfte mit einer Schreibung besser gedient sein, welche die Lautung erkennen läßt. Den
kurzen und den langen Monophthong gebe ich als ü wieder, den Diphthong als ü; letzterer
ist wie im heutigen Schweizerdeutsch auszusprechen, zum Beispiel wie in Büecher.)

2 Faksimileausgabe mit französischer Übersetzung und kritischem Kommentar in : Recueil de
pièces historiques imprimées sous le règne de Louis XI. Par Emile Picot et Henri Stein.
2 Bde. Paris 1923. - Tusch ist es, der von Karl dem Kühnen sagt, er sei «Lucifer an sym
hochmüt glich». (S. IL)

3 Ebd.
4 Ebd. - Kritische Ausgabe zuvor auch von Gustav Tobler: Conradus Pfettisheims Gedicht über

die Burgunderkriege. Bern 1917. - Faksimileausgabe: Geschichte Peter Hagenbachs und der
Burgunderkriege. Kommentiert von Lili Fischel und Rolf Müller. Plochingen 1966.

5 Gerold Meyer von Knonau: Zwei lateinische Gedichte über die Kämpfe gegen Karl den
Kühnen. In: Anzeiger für schweizerische Geschichte. 1. Bd. (Jg. 1870-1873), S. 315-321.

« Tusch (vgl. Anm. 2) S. XLI.
7 Anzeiger (vgl. Anm. 5) S. 319 f.
8 Dazu Carl Gerhard Baumann: Über die Entstehung der ältesten Schweizer Bilderchroniken

(1468-1485). Bern 1971.
9 Kriegsgeschichtliche Auswertung der Bilder vor allem bei Georges Grosjean: Der Kupferstich

Martinis über die Schlacht bei Murten im Jahre 1476. Dietikon-Zürich 1974.
10 Folgende Titel sind hervorzuheben : Otto von Greyerz : Historische Volkslieder der

deutschen Schweiz. Leipzig 1922. (Die Einleitung dieser kleinen Auswahlausgabe in der Reihe

36



«Die Schweiz im deutschen Geistesleben» bietet eine Zusammenfassung der früheren
Forschung.) - Hans Georg Fernis : Die politische Volksdichtung der deutschen Schweizer als
Quelle für ihr völkisches und staatliches Bewußtsein vom 14.-16. Jahrhundert. In: Deutsches
Archiv für Landes- und Volksforschung Jg. 2 (1938) S. 600-639. (Femis beurteilt das
«tütsche» Nationalbewußtsein der Eidgenossen zur Zeit der Burgunderkriege nur teilweise
richtig. Die Entstehungszeit dieser Arbeit ist nicht ohne Einfluß auf die Darstellung geblieben.)

- Victor Schlumpf: Die frumen edlen puren. Untersuchung zum Stilzusammenhang
zwischen den historischen Volksliedern der alten Eidgenossenschaft und der deutschen
Heldenepik. Zürich 1969. (Betreffend Arbeiten zu einzelnen Liedern sei auf Schlumpfs
Literaturverzeichnis verwiesen.) - Gründliche kritische Ausgaben der Lieder fehlen. Eine
wertvolle kommentierte Auswahl bietet Ludwig Tobler: Schweizerische Volkslieder. 2 Bde.
Frauenfeld 1882/1884. Der Historiker und Literaturhistoriker ist noch immer auf das große
Werk von Rochus von Liliencron angewiesen: Die historischen Volkslieder der Deutschen
vom 13. bis 16. Jahrhundert. 5 Bde. Leipzig 1865-1869.

11 Dazu Dietmar Sauermann: Das historisch-politische Lied. In: Handbuch des Volksliedes.
Hrsg. von Rolf Wilhelm Brednich, Lutz Röhrich, Wolfgang Suppan. Bd. 1, München 1973,
S. 293-322.

i2 Liliencron (vgl. Anm. 10) I, 5 ff.
13 Man ist öfters geneigt, in der Identifikation der kriegerischen Gemeinschaft mit einem Tier

eine Art Totemismus zu sehen. Das tut zum Beispiel Hans von Greyerz: Nation und
Geschichte im bernischen Denken, Bern 1953, S. 34. Demgegenüber muß man aber doch betonen,

daß sich in Heraldik und Tiersymbolik nicht einfach ein naturhaft-instinktmäßiger
Gemeinschaftssinn ausdrückte, sondern daß es sich dabei in erster Linie um gesunkenes und
verwandeltes Erbgut aus adliger Dichtkunst handelte.

i" Liliencron II, 60 ff.
« A. a. O. II, 63.
«A.a.O. 11,61.
17 A. a. O. II, 23 ff. Die Rosengartenstelle in Strophe 14.
18 A. a. O. II, 74 ff. Das Zitat in Strophe 22.
19 A. a. O. II, 74. Einer wirkungsästhetischen Betrachtung derartiger Stellen wird nicht

entgehen, daß die Sänger zweifellos bewußt dichterisches Erbe der Vergangenheit vergegenwärtigten

und zu neuen Zwecken umbildeten. Man darf es deswegen nicht dabei bewenden
lassen, von Einflüssen einer vergangenen Epoche und lediglich von gesunkenem Kulturgut
zu sprechen. Wieweit die Sänger allerdings bei ihren Hörern einen bestimmten, zum
Beispiel durch die Heldenepik geprägten Erwartungshorizont voraussetzen konnten, läßt sich
aufgrund unseres heutigen Wissens nicht beantworten; dazu bedürfte es genauerer Kenntnisse

davon, wie die historisch-politischen Lieder im Volke lebten.
20 Hans von Greyerz (vgl. Anm. 13) S. 32.
21 Hans von Greyerz S. 33.
22 Liliencron I, 88 ff. - Das Lied auf die Schlacht bei Laupen (Liliencron I, 49 ff.) läßt sich nicht

als sicherer Beleg für ein deutsches Nationalgefühl der Schweizer vor den Burgunderkriegen
anführen. Zwar geht der aus dem Jahre 1536 überlieferte Text zweifellos auf ein «altes
liedli» zurück, wie es in der 1. Strophe heißt. Es läßt sich aber nicht mit Sicherheit feststellen,
was dem alten Lied angehörte und was 1536 neu dazukam. Das Laupenlied betont auffällig
deutlich, daß der Bär gegen die «welschen herren», gegen die «Walhen» in den Krieg gezogen

sei, um sie hinter die Sense zurückzutreiben. Diese Stimmungsmache gegen die
Welschen könnte sehr wohl auch eine Nachwirkung der Burgunderkriege sein und ins Jahr der
Eroberung des Waadtlandes passen.

23 Gottlieb Friedrich Ochsenbein: Die Urkunden der Belagerung und Schlacht von Murten,
Freiburg i. Ü. 1876, S. 265. - Obwohl die Wiedergabe der Texte nicht sehr zuverlässig ist,
zitiere ich wegen der leichten Zugänglichkeit nach dieser Ausgabe. - Wie bewußt Bern
Propaganda trieb, geht aus einem Schreiben an Basel hervor; darin heißt es, es sei nötig, bei
«aller tützschen zungen liephabern, ze werben und arbeiten, gegen diesem unnserm gemeinen

höpt vigent dapfferlich zu handien» (Ochsenbein S. 36).
24 Liliencron II, 31.
25 A. a. O. II, 60.
2« A. a. O. II, 92 ff.
27 Ich erlaube mir in der Wiedergabe des Textes eine leichte Änderung gegenüber Liliencron

und Diebold Schilling, nämlich durch die Synkope in den Präfixen in Zeile 3 und 6. Diese

37



ist in historisch-politischen Liedern vor allem in Oberdeutschland weit verbreitet und
erleichtert die Handhabung des Metrums. Schilling hingegen braucht so gut wie immer die
vollen Präfixe ge- und be-. Da Veit Weber ganz eindeutig ein alternierendes Metrum
verwendet, ist die Änderung angebracht.

28 Liliencron II, 96 ff.
29 Gustav Tobler: Ein unbekanntes Lied von der Schlacht bei Murten. In: Schweizer

Rundschau, Jg. 1893, S. 312-320. - Dazu L[udwig] Tobler: Das neu entdeckte Lied von der Schlacht
bei Murten. In: Anzeiger für schweizerische Geschichte, 6. Bd. (1890-1893), S. 497-499. -
L. Toblers Ergänzungen und Berichtigungen verwertete G. Tobler in seiner kritischen
Schilling-Ausgabe (vgl. Anm. 1). - Die Herleitung des Namens Lurlebat - es wäre auch die
Lesung Lurlebat möglich - hat sich bis heute nicht endgültig klären lassen. (Zusammenhang
mit einem Ortsnamen Lürlebad für einen Hügel in der Nähe Churs? Übername mit der
Bedeutung «blinzelnder Beat»?)

so Die Stelle findet sich in der 5. Strophe. - Zur Bedeutung der Bogenschützen Georges Grosjean

(vgl. Anm. 9). - Lurlebat berichtet in der 8. und 9. Strophe von der Flucht des Grafen
von Romont und sagt, daß nicht alle seine Leute davongekommen seien. Das Lied bietet
damit einen Beitrag zum umstrittenen Problem des Fluchtweges des Grafen von Romont.
Ausführlich geht auch Mathis Zoller in seiner 12. Strophe auf die Flucht ein (Liliencron II,
101 f.) :

Der strit der wert wol uf ein stund,
dennocht hielt der graf von Remund
und schoß in dstat manlichen,
unz der groß pund ganz für in kam,
er hat wol fünfthalbtusent man,
begund bald von dann wichen.
Er floch in einen grünen wald,
daß er möchti entrinnen.
man ilt im nach doch alsobald,
man kont in niena finden.
Die füßknecht müste er dahinden laßen,
die lagend umb die Straßen,
unmaß litent si not,
die von Ins schlügents ztod.

Danach wäre zwar die Reiterei Romonts entkommen, das Fußvolk hingegen wohl in der
Gegend des Großen Mooses von den Insern aufgerieben worden. Dazu paßt der Bericht
Hans Viels in seiner 15. Strophe (Liliencron II, 97) :

Die wil man si tet schlachen,
do tet der graf von Remund
zwen schütze in die state :

erst ward im die flucht kund.
Er hüb sich bald von dannen,
ein fändli man im schriet
und vierhundert mannen,
die blibend da im ried.

Vierhundert seiner Leute wären demnach im Ried - das heißt im Moor, im Moos - nach der
eigentlichen Schlacht getötet worden. Durch diese zeitgenössischen Berichte fällt auch ein
Licht auf das Problem der Echtheit der Chroniques des chanoines de Neuchâtel, weil wir
darin ähnliche Angaben besitzen,

st Knebel Bd. 3, S. 85 und S. 93 (vgl. Anm. 1). - Knebel fügt in sein Tagebuch auch ein deutsches
Gedicht über Karl den Kühnen ein, in dem folgende Knittelverse stehen (Bd. 2, S. 181) :

Gott und die weit lacht,
Daß die keyserlich majestât ist erwacht
und tût des heiligen richs underton
Dem Türeken von Burgund widerston,
Sin hoch stoltzmütig fürnemmen
Mitt dem swert zu demütikeit zu zemmen,

38



Inn ze machen einen gehorsamen des richs,
Daß er furbasß niemans tue unglichs.

s2 Gustav Tobler (vgl. Anm. 4) S. 19, Vers 237.
s» Tusch (vgl. Anm. 2) S. XLII.
34 Liliencron II, 99 ff.
ss A. a. O. IV, 530 ff.
se Burgerbibliothek Bern, Mss. Hist. Helv. 1,82.
37 Stettler a. a. O. S. 588.
ss Fakten zur Biographie und im einzelnen gute Bemerkungen zum Werk verdanken wir

Alfons Götte: Studien zum Leben und dramatischen Werke des St. Galler Kanzleisubstituten
Josua Wetter. Diss. phil. Freiburg i. d. Schweiz. Altstätten 1928.

39 Josef Nadler: Literaturgeschichte der deutschen Schweiz, Leipzig und Zürich 1932, S. 238 ff.
49 A. a. O. S. 425, anläßlich des Vergleichs mit Arnold Ott.
41 Josua Wetter: Deß weyland Großmächtigen und Großmühtigen Hertzogen [...], o. O. 1663,

M recto folio.
42 A. a. O. A verso folio.
43 A. a. O. A ij r. - Der Vergleich mit den Perserkriegen wurde auch später noch öfters gezogen,

bis schließlich der Kriegshistoriker Hans Delbrück eine gründliche Studie darüber
verfaßte. (H. D.: Die Perserkriege und die Burgunderkriege. Berlin 1887.)

44 A. a. O. M ij r.
45 A.a. O. [M iiij r.]
46 A. a. O. M iij r.
47 A. a. O. K ij v.
48 A. a. O. N ij r.
49 A. a. O. N iij r.
4»'i Albrecht von Haller: Versuch Schweizerischer Gedichte. Eilfte vermehrte und verbesserte

Auflage. Carlsruhe 1778. S. 287 f.
50 Johann Georg Sulzer: Allgemeine Theorie der schönen Künste in einzelnen, nach

alphabetischer Ordnung der Kunstwörter aufeinanderfolgenden, Artikeln abgehandelt. Repro-
grafischer Nachdruck der 2. vermehrten Auflage, Leipzig 1793. 4 Bde. Hildesheim 1967. -
Das folgende Zitat Bd. 3, S. 713.

5i A. a. O. Bd. 3, S. 714.
52 Einziger Druck im Schweizer-Journal. 6. Stück. Brachmonat bis Christmonat 1771. Bern:

B. L. Walthards Verlag. - Neudruck in: Deutsche Litteraturdenkmale des 18. Jahrhunderts.
Hrsg. v. Bernhard Seuffert, Heilbronn 1883.

53 Johann Jakob Bodmer: Politische Schauspiele. 3. Bändgen. Lindau und Chur 1769.
34[Johann Jakob Hottinger] : Carl von Burgund. Ein Schauspiel in vier Aufzügen. Zürich: Bey

Orell, Gessner, Füssli u. Comp. 1793.
55 A. a. O. S. 62 f.
s« A. a. O. S. 66.
57 Der Luzerner Sänger des Liedes von der Schlacht bei Grandson sagt vom Burgunder, «da er

den stier hört ziechen» :

,woluf es komt alls tüfelsch gesiecht!'
Do viengen an sin ritter und knecht
gar schandlichen zu fliechen.

Liliencron II, 76.

58 Hottinger, a. a. O. S. 149 f. - Dem mit Hölderlin vertrauten Leser wird das Bild der
exzentrischen Bahn auffallen. Dieses Bild aus der Astronomie scheint jener Zeit als politische
und biographische Metapher geläufig gewesen zu sein.

59 Heinrich Keller: Vaterländische Schauspiele. l.Bd. Zürich: Bey Orell, Füßli und
Compagnie 1813. - Der 1. Bd. enthält die beiden Teile des Trauerspiels «Karl der Kühne, Herzog
von Burgund» und trägt die Widmung: «Den Wohlgebornen Herren Herrn Hans von Reinhard,

Bürgermeister von Zürich, und Landammann der Schweitz, und Herrn Friedrich von
Müllinen, Alt-Schultheiß von Bern ehrfurchtsvoll zugeeignet, vom Verfasser. Rom, 1. Januar
1813.

60 Zur Biographie Kellers gibt es nur die beiden folgenden unentbehrlichen, aber unzulänglichen

Arbeiten: C. W. Hardmeyer: Leben und Charakteristik des Bildhauers Heinrich Keller
aus Zürich. Zürich 1839 35. Neujahrsblatt der Künstlergesellschaft in Zürich). Bernhard

39



Wyss: Heinrich Keller, der Züricher Bildhauer und Dichter. Frauenfeld 1891.
6i Zitiert nach Wyss, a. a. O. S. 53 f.
62 Zum Beispiel läßt Keller Petermann von Wabern sagen (S. 33) : «Laßt uns den Meineid

blutig äfern, Brüder!» - Das ursprünglich gemeindeutsche Wort (ahd. afarôn, mit der
Bedeutung von iterare, repetere) starb zu Beginn des 17. Jahrhunderts fast im ganzen
deutschen Sprachgebiet aus, lebte aber in der Schweiz weiter. Der Ausdruck wurde von Schweizer

Chronisten öfters gebraucht. Das Schweizerische Idiotikon bringt noch Belege aus dem
19. Jahrhundert. Das Wort erhielt im Laufe der Zeit unter anderem auch die Bedeutung von
«nachträglich bestrafen» und «rächen». In diesem Sinne brauchte es Keller. Da es ihm, dem
Städter, wohl kaum aus der Mundart vertraut war, liegt die Vermutung nahe, daß er es in
Franz Joseph Stalders Versuch eines Schweizerischen Idiotikons (Aarau 1806 u. 1812)
kennengelernt hat. - Ein weiteres Beispiel für die behutsame schweizerische Einfärbung
der Sprache in der Art des «Teil» sei noch genannt: Der Frühling ruft die Hirten in die
Alpen «zur Sente» (Keller S. 98).

63 Keller a. a. O. S. 5.
«4 Zentralbibliothek Zürich Ms. L. 433.
65 Keller a. a. O. S. 201.
66 A. a. O. S. 277 f.
<n A. a. O. S. 140.
68 A. a. O. S. 270.
6» A. a. O. S. 240.
79 A. a. O. S. 193.
7i J[osef] E[utych] Kopp : Dramatische Gedichte, 3. Bändchen, Lucern 1859, S. 149-270.
72 Arnold Ott: Dichtungen. Hrsg. von Karl Emil Hoffmann. 6 Bde. Bem-Bümpliz 1945-1949. -

«Karl der Kühne und die Eidgenossen. Ein schweizerisches Volksschauspiel in fünf Akten.»
in Bd. 1, S. 81-386.

73 Eduard Haug: Arnold Ott. Eine Dichtertragödie. Zürich 1924. - Werner Günther: Dichter
der neueren Schweiz, Bd. 1, Bern u. München 1963, S. 181-227.

74 Rudolf von Tavel: Ring i der Chetti. E Läbesgschicht, Bern 1942, S. 392.
75 Werner Bergengruen: Schreibtischerinnerungen, Zürich 1961, S. 120.
™ A. a. O. S. 45.
77 A. a. O. S. 118.
78 Werner Bergengruen: Herzog Karl der Kühne, Zürich 1950, S. 160.
79 A. a. O. S. 98.
80 Friedrich Dürrenmatt: Gespräch mit Heinz Ludwig Arnold, Zürich 1976, S. 12.

Zum Bild der Schlacht bei Murten auf Seite 15

Der Holzschnitt ist zwar sehr einfach, aber keineswegs so willkürlich und schematisch, wie
man bisher gemeint hat. Der Künstler muß das Schlachtfeld gekannt haben und bietet eine
von den schweizerischen Illustrationen völlig verschiedene Darstellung mit Blick ungefähr
nach Norden statt des sonst üblichen Blickes Richtung Süden. Er ist demnach auch von Heinrich

Bichlers Schlachtgemälde unabhängig. Wie gewohnt, sind verschiedene Phasen der
Schlacht im Bild zusammengefaßt. Die wichtigsten Waffengattungen der beiden Parteien hat
der Künstler richtig erfaßt: die burgundischen Ritter und Gens d'armes mit dem Andreaskreuz,

die Bogenschützen Karls des Kühnen, die Belagerungs- und die Feldartillerie, die
Reiterei des Bundes mit der österreichischen Fahne, das schweizerische Fußvolk, geführt vom
bernischen Bannerträger. Am linken Bildrand schießt ein Schweizer Schütze nach der
Schlachtentscheidung einen (nicht sichtbaren) Burgunder von einem Baum herunter.

40


	Der Se der ward von Blute rot : die Burgunderkriege im Spiegel der Dichtung

