
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 32 (1970)

Artikel: Der Kulturkampf im Berner Jura

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-245233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-245233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KULTURKAMPF IM BERNER JURA

Von Andreas Lindt*

Der Kulturkampf ist nicht eine primär bernische Angelegenheit. Er hat aber
zwischen Bern und Pruntrut, zwischen altem und neuem Kantonsteil, besonders
scharfe Formen angenommen — weil hier schon vorher heißer Boden war, weil
hier schon vorher politische und konfessionelle Leidenschaften besonders heftig
aufeinandergeprallt waren. Wir denken an die Kämpfe um die Badener Artikel
in den 1830er Jahren, die Kämpfe, deren Schlüsselfigur Xavier Stockmar in der
ersten Phase seiner bewegten politischen Laufbahn war.

Wir können den Kulturkampf im Berner Jura nur verstehen, wenn wir
versuchen, ihn zunächst, ganz knapp skizziert, in weitere geistesgeschichtliche
Zusammenhänge hineinzustellen.

Es muß zum vornherein klar sein : der Kulturkampf war nicht eine konfessionelle

Auseinandersetzung zwischen Katholiken und Protestanten. Er war
vielmehr, im Kanton Bern und seinem neuen Kantonsteil wie im übrigen Europa,
eine harte Konfrontation zwischen dem modernen Staat und der katholischen
Kirche.

Da war auf der einen Seite die kämpferische Ideologie der französischen
Revolution, die im 19. Jahrhundert in immer neuen Wellen gegen die Mächte der alten
Ordnung anstürmte. Zu dieser Ideologie gehörte der antiklerikale Affekt im Jako-
binertum («Ecrasez l'infâme!»). Und nun war diese jakobinisch-antiklerikale
Grundhaltung gerade bei den jurassischen Radikalen von der Revolutionszeit her
und durch die nahen Kontakte mit Frankreich besonders lebendig und wirksam.

Aus dieser revolutionären Ideologie nährte sich auch das Selbstbewußtsein und
Sendungsbewußtsein des Radikalismus, wie es sich gerade etwa in den bernischen
Führergestalten, die sich nach dem Umsturz von 1831 in der Leitung des Staates

sukzessive ablösten, deutlich genug äußerte. Sie alle, ein Karl Neuhaus, ein
Ulrich Ochsenbein, ein Jakob Stämpfli, waren erfüllt von dem freudigen und
energischen Willen zu einer gründlichen Neugestaltung von Staat und Gesellschaft.
Da hieß es mit Emphase : das Alte muß weg, das Alte hat ausgedient — es kommt
eine neue, bessere Zeit, die wir selber bauen können und bauen wollen... Im
Staat und in der Neuformung des ganzen Lebens vom Staat, von der Politik her
fanden die Wortführer des Neuen die höchste Erfüllung menschlichen Denkens
und Strebens. Im Denken mancher führender Radikaler hat sich die Hegeische
Staatsphilosophie verbunden mit altbernischer Freude an der Staatsmacht als
höchster Autorität. Der Radikalismus bekam so zeitweise ein totalitäres Gesicht.
Das ist gerade von bewußten, evangelischen Christen so empfunden worden. Wir

* Vortrag, gehalten im Historischen Verein Bern am 21. Februar 1969 und in der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft Basel am 17. März 1969.



denken im bernischen Bereich etwa an Gotthelfs leidenschaftlichen Kampf
gegen das radikale Staatsdenken und die radikale Staatspraxis. Wir denken aber
auch an die harten Konflikte im Schulwesen und an die Gründung freier, evangelischer

Schulen im Gegensatz gegen die herrschende Staatsideologie.
Und nun trat diesem Radikalismus und diesem modernen Staatsbewußtsein

ein Katholizismus gegenüber, der gerade im 19. Jahrhundert sein Selbstbewußtsein

wieder gefunden hatte und sich dem Zeitgeist gegenüber in schroffen
Gegenpositionen gleichsam verbarrikadiert hatte. Der Sturm der französischen
Revolution war für die katholische Kirche ein arger Schock gewesen, der wie ein
Trauma nachwirkte. So wurde die päpstliche Kirche im 19. Jahrhundert immer
mehr der Hort der Gegenrevolution, der Hort aller politisch und geistig restau-
rativen Bestrebungen. Rom stand nun auf der Seite der Konservativen gegen die
dynamischen Ideen und Impulse des Liberalismus und des Nationalismus, die
daran waren, das alte europäische Ordnungsgefüge zu zerstören. Rom verbündete
sich mit den Mächten des Beharrens. So ist denn auch im 19. Jahrhundert die
politische Neugestaltung Mitteleuropas überall gegen den Widerstand des Katholizismus

erfolgt: in Deutschland durch das Preußen Bismarcks gegen das katholische

Österreich, in Italien durch das Risorgimento gegen das am Kirchenstaat
verbissen festhaltende und dann sich im Protest versteifende Papsttum, in Frankreich

durch den jakobinischen Laizismus gegen die klerikal-monarchistische
Reaktion, in der Schweiz durch den Sieg des Radikalismus gegen den
katholischföderalistischen Sonderbund, unter der volkstümlichen Parole «gegen die Jesuiten»

Je mehr die katholische Kirche sich unter Pius IX. durch die Dynamik der
Zeitbewegung in die Enge getrieben sah, desto mehr verbohrte sie sich in eine
schroffe Oppositionshaltung gegenüber allem, was jetzt in Europa das große Wort
führte und den Ton angab. Diese negativ-polemische Haltung fand ihren
deutlichsten und repräsentativsten Niederschlag in den Bannflüchen des «Syllabus
errorum» von 1864, jener päpstlichen Kriegserklärung an die Ideen und
Prinzipien der modernen Welt. Entgegen manchen liberalen, ökumenischen,
weltoffenen, reformfreudigen Bestrebungen, die es im Katholizismus der ersten
Jahrhunderthälfte durchaus noch gegeben hatte, konzentrierte sich die päpstliche
Kirche jetzt ganz auf sich selber. Sie verstand sich als die Festung der alten,
göttlichen Wahrheit, umbrandet von den Fluten einer gottlos-revolutionär gewordenen

Welt. Sie hat jetzt die in ihrem Wesen und ihrer Struktur schon angelegten
Entwicklungstendenzen zur Massierung aller Macht und aller Wahrheit in der
päpstlichen Spitze konsequent zu Ende geführt: es kam zur Proklamierung des

Dogmas von der päpstlichen Unfehlbarkeit am I. Vatikanischen Konzil 1870. Die
katholische Kirche war sich allerdings nicht bewußt, wie sehr sie damit selber
auch den Zentralisierungs-Trend der Zeit mitgemacht hat.

Vom liberalen Bürgertum in ganz Europa ist die demonstrative Verstärkung
der päpstlichen Macht durch die Konzilsentscheidungen als eine unerhörte
Provokation empfunden worden. Bedeutete die Unfehlbarkeitserklärung nicht eine



Drohung gegen den modernen Staat? War damit nicht eindeutig erwiesen und
dokumentiert, daß der Ultramontanismus (die gewissensmäßige Bindung der
Katholiken an Rom, an eine landesfremde Autorität «ultra montes») eine akute
Gefährdung der Staatsordnung war und blieb Mußte man nicht diesem Katholizismus

gegenüber die Einheit und Autorität des Staates, aber auch die ganze,
moderne, freiheitliche Kultur verteidigen? In diesem Sinn wurde der Ausdruck
«Kulturkampf» geprägt — er stammt von dem Berliner Anatomen Prof. Virchow,
der als liberaler Abgeordneter im deutschen Reichstag saß. Es drückte sich darin
das ganze Pathos der Zeitstimmung gegen Rom aus : den klerikalen Finsterlingen
gegenüber kämpfte man für Licht und Wahrheit der modernen Kultur

Bismarck war von dieser Zeitstimmung getragen, als er seinen harten und
heftigen Kampf gegen die katholische Kirche führte. Nun ist der schweizerische und
bernische Kulturkampf nicht einfach ein Ableger des deutschen, wie es von
katholischer Seite gelegentlich dargestellt wurde. Es ist allerdings interessant, wie
Bismarck, auf den man in der Schweiz vorher im ganzen gar nicht gut zu sprechen
war, nun im Kulturkampf plötzlich das Lob der freisinnigen Schweizer Zeitungen

einstecken konnte (vgl. Hans Ulrich Rentsch, Bismarck im Urteil der
schweizerischen Presse 1862—1898, Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 20,
1945).

Aber die Kulturkampfstimmung war bei uns viel älter. Der Katholizismus war
für die meisten immer noch der Erbfeind, der sich gegen den neuen Bundesstaat
gewehrt hatte und den man damals glücklich überwunden hatte. Drohte er sich
nun nicht frech wieder zu erheben?

Im Blick auf den Kulturkampf im Berner Jura ist weiter zu bedenken, wie die
direkte Konfrontation mit dem erneuerten katholischen Selbstbewußtsein und
mit der katholischen Kirche überhaupt für den bernischen Staat und das
bernische Staatsbewußtsein etwas Neues war. Man hatte sich während Jahrhunderten
mit der reformierten Staatskirche identifiziert. Der Katholizismus war dem Alt-
berner etwas Fremdes, Unvertrautes, wohl auch Unheimliches Wohl war das
bernische Patriziat der Restaurationszeit nach dem Anschluß des Jura der
katholischen Geistlichkeit im neuen Kantonsteil mit betonter Freundlichkeit begegnet.
Aber das war die Zeit der Heiligen Allianz, wo gegenüber der gottlosen
Revolutionsideologie das Gemein-Christliche betont wurde. In Bern ist schon bald das

alte antikatholische Mißtrauen wieder ganz stark aufgebrochen nach der Konversion

Karl Ludwig von Hallers mit allen ihren Begleitumständen.
Erst recht sahen die bernischen Radikalen in der katholischen Kirche ein

Gebilde, das im Grunde durch den Fortschritt des Geistes und die Entwicklung der
Zeit längst überholt war, das mit seinen Dogmen und Bannflüchen ein auf die
Dauer nicht mehr zu duldender Anachronismus war und vor dessen gefährlichem,
Staats- und kulturfeindlichem Einfluß man das Volk schützen mußte. Dazu schienen

sich nun, auch im Kanton Bern nach dem Vatikanischen Konzil von 1870

große Möglichkeiten zu bieten. Am Konzil selber hatte ja eine starke Minderheit
der Proklamation des Unfehlbarkeitsdogmas opponiert. Diejenigen, die auch



nachher in der Opposition verharrten (im Gesamtkatholizismus eine verschwindend

kleine Zahl), schlössen sich dann zur altkatholischen oder christkatholischen
Kirche zusammen. Viele, in der Schweiz besonders gebürtige Katholiken, die
politisch im radikalen Lager standen, setzten auf diese neue Entwicklung größte
Hoffnungen. Man träumte von einem romfreien, liberalen Nationalkatholizismus.
Alte radikal-antiklerikale Kämpen wie der Aargauer Augustin Keller, der auch
zu den Begründern der christkatholischen Kirche in der Schweiz gehörte, wurden

nun wieder die Rufer im Streit im anhebenden Kulturkampf. Auch im Kanton

Bern waren die schärfsten Kulturkämpfer jurassische Radikale, gebürtige
Katholiken. Die Altkatholiken wurden denn auch vom Staat, gerade vom Berner
Staat, betont protegiert. Man hat offensichtlich im Berner Rathaus damals
zunächst damit gerechnet, daß der katholische Volksteil sich jetzt von der Bindung
an Rom lösen und sich die katholische Kirche so innerlich und äußerlich dem
liberalen Staat inkorporieren lassen werde.

Tatsächlich hat sich der Kulturkampf dann ganz anders entwickelt, und er hat
ganz andere Auswirkungen gehabt. Die staatlichen Zwangsmaßnahmen gegen
Bischof und Klerus haben faktisch im Kanton Bern die Katholiken, Klerus und
Volk, noch viel enger zusammengekittet und sie erst recht in eine Oppositionshaltung

gegen diesen Staat, gegen «Bern» hineingetrieben. Von weittragender
und verhängnisvoller Bedeutung war es nun, daß die Katholiken, die durch den
Kulturkampf vor die Entscheidung zwischen Loyalität gegen Kirche, Papst und
Bischof oder Loyalität gegen die Regierung gestellt waren, zum allergrößten Teil
im Jura wohnten und gerade dort geschlossene Gemeinden, eine geschlossene
Volksgruppe bildeten. Indem man sie in denkbar unkluger, ja brutaler Weise vor
diese Entscheidung stellte, mußten alle Wunden der 30er und 40er Jahre (der
Zeit Xavier Stockmars wieder aufbrechen und alle möglichen latenten anti-
bernischen Affekte durch die nun entfachte religiöse Leidenschaft neue Nahrung
erhalten. Während im Kanton Solothurn und im aargauischen Fricktal die
altkatholische Los-von-Rom-Bewegung zunächst große Teile der katholischen
Gemeinden mitzureißen vermochte, hat sie im Berner Jura überhaupt nur im
deutschsprachigen Laufental einigermaßen Fuß fassen können. Der französisch
sprechende katholische Teil des Jura blieb, sofern er überhaupt noch zur Kirche
hielt, dem Papst und dem Bischof treu, und zwar um so entschlossener und
verbitterter, je ärger er von Bern her und durch die eigenen Radikalen deswegen
bedrängt wurde. Es kam dazu, daß der Bischof, der nun der Hauptexponent des

katholischen Widerstands wurde, selber ein Jurassier war. Nachdem 1862 der
bisherige Bischof von Basel gestorben war, hatte Xavier Stockmar verlangt, daß ein
jurassischer Geistlicher Bischof werden solle. Es war die Berner Regierung, die
dann auch, entgegen der Meinung des Domkapitels und mehrerer anderer Diöze-
sanstände, die Wahl von Eugene Lachat durchsetzte. Lachat, 1819 in Montavon
geboren, hatte in der Volksmission in Italien und im Elsaß sich als eifriger
Geistlicher erwiesen und war dann Pfarrer in Grandfontaine und Dekan in Delsberg
geworden. Er war wohl ein ehrlich-frommer, derber und senkrechter Mann ohne



größere geistige Ambitionen und ohne diplomatische Fähigkeiten. Auf dem Konzil

in Rom wurde er ein treuer Gefolgsmann Pius' IX. und ein unbedingter
Verfechter des neuen Dogmas.

Gegen ihn in erster Linie richteten sich denn auch die kirchenpolitischen
Maßnahmen, die nun die Berner Regierung zusammen mit den anderen Diözesan-
ständen Solothurn, Aargau, Baselland und Thurgau in die Wege leitete, während
Luzern und Zug dabei nicht mitmachten.

Wir skizzieren den Gang der Ereignisse :

Am 18. Juli 1870 hatte das Konzil in Rom das Dogma von der päpstlichen
Unfehlbarkeit proklamiert. Auf Antrag Augustin Kellers verboten daraufhin die
genannten 5 Diözesanstände dem Bischof von Basel, in seiner Diözese das neue
Dogma zu publizieren und verweigerten dem Dogma ihre Anerkennung. Dessen
ungeachtet schritt Bischof Lachat in seinem Fastenmandat, das in allen Kirchen
der Diözese zu verlesen war, zur Promulgierung des Dogmas. Am 30. Oktober
1872 exkommunizierte er zwei Geistliche, den Pfarrer Gschwind in Starrkirch
(Solothurn) und den Luzerner Gefängnispfarrer Egli, weil beide sich offen
geweigert hatten, das neue Dogma als verbindlich anzuerkennen. Am 26. November
1872 verlangten die 5 Kantonsregierungen ultimativ von Bischof Lachat, daß er
die Exkommunikationen sofort zurücknehme. Der Bischof lehnte dies ab. Daraufhin

erklärten ihn die 5 Stände am 29. Januar 1873 für abgesetzt. Am 16. April
1873 wies ihn die Solothurner Regierung aus seiner bischöflichen Residenz in
Solothurn und aus ihrem Kantonsgebiet aus. Er mußte in Luzern Zuflucht
suchen. Das Domkapitel weigerte sich seinerseits, dem Verlangen der 5

Kantonsregierungen nachzukommen und einen Bistumsverweser zu ernennen. Schließlich
wurde am 21. Dezember 1874 auch das Domkapitel aufgelöst und das Bistumsvermögen

polizeilich beschlagnahmt.
Die Absetzung des Bischofs, an der die Berner Regierung maßgebend beteiligt

war, hatte sogleich ihre Konsequenzen für den katholischen Jura. Schon am 1.

Februar 1873, drei Tage nach der Absetzung Bischof Lachats — die natürlich nach
katholischem Kirchenrecht nicht Sache politischer Behörden sein konnte und
darum ungültig war — hatte die Berner Regierung durch regierungsrätliches
Dekret allen katholischen Geistlichen des Kantons strengen Befehl erteilt, jeglichen
Kontakt mit dem abgesetzten Bischof abzubrechen. Dagegen legten die sämtlichen
97 jurassischen Priester in einem feierlichen Schreiben Protest ein. Sie erklärten,
daß sie ihrem Bischof bis zum Tode treu bleiben wollten und daß Eugene Lachat
ihr Bischof sei, solange er nicht vom Papst abgesetzt werde oder aus eigenem
Willen zurücktrete. Sie erklärten sich in ihrem Gewissen an ihren legitimen
Bischof gebunden und wiesen energisch alle Einmischung staatlicher Instanzen in
die inneren, dogmatischen und rechtlichen Verhältnisse der Kirche zurück. Sie

warnten den Regierungsrat davor, mutwillig durch willkürliche Ernennungen
eine Kirchenspaltung herbeiführen zu wollen. Sie erklärten sich geschlossen und
unbedingt mit ihrem Bischof solidarisch.



Die Regierung in Bern schlug ohne lange Besinnung zurück. Durch
Regierungsratsbeschluß vom 18. März 1873 wurde dem Obergericht die Amtsenthebung der
Unterzeichner jener Erklärung beantragt. Bis zum Entscheid des Obergerichts
wurden die Priester in ihren Funktionen suspendiert. Es wurde ihnen eine Frist
von 14 Tagen gegeben, um ihre Unterschrift zu revozieren und dann bei der
Regierung wieder in Gnaden zu sein. Diese scharfen Maßnahmen werden in dem
Erlaß damit begründet, daß die Erklärung der 97 einen Akt der Rebellion und
des offenen Widerstandes darstelle, was die Regierung nicht ungestraft lassen
könne, ohne ihre Autorität überhaupt zu gefährden.

Am gleichen Tag orientierte Regierungspräsident Wilhelm Teuscher, der sich
im Kulturkampf besonders stark engagiert hat, den Bundespräsidenten über die
getroffenen Maßnahmen, erklärte ihm aber ausdrücklich, daß die Berner Regierung

die ganze Angelegenheit als kantonale Sache betrachte und auch für die
Aufrechterhaltung der Ruhe und Ordnung selber die Verantwortung übernehme.

Am 26. März kam es dann im Großrat zu einer ausgiebigen Debatte. Die
katholischen Deputierten aus dem Jura begründeten ihren Protest gegen die regierungs-
rätliche Maßregelung des gesamten jurassischen Klerus vor allem mit dem Hinweis

auf die in der Vereinigungsurkunde von 1815 enthaltenen Garantien für die
freie Ausübung der katholischen Religion. Kirchendirektor Teuscher und der
Referent der Kommissionsmehrheit Niggeler vertraten demgegenüber die These,
der Katholizismus habe sich durch das Unfehlbarkeitsdogma gegenüber 1815 so
sehr verändert und sei so sehr zur Gefährdung der Staatsordnung geworden, daß
darum jene Garantien nicht mehr angerufen werden könnten. Der radikale
Jurassier Kaiser aus Grellingen sekundierte, indem er nicht nur die Meinung vertrat,
1815 sei die staatliche Kirchenhoheit im Sinne des alten Gallikanismus selbstverständlich

vorausgesetzt gewesen, sondern zugleich auch noch den Pfaffenbrief
von 1370 anrief, um das Vorgehen der weltlichen Obrigkeit gegen die Insubordination

kirchlicher Amtsträger als alteidgenössisches Recht zu legitimieren. Als
Vertreter der Minderheit setzten sich dagegen Casimir Folietete und Auguste
Moschard energisch dafür ein, daß es jetzt wie 1815 um den gleichen Katholizismus

gehe. Folietete rief der Regierung zu: «Sie verletzen die Heiligkeit des

Gewissens, in das Sie nicht eindringen können Sie verfolgen uns, weil wir Katholiken

sind Wir sind Katholiken, das ist unser einziges Verbrechen ...»
Moschard, konservativer Protestant und früherer Erziehungsdirektor in der

Ära Bloesch 1850—1852, fragte die Radikalen : Warum setzen Sie nicht gleich den
Papst ab statt den Bischof?

Ein anderer protestantischer Konservativer aus dem alten Kantonsteil, v. Gon-
zenbach, beantragte als Mittelweg die «Überweisung der zwischen der Regierung
von Bern und dem Bischof von Basel waltenden Anstände zu gütlichem oder
rechtlichem Entscheid» an die Bundesbehörden. Sogleich erhob sich Jakob Stämpfli
und protestierte dagegen: der Staat Bern habe diese Frage selbst aus eigener
Kraft zu lösen. Mit 161 gegen 15 Stimmen bei 13 Enthaltungen hat der Große Rat
dann die Maßnahmen der Regierung gutgeheißen. Aus den Voten der Regierungs-



Sprecher, vor allem der Regierungsräte Teuscher, Jolissaint und Bodenheimer,
sprach der Wille, den Widerstand der jurassischen Geistlichkeit zu brechen.

Noch herrschte im Jura äußerlich Ruhe. Aber aufmerksamen Beobachtern war
es jetzt schon klar, daß die katholischen Gemeinden in ihrer großen Mehrheit
nicht gewiUt waren, von ihrem Bischof und ihren Priestern abzufallen.

Ein vom 7. April 1873 datiertes Breve aus dem Vatikan brachte ihnen besondere

Segenswünsche des Papstes mit der Mahnung, in der drohenden Verfolgung
treu zum Glauben zu stehen.

Am 28. April erließ dann der Regierungsrat die entscheidende Ausführungsverordnung

zu jenem Suspensionsbeschluß vom 18. März : darin wurde den Priestern
unter Strafandrohung die Ausübung jeglicher kirchlicher Funktion, auch Predigt,
Unterricht und Mitwirkung bei Beerdigungen verboten. Die Geistlichen erklärten
sofort, nur der Gewalt zu weichen, da es hier darum gehe, Gott mehr zu gehorchen

als den Menschen, und da sie sich verpflichtet fühlten, in den ihnen
anvertrauten Gemeinden ihren Dienst weiter zu tun.

Radikale Scharfmacher wie der Préfet Froté in Pruntrut fühlten sich nun
autorisiert, mit polizeilichen Schikanen aller Art ihrem Haß gegen den Klerus Luft
zu machen. In ihren Rapporten nach Bern äußert sich der unverhohlene Wille,
das katholische Volk durch staatlichen Zwang von seinem «Aberglauben» zu
befreien, indem man den Priestern das Handwerk lege

Am 15. September 1873 verfügte dann das Obergericht die endgültige
Amtsenthebung von 69 katholischen Pfarrern. Ein unter Berufung auf die Garantie
der Glaubens- und Gewissensfreiheit an den Bundesrat gerichteter Rekurs wurde
von diesem am 15. November abgelehnt. Eben damals war es ja auch zum
Abbruch der diplomatischen Beziehungen zwischen der Eidgenossenschaft und dem
Heiligen Stuhl gekommen. Papst Pius IX. hatte in seiner Enzyklika «Etsi multa
luctuosa» in schärfstem Ton gegen die Absetzung der Bischöfe Lachat und Mer-
millod protestiert und die Kampfgesetze verschiedener Kantone öffentlich
verurteilt. Er erklärte diese Gesetze als Unrecht gegen die Kirche und verbot den
Katholiken, bei ihrer Durchführung mitzuwirken oder sich auf Grund ihrer
Bestimmungen in irgendwelche Ämter wählen zu lassen. Über diejenigen, die sich
an dieses Verbot nicht hielten, wurde die Exkommunikation verhängt. Auf diese
eindeutig-schroffe Kampfansage antwortete der Bundesrat, indem er dem Nuntius

Agnozzi, der diese päpstliche Stellungnahme der schweizerischen Regierung
zur Kenntnis gebracht halte, die Pässe zustellen ließ.

Im Jura wurden nun die durch Bern abgesetzten Pfarrer mit Polizeigewalt aus
ihren Pfarrhäusern vertrieben. Sie hielten sich in Privathäusern versteckt, feierten

im verborgenen die Messe mit ihren Gläubigen in allen möglichen Schuppen
und Scheunen und wurden dabei von der Polizei immer wieder aufgestöbert
und verzeigt. Dieser Kleinkrieg wurde von beiden Seiten mit viel List und immer
größerer Erbitterung geführt.

Inzwischen war die Regierung eifrig daran gegangen, die Pfarreien neu zu
besetzen mit Geistlichen, die ihr und nicht dem Bischof zu gehorchen willig waren.



Regierungsrat Bodenheimer reiste persönlich nach Frankreich und Belgien, um
dort solche Geistliche zu finden, da es in der Schweiz kaum einen gab, der sich
dazu herbeiließ, in den Dienst dieses bernischen Staatskatholizismus zu treten
und sich dadurch sofortiger Exkommunikation auszusetzen. Die christkatholische
Kirche war damals erst im Entstehen begriffen und brauchte die Priester, die
sich ihr anschlössen, anderswo viel dringender — dort wo sich eigentliche
christkatholische Gemeinden gebildet hatten. So waren es meist ausländische abgefallene

Priester, oft recht dubioser Herkunft, die sich nun vom Staat Bern in
jurassischen Pfarreien installieren ließen. Es war schnell klar, daß so niemals alle
Pfarrstellen auch nur formell besetzt werden konnten. Der Regierungsrat hat
darum dann durch Dekret vom 6. Oktober 1873 die Zahl der katholischen
Pfarreien im Jura von 74 auf 28 reduziert.

Die «Staatspfarrer» waren fast überall in ihren Pfarrhäusern völlig isoliert,
und die große Mehrheit der Bevölkerung in den Gemeinden sparte nicht mit
Kundgebungen der Verachtung und des Hasses gegenüber diesen «Eindringlingen»,

den «intrus».
Am 18. Januar 1874 wurde das neue bernische Kirchengesetz angenommen, mit

69 478 gegen 17 133 Stimmen. Im Jura wurde es verworfen. Seine Bestimmungen
widersprachen klar dem katholischen Kirchenrecht, indem zum Beispiel die
Volkswahl und die staatliche Prüfung der Geistlichen vorgeschrieben wurde. Der
Papst verbot den Katholiken sogleich, sich den Bestimmungen dieses Kirchengesetzes

zu vinterziehen. Das hatte zur Folge, daß nun die staatstreu-radikalen
Minderheiten in den Juradörfern sich als offizielle Kirchgemeinden konstituierten

und der polizeiliche Druck gegen die romtreuen Katholiken noch ärger
wurde. Ein «Gesetz zur Wahrung des konfessionellen Friedens», die sogenannte
Lex Teuscher, welche dem Staat die Möglichkeit gab, unter der Begründung,
Ruhe und Ordnung aufrecht zu erhalten, alle äußeren katholischen Kultbräuche
zu unterdrücken, ergänzte später noch das Kirchengesetz. Es verbot unter anderem

öffentliche Prozessionen im Kanton Bern.
Schon vor der Inkraftsetzung dieses Gesetzes erfolgte eine neue Verschärfung

des Kampfes. Am 30. Januar 1874 wurden durch Großratsbeschluß 84 jurassische
Priester, die privat und versteckt immer noch in ihren Gemeinden gewohnt und
gewirkt hatten, aus dem Kantonsgebiet ausgewiesen. Es folgten am laufenden
Band Verhaftungen und polizeiliche Ausschaffungen der Priester. Es konnte aber
nicht verhindert werden, daß sie von ihrem Exil jenseits der französischen Grenze
aus doch in ständigem Kontakt mit ihren Gemeinden blieben.

Die Stimmung im Jura wurde durch das alles immer hitziger. Das wurde nicht
besser, sondern schlimmer, als die Berner Regierung vom Januar 1874 an zur
militärischen Besetzung und wochenlangen Zwangseinquartierung in einer Reihe von
Juradörfern schritt, so in Bonfol, in Courfaivre, in Vendlincourt, in Fahy, in
Saulcy, in Saint-Ursanne, in Bassecourt, in Saignelégier und Umgebung. Der
Kommissar Kuhn, der diese militärische Aktion leitete, riet in seinem Rapport vom
März 1874, man möge den Jura ein bis zwei Jahre unter Ausnahmezustand halten.

8



Der Moment sei günstig, um das «mouvement libéral et réformiste» durchzusetzen.

Auch die Pruntruter Niederlassungen der Ursulinerinnen und der in der
Krankenpflege tätigen Ordensschwestern wurden durch Großratsbeschluß
aufgehoben.

Alle diese Kampfmaßnahmen der radikalen Regierung bewirkten aber nur,
daß der Widerstand des katholischen Jura nicht etwa gebrochen, sondern im
Gegenteil versteift und intensiviert wurde. Ähnliche Erfahrungen mußte zur
gleichen Zeit das radikale Regime in Genf machen.

Es mußten schließlich wohl oder übel Wege gesucht werden, um der
katholischen Bevölkerung und der katholischen Kirche wieder Heimatrecht im
liberalen Staat, auch im Berner Staat zu geben. Der Anstoß zur langsamen Entspannung

und zum langsamen Abbau der Kulturkampfgesetzgebung in unserem Kanton

kam von der eidgenössischen Ebene her. Wohl hatte die neue Bundesverfassung,

die am 19. April 1874 vom Schweizervolk angenommen worden war, eine
neue Verschärfung der konfessionellen Ausnahmebestimmungen gebracht
(Klosterverbot in Art. 52, Verschärfung des Jesuitenartikels Art. 51). Zugleich aber
hatte die neue Verfassung, die eine Ausweisung von Kantonsangehörigen verbot,
zur Folge, daß die Berner Regierung unter dem nachhaltigen Druck der
Bundesbehörden das Ausweisungsdekret gegen die jurassischen Priester am 15. November

1875 aufheben mußte. Wohl wurde in aller Eile am 31. Oktober 1875 ein «Gesetz

gegen die Störung des religiösen Friedens», die schon erwähnte sogenannte
Lex Teuscher, erlassen, das neue Einschränkungen und Zwangsmaßnahmen
gegen die katholische Kirche brachte.

Aber allmählich wurde man doch des Kampfes müde. Die gescheiteren Köpfe
unter den Radikalen sahen ein, daß aller staatliche Zwang den katholischen
Kampfgeist nur gestärkt hatte, und daß der Graben nur noch tiefer wurde, je
länger man den nutzlosen Kampf andauern ließ. Bei den Großratswahlen vom
April 1874 waren im Jura von 47 Deputierten 31 Konservative gewählt worden.
Die Petition an den Bundesrat zugunsten der ausgewiesenen Priester hatte in kurzer

Zeit 9100 Unterschriften jurassischer Bürger auf sich vereinigt. Das Gros der
katholischen Bevölkerung hat sich in dem aufgezwungenen Kampf offensichtlich
für den ausgewiesenen Bischof und die ausgewiesenen Priester und gegen die
Regierung, für die römische Kirche und gegen den radikalen Staat entschieden.

Nach einem Exil von mehr als 20 Monaten kehrten nun die jurassischen Pfarrer

wieder in ihre heimatlichen Dörfer und Gemeinden zurück. Noch immer aber
waren Kirchen und Pfarrhäuser von den «intrus», von den Staatspfarrern,
besetzt, die sich nur auf die Polizei und die radikalen Parteigänger stützen konnten,
von der kirchentreuen Bevölkerung aber als Verräter am Glauben und als Mietlinge

betrachtet wurden. Vor leeren Kirchenbänken lasen sie unter Polizeischutz
ihre Messe, während die Leute in die Scheunen strömten, wo die zurückgekehrten,

aber immer noch abgesetzten Pfarrer Gottesdienst hielten und die Gemeinden

sich, gerade im Trotz gegen die kirchenfeindliche Regierung und ihre Werkzeuge,

stärkten in der Treue zu Kirche, Klerus und Papst.



Es konnte auf die Dauer so nicht weitergehen, obwohl die Fronten in den nächsten

Jahren noch starr blieben und die Regierung in Bern das Prestige des Staates
und der radikalen Sache wahren und nicht nachgeben wollte.

Die Wende brachte das Jahr 1878. In diesem Jahr kamen sowohl in Rom wie in
Bern neue Männer ans Ruder. Der Tod Pius' IX. und die Papstwahl Leos XIII.
machten die Bahn frei für den Abbau des Kulturkampfs sowohl in Deutschland
wie in der Schweiz. Der neue Papst bot sogleich Hand zu ausgleichenden
Verhandlungen zwischen Kirche und Staat. Diese Verhandlungen zogen sich über
längere Zeit hin, führten aber schließlich zum Ziel. Hier greifen wir nur die
schließliche Lösung der völlig verfahrenen Situation im Bistum Basel und
speziell im Berner Jura heraus. Der Abbruch des Kulturkampfs war hier mit
personellen Opfern und Umstellungen auf Seite der Kirche verbunden, die sachlich
jedoch ihre Position durchaus wahren konnte. Nach langen und heiklen
Verhandlungen, die durch den päpstlichen Diplomaten Msgr. Ferrata hinter den
Kulissen geführt wurden, erklärte sich Bischof Lachat bereit, auf das Bistum
Basel zu verzichten. Er wurde dafür an die Spitze des neugeschaffenen
apostolischen Vikariats im Tessin berufen. Am 1. September 1884 wurde im Einverständnis

mit den Diözesanständen und dem Bundesrat Dompropst Dr. Fiala, ein
konzilianter und zur Verständigung bereiter Mann, zum neuen Bischof von Basel
ernannt. Bern ist de iure allerdings erst 1921 dem Bistumsverband wieder
beigetreten.

Faktisch wurde im Berner Jura aber schon 1878 die Befriedung eingeleitet.
Das wurde möglich einesteils durch den Wechsel auf dem päpstlichen Thron, der
sich sehr bald in neuen Direktiven an den papsttreuen Jura auswirkte, andern-
teils durch das infolge der bernischen Staatskrise von 1878 ausgelöste Revirement
in der bernischen Regierung. Gerade die eigentlichen Promotoren des Kulturkampfes

wie Kirchendirektor Teuscher und der radikale Jurassier Bodenheimer
gehörten dem Regierungsrat nun nicht mehr an; Jolissaint war schon früher
ausgeschieden, um die Leitung der Jura—Simplon-Bahn zu übernehmen. Die neuen
Männer in der Regierung, zu denen die bisherigen reformierten Pfarrer Albert
Bitzius und Edmund v. Steiger gehörten, waren willens, dem unfruchtbaren
Kampf gegen die jurassischen Katholiken ein Ende zu setzen. Vor allem war es

auch ein neuer Mann aus dem Jura, der erst 27jährig jetzt Regierungsrat wurde
und der energisch auf eine Befriedung hinarbeitete: Joseph Stockmar, ein Neffe
des großen Volkstribunen Xavier Stockmar.

Auf seinen Antrag beschlossen Regierung und Großer Rat am 12. September
1878 eine Amnestie für die seinerzeit abgesetzten Pfarrer, die demnach nun wieder

auch nach staatlichem Recht wählbar waren. Die Mehrheitsverhältnisse in
den Juragemeinden waren so, daß die papsttreuen Pfarrer überall gewählt werden

konnten, sobald es den Katholiken von der Kirche aus möglich war, an
solchen Wahlen teilzunehmen. Pius IX. hatte ja jegliche Mitwirkung an Wahlen und
Abstimmungen auf Grund der von ihm verurteilten Staatsgesetze verboten. Die
Jurassier sahen sehr wohl, daß sie mit dieser Haltung nur der Regierung und den

10



wenigen Altkatholiken das Feld räumten. Sie baten deshalb den neuen Papst um
neue Direktiven. In geheimer Mission reiste Ernest Daucourt, Redaktor der
katholisch-konservativen Zeitung «Pays» und später Geschichtsschreiber des
Kulturkampfs im Jura aus kämpferisch-katholischer Sicht «Un demi-siècle de luttes
religieuses dans le canton de Berne», 2 Bände, 1936), damals nach Rom. Es
gelang ihm, Papst Leo XIII. und die leitenden Kurienkardinäle zu überzeugen.
Bald erhielten die jurassischen Katholiken die kirchliche Autorisation, auf
Grund des geltenden staatlichen Kirchenrechts sich an den Wahlen in ihren
Kirchgemeinden zu beteiligen. Sogleich wurden nun überall Pfarrer und
Kirchenbehörden romtreuer Observanz gewählt und waren auch Kirchen und
Pfarrhäuser rechtlich unanfechtbar wieder im Besitz der römisch-katholischen Kirche.
1885 verließ der letzte «curé intra» in Pruntrut den Jura. Altkatholische Gemeinden

hielten sich im Kanton Bern nur in Bern, Biel, St. Immer und Laufen.
Der Kulturkampf im Jura war zu Ende. Aber er hinterließ tiefe, immer wieder

schwärende Wunden.
Der alte, reformierte Kantonsteil hat in jenen für den Jura so bitteren Jahren

sicher viel zu wenig realisiert, wie schwere Nachwirkungen der mit allen Mitteln
der Staatsgewalt geführte Kampf der radikalen Jakobiner gegen die
römischkatholische Kirche im neuen Kantonsteil haben mußte, dessen innere Bindung
an Bern noch so wenig konsolidiert war.

Je länger der Kulturkampf dauerte, desto mehr wurden gerade auch in der
kirchlich-reformierten Presse kritische und warnende Stimmen gegenüber der
Regierungspolitik laut. Die Lex Teuscher von 1875 ist von weitsichtigen
Reformierten wie den damaligen Pfarrern und späteren Regierungsräten Bitzius und
v. Steiger scharf kritisiert worden. Beide haben später, als sie selber in der
Regierungsverantwortung standen, in den ihnen nahestehenden kirchlichen Blättern

den Abbau des Kulturkampfes eingehend begründet. Dem Freisinnigen Bitzius

fiel das seinen Gesinnungs- und Parteigenossen gegenüber viel schwerer, da
diese doch vorher zum größten Teil den Kulturkampf begeistert unterstützt hatten.

Die Kreise, die hinter dem gemäßigt Konservativen v. Steiger standen, hatten

immer schon nur widerwillig und mit großen Bedenken die Taten der
radikalen Kulturkämpfer mitangesehen. Er konnte so auf die Zustimmung seiner
Leser rechnen, als er 1879 schrieb: «Wir unsrerseits wollen der unseligen
Verquickung von Religion und Politik ein Ende machen und die Regierung samt
dem Altkatholizismus von dem Odium befreien, als ob dieser mit Gewalt zur
Staatsreligion gemacht werden sollte.»

Schließlich sei noch darauf hingewiesen, wie für einen Mann wie Ulrich
Dürrenmatt das Miterleben des Kulturkampfs und seiner Exzesse im Berner Jura den
eigentlichen Wendepunkt in seiner politischen Entwicklung bedeutet hat.
Dürrenmatt war als junger radikaler Lehrer und Mitglied der freisinnigen Partei
1873 nach Delsberg gekommen. Er hat selber später beschrieben, wie der Kulturkampf

dort auf ihn wirkte: «Als ich in den Jura kam, habe ich auch noch den
Anfang des Kulturkampfs begrüßt. Ich war damals aufrichtig radikal, so gut wie

11



ich jetzt aufrichtig konservativ bin. Nach einigen Monaten des Kulturkampfs, als
ich sah, wie man die katholischen Priester einsperrte, zum Land hinausjagte,
verbannte und sogar die Scheunen schloß, wo die Katholiken ihren Gottesdienst
hielten, damit sie nicht zum Staatspfarrer müssen — wie man ehrwürdige Geistliche,

welche sich durch Wohltätigkeit auszeichneten, zu Schelmen machte —,
wie man sie ungerecht und unter den absurdesten Anschuldigungen einsteckte —
wie man sogar auf die Verbannten schoß, wenn sie über die Grenze kamen: da
mußte ich bekennen: Mit dem Kulturkampf ist es nichts, der ist nicht ein Werk
der Freiheit, sondern der Unterdrückung.»

Wir brechen hier ab. Der Kulturkampf hat dem radikalen Staat die Grenzen
seiner Macht gezeigt. Er hat sich den katholischen Glauben und die katholische
Kirche nicht unterwerfen können. Die katholische Kirche hat sich in den Stürmen

des Kulturkampfs behauptet, hat aber auch ihrerseits eingesehen, daß sie
sich mit dem liberalen Staat und seiner Rechtsordnung abzufinden und sich darin
einzuordnen habe. Das Verhältnis zwischen Bern und dem Jura ist durch den

Kulturkampf aufs schwerste belastet worden. Manche emotionale Hintergründe
späterer, heutiger Ereignisse haben dort ihre Wurzeln.

12


	Der Kulturkampf im Berner Jura

