
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 17 (1955)

Artikel: Jeremias Gotthelf und die Hochschule

Autor: Guggisberg, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-243008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-243008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEREMIAS GOTTHELF UND DIE HOCHSCHULE
Rede zur Gotthelf-Feier der Universität Bern

gehalten am 23. Oktober 1954 vom derzeitigen Rektor Prof. Dr. Kurt Guggisberg

Hochansehnliche Versammlung!

Wenn zu Ehren Gotthelfs vor dem Literarhistoriker auch der Rektor das

Wort erhält, so soll damit zum Ausdruck kommen, daß diese Feier nicht
bloß eine einzelne Fakultät, sondern die Universitas Literarum etwas angeht.

Wie könnte es auch anders sein!
Der Dichters Werk beschäftigt ja neben den Literarhistorikern auch die

Psychologen, Pädagogen, Philosophen, Sprachwissenschaftler, Volkskundler,
Soziologen und Theologen, und manche Partien vermögen auch den Historiker
der Jurisprudenz und Medizin zu interessieren. Freilich, wir buchstabieren
immer noch an seiner Entwicklung zum Dichter herum, wir modeln ihn zu
schönklingenden Vergleichen mit andern zurecht, und geheimnissen allerlei
in sein Werk hinein, weil sein Tiefstes und Letztes unverfügbar bleibt und
sich unserer Zudringlichkeit entzieht.

Eine akademische Feier zu seinen Ehren wäre vielleicht nach außen hin
von Gotthelf nicht gebilligt worden. Hochschule und Professoren standen
bei ihm nicht besonders hoch im Kurs. In der Erinnerung erschien ihm sein
eigenes Studium als «wissenschaftlich nicht fruchtbar», bestimmt vor allem
durch dumpfe Hörsäle, staubichte Professoren und langweilige Bücher, aus
denen er weit weniger schöpfte als aus dem Leben. Das Protokoll der
Literarischen Gesellschaft, einer Vereinigung der Berner Studenten, erwähnt 1818
kurz und bündig, Bitzius habe einen Aufsatz vorgelegt, «welcher die
Universitäten aberkennt». Immerhin holte er sich an der Akademie mit einer
literarischen Preisarbeit eine silberne Medaille und galt bei seinen Lehrern,
wenn auch als von sich selbst eingenommen, so doch als offener Kopf,
begabt mit hellem Blick und durchdringendem Verstand. In einer Disputation
zeigte er Scharfsinn, «aber auch Mangel an Fertigkeit im lateinischen Ausdruck».
Mathematik, Physik, Philosophie und deutsche Sprache fesselten ihn
zeitweise mehr als das Fachstudium.

Gotthelfs Stellung zu Wissenschaft und Gelehrsamkeit ist vor allem
bestimmt durch seine Verwerfung jedes das Leben vergewaltigenden
Doktrinarismus. Vor echten Studien und lebendigem Wissen bezeugt er dagegen
einen tiefen Respekt. Stolz meldet er z.B. im Jahre 1843, die schweizerischen
Naturforscher begännen sich unter den Wissenschaftlern Europas Geltung zu
verschaffen. Wissen ohne Erfahrung lehnt er ab; deshalb ist ihm auch
Erziehung wichtiger als Unterricht, eine Geographie des Herzens dringlicher

61



als eine von Spitzbergen. Obschon selber voll geistiger Spontaneität, stellt
er die Gesinnung doch weit über den Reichtum des Geistes. Er möchte vom
Verkünstelten zum Ursprünglichen, aus verdorrter Bildungsschicht zum
unmittelbaren schöpferischen Erlebnis zurückführen. Unwiderstehlich empfindet
er die Nötigung auszudrücken, was er erlebt; aber er kann und will das
Urerlebnis nicht als Lehre formulieren, denn wissenschaftlich-abstraktes Denken

bleibt ihm fremd. Nutzlosen Wissenskram wirft er entschlossen und
demonstrativ über Bord. «Man schreibt ganze Fuder voll über Pädagogik,
sogar über Erziehung und vergißt gemeiniglich vor lauter Weisheit die Hauptsache

in der Erziehung, die einfache, unverfälschte Liebe.» Einem allzu
geschwollenen Gelehrtendünkel hält er entgegen, er habe im Kanton Bern
mehrere Männer in Zwilchhosen gefunden, «deren einer an tiefem Sinn und
gesundem Denken mehr wog als zehn ordentliche oder außerordentliche
Professoren samt ihren Brillen, ihrer Kompendiengelehrsamkeit, ihren verrückten
Theorien und fabelhaften Arroganz».

Das ist das zweite, was Gotthelf am gelehrten Betrieb seiner Zeit verwirft:
die Vergötzung der Wissenschaft, der Stolz und Hochmut der Gebildeten, der
Kult, der mit Professoren, Künstlern und andern Halbgöttern getrieben werde.
Was in seinem schöpferischen epischen Strom an literarischen Reminiszenzen
an die Oberfläche tritt, ist für ihn höchst nebensächlich. Unehrerbietig rennt
er allen falschen Gottheiten wider den Leib, «von Saturn bis Hegel, welche
bekanntlich darin große Ähnlichkeit haben, daß sie ihre eigenen Kinder
fressen». Rousseau heiße zwar ein Stern erster Größe, aber er sei doch nur
ein Irrstern gewesen. Den Weimarkult macht schon der junge Bitzius lächerlich,

und für manche literarische Tagesgröße hat Gotthelf nur Hohn und
Verachtung übrig. Da ihm die Musik ein verschlossenes Land bleibt und
gerade ihre Darbietung oft mit Menschenvergötterung verbunden ist, leitet er
den Bericht über ein Berliner Konzert, das Begeisterungsstürme erregt hatte,
mit den absichtlich ungebildet erscheinenden Worten ein: es gibt einen,
«Liszt sagt man ihm und der kann etwas auf dem Klavier machen». Von
Kant berichtet er nicht viel mehr als, er behaupte, die Weiber hätten keine
Vernunft, sondern nur ein Analogon derselben, d. h. etwas vernunftähnliches.
Er könnte dem entgegenstellen, die Männer hätten eigentlich kein Herz
sondern nur einen Widerschein davon. Der Chemiker Schönbein, der u. a. das
Ozon entdeckte und die Schießbaumwolle erfand, muß für die Behauptung
herhalten, er habe herausgefunden, daß Frauentränen den Krokodilstränen
vollkommen egal seien.

Mit grotesken Vergleichungen und köstlichen Worteinfällen treibt Gotthelfs

Phantasie solch übermütiges Spiel, um seine souveräne Verachtung
aufgeblähter Bildung und Gelehrsamkeit zu demonstrieren, und sie trifft
Gerechte und Ungerechte.

Doch sieht auch er sich ernsthaft in der wissenschaftlichen Arbeit seiner
Zeit um, da, wo es sich für ihn um lebenswichtige Dinge handelt.

62



Am intensivsten in der Geschichtsschreibung, da ihm die Vergangenheit
als Kraftspender sehr hoch steht. Wer die ihm geordnete Zukunft genießen
wolle, müssen sich dazu an der Vergangenheit stärken. Als Student vertieft
er sich in den Herodot; auf den Unterricht in Schweizergeschichte, den er
an den Burgdorfer Lehrerwiederholungskursen erteilt, bereitet er sich so
gründlich, als ihm möglich ist, vor. Für seine historischen Erzählungen
bemüht er sich um das ausmalende Detail. Er informiert sich beispielsweise
in Grimms «Deutscher Mythologie» über den Herthadienst, oder er ersucht
um Auskunft, ob die Berner die Burgen durch Ersteigen oder mit
Sturmböcken gebrochen hätten. Hagenbachs Reformationsgeschichte öffnet ihm
das Auge für gewisse Formen und Motive des religiösen Volksglaubens.
Von seinem Göttinger Lehrer Heeren übernimmt er Montesquieus Theorie
vom Einfluß des Klimas und der Bodenbeschaffenheit auf Naturell und
Charakter der Menschen. Er studiert das Volksgesicht, die Folklore, den
Volksgeist, allerdings nie bloß um ihrer selbst willen, sondern zu erzieherischen

Zwecken. Aber die ganze Bemühung der Romantik um den Volksgeist

bleibt ihm mehr oder weniger fremd; darum ist auch seine Gegenüberstellung

von Zeitgeist und Berner Geist allzu holzschnittartig vereinfacht. Bloß
theoretische Kenntnis der Vergangenheit sagt ihm nichts, wie er auch
Weltanschauungsfragen nie rein akademisch behandelt wissen will.

Gotthelfs historische Novellen sind künstlerische, nicht wissenschaftliche
Konzeption; sie stehen der Sage näher als der Geschichte. Auch in ihnen
weisen sich seine Gestalten durch ihre Handlungen als Charaktere aus. Er
besitzt, was jeder Historiker haben sollte: intuitives Verständnis des Geistes
und Lokalkolorits vergangener Zeiten, Menschenkenntnis und Gestaltungskraft.

Herders Geschichtsauffassung, aber auch der Offenbarungsuniversalismus
Zwingiis regen ihn an, in Natur und Geschichte die gleichen Gesetze zu

erkennen. Gotthelf hat gleichsam eine diaphane Geschichtsauffassung: die
Gegenwart erscheint in der Vergangenheit transparent, beide sind ja von ein
und demselben göttlichen Willen beherrscht. Wer schlug den Napoleon?
«Nicht der Alexander, nicht Blücher, nicht Wellington, sondern Gott, er
blies in die Wolken, und die große Armee war weg.» Sogar den Gedanken
an eine ausgleichende Gerechtigkeit, die sich in der Geschichte offenbart,
hält Gotthelf fest. Es finden sich Stellen, die an Hegels «List der Vernunft»
erinnern. Selbst der Teufel, der stets das Böse will, muß dem Guten dienen
und so ungewollt zu einem Mittel der Theodizee werden. Ehrenposten z. B.
seien ein von Gott geordneter Hebel, um der Trägheit und geistigen Schlaffheit

aufzuhelfen und ihr einen höhern und edlern Schwung zu geben.
Auch in das Gebiet der Medizin hat sich der Pfarrer von Lützelflüh

gewagt, und es ist nicht zu verkennen, daß ihn eine geheime Liebe zu ihr
getrieben hat. Im Auftrage des bernischen Regierungsrats und unter
fachlicher Beratung von Professor Eduard Fueter, dem Gründer der Berner
Poliklinik, verfaßte er eine populäre Schrift gegen die Pfuscher, die sich aller-

63



dings durch seine dichterische Kraft zu einem weltanschaulich recht
befrachteten zweibändigen Werk ausgewachsen hat. Er war nur mit großen
Bedenken an die Aufgabe herangetreten. Was könne denn ein Buch gegen
die Quacksalber erreichen, wenn selbst hohe Beamte zu ihnen liefen?!

Gotthelf hat sich tief in die Grundfragen der Heilkunst hineingelebt.
Begreiflich, daß ihn in erster Linie die weltanschaulichen und berufsethischen
Probleme interessierten. Während die Veterinäre in seiner Umwelt noch fast
völlig auf der Stufe von Hexenmeistern stehen und wie die Kapuziner als
Spezialisten des Exorzismus konsultiert werden, haben die vom Dichter
geschilderten Ärzte die Verbindung mit der jenseitigen Welt gelöst. Sie wollen
nichts sein als «Diener der Natur»; aber sie sind dann doch nicht reine
Empiristen, sondern Dogmatiker, systemgebunden, und deshalb bei all ihrem selbstlosen

Einsatz und hohen Können unglücklich in ihrer Arbeit. Gotthelf läßt
den Doktor Rudi an den Schwierigkeiten seines Berufes zerbrechen, weil er
die Schranken seiner Kunst nicht erkennt, trotz seiner idealen Lebenseinstellung

weltanschaulicher Naturalist bleibt und deshalb den Belastungsproben
des Lebens nicht gewachsen ist.

Kein System, weder ein geistliches, noch ein medizinisches, sei, absolut

genommen, einen Kreuzer wert. Der Arzt müsse stets offen bleiben für alle
möglichen Modifikationen einer Krankheit; jeder Fall habe eine ganz
bestimmte individuelle Prägung. Deshalb bedürfe es scharfer Beobachtung,
besonnenen Nachdenkens und raschen, aber umsichtigen Eingreifens in den
Kampf zwischen Krankheitsstoff und Lebenskraft. Komme dazu die Treue,
so werde der Arzt zu einer Wohltat für das ganze Land. Er dürfe das
Geheimnis des Lebens nicht mißachten, und man sollte ihm am Krankenbett
ansehen, daß er an eine göttliche Macht glaube. Diese führe ihn Tag für
Tag mit dem Tode zusammen, um ihn vor Gleichgültigkeit und
Geringschätzung des Lebens zu bewahren. Der Pfuscher erscheine dem Volk als

Werkzeug Gottes, weil er geheimnisvolle Schauer erwecke und sich mit dem
Schein des Überirdischen umgebe. Er erkenne den verborgenen Zusammenhang

zwischen leiblicher und seelischer Krankheit und habe deshalb gelegentlich

in die Augen stechende Erfolge. Seine Tätigkeit sei jedoch
unverantwortliches Spiel mit dem Leben. Statt bloß auf die Naturgesetze solle der
Arzt auch auf Gottes Beistand bauen. Gotthelf lehnt den Pantheismus des

Paracelsus ab, weil er schließlich dazu geführt habe, die Naturkräfte über
Gottes Wirken zu stellen und dieses auszuschalten. Darum redet er auch
einer Zusammenarbeit von Arzt und Seelsorger das Wort.

Es hängt mit Gotthelfs weltanschaulichem Kampf gegen den Radikalismus
zusammen, daß der Dichter die Jurisprudenz seiner Zeit nicht richtig zu
würdigen vermochte. Fast immer führt maßloser Zorn die Feder, wenn er
gegen die Juristen schreibt, so daß gewisse Partien seiner Werke nichts als

polemische Publizistik .sind, welche die poetische Gesamtwirkung beeinträchtigt.

Mit stets neuer Wucht greift er vor allem Wilhelm Snell an, der in Bern

64



die junge Schule radikaler Juristen heranbildete und ein ausgesprochener
Formalist war. Seine Attaken sind mehr als einmal ungerecht. Es tut seiner
Größe weniger Abbruch, wenn man auch seine Schranken erkennt, als wenn
man alle seine Äußerungen in unantastbare Höhen erhebt. Gotthelf ist auch
noch in seinen Fehlern groß! Die Regierung von 1846 hat, wenn sie aus Mangel

an politischer und juristischer Erfahrung auch nicht allen Schwierigkeiten
gewachsen war, doch gerade in gesetzgeberischer Hinsicht einiges
Hervorragendes geleistet. Auch im Kampf Gotthelfs gegen die Juristen zeigt sich
die Opposition des Laien und lebensnahen Praktikers gegen die wissenschaftliche

Verkomplizierung und die ihm unverständlichen Begriffskonstruktionen,
die aber zum Teil durch die neuen Verhältnisse bedingt waren. Ein

lauterer Charakter, Menschenkenntnis und Weisheit sind ihm wichtiger als
formale Rechtshandhabung. Allen Regierungsstatthaltern sollte man neben
den Gesetzen und Dekreten Pestalozzis «Lienhard und Gertrud» in die Hand
geben!

Mit der wissenschaftlichen Systematik des modernen Staatsrechts kann
Gotthelf nichts anfangen. Der moderne Staat wird ihm zur unpersönlichen,
seelenlosen Maschinerie: bürokratische und formelhafte Anwendung der
Gesetze ist ihm ein Greuel. Im Rechtsstaat kann er nur die «legale Sanktion
der Selbstsucht» sehen, ein Konglomerat von Rechtsgelehrten und
Rechtshändeln. Ihm stellt er den patriarchalisch-christlichen Staat gegenüber, wobei

er jedoch nur zu leicht vergißt, daß auch dieser in seiner historischen
Realität durchaus nicht immer seinem Ideal entsprochen hat. Gotthelf ist
überall da im Recht und ein Mahner auch für unsere Zeit, wo er seine
Stimme gegen das Niederreißen der ethischen und religiösen Normen erhebt.
Schon er sieht, wie später noch deutlicher Jacob Burckhardt, die Entwicklung
vom Rechtsstaat zum totalitären Machtstaat mit seinen egoistischen Auswucherungen

weiterschreiten. Um das zu verhindern, stellt er dem Staat
ethischreligiöse Aufgaben, die allerdings gelegentlich über das politisch Mögliche
hinausgehen, aber doch jederzeit das Ferment des öffentlichen Lebens bleiben
sollten. Den Richter umgibt er mit religiöser Weihe. Er habe sein Amt an
Gottes Stelle zu versehen und könne deshalb nicht gewissenhaft genug sein.

Seine hohen idealen Forderungen fand Gotthelf im juristischen Leben
seiner Umgebung nicht verwirklicht. Daher die scharfe Polemik! Angezogen
von den statischeren Rechtsformen der vergehenden Zeit, wendet er sich

gegen die aufkommende maßlose Gesetzesfabrikation, zu der man freilich
seine ebenso maßlose literarische Produktion in Parallele setzen könnte. Den
Gesetzen wirft er oft Mängel vor, welche die einsichtigeren unter den Gesetzgebern

selber auch deutlich erkannten. Die Juristen meinten, mit den Gesetzen
sei es gemacht, während es doch in erster Linie auf den Geist ankomme, in
welchem diese gehandhabt würden. Die neuen Regenten «setzen ihre eigenen
Gesetze über die göttlichen, treiben Abgötterei mit Juristen und Juristerei».
Weil ihm das Naturrecht die Religion zu verdrängen scheint, verwirft er es

65



radikal. Er klagt die Richter und Advokaten an, sie bagatellisierten jeden
Frevel und machten aus den Verbrechern bloß Unglückliche, die für ihre
Untaten gar nicht verantwortlich seien. Da er im Strafwesen noch an der
Vergeltungs- und Abschreckungstheorie festhält und die Humanisierung der
Gefangenenfürsorge verwirft, erreicht er hier selber das von ihm sonst
hochgehaltene Prinzip der Liebe nicht.

Dieses ist ihm die höchste Norm auch für die Theologie. Gotthelf lehnt
jeden abstrakten, die Realitäten des Lebens ignorierenden Dogmatismus und
Formalismus ab. Es ist ihm z. B. ein Greuel, die Hegeische Terminologie in
die Theologie seiner Zeit eingeführt zu sehen. Von einer seiner Predigten
stellt er fest, sie würde in keiner Homiletik der Verdammung entgehen. Die
exegetische Silbenstecherei des Vikars im Annebäbiroman verhöhnt er
ausgiebig und nicht ohne Grund. Über die Exegese des Lebens habe ihm kein
Professor etwas gesagt! Scharf wendet er sich auch gegen die Verknöcherung
des religiösen Lebens, die Vergötterung der leeren Form und die
Dogmenherrschaft. Gerne möchte er dem Christentum den dogmatischen Mantel
abstreifen; so lange man dies nicht tun dürfe, komme der Sternenmantel der
Herrlichkeit nicht vor des Volkes Angesicht. Gegen theologische Zudringlichkeit

mahnt er, der Mensch dürfe nicht ergründen wollen, was Gott verborgen
habe. Die Frommen zankten sich zuweilen heftig und auf höchst unnütze
Weise über die Wiederbringung aller Dinge. Man solle solche jenseitige Fragen
lassen und um so schärfer das Diesseitige predigen, namentlich die
Auferstehung der vergangenen Tage und die Wiederbringung alles ausgestreuten
Samens. «Christus mit seinen Symbolen will nicht hoch oben schweben, er
will inwendig in jedem sein, jedes Herz soll seine Krippe sein.»

Gerade weil Gotthelf tief in der Bibel verwurzelt ist, redet er auf, wenn
jemand auf irgendeine Weise über sie verfügen will. Fest im Transzendenten
verankert und im Sichtbaren das geheimnisvolle Unsichtbare ahnend, stößt
er durch die Welt der Erscheinungen zum Kern der Dinge vor und vermag
überall Gottes Geist zu erkennen. Nicht vergeblich hat er sich vom jungen
Schleiermacher und vom Philosophen Fries anregen lassen. Das tiefe Erleben
des Mysteriums verwehrt ihm sogar die Zustimmung zu einzelnen biblischen
Vorstellungen und Wunderberichten. Er fühle sich als Rationalist, wenn er
über Bileams Esel, den Propheten Jona, die fleischliche Zeugung Jesu, die
Abfahrt zur Hölle und die sinnliche Vorstellung von seiner Himmelfahrt
reden solle. Aber er will dann doch nicht als Rationalist gelten, weil er im
Leben viel mehr als ein solcher auf das Unsichtbare und Göttliche beziehe.

Darauf kommt es ihm an: Gottes fließenden Offenbarungen überall
nachzuspüren. Jedes Menschenwort könne zu Gotteswort werden, wenn der Herr
es wolle. Das göttliche Wort des Gerichts und der Verheißung treu und
wahrhaftig zu verkünden, in echter Liebe und ohne Menschenfurcht, aber auch
ohne falsches Selbsbewußtsein: das ist für ihn wichtiger als alle gelehrte
Theologie. Und hier vermag er gegen alle Untergangsangst und innere Zer-

66



rissenheit vertrauensvoll und getrost zu machen. Wenn seine Welt auch im
Abendrot steht, so will er doch nicht tatenloser Resignation verfallen. Wie
bei Hieronymus Bosch und beim Bauernbreughel im Hintergrund ihrer
Schreckgestalten der Kalvarienberg steht, so hinter Gotthelfs realistischer
Schilderung der Sünde und Not Christus, der Erlöser.

Wir wollen es aber nicht vergessen: seine Verkündigung ist eindrücklich,
weil sie neben seiner prophetischen, von seiner künstlerischen Kraft getragen
ist. Saint-René Taillandier, Levin Schücking und viele andere haben Gotthelfs
Werk vor allem als politischen und sozialen Angriff auf den Zeitgeist
gewürdigt und geschätzt, und auch heute gibt es nicht wenige, die ihn im
Grunde genommen mehr oder weniger nur deshalb zitieren, weil er für ihr
Ressentiment gegen irgend etwas in unserem öffentlichen Leben eingängige
Belegstellen liefert. Es ist aber ganz klar: der Gehalt des Gotthelfsehen Werks
empfängt seine Bedeutung erst durch seine dichterische Gestalt. Daß er
seinen Gedanken Leuchtkraft geben konnte, das ist bedeutsam, und daß er
in seinen Gestalten das immer sich gleichbleibende Menschentum anschaulich
und unverwechselbar darzustellen und von höchsten Normen her zu werten
vermochte, das macht seine Gegenwärtigkeit aus.

67


	Jeremias Gotthelf und die Hochschule

