Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde
Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 17 (1955)

Artikel: Jeremias Gotthelf und die Hochschule
Autor: Guggisberg, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-243008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-243008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEREMIAS GOTTHELF UND DIE HOCHSCHULE

Rede zur Gotthelf-Feier der Universitit Bern
gehalten am 23. Oktober 1954 vom derzeitigen Rektor Prof. Dr. Kurt Guggisberg

Hochansehnliche Versammlung!

Wenn zu Ehren Gotthelfs vor dem Literarhistoriker auch der Rektor das
Wort erhilt, so soll damit zum Ausdruck kommen, daB diese Feier nicht
bloB eine einzelne Fakultidt, sondern die Universitas Literarum etwas angeht.

Wie konnte es auch anders sein!

Der Dichters Werk beschiftigt ja neben den Literarhistorikern auch die
Psychologen, Pidagogen, Philosophen, Sprachwissenschaftler, Volkskundler,
Soziologen und Theologen, und manche Partien vermégen auch den Historiker
der Jurisprudenz und Medizin zu interessieren. Freilich, wir buchstabieren
immer noch an seiner Entwicklung zum Dichter herum, wir modeln ihn zu
schonklingenden Vergleichen mit andern zurecht, und geheimnissen allerlei
in sein Werk hinein, weil sein Tiefstes und Letztes unverfiighar bleibt und
sich unserer Zudringlichkeit entzieht.

Eine akademische Feier zu seinen Ehren wire vielleicht nach auflen hin
von Gotthelf nicht gebilligt worden. Hochschule und Professoren standen
bei ihm nicht besonders hoch im Kurs. In der Erinnerung erschien ihm sein
eigenes Studium als «wissenschaftlich nicht fruchtbar», bestimmt vor allem
durch dumpfe Horsile, staubichte Professoren und langweilige Biicher, aus
denen er weit weniger schopfte als aus dem Leben. Das Protokoll der Lite-
rarischen Gesellschaft, einer Vereinigung der Berner Studenten, erwiahnt 1818
kurz und biindig, Bitzius habe einen Aufsatz vorgelegt, «welcher die Uni-
versitaten aberkennt». Immerhin holte er sich an der Akademie mit einer
literarischen Preisarbeit eine silberne Medaille und galt bei seinen Lehrern,
wenn auch als von sich selbst eingenommen, so doch als offener Kopf,
begabt mit hellem Blick und durchdringendem Verstand. In einer Disputation
zeigte er Scharfsinn, «aber auch Mangel an Fertigkeit im lateinischen Ausdruck».
Mathematik, Physik, Philosophie und deutsche Sprache fesselten ihn zeit-
weise mehr als das Fachstudium.

Gotthelfs Stellung zu Wissenschaft und Gelehrsamkeit ist vor allem be-
stimmt durch seine Verwerfung jedes das Leben vergewaltigenden Doktri-
narismus. Vor echten Studien und lebendigem Wissen bezeugt er dagegen
einen tiefen Respekt. Stolz meldet er z. B. im Jahre 1843, die schweizerischen
Naturforscher beginnen sich unter den Wissenschaftlern Europas Geltung zu
verschaffen. Wissen ohne Erfahrung lehnt er ab; deshalb ist ihm auch Er-
ziehung wichtiger als Unterricht, eine Geographie des Herzens dringlicher

61



als eine von Spitzbergen. Obschon selber voll geistiger Spontaneitit, stellt
er die Gesinnung doch weit iiber den Reichtum des Geistes. Er mochte vom
Verkiinstelten zum Urspriinglichen, aus verdorrter Bildungsschicht zum un-
mittelbaren schopferischen Erlebnis zuriickfithren. Unwiderstehlich empfindet
er die Notigung auszudriicken, was er erlebt; aber er kann und will das
Urerlebnis nicht als Lehre formulieren, denn wissenschaftlich-abstraktes Den-
ken bleibt ihm fremd. Nutzlosen Wissenskram wirft er entschlossen und
demonstrativ iiber Bord. «Man schreibt ganze Fuder voll iiber Pidagogik,
sogar iiber Erziehung und vergiBt gemeiniglich vor lauter Weisheit die Haupt-
sache in der Erziehung, die einfache, unverfilschte Liebe.» Einem allzu
geschwollenen Gelehrtendiinkel hilt er entgegen, er habe im Kanton Bern
mehrere Manner in Zwilchhosen gefunden, «deren einer an tiefem Sinn und
gesundem Denken mehr wog als zehn ordentliche oder aulerordentliche Pro-
fessoren samt ihren Brillen, ihrer Kompendiengelehrsamkeit, ihren verriickten
Theorien und fabelhaften Arroganz».

Das ist das zweite, was Gotthelf am gelehrten Betrieb seiner Zeit verwirft:
die Vergotzung der Wissenschaft, der Stolz und Hochmut der Gebildeten, der
Kult, der mit Professoren, Kiinstlern und andern Halbgdttern getrieben werde.
Was in seinem schopferischen epischen Strom an literarischen Reminiszenzen
an die Oberflache tritt, ist fiir ihn hochst nebensdchlich. Unehrerbietig rennt
er allen falschen Gottheiten wider den Leib, «von Saturn bis Hegel, welche
bekanntlich darin groBe Ahnlichkeit haben, daB sie ihre eigenen Kinder
fressen». Rousseau heifle zwar ein Stern erster GroBe, aber er sei doch nur
ein Irrstern gewesen. Den Weimarkult macht schon der junge Bitzius lacher-
lich, und fiir manche literarische Tagesgrole hat Gotthelf nur Hohn und
Verachtung iibrig. Da ihm die Musik ein verschlossenes Land bleibt und ge-
rade ihre Darbietung oft mit Menschenvergétterung verbunden ist, leitet er
den Bericht iiber ein Berliner Konzert, das Begeisterungsstiirme erregt hatte.
mit den absichtlich ungebildet erscheinenden Worten ein: es gibt einen,
«Liszt sagt man ithm und der kann etwas auf dem Klavier machen». Von
Kant berichtet er nicht viel mehr als, er behaupte, die Weiber hitten keine
Vernunft, sondern nur ein Analogon derselben, d. h. etwas vernunftahnliches.
Er konnte dem entgegenstellen, die Manner hitten eigentlich kein Herz son-
dern nur einen Widerschein davon. Der Chemiker Schonbein, der u. a. das
Ozon entdeckte und die SchieBbaumwolle erfand, mu} fiir die Behauptung
herhalten, er habe herausgefunden, daB Frauentrinen den Krokodilstrinen
vollkommen egal seien.

Mit grotesken Vergleichungen und kostlichen Worteinfillen treibt Gott-
helfs Phantasie solch iibermiitiges Spiel, um seine souverine Verachtung auf-
geblihter Bildung und Gelehrsamkeit zu demonstrieren, und sie trifft Ge-
rechte und Ungerechte.

Doch sieht auch er sich ernsthaft in der wissenschaftlichen Arbeit seiner
Zeit um, da, wo es sich fiir ihn um lebenswichtige Dinge handelt.

62



Am intensivsten in der Geschichtsschreibung, da ihm die Vergangenheit
als Kraftspender sehr hoch steht. Wer die ihm geordnete Zukunft genieBen
wolle, miissen sich dazu an der Vergangenheit stirken. Als Student vertieft
er sich in den Herodot; auf den Unterricht in Schweizergeschichte, den er
an den Burgdorfer Lehrerwiederholungskursen erteilt, bereitet er sich so
griindlich, als ihm mdéglich ist, vor. Fiir seine historischen Erzihlungen be-
miiht er sich um das ausmalende Detail. Er informiert sich beispielsweise
in Grimms «Deutscher Mythologie» iiber den Herthadienst, oder er ersucht
um Auskunft, ob die Berner die Burgen durch Ersteigen oder mit Sturm-
bocken gebrochen hitten. Hagenbachs Reformationsgeschichte offnet ihm
das Auge fiir gewisse Formen und Motive des religiosen Volksglaubens.
Von seinem Gottinger Lehrer Heeren iibernimmt er Montesquieus Theorie
vom EinfluB des Klimas und der Bodenbeschaffenheit auf Naturell und
Charakter der Menschen. Er studiert das Volksgesicht, die Folklore, den
Volksgeist, allerdings nie bloB um ihrer selbst willen, sondern zu erziehe-
rischen Zwecken. Aber die ganze Bemiihung der Romantik um den Volks-
geist bleibt ihm mehr oder weniger fremd; darum ist auch seine Gegeniiber-
stellung von Zeitgeist und Berner Geist allzu holzschnittartig vereinfacht. BloB
theoretische Kenntnis der Vergangenheit sagt ihm nichts, wie er auch Weltan-
schauungsfragen nie rein akademisch behandelt wissen will.

Gotthelfs historische Novellen sind kiinstlerische, nicht wissenschaftliche
Konzeption; sie stehen der Sage niher als der Geschichte. Auch in ihnen
weisen sich seine Gestalten durch ihre Handlungen als Charaktere aus. Er
besitzt, was jeder Historiker haben sollte: intuitives Verstédndnis des Geistes
und Lokalkolorits vergangener Zeiten, Menschenkenntnis und Gestaltungs-
kraft. Herders Geschichtsauffassung, aber auch der Offenbarungsuniversalis-
mus Zwinglis regen ihn an, in Natur und Geschichte die gleichen Gesetze zu
erkennen. Gotthelf hat gleichsam eine diaphane Geschichtsauffassung: die
Gegenwart erscheint in der Vergangenheit transparent, beide sind ja von ein
und demselben gottlichen Willen beherrscht. Wer schlug den Napoleon?
«Nicht der Alexander, nicht Bliicher, nicht Wellington, sondern Gott, er
blies in die Wolken, und die groBe Armee war weg.» Sogar den Gedanken
an eine ausgleichende Gerechtigkeit, die sich in der Geschichte offenbart,
hilt Gotthelf fest. Es finden sich Stellen, die an Hegels «List der Vernunft»
erinnern. Selbst der Teufel, der stets das Bose will, muB dem Guten dienen
und so ungewollt zu einem Mittel der Theodizee werden. Ehrenposten z. B.
seien ein von Gott geordneter Hebel, um der Triagheit und geistigen Schlaff-
heit aufzuhelfen und ihr einen hohern und edlern Schwung zu geben.

Auch in das Gebiet der Medizin hat sich der Pfarrer von Liitzelflih ge-
wagt, und es ist nicht zu verkennen, daB ihn eine geheime Liebe zu ihr
getrieben hat. Im Auftrage des bernischen Regierungsrats und unter fach-
licher Beratung von Professor Eduard Fueter, dem Griinder der Berner Poli-
klinik, verfaBte er eine populire Schrift gegen die Pfuscher, die sich aller-

63



dings durch seine dichterische Kraft zu einem weltanschaulich recht be-
frachteten zweibindigen Werk ausgewachsen hat. Er war nur mit groBen
Bedenken an die Aufgabe herangetreten. Was konne denn ein Buch gegen
die Quacksalber erreichen, wenn selbst hohe Beamte zu ihnen liefen?!

Gotthelf hat sich tief in die Grundfragen der Heilkunst hineingelebt.
Begreiflich, daB ihn in erster Linie die weltanschaulichen und berufsethischen
Probleme interessierten. Wahrend die Veterinidre in seiner Umwelt noch fast
vollig auf der Stufe von Hexenmeistern stehen und wie die Kapuziner als
Spezialisten des Exorzismus konsultiert werden, haben die vom Dichter
geschilderten Arzte die Verbindung mit der jenseitigen Welt gelost. Sie wollen
nichts sein als «Diener der Natur»; aber sie sind dann doch nicht reine Empi-
risten, sondern Dogmatiker, systemgebunden, und deshalb bei all ihrem selbst-
losen Einsatz und hohen Konnen ungliicklich in ihrer Arbeit. Gotthelf 1ift
den Doktor Rudi an den Schwierigkeiten seines Berufes zerbrechen, weil er
die Schranken seiner Kunst nicht erkennt, trotz seiner idealen Lebensein-
stellung weltanschaulicher Naturalist bleibt und deshalb den Belastungsproben
des Lebens nicht gewachsen ist.

Kein System, weder ein geistliches, noch ein medizinisches, sei, absolut
genommen, einen Kreuzer wert. Der Arzt miisse stets offen bleiben fiir alle
moglichen Modifikationen einer Krankheit; jeder Fall habe eine ganz be-
stimmte individuelle Priagung. Deshalb bediirfe es scharfer Beobachtung, be-
sonnenen Nachdenkens und raschen, aber umsichtigen Eingreifens in den
Kampf zwischen Krankheitsstoff und Lebenskraft. Komme dazu die Treue,
so werde der Arzt zu einer Wohltat fiir das ganze Land. Er diirfe das Ge-
heimnis des Lebens nicht miBachten, und man solite ihm am Krankenbett
ansehen, dal er an eine gottliche Macht glaube. Diese fiihre ihn Tag fiir
Tag mit dem Tode zusammen, um ihn vor Gleichgiiltigkeit und Gering-
schitzung des Lebens zu bewahren. Der Pfuscher erscheine dem Volk als
Werkzeug Gottes, weil er geheimnisvolle Schauer erwecke und sich mit dem
Schein des Uberirdischen umgebe. Er erkenne den verborgenen Zusammen-
hang zwischen leiblicher und seelischer Krankheit und habe deshalb gelegent-
lich in die Augen stechende Erfolge. Seine Titigkeit sei jedoch unverant-
wortliches Spiel mit dem Leben. Statt bloB auf die Naturgesetze solle der
Arzt auch auf Gottes Beistand bauen. Gotthelf lehnt den Pantheismus des
Paracelsus ab, weil er schlieBlich dazu gefiihrt habe, die Naturkrafte uber
Gottes Wirken zu stellen und dieses auszuschalten. Darum redet er auch
einer Zusammenarbeit von Arzt und Seelsorger das Wort.

Es hingt mit Gotthelfs weltanschaulichem Kampf gegen den Radikalismus
zusammen, daB der Dichter die Jurisprudenz seiner Zeit nicht richtig zu
wiirdigen vermochte. Fast immer fithrt mallloser Zorn die Feder, wenn er
gegen die Juristen schreibt, so dafl gewisse Partien seiner Werke nichts als
polemische Publizistik sind, welche die poetische Gesamtwirkung beeintrich-
tigt. Mit stets neuer Wucht greift er vor allem Wilhelm Snell an, der in Bern

64



die junge Schule radikaler Juristen heranbildete und ein ausgesprochener
Formalist war. Seine Attaken sind mehr als einmal ungerecht. Es tut seiner
Grole weniger Abbruch, wenn man auch seine Schranken erkennt, als wenn
man alle seine AuBerungen in unantastbare Hohen erhebt. Gotthelf ist auch
noch in seinen Fehlern groB! Die Regierung von 1846 hat, wenn sie aus Man-
gel an politischer und juristischer Erfahrung auch nicht allen Schwierigkeiten
gewachsen war, doch gerade in gesetzgeberischer Hinsicht einiges Hervor-
ragendes geleistet. Auch im Kampf Gotthelfs gegen die Juristen zeigt sich
die Opposition des Laien und lebensnahen Praktikers gegen die wissenschaft-
liche Verkomplizierung und die ihm unverstindlichen Begriffskonstruktio-
nen, die aber zum Teil durch die neuen Verhiltnisse bedingt waren. Ein
lauterer Charakter, Menschenkenntnis und Weisheit sind ihm wichtiger als
formale Rechtshandhabung. Allen Regierungsstatthaltern sollte man neben
den Gesetzen und Dekreten Pestalozzis «Lienhard und Gertrud» in die Hand
geben!

Mit der wissenschaftlichen Systematik des modernen Staatsrechts kann
Gotthelf nichts anfangen. Der moderne Staat wird ihm zur unpersonlichen,
seelenlosen Maschinerie: biirokratische und formelhafte Anwendung der Ge-
setze ist ihm ein Greuel. Im Rechtsstaat kann er nur die «legale Sanktion
der Selbstsucht» sehen, ein Konglomerat von Rechtsgelehrten und Rechts-
hindeln. Thm stellt er den patriarchalisch-christlichen Staat gegeniiber, wo-
bei er jedoch nur zu leicht vergiBlt, daB auch dieser in seiner historischen
Realitit durchaus nicht immer seinem Ideal entsprochen hat. Gotthelf ist
iiberall da im Recht und ein Mahner auch fiir unsere Zeit, wo er seine
Stimme gegen das Niederreillen der ethischen und religiosen Normen erhebt.
Schon er sieht, wie spéter noch deutlicher Jacob Burckhardt, die Entwicklung
vom Rechtsstaat zum totalitiren Machtstaat mit seinen egoistischen Auswuche-
rungen weiterschreiten. Um das zu verhindern, stellt er dem Staat ethisch-
religiose Aufgaben, die allerdings gelegentlich iiber das politisch Magliche
hinausgehen, aber doch jederzeit das Ferment des 6ffentlichen Lebens bleiben
sollten. Den Richter umgibt er mit religiéser Weihe. Er habe sein Amt an
Gottes Stelle zu versehen und kénne deshalb nicht gewissenhaft genug sein.

Seine hohen idealen Forderungen fand Gotthelf im juristischen Leben
seiner Umgebung nicht verwirklicht. Daher die scharfe Polemik! Angezogen
von den statischeren Rechtsformen der vergehenden Zeit, wendet er sich
gegen die aufkommende maBlose Gesetzesfabrikation, zu der man freilich
seine ebenso maBlose literarische Produktion in Parallele setzen konnte. Den
Gesetzen wirft er oft Mangel vor, welche die einsichtigeren unter den Gesetz-
gebern selber auch deutlich erkannten. Die Juristen meinten, mit den Gesetzen
sei es gemacht, wihrend es doch in erster Linie auf den Geist ankomme, in
welchem diese gehandhabt wiirden. Die neuen Regenten «setzen ihre eigenen
Gesetze iiber die gottlichen, treiben Abgotterei mit Juristen und Juristerei».
Weil ihm das Naturrecht die Religion zu verdringen scheint, verwirft er es

65



radikal. Er klagt die Richter und Advokaten -an, sie bagatellisierten jeden
Frevel und machten aus den Verbrechern blol Ungliickliche, die fiir ihre
Untaten gar nicht verantwortlich seien. Da er im Strafwesen noch an der
Vergeltungs- und Abschreckungstheorie festhdlt und die Humanisierung der
Gefangenenfiirsorge verwirft, erreicht er hier selber das von ihm sonst hoch-
gehaltene Prinzip der Liebe nicht.

Dieses ist ihm die hochste Norm auch fiir die Theologie. Gotthelf lehnt .
jeden abstrakten, die Realitaten des Lebens ignorierenden Dogmatismus und
Formalismus ab. Es ist ihm z.B. ein Greuel, die Hegelsche Terminologie in
die Theologie seiner Zeit eingefiithrt zu sehen. Von einer seiner Predigten
stellt er fest, sie wiirde in keiner Homiletik der Verdammung entgehen. Die
exegetische Silbenstecherei des Vikars im Annebédbiroman verhohnt er aus-
giebig und nicht ohne Grund. Uber die Exegese des Lebens habe ihm kein
Professor etwas gesagt! Scharf wendet er sich auch gegen die Verknécherung
des religiosen Lebens, die Vergotterung der leeren Form und die Dogmen-
herrschaft. Gerne mochte er dem Christentum den dogmatischen Mantel ab-
streifen; so lange man dies nicht tun diirfe, komme der Sternenmantel der
Herrlichkeit nicht vor des Volkes Angesicht. Gegen theologische Zudringlich-
keit mahnt er, der Mensch diirfe nicht ergriinden wollen, was Gott verborgen
habe. Die Frommen zankten sich zuweilen heftig und auf héchst unniitze
Weise iiber die Wiederbringung aller Dinge. Man solle solche jenseitige Fragen
lassen und um so schiarfer das Diesseitige predigen, namentlich die Aufer-
stehung der vergangenen Tage und die Wiederbringung alles ausgestreuten
Samens. «Christus mit seinen Symbolen will nicht hoch oben schweben, er
will inwendig in jedem sein, jedes Herz soll seine Krippe sein.»

Gerade weil Gotthelf tief in der Bibel verwurzelt ist, redet er auf, wenn
jemand auf irgendeine Weise iiber sie verfiigen will. Fest im Transzendenten
verankert und im Sichtbaren das geheimnisvolle Unsichtbare ahnend, stoBt
er durch die Welt der Erscheinungen zum Kern der Dinge vor und vermag
iiberall Gottes Geist zu erkennen. Nicht vergeblich hat er sich vom jungen
Schleiermacher und vom Philosophen Fries anregen lassen. Das tiefe Erleben
des Mysteriums verwehrt ihm sogar die Zustimmung zu einzelnen biblischen
Vorstellungen und Wunderberichten. Er fiihle sich als Rationalist, wenn er
iiber Bileams Esel, den Propheten Jona, die fleischliche Zeugung Jesu, die
Abfahrt zur Holle und die sinnliche Vorstellung von seiner Himmelfahrt
reden solle. Aber er will dann doch nicht als Rationalist gelten, weil er im
Leben viel mehr als ein solcher auf das Unsichtbare und Géttliche beziehe.

Darauf kommt es ihm an: Gottes flieBenden Offenbarungen iiberall nach-
zuspiiren. Jedes Menschenwort kénne zu Gotteswort werden, wenn der Herr
es wolle. Das gottliche Wort des Gerichts und der VerheiBBung treu und wahr-
haftig zu verkiinden, in echter Liebe und ohne Menschenfurcht, aber auch
ohne falsches SelbsbewuBtsein: das ist fiir ihn wichtiger als alle gelehrte
Theologie. Und hier vermag er gegen alle Untergangsangst und innere Zer-

66



rissenheit vertrauensvoll und getrost zu machen. Wenn seine Welt auch im
Abendrot steht, so will er doch nicht tatenloser Resignation verfallen. Wie
bei Hieronymus Bosch und beim Bauernbreughel im Hintergrund ihrer
Schreckgestalten der Kalvarienberg steht, so hinter Gotthelfs realistischer
Schilderung der Siinde und Not Christus, der Erloser.

Wir wollen es aber nicht vergessen: seine Verkiindigung ist eindriicklich,
weil sie neben seiner prophetischen, von seiner kiinstlerischen Kraft getragen
ist. Saint-René Taillandier, Levin Schiicking und viele andere haben Gotthelfs
Werk vor allem als politischen und sozialen Angriff auf den Zeitgeist ge-
wiirdigt und geschitzt, und auch heute gibt es nicht wenige, die ihn im
Grunde genommen mehr oder weniger nur deshalb zitieren, weil er fiir ihr
Ressentiment gegen irgend etwas in unserem o6ffentlichen Leben eingingige
Belegstellen liefert. Es ist aber ganz klar: der Gehalt des Gotthelfschen Werks
empfingt seine Bedeutung erst durch seine dichterische Gestalt. Dall er
seinen Gedanken Leuchtkraft geben konnte, das ist bedeutsam, und daB er
in seinen Gestalten das immer sich gleichbleibende Menschentum anschaulich
und unverwechselbar darzustellen und von hdchsten Normen her zu werten
vermochte, das macht seine Gegenwirtigkeit aus.

67



	Jeremias Gotthelf und die Hochschule

