
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 17 (1955)

Artikel: Arthur Schopenhauer und das Berner Oberland : Gedanken zu einem
150jährigen Reisetagebuch

Autor: Volmar, F.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-243016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-243016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARTHUR SCHOPENHAUER
UND DAS BERNER OBERLAND

Gedanken zu einem 150jährigen Reisetagebuch

Von F. A. Volmar

Die Tatsache, daß einer der bedeutendsten europäischen Philosophen als Jüngling die
Schweiz und dabei auch Bern und das Berner Oberland besucht hat, findet sich u. W. weder
in reisegeschichtlichen Abhandlungen und heimatkundlichen Publikationen noch in jenen
Sammelwerken vermerkt, die sich mit dem Tourismus in der Schweiz und insbesondere auch
im Berner Oberland befassen und mit Vorliebe auf die ehrenden Besuche zahlreicher
Prominenter hinweisen.

Dieser Umstand mag den thematisch ohnehin naheliegenden Versuch rechtfertigen,
eines nicht nur reise-, sondern auch geistesgeschichtlich beachtenswerten und reizvollen
Faktums nun doch einmal in besinnlicher Weise zu gedenken.

Schnellfertige Optimisten glauben in der altindischer Weisheit und
abendländischer Mystik verbundenen Philosophie Arthur Schopenhauers (1788—
1860) nur das Ergebnis eines in misanthropischer Abgeschiedenheit verbrachten

Lebens eines galligen Alten erblicken zu können, wobei sie etwa darauf
hinweisen, daß der tier- und besonders hundefreundliche Sonderling fast drei
Jahrzehnte mehr oder weniger einsam (und zuweilen recht behaglich) in
Frankfurt am Main hauste und diese Stadt und ihre Umgebung kaum je
verließ.

Diese volkstümliche Vorstellung von einem das muntere Konzept
prosperierender Geschäftigkeit störenden und daher tunlichst zu eliminierenden
oder nachsichtig lächelnd zu entwertenden «Erzpessimisten», eines kraft seines

Genius immerhin erstaunlich vielseitig informierten «Fremdlings auf
Erden», läßt indessen außer acht, daß Umrisse, Höhen und Abgründe des
Weltbildes dieses großen Philosophen der Lebenstragik in blitzartigen Erhellungen
schon einem sensiblen und sehr kritisch-nachdenklichen Jüngling sich
offenbarten. Und eben diesem kaum dem Knabenalter entwachsenen Jüngling war
es vergönnt, mit seinen wohlhabenden Eltern große Teile Europas zu bereisen

und damit, der Dressur und der Überfülle toten Schulwissens enthoben,
«Welt und Leuten» als eines lebendigen Anschauungsunterrichtes in den Jahren

jugendfrischer Aufgeschlossenheit wie selten einer teilhaftig zu werden.

187



Die Konzeption seines Hauptwerkes sodann — nach Jahren intensiver
und umfassender, vornehmlich naturwissenschaftlicher und philosophischer
Studien ein intuitiv-elementares Geschehen — erfolgte im 27. Lebensjahr,
und noch vor beendeter Drucklegung der Ende 1818 erschienenen «Welt als
Wille und Vorstellung», zog es den dreißigjährigen Philosophen unwiderstehlich

nach Italien, das er wenige Jahre später zum zweitenmal aufsuchte.
«Sehen und Erfahren ist so nützlich als Lesen und Lernen», schrieb er in
einem brieflichen Rückblick auf seinen monatelangen Aufenthalt in Florenz.
Nicht abstraktes Wissen, sondern die lebendige Anschauung allein ist ihm
die Quelle aller Erkenntnis.

Auf den Bildungswert des Reisens als ein gut Teil Welterlebnis und
aufschlußreicher Wirklichkeitsschau hat der stets kosmopolitisch empfindende
Schopenhauer da und dort hingewiesen— wenn auch er die snobistische Reisemode

gewisser gesellschaftlicher Kategorien später bissig glossierte: «Was
sie so durch die Länder jagt, ist die selbe Langeweile, welche zu Hause sie
haufenweise zusammentreibt und zusammendrängt, daß es ein Spaß ist, es
anzusehn». Er erwähnt einen Vergnügungs-Weltreisenden, der ihn naiv
versichert, er habe sich keinen Augenblick gelangweilt. So liest man denn auch
in Schopenhauers berühmten «Aphorismen zur Lebensweisheit» eine
kulturgeschichtlich sehr interessante und heute, nach hundert Jahren, besonders
aktuelle und vielfach zutreffende, wenn auch gerade im Hinblick auf seinen
eigenen Reise- und Bildungsdrang hoffentlich doch nicht allgemein gültige
Formulierung: «Das Nomadenleben, welches die unterste Stufe der Zivilisation

bezeichnet, findet sich auf der höchsten im allgemein gewordenen
Touristenleben wieder ein. Das erste ward von der Not, das zweite von der
Langenweile herbeigeführt», also von einer stets nach äußerer Anregung
lechzenden inneren Leere.

Auch die neuzeitlichen Repräsentanten eines tempogehetzten motorisierten
oder schienengebundenen Nomadentums, deren elementarer Lebensdrang

durch die immer kompliziertere Apparatur des Zivilisations- und Erwerbslebens

ja oft so unbehaglich gedrosselt scheint, werden allerdings der Welt
nur insofern und damit durchaus zweckhaftes Interesse entgegenbringen, als
sie ihrem rastlosen Streben und Begehren passende und immer neue Motive
zu bieten vermag. Auch für sie gilt, was Laotse vor über zweitausend Jahren
gelehrt: «Um aber die Welt zu gewinnen, muß man frei sein von Geschäftigkeit».

Werden solche Menschen für beschaulicheres Reisen voraussetzende
Reiseerlebnisse im Sinne unseres Philosophen überhaupt noch empfänglich sein?

Denn einen ganz besonderen, über jede Zweckhaftigkeit erhabenen Wert
des Reisens sieht Schopenhauer darin, daß es unter gewissen individuellen
Voraussetzungen geeignet sein kann, uns überraschend das innige Erlebnis
eines von störenden Willensregungen freien, daher reinen und besonders

beglückenden Schauens und Erkennens zu vermitteln. Beispielsweise ist der

188



Durchreisende für die Wirkung des Malerischen und Poetischen, für den
«sonderbar angenehmen Eindruck» einer fremden Stadt weitaus empfänglicher

als der Einheimische, weil er, «außer aller Beziehung zu dieser Stadt
und ihren Bewohnern stehend, sie rein objektiv anschaut».

Was ist es denn eigentlich, was selbst den von Not, Sorgen oder
Leidenschaften innerlich Gequälten durch einen einzigen freien Blick in die Natur
so plötzlich erquickt, erheitert und aufrichtet, was den Sturm der
Leidenschaften, den Drang der Wünsche, die Unruhe der Furcht und Sorge sogleich
auf eine wundersame Art beschwichtigt? Es ist laut Schopenhauer eine kurze
Erlösung vom Willensdrang, eine in diesen Augenblicken selbstverlorenen,
rein objektiven, d. h. von keinerlei zweckhaften Beziehungen beeinträchtigten,

weil völlig willenlosen Anschauens wohltuend empfundene Befreiung:
die Individualität mit allem ihrem Wollen und dem damit verbundenen Leiden

ist vorübergehend gleichsam ausgelöscht — wir weilen in einer andern
Welt... und mitunter streift uns dann auch flüchtig die seltsam vage Ahnung
«von der Möglichkeit eines Daseins, das nicht im Wollen besteht wie unser
jetziges», eines äußerlich vielleicht entbehrungsreichen, aber das Ganze
erfassenden, weil urgrundnahen und allverbundenen Lebens voll heiter-ernster
Gelassenheit

Hier haben wir uns zu erinnern, daß für Schopenhauer der Wille, nämlich der Wille
zum Leben, das von Kant als unerkennbar bezeichnete geheimnisvolle «Ding an sich» ist:
der allen Erscheinungen innewohnende, der in der ganzen Natur und also auch in uns selbst
rastlos sich manifestierende und somit unersättlich daseinsgierige universelle Lebensdrang.
Die Welt wie sie ist, ist die unmittelbare Äußerung und damit das wahre Spiegelbild dieses
sich selbst verkennenden, weil ja überall nur auf eigene Kosten «erfolgreich» sich
auswirkenden und darum nie zu beschwichtigenden Wollens und Wollen-Müssens. Unaufhaltsamer
Drang und Trieb, grenzenloses Streben und Begehren: eine in ihren letzten Zielen unfaßbare

oder überhaupt ziellose, weil in der Fülle konkurrenzscharf organisierter und spezialisierter

Elemente, Arten und Individuen vielfach sich selbst feindlich gegenüberstehende und
in diesen also einerseits aggressiv sich bejahende, anderseits sich selbst brutal verneinende
und so unaufhörlich an sich selbst zehrende Urkraft. In der Gattung Mensch als einer höchsten

und stärksten Objektivierung des Lebenswillens scheint dieser in maßlos gesteigertem
Dasein nach totaler Erfüllung, aber aus dem Wirrsal des Nichtwissens und Begehrens auch
nach heilsamer Selbsterkenntnis und endlicher Erlösung zu drängen. Denn gerade in der
menschlichen Spezies zeigt sich die Selbsteutzweiung dieses hungrigen und in seinem
innersten Wesen wohl endgültige Stillung ersehnenden metaphysischen Urwillens mit solch
tragischer Vehemenz, daß die Jahrtausende umfassende sogenannte Weltgeschichte — trotz
der wundervollen, ideenreichen und völkerverbindenden Geschichte des Schönen — sowohl
innerhalb dieser Gattung wie in bezug auf ihre Mitgeschöpfe bisher nur als eine Art
intensivierter Fortsetzung der Zoologie erscheint.

Erkannt wird die ungeachtet seiner Zerspaltenheit eben doch bestehende Ureinheit des

Lebenswillens als des «Dinges an sich» in der täuschenden unendlichen Verschiedenheit
und Mannigfaltigkeit der Erscheinungen (dieser durch Raum und Zeit auseinandergezogenen

Vielheit des Gleichartigen) nur dort, wo sich ein zwar von starken Willensimpulsen
akkumuliertes Erkenntnis- und Denkvermögen nüchterner Zweckhaftigkeit und damit der
Interessen- und Machtsphäre des oft despotischen Willens zu entwinden vermag. So

beispielsweise in einem Philosophen, der sich bewußt mit der Rolle des Statisten begnügt, um
desto besser auf den Zusammenhang achten zu können. Mit den Heiligen vieler Zeiten und

189



Zonen durchschaut er die Wesensidentität aller Egoismen, aller durch folgenschwere
Vereinzelung einander entfremdeten vergänglichen Erscheinungen des gemeinsamen zeitlosen
Lebensdranges und damit auch die wahre Natur, den einer Mitleidsethik bedürftigen
trügerischen Mechanismus dieses ganzen lust- und leidvollen Treibens und Geschehens.

Der sonst dem Willen, dem meist eindeutig egozentrischen Lebensdrang
nur als fügsames Werkzeug dienstbare und so emsig um die nützliche
Wahrnehmung, um die geschäftige Auswertung bloßer Relationen und Motive
bemühte und vielleicht auch als warnende Instanz tätige Intellekt ist also
mitunter zu Edlerem fähig: Er erschaut und erkennt urbildhaft ein Eigentliches
und Wesentliches, ein wandelbarem Dasein und dem «Ruin der Zeiten» über-
hobenes wahrhaft Seiendes, All-Eines, und durch das schemenhaft zerflies-
8ende Gedränge banaler Begebenheiten hindurch spürt er wie Labsal ein
Ewiges. Und Erkenntnis der Ewigkeit, sagt Laotse, bringt Weisheit und
Duldsamkeit.

Dieser «Zustand des reinen willenlosen Erkennens, den jede ästhetische
Kontemplation voraussetzt und erfordert», diese jeder Zweckhaftigkeit
enthobene Selbstvergessenheit und Entrückung — das Geheimnis «jeder künstlerischen,

dichterischen und rein philosophischen Konzeption» — ist allerdings
nur ein vorübergehend begnadender Ausnahmezustand. Nach des triebstarken
Schopenhauers eigenem Bekenntnis ist es nämlich so, daß nur zu bald «jeder
im großen Marionettenspiel des Lebens doch mitagieren muß und fast immer
den Draht fühlt, durch welchen auch er damit zusammenhängt und in Bewegung

gesetzt wird», welch letzteres ja nun freilich auch durch das in jeder
«Puppe» trotz gelegentlicher Pausierung schließlich doch munter und beharrlich

abschnurrende Willenstriebwerk geschieht.
Aber gerade dadurch, daß wir bei solch reiner Betrachtung einer

Landschaft, eines Kunstwerkes, nicht nur materiell gänzlich uninteressiert,
sondern überhaupt befreit sind vom «Sklavendienst des Willens», daß wir dann,
wenn vielleicht auch nur für Augenblicke, der «Seligkeit des willenlosen
Anschauens» hingegeben sind — «sich selbst loswerden... indem man sich
vergißt, um ganz in den angeschauten Gegenständen aufzugehn» —: dies ergibt
die Jahre überdauernde Intensität jener individuellen Stimmungs- und
Offenbarungserlebnisse. Dort die peinigenden Konvulsionen heftigen, aber oft auf
kleinliche Objekte gerichteten Wollens, oder die gähnende Langeweile zufolge
der Leere des nicht beschäftigten Willens, die nach immer neuen Eindrücken
und optischen «Sensationen» haschende Neugier, die oft läppischen Zeitvertreib,

rastlose Gewohnheitsarbeit oder erbärmliche Lumpereien bewirkende,
weil immer wieder unerfüllte Willenssphäre des gelassener Besonnenheit und
genußreichen objektiven Schauens und Erkennens Unfähigen — hier die
über alle eitlen, alle relativen und vergänglichen Willens-, Geltungs- und
Machttriumphe hocherhabenen Feierstunden des aus der «Zuchthausarbeit
des Wollens» vorübergehend sich dispensierenden und in stillem Begnügen

190



ruhe- und friedvollen Anschauens verharrenden und somit Gemütswerte in
sich schließenden Intellekts. Einerlei dann, versichert der dichterisch
beschwingte Philosoph, ob man dem Untergang der Sonne aus einem Palast
oder aus einem Kerker zusieht, ob das schauende Auge einem mächtigen
König oder einem gepeinigten Bettler angehört...

Den rastlos tätigen und im «Getümmel des Handelns» oft jäh verbrauchten

Menschen unserer betriebsam lärmenden Welt, die vor fiebriger Lebensgier,

kommerziell suggerierten «Lebensbedürfnissen» und entsprechend
skrupellos angestachelter «Lebenstüchtigkeit» und brutalem Machtwillen zu platzen

droht, weiß der Dichter Hermann Hesse diese scheinbar so subtilen,
aber im Lichte befreiender Erkenntnis doch so einfachen Dinge sehr schön
verständlich zu machen — ganz im Sinne und fast mit den eben zitierten
Worten Schopenhauers, aber ohne den Philosophen zu erwähnen, weil ja
zweifelsohne auch aus ureigenem Erleben —:

«Unrein und verzerrend ist der Blick des Wollens. Erst wo wir nichts
begehren, erst wo unser Schauen reine Betrachtung wird, tut sich die Seele
der Dinge auf, die Schönheit. Wenn ich einen Wald beschaue, den ich kaufen,
den ich pachten, den ich abholzen, in dem ich jagen, den ich mit einer Hypothek

belasten will, dann sehe ich nicht den Wald, sondern nur seine Beziehungen

zu meinem Wollen, zu meinen Plänen und Sorgen, zu meinem Geldbeutel.
Dann besteht er aus Holz, ist jung oder alt, gesund oder krank. Will ich aber
nichts von ihm, blicke ich nur „gedankenlos" in seine grüne Tiefe, dann erst
ist er Wald,, ist Natur und Gewächs, ist schön. So ist es mit den Menschen
und ihren Gesichtern auch. Der Mensch, den ich mit Furcht, mit Hoffnung,
mit Begehrlichkeit, mit Absichten, mit Forderungen ansehe, ist nicht Mensch,
er ist nur ein trüber Spiegel meines Wollens... Im Augenblick, wo das Wollen

ruht und die Betrachtung aufkommt, das reine Sehen und Hingegebensein,

wird alles anders Denn Betrachtung ist ja nicht Forderung oder Kritik,
sie ist nichts als Liebe. Sie ist der höchste und wünschenswerteste Zustand
unserer Seele: begierdelose Liebe».1

*
Die nur reiner Betrachtung zugängliche Seele der Dinge: die Schönheit...
Schopenhauer weist denn auch darauf hin, daß die Glücksbasis der

zauberisch schimmernden Welt der Kindheit, an die wir trotz mancherlei Ungemach

oft als an eine Zeit der Unschuld, als an ein verlorenes Paradies
zurückdenken, darin besteht, daß in der Kindheit unser ganzes Dasein viel mehr im
staunenden Erkennen als im Wollen liegt. Das Bedeutsame und idealistisch
Verklärte gewisser Jugendeindrücke sodann entspringt daraus, daß das uns
neu erscheinende Einzelne nicht nur als solches, sondern als seine Gattung
verkörpernd, somit als überzeitliches, ideenhaftes Gebilde auftritt: «im
Morgenrot des Lebens» erkennen wir «die (platonische) Idee dieser Gattung,
welcher als solcher die Schönheit wesentlich ist». Denn diese im Sinne immer

1 «Von der Seele» (1917), in «Betrachtungen», Gesammelte Werke, 1928.

191



deutlicherer und höherer Objektivation gleichsam eine Stufenfolge des
Weltwillens darstellenden latenten Ideen, die Urformen, die Urbilder (Urtypen)
sind es, die als ein Unvergängliches, ewig Seiendes, somit zeitlos Erhabenes
und «Ideales» allen werdenden und vergehenden Erscheinungen als den meist
unvollkommenen, mitunter aber hinreißend makellosen Abbildern zugrunde
liegen.2

Ob Gewässer, Berg, Ruine, Wolke, Baum, Tier oder Menschenantlitz —
weil es weniger und doch viel intensiver war als ein optisch präzises
Wahrnehmen des Äußerlichen, des Zufälligen oder Kausalen dieser Objekte, darum
haben wir ihr Eigentliches und Wesentliches einst so tief erfaßt, hat ihr
Ewiges magisch sich uns erschlossen.

Und in der Vergänglichkeit der Individuen, in der Unvergänglichkeit der
Gattung, d. h. der Idee, spricht ja die Natur selbst als unmittelbare Äußerung

und große Darstellung zeitloser Lebenskraft die (vom Kind erahnte, oft
unbewußt auch vom Dichter und Künstler gestaltete und vom Philosophen
logisch oder intuitiv erkannte) große Wahrheit aus:

Daß nicht eine nur das Wirken der Zeit, Raum und Kausalität unterworfenen

Dinge besagende und also immerzu hinfällige «Wirklichkeit», nicht
die mehr oder weniger flüchtigen Einzelerscheinungen, sondern nur jene als

metaphysischer Wille bezeichnete, dämonisch schöpferische Urkraft und ihre
ein unergründliches Helldunkel in namenloser Sehnsucht geheimnisvoll
durchwaltenden Ideen eigentliche Realität und dauernden Bestand haben und
somit das wirklich Seiende sind.

*

Nach diesen vielleicht gerade einigen betrachtsamen Naturfreunden und
Einzelgängern nicht unwillkommenen Blicken in die zumindest stets
bereichernde und auch ästhetisch tiefgründige Gedankenwelt Arthur Schopenhauers

dürfte aus den nachstehend fragmentarisch gebotenen Reiseeindrücken
ersichtlich sein, daß jene von unserem Philosophen so beredt gepriesene Art
des Schauens und Erlebens schon dem frühreifen 16jährigen Jüngling in
erstaunlichem Maße eigen war.

«Mein Sohn soll im Buche der Welt lesen.» Nach diesem Bildungsprinzip
seines sehr eigenwilligen, aber liberal gesinnten und weltmännisch vorurteilsfreien

Vaters — des aus Danzig stammenden Inhabers eines bedeutenden
Hamburger Handelshauses — hatte der erst neunjährige Arthur einen über
zwei Jahre dauernden Aufenthalt in Le Havre zur Erlernung der französischen

Sprache angetreten. Dieser sehr glücklichen Zeit in befreundetem Hause
War eine größere Reise durch Deutschland und Österreich gefolgt.
2 Beispielsweise lebt die scheinbar untergegangene «dämonische Idee» der Riesensaurier

und anderer Monstren auch im neuzeitlichen Menschen fort, der sie als unheimliche
Organprojektion durchaus ebenbürtig und in funktionell mitunter frappanter Analogie
objektiviert hat in technisch potenzierten dienstbaren Ungetümen wahrhaft gigantischen
Ausmaßes.

192



So bildete die nun im Frühjahr 1803, im Alter von fünfzehn Jahren
begonnene, fast zweijährige Europareise eine großzügige Fortsetzung und Ergänzung

des eigenartigen väterlichen Bildungsprogramms. Sie führte den seine
Eltern begleitenden Arthur Schopenhauer von Hamburg nach Holland und
England, wo der für drei Monate in Wimbledon bei London untergebrachte
Jüngling die englische Sprache lernte, dann nach Belgien, Frankreich, Schweiz,
Württemberg, Bayern, Österreich, Mähren, Böhmen, Schlesien, Sachsen, Preußen

und über Danzig wieder nach Hamburg. Viele landschaftliche und sämtliche

kulturelle Sehenswürdigkeiten wurden gewissenhaft besucht, besonders
Kunstsammlungen, allerlei Museen und Anstalten, aber auch Theater und
andere Lustbarkeiten.

Im Mai 1804 erfolgte von Genf aus eine Exkursion in die kontrastreiche
Bergwelt von Chamonix, wo der Jüngling eindrücklich «das Ungeheure der
Natur» erlebte. Am 20. Mai reiste man von Genf über Lausanne und Avenches
nach Bern, wo die Familie Schopenhauer am 24. Mai 1804 eintraf und «recht
gut» im damaligen «Falken» an der Marktgasse logierte.

Unseren einheimischen, bodenständigen Rationalisten gegenüber wollen
wir hier anhand einer die Route Lausanne-Avenches betreffenden charakteristischen

Eintragung im Reisejournal des jungen Schopenhauer beiläufig doch
noch gleich den Nachweis erbringen, daß die Lebensrealitäten auch von einem
angehenden Philosophen offenen Auges erfaßt und bemerkenswert präzis
gewürdigt werden können.3 Schopenhauer wundert sich, daß niedrige Berge
«selbst da geackert sind, wo sie schroff herabgehn, daß man kaum darauf
stehn kann. Wir fanden viele Tannenwälder, durch deren dunkles Grün sich
helle Wiesen schlängeln: doch ist es auffallend, daß man fast nirgends Vieh
auf denselben sieht: man hat jetzt in der ganzen Schweiz die Stallfütterung
eingeführt, da man bemerkt hat, daß auf den Weiden das Vieh fast ebenso
viel Gras zertritt als es frißt: nur auf den Alpen läßt man es weiden».

In Bern, wo er durch die Lauben spaziert und, wie damals jeder Fremde,
immer wieder gegrüßt wird, wo er die gegenüber den schlechten
Nebenstraßen sehr gut gebauten Hauptstraßen würdigt und in den leeren Bärengraben

blickt, aus dem die drei Mutzen 1798 von den Franzosen nach Paris
entführt worden waren, gedenkt Schopenhauer auch des Regimewechsels: «Jetzt
kommen sogar Bauern in den großen Rath, und mit Recht, da der Bauernstand

der erste und beinah der einzige in der Schweiz ist».

3 Arthur Schopenhauer: Reisetagebücher aus den Jahren 1803—1804. Herausgegeben von
Charlotte von Gwinner, Leipzig 1923. — Die interessanten Reiseschilderungen, welche die
Mutter des Philosophen, die 1806—1829 als Witwe in Weimar lebende und zu Goethes
literarischem und gesellschaftlichem Freundeskreis zählende Schriftstellerin Johanna
Schopenhauer veröffentlichte, betreffen, mit Ausnahme eines kurzen Kapitels über Genf,
leider nicht die Schweiz. Dies wird in ihrer «Reise von Paris durch das südliche Frankreich
bis Chamouny» (2. Aufl. 1824) mit folgenden Schlußsätzen motiviert: «Was von jenem
wundervollen Lande, der Schweiz, geschrieben und gesagt werden kann, ist schon so oft
und zum Theil meisterhaft gesagt und geschrieben. Alles, was ich noch hinzufügen könnte,
läßt in die wenigen Worte sich fassen: komm und siehe das Unbeschreibbare.»

193



Die damals noch unverbaut bis zur Alpenkette reichende Aussicht von der
Münster-Plattform, «die Lieblings-Promenade der Berner», findet Schopenhauer

«über alle Begriffe schön: es ist eine von denen Aussichten, die man
nie genug betrachten kann, weil sie eine unendliche Mannigfaltigkeit von
Landschaften darbietet, auf deren jede das Auge mit Vergnügen verweilt...»

Zweimal hat Schopenhauer sowohl die Münsterterrasse wie die Große
Schanze und die Enge aufgesucht, und was der Sechzehnjährige am 26. Mai
1804 in sein Reisetagebuch schreibt, gehört zum schönsten, was über das
stadtbernische Landschaftsbild je formuliert worden ist:

«Als ich diesen Morgen wieder auf den Wall ging, um die herrliche Aussicht

zu betrachten, erschrack ich über den Anblick, der jetzt diese Aussicht
hundert Mal schöner machte, und der sich gestern nicht ahnen ließ. Die
majestätische Kette der Alpen zeigte sich im Hintergrund der prächtigen
Aussicht; alle von oben bis unten im feierlichen Weiß gekleidet, erhoben sich die
himmelhohen Spitzen, unter denen sich die schöngeformte Jungfrau, das
schroffe Schreckhorn und das Wetterhorn auszeichnen. Gestern war ein
grauer trüber Tag, ein dichter Wolkenschleier hatte die ganze Bergkette
umhüllt: jetzt stand sie wie aus dem Nichts hervorgegangen da.

Auch die himmlische Aussicht vom Kirchhof war durch die Alpen unendlich

verschönert, die im Hintergrund in schweigender Pracht dalagen und im
Sonnenschein ihre blendend weißen Spitzen auf den blauen Himmelsgrund
zeichneten. Und näher vor der Alpenkette sah man jetzt niedrigere und doch
ungeheure Berge, auf deren dunklen Felsen der Schnee sich nur in weißen
Adern zeigte. Und auch die grünen fruchtbaren Gefilde im Vordergrund
zeigten sich im Sonnenschein jetzt schöner, alle Gegenstände flimmerten in
heilern Farben und schienen von einem schönern Leben durchdrungen. Wie
sonderbar stechen die grünen lachenden Fluren im Vordergrund gegen die
unermeßlichen Wüsteneien von ewigem Schnee in der hohen Ferne ab.»

Aber dann wird auch die Aussicht von der Enge genossen und als «göttlich»,

und alles in und um Bern übertreffend gelobt. Von den Bergen der
Umgebung hat es seinem ausgesprochen künstlerischem Blick der dichtbewaldete

Bantiger als «besonders schön gestaltet» angetan. Von der Enge aus
erlebte man auch «das prächtige Schauspiel des Sonnenuntergangs auf den
Alpen»

Am 28. Mai gegen mittag, nach einer Fahrt «auf gutem Wege durch eine
schöne, lachende Gegend», treffen unsere Reisenden in Thun ein; sie begeben

sich sofort zum Kirchhof hinauf, um von hier aus «eine unvergleichlich
schöne Aussicht auf den Thuner See» und seine Bergwelt zu genießen.
Nachmittags erfolgt in Begleitung des Schiffers und Führers Stoller die Reise nach
Interlaken.

«Diese Fahrt auf dem See ist hinreißend schön: er ist ganz von Bergen
umringt, deren Spitzen sich über die Wolken erheben und deren Höhe man
ganz absehen kann, da sie dicht am See stehn. Sie sind alle bis zu einer un-

194



glaublichen Höhe angebaut und bewohnt.. Über dem bebauten Teil
erstrecken sich schwarze Wälder, die Alpen genannten hohen Weiden, nackte
Felsen, und endlich kommt der ewige Schnee, über dem die unbesteigbaren
steilen Spitzen hervorragen, welche man hier Hörner nennt... Vor und
zwischen den Bergen liegen fruchtbare Täler». Es werden erwähnt: Stockhorn,
Niesen, Beatenberg, Blümlisalp, «der große Münch oder Eiger, der kleine
Münch», die Jungfrau, «deren unbesteigbaren Gipfel noch kein Sterblicher
entweihte» — was dann sieben Jahre später doch der Fall sein sollte.

Gegen 6 Uhr landet man beim Neuhaus, und über Unterseen wird Interlaken

erreicht, wo der schwimmtüchtige (und übrigens auch sonst sportlich
tätige) Jüngling noch gleichen Abends ein Aarebad genießt, um dann die
Eindrücke des glanzvollen Tages in seinem Reisejournal wie folgt zu beschließen:

«Ich habe nie etwas schöneres gesehn als das Tal von Interlac/ien.
Besonders von einer Stelle am Ufer der Aar aus, wo ich mich badete, ist dieser
Anblick göttlich. Die Berge, welche das hier nicht breite Tal umgeben, ragen
immer höher übereinander hervor, die nächsten und niedrigsten sind mit
Gehölz bedeckt, über diesen stehn höhere, ganz hinten sieht man nackte Feisund

Schneespitzen, welche im Schein der untergehenden Sonne, welche die

ganze Gegend verherrlichte, einen besonders zauberischen Glanz erhielten».
Das anderntags mit einem Char-à-banc aufgesuchte Tal von Lauterbrunnen

hat den jungen Schopenhauer als «immer romantischer und wilder» sehr stark
beeindruckt; er widmet ihm eine ausführliche Beschreibung, in welcher
zunächst der schäumenden und tobenden und «mit einer unglaublichen Gewalt»
über die Felsmassen hinstürzenden Lütschine als dem «wildesten Waldstrom,
den ich noch je gesehn habe», aber auch der mächtigen, steilen Felswände
und besonders der einer «ungeheuren Bastion» gleichenden Hunnenfluh
gedacht wird. Hier eine Szenerie, die uns deshalb interessiert, weil sie an eine
von Caspar Wolff (1753—98) meisterhaft gezeichnete und auch als Farbenstich

von C. M. Descourtis erschienene «Vue d'un pont sur la Lutschinen»
erinnert: «An einer Stelle der Lütschine ist eine Brücke, die ich nicht ohne
Grausen ansehn konnte: ein ziemlich hohes Felsstück liegt hier in der Mitte
des Waldstroms, die Schaum-Wellen bestürmen es von allen Seiten und schlagen

darüber weg, von beiden Ufern geht ein kaum sechs Zoll breites Brett
auf diesen Stein und dient den Ziegen und Hirten zur Brücke».

«Der riesenmäßige Staubbach... einer der herrlichsten Wasserfälle, die
man sehen kann», erscheint besonders schön gerade in diesem «reizenden Tal»
mit seinen vierundzwanzig verschiedenen Kaskaden, mit seinen «himmelhohen

Bergen und schroffen Felsen», mit dem buntfarbigen Schmuck seiner
Felder und Wiesen, «zwischen denen man überall Baumgruppen in
unbeschreiblich schöner Mischung» und zahlreiche reinliche «Hirten-Häuser
(Chalets)» erblickt. Unangenehm angesichts dieser «erhabensten Schönheiten
der Natur», wie Lauterbrunnen sie bietet, wirken indessen die aufdringlich
bettelnden Bauernkinder... eine z. T. sozial bedingte Unsitte, die leider

195



noch Jahrzehnte anhalten sollte, während man sie in Chamonix zu jener Zeit
jedenfalls nicht kannte.

Schlechtes Wetter vereitelte den Besuch Meiringens und des Reichenbach-
falls; über den sehr bewegten See — «er soll bisweilen sehr gefährlich sein»
—¦ fuhr man nach Thun und anderntags nach Bern zurück. Und von Bern
aus, wo er sie zuerst erblickt, nahm der junge Schopenhauer am 30. Mai 1804,
nach Besichtigung des Münsters, auch verklärten Abschied von den
Hochalpen:

«Zum letzten Mal ging ich diesen Nachmittag auf die Enge und übersah
von dort oben die göttliche Gegend um Bern. Die Alpen konnte ich nicht
sehn: die Ausssicht erstreckte sich nur auf die minder hohen Berge, welche
viel näher liegen und deren Gipfel nicht ganz weiß, sondern nur mit Schneeadern

belegt erscheinen. Im Strahl der untergehenden Sonne erglänzten alle
Gegenstände verschönert. Plötzlich erblickte ich über den Wolken, die an
der Stelle der Alpen am Horizont sich zeigten, eine blaßrote Spitze: ich er-
schrack wirklich bei dem Gedanken, daß es der Gipfel eines Berges sein
sollte: jetzt da ich die Spitze ohne die Höcker und Abstufungen des Berges
sah, schien mir die Höhe zu ungeheuer, und der Gedanke daran machte mich
schwindeln: doch bald erkannte ich den Gipfel der Jungfrau, als die Wolken
den schönsten Tag versprechend, sich mehr und mehr zerteilten: endlich
sank der Schleier ganz, und hoch errötend stand die Jungfrau in aller ihrer
Schönheit da».

*

In staunender reiner Betrachtung, als von Gedanklichem, von jeglichem
abstrahierenden Vergleich noch untangiertes, aber vollkommen in sich ruhendes

Bildhaftes hat der Jüngling dieses Große wiederholt in sich aufgenommen.
Kein Wort verrät es — aber auch ihn hat Zeitlosigkeit und Geheimnis des

Hochalpinen angerührt und der «Sphinxblick des Schneegebirgs», von dem
Hermann Hiltbrunner im «Antlitz der Heimat» sagt, daß er uns gerade über
das Faßbare der Hügel und die menschliche Nähe bestellter Felder hin
rätselschwer trifft...

Am 31. Mai wurden das berühmte Grabmal zu Hindelbank und das
Pestalozzi-Institut in Burgdorf besucht, wobei man sich auch mit Pestalozzi selbst
unterhielt.

Schon am 3. Juni ersteigt Arthur Schopenhauer mit dem Luzerner Führer
Kaufmann von Alpnachstad aus den Pilatus, d. h. dessen zweithöchsten Gipfel,

den sogenannten Esel, 2122 m. Dieser etwa fünfstündige Aufstieg ist
(vermutlichen Föhndrucks wegen) sehr ermüdend und erfordert immer wieder
größte Anstrengung. Aber der künftige unerbittliche Philosoph erkämpft sich
trotz lähmender Mattigkeit den berühmten Panoramaberg. In treffenden Worten

von ausdrucksfähiger und doch verhaltener Intensität läßt uns Schopenhauer

das Gipfelerlebnis dieser «ungeheuren Aussicht» ahnen: «Mir schwin-

196



delte, als ich den ersten Blick auf den gefüllten Raum warf, den ich vor mir
hatte Ich finde, daß eine solche Aussicht von einem hohen Berge
außerordentlich viel zur Erweiterung der Begriffe beiträgt... Dinge, die unten so
groß schienen, die Gegenstände vieler Bemühungen und Entwürfe sind, sind,
wenn man oben steht, verschwunden; und die Herren der Schöpfung, welche
unten so gewaltig treiben, kann man jetzt nicht mehr entdecken... Die Welt
so von oben zu überschauen, ist ein so eigentümlicher Anblick, daß ich denke,
daß er für den, der von Sorgen gedrückt ist, etwas sehr tröstliches haben muß».

Dieser letzte Satz, aber auch das wiederholt dichterisch empfindsam zum
Ausdruck gebrachte und stilistisch einen Höhepunkt seines Reisetagebuches
bildende Erlebnis der Berner Alpen — die den Jüngling eben doch harmonischer

als die wuchtige Bergwelt von Chamonix mit ihren immer wieder als
«entsetzlich» und «schrecklich» bezeichneten Felsmassen berührt haben mögen

— dies alles kann nur voll gewürdigt werden, wenn man um die
Umstände weiß, unter denen der junge Schopenhauer diese Europareise
mitmachen durfte: nämlich um den Preis eines damals noch feststehenden
Verzichts auf die ersehnte Gelehrtenlaufbahn. Denn nach dem Wunsche seines
dann im April 1805 plötzlich verschiedenen Vaters sollte er gleich diesem «ein
tüchtiger Kaufmann und zugleich ein Mann von feinen Sitten werden».
Sodann hatte der ohnehin schwermütig-nachdenkliche Fünfzehn- bzw.
Sechzehnjährige vor der Reise durch die Schweiz gewisse Erlebnisse, die ihm den
leidvollen Charakter des Lebens eindringlich und ähnlich schicksalsbestimmend

wie dem jugendlichen Buddha zum Bewußtsein gebracht haben dürften:
In London die durch den Strang vollzogene öffentliche Hinrichtung dreier
Delinquenten, im Zeiten überdauernden mächtigen römischen Amphitheater
zu Nîmes die sozusagen visionäre Erkenntnis der flüchtigen Folge
dahinschwindender menschlicher Generationen, im Hafen von Toulon aufwühlende
Einblicke in das fürcherliche Leben der 6000 Galeerensträflinge, in Lyon die
drastisch in Erinnerung gerufenen Revolutionsgreuel.

So ist er ein früh Gezeichneter, Menschen und Dinge bisweilen schon
seltsam jäh und bis auf den Grund erfassend, durchschauend und souverän
demaskierend. Wir finden ihn zehn Jahre später von Goethe in persönlicher
Bekanntschaft wertgeschätzt, ein Jahrhundert später von Thomas Mann
bewundert und verehrt. Sein monumentales Gedankengebäude, um dessen

sichernden Ausbau noch der rüstige Greis sendungsbewußt sich mühte, mag
allezeit umstritten oder verlegen ignoriert bleiben. Es genügt zu wissen, daß

es eine unerschöpfliche, bald taghell strahlende, bald mystisch funkelnde
Schatzkammer voller Kuriositäten und unvergänglicher Kostbarkeiten birgt.
Aber es erinnert zuweilen auch an die Höhen und Tiefen, an die
horizontweitende, illusionslos klare Atmosphäre jenes zeitlos ragenden helvetischen
Gebirges, dessen feierliche Größe und Schönheit und unerschöpfliche Vielfalt

ihn einst so sehr beeindruckten.

197



«Jetzt haben wir die Schweiz verlassen, ihre Bergspitzen schimmern uns
nur noch von weitem und erinnern an die Herrlichkeiten, die sie umschlies-
sen: wir lassen den göttlichen Tempel der Natur hinter uns...» So wird nach
der Besichtigung von Zürich, des Rheinfalls und Schaffhausen im Reisetagebuch

unterm 9. Juni 1804 vermerkt.
Als Schopenhauer dann Ende Juli gleichen Jahres auch das Riesengebirge

kennenlernte und die berühmte Schneekoppe (1603 m) erstieg, um «das große
Schauspiel des Sonnenaufgangs zu genießen», da wurde ihm deutlich bewußt,
daß dieser höchste Berg Deutschlands «nur ein Zwerg gegen die erstaunlichen
Alpen» ist. Es war also, wie er sich jetzt selbst überzeugen konnte, keine
«alberne Affektation, wenn Leute, die die Schweiz gesehn hatten, alle Berge
Hügel und Maulwurfshaufen schalten ...» Aber «begeisternd groß und
herzerhebend» war die ganze unermeßliche Aussicht von der Schneekoppe dennoch.

Bezeichnend ist die im Tagebuch zwar nicht erwähnte, aber vor dem
mühsamen Aufstieg erfolgte Eintragung in ein Gästebuch:

«Wer kann steigen,
Und schweigen?

Arthur Schopenhauer aus Hamburg.»
Tönt es nicht wie Frage und Antwort, leise und doch trotzig und siegesgewiß

— aber auch wie Ahnung jahrzehntelanger bitterer Vereinsamung?
In einem Fragment aus dem Jahre 1811, da der bisher Medizin studierende

(und übrigens auch den Fechtsport, das Flöte- und Gitarrespiel
pflegende Schopenhauer sich für die Philosophie entschied, wird das
Alpenerlebnis mit jenem des Sonnenaufgangs im Riesengebirge verknüpft: Er
vergleicht die Philosophie mit einer hohen Alpenstraße, die man nur auf steilem,
einsamem und sehr gefährlichem Pfad erreicht; aber einmal droben, offenbart

sich die Rundung der Welt, man atmet «in reiner, kühler Alpenluft und
sieht schon die Sonne, wenn unten noch schwarze Nacht liegt.»

Spuren des Alpenerlebnisses finden sich noch in diesem oder jenem Werk
und in den nachgelassenen Schriften des geistreichen Selbstdenkers.

In der 1813 erschienenen Dissertation des Dr. phil. Arthur Schopenhauer
«Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde», heißt es
in der Einleitung, der echte Philosoph werde überall Helle und Deutlichkeit
suchen «und stets bestrebt sein, nicht einem trüben, reißenden Regenbach zu
gleichen, sondern vielmehr einem Schweizer See, der, durch seine Ruhe, bei
großer Tiefe große Klarheit hat, welche eben erst die Tiefe sichtbar macht.»

Oder die lakonische Notiz aus dem Jahre 1814: «Auf den Höhen muß es
freilich einsam sein».

In jugendlicher Begeisterung Geschautes ersteht wie eine Vision im Werk
des 56jährigen Philosophen: Der meist bewölkte, bisweilen aber über noch
düsteren Niederungen in seiner Himmelshöhe frühlichtverklärte Gipfel des
Montblanc ist ihm Sinnbild der dem meist melancholischen Genie zwischendurch

eigentümlichen strahlenden Heiterkeit.

198



Und in eben diesem 1844 erschienenen zweiten Band der «Welt als Wille
und Vorstellung» liest man in den «Vereinzelten Bemerkungen über
Naturschönheit» :

«Daß der sich plötzlich vor uns auftuende Anblick der Gebirge uns so
leicht in eine ernste, auch wohl erhabene Stimmung versetzt, mag zum Teil
darauf beruhen, daß die Form der Berge und der daraus entstehende Umriß
des Gebirges die einzig stets bleibende Linie der Landschaft ist, da die Berge
allein dem Verfall trotzen, der alles Übrige schnell hinwegrafft, zumal unsere
eigene, ephemere Person. Nicht, daß beim Anblick des Gebirgs alles Dieses
in unser deutliches Bewußtsein träte, sondern ein dunkles Gefühl davon wird
der Grundbaß unserer Stimmung».

Als Nachklang schweizerischen Alpenerlebnisses schließlich noch ein
landschaftlicher Vergleich in den 1851 erschienenen «Parerga und Paralipomena»
(Band II): «Die Schweiz gleicht einem Genie: schön und erhaben, jedoch
wenig geeignet, nahrhafte Frucht zu tragen. Dagegen ist Pommern und das
holsteinische Marschland überaus fruchtbar und nahrhaft, aber platt und
langweilig wie der nützliche Philister.» 4

Wenn wir nun die bei einem so eminent künstlerisch empfindenden und
naturverbundenen Denker naheliegende Frage zu beantworten versuchen, wie
sich Schopenhauer (dessen Fuß ja also einmal das Bödeli berührt) zu den
Bestrebungen des Naturschutzes in ethischer und ästhetischer Hinsicht stellen
würde, so finden wir die eindeutige Antwort in seiner Philosophie, in seiner
Mitleidsethik, aus der sich zwanglos folgende Interpretation des innersten
Wesens allen Naturschutzes ergeben dürfte:

Die durch den Menschen unerhört beschleunigte Willensobjektivierung auf
Kosten einer unterdrückten, einer verkümmernden und verarmenden Um-
und Mitwelt, d. h. der Prozeß der totalen Unterwerfung und vielfach verheerenden

Ausnutzung der Natur durch jene Spezies, in welcher ein zwar
allenthalben und unaufhörlich sich durchkreuzender, aber bisher doch ein gewisses
Gleichgewicht wahrender Daseinsdrang in beispielloser Rücksichtslosigkeit
sich auslebt, wird in oft schmerzlicher und desillusionierender Selbsterkennt-

* Die «äußerst vorteilhafte Vorstellung», die man sich von den Schweizer Bauern zu machen
pflege, glaubte der junge Schopenhauer 1804 in seinem Reisetagebuch (und noch im Bernbiet)

dahin berichtigen zu können, daß sie «freilich im ganzen gutmütig, aber dabei oft
grob» und bei Jahrmarkts-Lustbarkeiten «auf eine plumpe Art ausgelassen» seien. Alle
Schweizer zeichne «eine auffallende Langsamkeit» aus. Für ihre Mundarten fehlt ihm
jedes sprachliche Interesse und Verständnis. Angenehmer mag es uns berühren, daß in der
«Welt als Wille und Vorstellung» (Bd. I) zweimal des Arnold von Winkelried gedacht wird,
der «mit überschwänglichem Edelmut die feindlichen Speere zusammenfaßte, gegen seinen
eigenen Leib, um seinen Landsleuten Sieg und Rettung zu verschaffen.» Auch in der
«Preisschrift über die Grundlage der Moral» wird auf ihn hingewiesen. — Der im
vorerwähnten Band (§ 69) nach einer deutschen Zeitung zitierte Fall eines 1813 ob Thurnen,
vermutlich in einem Walddickicht des Gurnigelgebietes, dem freiwilligen Hungertod erle-
genen asketischen Schwärmers unbekannter Herkunft findet sich bestätigt durch einen
Originalbericht in den «Gemeinnützigen Schweizerischen Nachrichten», Bern, 20. Juli 1813.

199



nis zutiefst als ein Unrecht und als unheilvoll empfunden.5 Was in stets
bescheiden bleibendem Umfang und nur moralisch einigermaßen ausgleichend
geschützt werden kann, ist Frucht verstandesmäßigen oder intuitiven
Verzichts, ist mühsame und wahrhaft edle Abtragung einer kaum je zu
begleichenden Urschuld. Denn dein innerstes Wesen ist letzten Endes eben doch
identisch mit jenem aller deiner Mitgeschöpfe: es ist der eine und selbe Wille
zum Leben, der in allen Individuen erscheint.

Daß der Natur, mithin dem Willen zum Leben, primär nur unser Dasein
und nicht unser Wohlsein am Herzen liegt, daß die Welt schließlich kein
Guckkasten ist, sondern schon eher ein «Tummelplatz gequälter und
geängstigter Wesen, welche nur dadurch bestehen, daß eines das andere verzehrt»,
daß es somit ein wesentlicher Unterschied bleibt, ein Ding — Berg, Tal,
Strom, Pflanze, Tier usw. — zu sehen oder dieses Ding zu sein, dessen bleibt
sich Schopenhauer bewußt. Was uns aber so wohltuend, so entspannend
berührt bei der Betrachtung vegetativer Natur — als einer schon differenzierten
und doch in anschaulicher Einheit deutlich in Erscheinung tretenden Idee,
nämlich der Idee der Pflanze — das ist ihre oft Standort- und umweltbedingte
Bescheidenheit und stille Gelassenheit, ihr naiv anmutender Grad unbewußter

und doch so selbstsicherer Willensstrebung, ihr unser (der «Entwurzelten»!)

vielfach zur Bewußtheit gesteigertes und oft so ungetümes und
rastloses Wollen schwesterlich sänftigender Ausdruck von Ruhe, Frieden und
Genügen.

Arthur Schopenhauer, der westliches und östliches Gedankengut in
großartiger Synthese, in einer kunstvollen «Ideensymphonie» zusammenfassende
Weltweise, der vor rund 150 Jahren das Berner Oberland besucht und die
Schönheit der Gegend zwischen den Seen so beglückt empfunden hat — er
würde heute das Bödeli zwar nicht mehr in jener arkadischen Unberührtheit
finden, wie sie uns beispielsweise das entzückende Blatt «Vue sur le Lac
de Thoune, prise de la Colline du Rügen près d'Interlaken» von Gabriel Lory
père zeigt: Dieses im Bereich hohen Gebirgs so reizvoll weiträumig und eben
und weithin seewärts sich breitende, da und dort bäum- und buschbestandene
Gefilde, in naturhaft großen und gelassenen, in sozusagen behaglichen
Windungen urtümlich souverän und anmutig «von der smaragdgrünen, sanft
dahin wallenden Aar durchflössen».

Aber der passionierte Spaziergänger und Wanderer würde immerhin noch
da und dort und nicht zuletzt gerade auch im Naturschutzgebiet Neuhaus-
Weißenau vollauf bestätigt finden, was er noch in letzten Lebensjahren
geschrieben:

«Wie ästhetisch ist doch die Natur! Jedes ganz unangebaute und verwilderte,

d. h. ihr selber frei überlassene Fleckchen, sei es auch klein, wenn

5 Also ganz entgegen jener leider lange nicht allen, aber doch sehr vielen durchaus
wesensfremden Mentalität wie sie in Genesis 9, 2—3, in mehrfacher Hinsicht charakteristisch
zum Ausdruck kommt.

200



nur die Tatze des Menschen davon bleibt, dekoriert sie alsbald auf die
geschmackvollste Weise, bekleidet es mit Pflanzen, Blumen und Gesträuchen,
deren ungezwungenes Wesen, natürliche Grazie und anmutige Gruppierung
davon zeugt, daß sie nicht unter der Zuchtrute des großen Egoisten
aufgewachsen sind, sondern hier die Natur frei gewaltet hat».

Leider nur sehr dürftig sind beiläufige biographische und briefliche
Hinweise in W. v. Gwinner (1910) und an Fr. Osann in den Briefsammlungen
Schemann (1893) und Brahn (1911) über zwei spätere Schweizerreisen Schopenhauers:

Italienreise 1818/19: Zurück via Gotthard; Italienreise 1822/23: Von
Ende Mai bis August 1822 mit «schweren Alpenschuhen» auf «einer langen u.
schönen Schweizerreise, die herrliche Erinnerungen zurückläßt», wahrscheinlich

über die Grimsel ins Rhonetal, über den Col de Balme (2200 m) und auf
den Brevent (2520 m) bei Chamonix, dann an den Genfersee (Vevey: «Es

gibt auf der Erde wirklich sehr schöne Landschaften: aber mit der Staffage
ist es überall schlecht bestellt; daher man bei dieser sich nicht aufhalten
muß.»); sodann vermutlich über den Simplon nach dem Lago Maggiore und
zu längerem Aufenthalt nach Milano usw. Rückreise Mai 1823 von Florenz
über Venedig und durchs Tirol nach München.

201


	Arthur Schopenhauer und das Berner Oberland : Gedanken zu einem 150jährigen Reisetagebuch

