
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 12 (1950)

Artikel: Ein Mann der Mitte

Autor: Rüetschi, D.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN MANN DER MITTE
Von a. Pfarrer D. M. Rüetschi

Dr. Erich Grüner, Basel, hat uns sein Lebensbild gezeichnet in dem
Buche, das sich unter der Arbeit zu einem Zeitbild der neueren bernischen
Geschichte ausgewachsen hat. Damit ist zugleich das innere Recht dieses Werkes

erwiesen, das dem Andenken an Edmund von Steiger gewidmet ist
(Francke, Bern 1949). Der 1908 verstorbene bernische Regierungs- und Nationalrat

hat als Direktor des Innern und als Kommissionspräsident im eidgenössischen

Rate zu zahllosen Fragen des Volkswohls Stellung genommen. Dr. Grüner

gibt hierüber erschöpfende Auskunft; es ist nicht an mir, das Werk nach
dieser Seite hin zu würdigen. Aber Steiger war zuerst 18 Jahre lang Pfarrer,
bis er, von Gsteig bei Interlaken aus, in die Regierung gewählt wurde, 1878;
in seiner ersten Gemeinde Saanen hatte er einen Freund an Lehrer Rud.
Wehren, und von ihm teilt Grüner einen Ausspruch mit, der Steigers Art
wohl meisterhaft kennzeichnet: er ist wie ein guter Brunnen: im Winter ist
sein Wasser warm und der Brunnen vereist nicht; im Sommer aber scheint
sein Wasser kühl; es hat sozusagen stets dieselbe Temperatur. — Wenn damit
auf die Art des guten Mittelsmannes angespielt ist, so möchten wir das Gleichnis

ergänzend fortführen: die gleichmäßige Wärme des Wassers kommt daher,
weil es aus einer tief gelegenen Quelle fließt, die von den oberflächlichen
Schwankungen nicht so sehr beeinflußt wird.

So hat Dr. Grüner «den Vermittler als Staatsmann» eingehend und
anerkennend gewürdigt, ihn auch gegen Angriffe von rechts und links in Schutz

genommen; sein Unabhängigkeitssinn machte Steiger unvoreingenommen
gegenüber Parteiparolen; «wir wollen keine Schnürlimannen». — Steiger
hoffte, Gutgesinnte aus allerlei Lagern zu fruchtbarer politischer und
wirtschaftlicher Tätigkeit zu vereinigen; dazu ist allerlei Anpassung an mancherlei

Gegebenheiten unvermeidlich; man vermißt darum bei Steiger schöpferische

Leistungen; aber lebenskluge Aufbauarbeit hat er geleistet; und, sagt
der Verfasser, er konnte es den Parteileuten niemals ganz treffen; aber sie
durften ihn nicht der Grundsatzlosigkeit bezichtigen; Steigers mannigfaltige
Verfügungen haben Beziehung auf letzte, unbedingt gültige Werte, eine felsenfeste

Überzeugung, trotz aUer Vermittlerfreude, er besaß eine ganz bestimmte
innere Linie, der er sein ganzes Leben treu blieb. — All diesen Urteilen Dr.
Gruners stimme ich freudig zu; ich möchte sie bloß dahin weiterziehen, wo
von dem Theologen Steiger als Vermittler die Rede ist.

103



Nicht etwa, daß Dr. Grüner diesen Tatbestand verkennte; jene letzten
unbedingt gültigen Werte, denen Steiger sich auch im politischen Leben
verpflichtet wußte, waren in seiner Theologenzeit gelegt; nur war für sie auch

jener Fortschrittsglaube bestimmend, in dem Steiger mit seiner Zeit lebte; es

ist darum nicht verwunderlich, wenn seine Bemühungen um eine Mittelpartei
letztlich erfolglos waren; die wirtschaftlichen Gruppen verlangten handfestere
Sicherungen, und was Steiger vertrat, blieb einer Elite vorbehalten.

Verwunderlich aber ist, nach Dr. Grüner, daß bei solchen Grundsätzen
eine bernische Landeskirche erhalten blieb; ihr fehlte doch, nach dem neuen,
auch durch Steiger vertretenen Gesetz, die begründete und begründende Autorität;

aber die Kirche erhielt sich — dank einerseits der konservativen Gesinnung

des Bemervolks, der Anlehnung an den Staat und dem zuströmenden
Leben aus den verpönten freikirchlichen Kreisen. Man spürt, wie Dr. Grüner
hier mit dem Herzen dabei ist; das ist sein gutes Recht; Aber von den Leuten,

die jene Zeit miterlebten, teilten nicht alle diese Meinung. Eindrücklich
war mir der Zuruf jenes, im Amte in Ehren ergrauten Pfarrers: ihr Jungen
wißt gar nicht, welche Befreiung es für uns war: enthoben zu sein dem
Zwange zu einem Bekenntnis des Glaubens, das uns unablässig in Zweifel und
Gewissensplagen verwickelte. — Freilich tat man damit, in jenen Kampfzeiten,

einen Schritt der Entscheidung; «es wurde», sagt eine Protokolläußerung

von 1871, «der freieren Richtung zu verstehen gegeben, daß sie in die
Synode nicht mehr hineingehöre». So steht es in den Verhandlungen jener
«theologisch-kirchlichen Gesellschaft des Kantons Bern», die 1859 gegründet
war, jedoch in den 60er Jahren durch den Austritt von etwa einem Dutzend
ihrer Mitglieder erst zu einer MitteZpartei geworden war; denn die Austretenden

wurden nun die Gründer der bernischen Reformpartei. — Die «in der
Mitte» Verbleibenden aber wollten freilich nach wie vor verbleiben bei dem,
was ihnen ihre wissenschaftliche Einsicht vorschrieb; aber sie wollten, bei
allen Auseinandersetzungen, die Beziehung nach rechts hin nicht abbrechen,
weil sie sich verantwortlich fühlten für die ganze Kirche; diese sollte
allerdings aus den Banden altobrigkeitlicher Gängelung gelöst werden, aber Kirche
sollte sie bleiben; davon wird noch die Rede sein. Zunächst steht die
Neuordnung im Kirchengesetz von 1874 zur Frage; denn eben sie hat, so denkt
Dr. Grüner, das Wesen der Kirche in Frage gestellt; die äußere Form konnte
den geistigen Gehalt nicht retten, den geistlichen Einfluß auf die einzelnen
nicht sicherstellen; «es war ein idealer Irrtum». — Darauf ist zu sagen: die
Mittelgruppe ist allerdings mit Nachdruck für den Gesetzentwurf eingetreten;
aber nicht blindlings; sie trat sogar vor das Volk in einer Versammlung in
Burgdorf, und mit einer, in ihrem Auftrag durch Steiger redigierten Erklärung
unmittelbar vor der Abstimmung; aber als in ihrer Mitte ein Mitglied, der
spätere Professor Pfarrer Dr. Emil Blösch, die Unterschrift hiezu verweigerte

-— mit der Erklärung, daß er zwar für das Gesetz stimme, da bei
Ablehnung Schlimmeres zu befürchten sei, sich aber nicht positiv dafür begei-

104



stern könne —, da «nahm die Gesellschaft seine Erklärung mit lebhafter
Anerkennung auf». — Man begrüßte die stärkere Betonung der Kirchgemeinden,
wehrte sich aber gegen «Atomisierung» der Kirche. Man vernahm, daß die
Kirchendirektion ihren ursprünglichen Entwurf geändert habe, eben in
obigem Sinne; und man hörte durch Steiger die bestimmte Erklärung des
Kirchendirektors: der Sinn des ganzen Gesetzes könne kein anderer sein, als daß

stimmberechtigt sein soUen die «Konfessionsangehörigen», nämlich Getaufte
und Admittierte. — Wenn aber nachher der Vorwurf erhoben wurde, die
Befürworter des Gesetzes seien sich über dessen Tragweite nicht klar gewesen,
so verwahrte sich gerade von Steiger: «beim Eintreten für das Kirchengesetz
haben wir uns die Schwierigkeiten seiner Ausführung nicht verhehlt» ; wir
traten aber dafür ein: gegen rechts: weil wir keine Separation wollten; gegen
links: weil wir dort die Liebe zu Andersdenkenden vermißten (Präsidialrede,
19. Nov. 1876). «Wir wollten wehren, daß nicht über den Kämpfen der
Gegensätze das Christliche selbst Schaden leide», erläutert ein anderes Mitglied
(Ernst Müller, 28. Febr. 1882).

Aber was ist: «das Christliche selbst»? Hier liegt das Hauptgewicht, wie
das bei dem so ernsthaft religiösen Buche Dr. Gruners nicht anders zu erwarten

ist. Sein Lebensbild legt dar, wie Edmund von Steiger, im Gegensatz
zu Vater und Familie, sich später von dogmatischen Bindungen frei machte,
unter dem Einfluß seiner theologischen Lehrer; «immerhin», sagt Grüner,
«besaß er zeitlebens jene tiefe Glaubenskraft, die im Alltag auf die Macht
der göttlichen Weltregierung vertraut». Diesem gewichtigen Satze könnten wir
uns anschließen und damit abschließen — wenn nicht «immerhin» etwas fraglich

tönte. Ist dies, das liegt darin, das wahre, wirkliche Evangelium? Dr. Grüner

ist, mit vielen Heutigen, der Ansicht, daß dieses, vor lauter Bemühung
um Gegenwartsanforderungen, den «Vermittlern» weithin entglitten sei, und
damit eben sei der tragende Grund der Kirche hinfällig oder doch wankend
geworden.

Nun können wir hier nicht die Geschichte der Theologie des 19. Jahrhunderts

entwickeln; das haben andere in weiterem Raum und mit mehr
Vollmacht getan. Wir bestreiten auch nicht, daß der große Systematiker in Berlin
auch den so unsystematisch denkenden Bernern die Frage zuschob: Was ist
logisch? Man müßte nur seinen großen Widersacher, Pfarrer Joh. Peter
Romang, abhören, oder den Philosophieprofessor Ries, oder z. T. auch Immer.
Doch ist gerade über ihn in der theologisch-kirchlichen Gesellschaft eingehend
verhandelt und der Nachweis erbracht worden, daß in seinen Hauptwerken,
und seinen Vorlesungen besonders, auch ganz andere Abhängigkeiten und
Anregungen zutage treten. Auch fällt auf, daß gerade in jenen Jahren der
Vorbereitung und Verwirklichung des Kirchengesetzes und dann der Gemeinde-
und Predigerordnung, in den Sitzungen der «Mitte» nicht Triumph geblasen
wird über einen «Vermittler-Sieg»; sondern man bemüht sich ernstlich, zu
hören, was die Bibel sagt und was Jesus Christus fordert und bietet. Wenn

105



man z. B. eine revidierte Gottesdienstordnung verlangt, so wünscht man, daß
die Gemeinde mitberaten kann, und dies soll keinem Teil unmöglich gemacht
sein. — Für ein neues Gesangbuch wünscht man manche textliche und gesangliche

Neuerung; aber die alten Kernlieder wiU man keineswegs missen. — Es

fällt auf, wie in jenen Jahren der kirchlichen Neuerung in der «Mitte» neben
den Fragen praktischer Verkündigung — Predigt, Unterweisung — häufig
grundsätzlich gesprochen wird; denn Vermittlung, heißt es, bedeutet nicht
nur: Spitzen abbrechen — im Kampf der theologischen Lehrmeinungen —,
sondern: Jesus Christus aufweisen als den Weg, der zum Vater führt. — So

verhandelt man denn über: das Leben Jesu 1835 (Strauß) und 1885; über:
die Versuchung Jesu; über: das messianische Bewußtsein Jesu; über: die
Behandlung des Todes Jesu in der Unterweisung. Zugegeben, daß dabei auch
neue geschichtliche und psychologische Erkenntnisse angewendet werden, um
streckenweise den Weg der göttlichen Offenbarung zu erleuchten. Aber als ein
Vortrag über «die Person Jesu als Grundlage des Christentums» davon zu
ausgiebig Gebrauch zu machen scheint, erfolgt in der Aussprache die Berichtigung:

der Referent habe wohl den Weg des Sohnes zum Vater dargelegt, aber
zu wenig den Zug des Vaters zum Sohne aufgewiesen. So setzt man sich
auseinander, gerade auch über den Katechismus; und wenn aus verschiedenen
Entwürfen derjenige Steigers ausgewählt und von der Gesellschaft
herausgegeben wurde — 1869/1877 —, so darum, weil er den Heilsweg Gottes für
unsere Zeit beschreibe, gemäß dem Neuen Testament. — Wer übrigens die
oben erwähnte Besinnung auf die ganze biblische Wahrheit verlangte, war
Pfarrer Albrecht Rytz — der in jungen Jahren Präzeptor bei den Brüdern
von Steiger in Riggisberg gewesen war; er hat uns — außer dem Lebensbild
von Baggesen, bei dem Steiger in Bern wohnte und von dem er konfirmiert
wurde — ein Büchlein der Erinnerung hinterlassen an seinen Freund Albert
Anker, den Maler; Anker, auch ein Glied des damaligen Zofinger-Kreises,
studierte Theologie, trat aber nicht ins Pfarramt, weil ihm, wie er sagt, Gott
ein anderes Mittel zur Verkündigung gegeben habe, als den Dienst des Wortes;

und weil, dürfen wir beifügen, ihn von der Theologie eben das abhielt,
was Steiger ablehnte: jeden dogmatischen Formalismus und Schematismus;
die Neigung zum System hatte nun eben umgeschlagen. — Das ist doch zu
erwägen, wenn man Steigers Auffassung von Sünde und Erlösung betrachtet;
es ist richtig, was Dr. Grüner feststellt: die Lehre vom Sündenfall tritt in
Steigers Unterweisung zurück; aber die Sache fehlt doch nicht: Jesu Lehre
hilft, daß wir aus der Sünde heraus in das Reich Gottes, des Vaters kommen;
und, heißt es, es ist nicht nur Lehre: Christi Tod ist der Beweis der Sünde
der Welt, und die Kraft, die uns die Liebe Gottes offenbart. — Reich Gottes
— damit fällt ein für die Zeit gewichtiges Schlagwort. Angesichts der häufigen

und heftigen Vorwürfe, daß die protestantische Kirche im Individualismus

steckengeblieben sei, fällt uns doch in den Protokollen die Betonung der
Gemeinschaftspflege auf. Zugegeben, daß die Theologen den Begriff des «So-

106



zialen» noch nicht klar umschrieben, noch erfaßten; er mag für sie noch
wesentlich als «Liebestätigkeit» gebraucht und betätigt worden sein. Aber
darüber geht es doch hinaus, wenn — unter Steigers Präsidium — davon
ausgegangen wird, daß betreffend die «Bedürftigen» die Anweisungen des Schenkschen

Armengesetzes mangelhaft zur Ausführung gekommen seien; denn diese
riefen einer vorbeugenden Pflege, die es verhindern soUte, daß vorübergehend
dürftige Volksgenossen dauernd armengenössig würden; man soUe sie bei ihrer
sozialen Selbständigkeit erhalten. Der Korreferent des Tages sah hier eine
soziale Aufgabe, an der die Kirche sich direkt beteiligen solle und könne; es

war der schon erwähnte Emil Blösch, der Geschichtsschreiber der schweizerischen

reformierten Kirchen. — Das war wenige Wochen vor Steigers Eintritt
in die Regierung; man darf wohl sagen, daß der neue Direktor des Innern
aus seinem Kreise einige Anregungen mitbrachte. Die wichtigste Voraussetzung
lag freilich darin, daß aUe fürsorgerliche Bemühung im Evangelium verankert
war; «Nächstenliebe» war eben die eine Seite des Doppelgebotes der Liebe
Christi. Daher ist es zu verstehen, wenn Steiger im Vorwort zur 4. Auflage
seines Katechismus, 1877, erklärt, er habe bei der Neuausgabe allerlei
Anregungen gerne berücksichtigt, sich jedoch nicht entschließen können, den
Schlußteil, die Lehre von dem gottseligen Leben der Erlösten, zu kürzen;
denn, sagt er, «unsere Zeit scheint mir, trotz der erhöhten Betonung der Moral

eine gründliche, ausführliche Darlegung der christlichen Moral im
kirchlichen Jugendunterricht noch nicht überflüssig zu machen». — Das
gehörte, für Steiger, zur «Aneignung der Erlösung» ; und das war ja eben die
Klage der Politiker, als Steiger im öffentlichen Leben stand, daß man ihm,
leider, «den Pfarrer immer noch anmerke». Diese Grundlegung der öffentlichen

Sittlichkeit im christlichen Glauben machte Steiger auch frei von
Formelwegen und Selbstsicherheit des bloß Beamten; er kannte, wie Dr. Grüner
feststellt, zu gut die Bresthaftigkeit alles Menschlichen. Ob Steiger diese
Unabhängigkeit immer durchgehalten hat, kann man fragen; es war, wie wir
heute sehen, nicht ungefährlich, wenn er erstmals den Kurorten die Einführung

eines «harmlosen Glücksspiels» gestattete; ging das, letztlich, nicht gegen
seinen Leitsatz, daß die persönliche Freiheit einzuschränken sei, wo es gelte,
die leibliche und geistige Gesundheit einzelner oder ganzer Schichten, und
damit ihren sozialen Bestand, zu schützen? — Überhaupt, hatten diese Volksund

Volkskirchenmänner wirklich «Volk» hinter sich? Sie hielten ihre Sache

im Volk verwurzelt. Dr. Grüner ist geneigt, die Frage zu verneinen; der
Fortschrittsglaube des Vernunftzeitalters vermochte nicht, den altkirchlichen
tragenden Grund zu ersetzen. — Blösch, der mit dabei war, siehe oben, findet
trotz allem, daß die Vermittler «mit einigem Grund überzeugt sein durften,
daß die weit überwiegende Großzahl des schlichten Kirchenvolkes durchaus

ihre Gesinnung teile» «ihnen wesentlich ist es zu verdanken», urteilt
Ernst Staehelin, «daß die schweizerischen Kirchen nicht
auseinandergefallen sind; damit stellten sich die schweizerischen Kirchen im Prinzip

107



unmittelbar unter die Heilige Schrift und zogen, allerdings unter wenig
erquicklichen Umständen (zur nämlichen Zeit, als Rom die katholische Konsequenz

zog) diejenige des evangelischen Glaubens». — Aber war es wirklich
«Glaube»? Dr. Grüner nennt es einen «Kompromißglauben», der in diesem
«Moral- und Kulturbrevier» Ausdruck fand.

Der Leser und Kenner möge entscheiden. Wir setzen bloß noch bei, was
Steiger zur Einführung seines Katechismus 1869 geschrieben hat: «An den
ewigen Heilswahrheiten des Evangeliums schlicht und treu festhaltend», wird
es möglich sein, die Kirche zu größerer Einigkeit zurückzuführen und so

«ein christliches, seines Glaubens frohes, sittliches Volk zu erziehen». —
Daraufhin, so meint er, sollten Theologen von rechts und links das Opfer besonderer

Lehrmeinungen bringen können.
Dr. Grüner sagt, daß die Grundsätze solcher Vermittlung «dem

Außenstehenden etwas verschwommen vorkommen». Ein vorsichtiges und auf seinem
Standpunkt ein mildes Urteil. Wir möchten weiterhin bloß wünschen, daß
dieselbe abwägende Gerechtigkeit, welche dem «Vermittler als Staatsmann»
widerfährt, auch «dem Theologen als Vermittler» zugebilligt wird. Ja, wir
meinen, daß das Eine das Andere begründet, ja, daß der Politiker und
Wirtschafter Steiger eben darum ein (juste milieu) aufzubauen versteht, weil er
weiß, daß die Gerechtigkeit allein Gottes ist, und daß sie von Jesus Christus
erfüllt wird. Die theologische «Mitte» wird dabei keineswegs eitel Gerechtigkeit

sein; aber wir werden versuchen, zusammenzuhalten und zusammen zu
erbauen; und es müßte dabei bloß dies bekannt und anerkannt sein, was in
neutestamentlicher Verkündigung steht: Wer ist nun Paulus? Wer ist ApoUos?
Diener sind sie, durch welche ihr seid gläubig geworden, und das, wie der
Herr einem jeglichen gegeben hat; 1. Kor. 3, 5.

108


	Ein Mann der Mitte

