
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 11 (1949)

Artikel: Grausamkeit und Mitleid im Rechtsleben des Mittelalters : nach
bernischen und schweizerischen Quellen

Autor: Rennefahrt, H.

Kapitel: 2: Urteil über das Mittelalter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unwillkürlichen, von Vernunftüberlegungen freien Anteilnahme am Leid des

Mitmenschen erblickte, dürfte bei uns heutigen Zivilisierten seltener sein als

bei ungeschulten Naturkindern; Seumes Seufzer, «wir Wilden sind doch bessre
Menschen», ist, so gesehen, wohl durchaus begründet. Andrerseits findet aber
auch die aus «unmenschlicher» Anlage entstandene, reine Grausamkeit, die
unüberlegt, zwecklos, bzw. nur aus Lust am fremden Schmerz, begangen wird,
unter Leuten geschulten Verstandes mehr Hemmungen innerer und äußerer
Art als unter Menschen, denen «Europens übertünchte Höflichkeit» fehlt.
Unserem heutigen Empfinden erscheinen die Menschen des Mittelalters
unbeherrscht, bald rührend hingebend und voll aufrichtiger Teilnahme und
Hilfsbereitschaft, bald jähzornig aufbrausend und der rohesten Tat fähig6.

Das unwillkürliche, durch keine Zwecke beeinflußte Mitleid mit dem
leidenden Mitmenschen bestimmte sicher schon im Mittelalter viele Guttaten,
ohne daß die biblische Lehre bewußt eingewirkt hätte. Es wäre aber gewiß
falsch, den Einfluß etwa des Spruches zu leugnen: «Wenn du Almosen gibst,
so laß deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut7.» Schon Thüring
Frickart gebraucht andrerseits das Sprichwort: «Mit einer Wurst an ein
Bachen Speckseite) werfen8.» Das Mittelalter wertete, wie wir, die Wohltat

sittlich höher, wenn sie aus einfachem Mitgefühl erwiesen wurde, als wenn
sie etwa aus Ehrsucht oder aus Furcht vor der öffentlichen Meinung oder vor
Strafe erfolgte. Auch die böse Tat wurde milder oder schärfer verurteilt, je
nach dem in ihr erkennbaren Willen.

IL 1. Wenn wir wagen, das mittelalterliche Rechtsleben sittlich zu werten,

so dürfen wir das, um gerecht zu sein und der Wahrheit möglichst nahe
zu kommen, nicht ex nunc tun, d. h. nach heutigen Anschauungen, sondern
müssen ex tunc, nach den zeitgenössischen, zu urteilen suchen9. Die unhistorische

Beurteilung der Vergangenheit nach unserem heutigen Rechtsempfinden
würde gleich unzuverlässig sein, in einen ähnlichen Fehler verfallen, wie

etwa die Lynchjustiz.
Die Rechts- und Sittengeschichte vermittelt uns nur dann ein gerechtes

Bild der Vergangenheit, wenn sie die früheren Weltanschauungen berücksichtigt,
wenn ihr bekannt ist, wie die alte Zeit die Güter der Menschen einschätzte,
das Verhalten der Menschen zueinander wertete, welche Vorstellungen über
das Verhältnis der Menschen zur Gottheit herrschten10.

Diese Beziehungen, das Verhältnis der Menschen zu den Gütern, zu den
Mitmenschen und zu Gott, standen unter dem Zeichen einer streng hierarchi-

6 Vgl. J. H u i z i n g a Herbst des MA. (19282), S. 3 ff. — Ähnlich G. Schnürer, Kultur
und Kirche im MA., Ill (1929), 267; Ebenso Robert Anchel, «Crimes et Châtiments au
XVIIIe siècle» (1933), S. 221 ff., bes. S. 225.

7 Matth. 6, 1—3 ; Lukas 6, 32 ff.
8 Twingherrenstreit (1877), 141 Z., 26 f.
9 So auch Bader a. a. O., 32 ff., und Anchel a. a. O., 2 f.
10HeinrichMitteis,in Wirtschaft und Kultur, Festschr. f. A. Dopsch, 1938, S. 561 ff.

21



sehen Ordnung: wie unter den Menschen eine feste Rangordnung nach Ge-

burtsstand, Beruf, Geschlecht und Alter eingehalten wurde, so wurden auch
die Güter, ideelle und greifbare, in einer festen Wertskala gesehen: Seele,
Ehre, Leib und Vermögen («Gut» im engern Sinn) u. Die Seele, die zur Seligkeit

oder zur Verdammnis bestimmte Beherrscherin des Leibes, hatte den
göttlichen Geboten zu gehorchen. Die Ehre, der Glanz der Persönlichkeit auf
Erden, hing von dem Stand, dem Vermögen und der Treue und Zuverlässigkeit

den Mitmenschen gegenüber ab. Leib und Gut erschienen so lediglich
als Diener der ideellen Werte der Menschen. Die hohe Wertung der Seele

zeigte sich z. B. im Fall der Magdalena Schmidli, die 1651 wegen ehrverletzlicher

Schmähreden gegen den verstorbenen Seckelmeister in Luzern
eingekerkert war; sie drohte, wenn ihr der Schaden, den der Seckelmeister ihr
zugefügt habe, nicht ersetzt werde, so bringe sie sich durch Hunger um und
fordere diejenigen nach sich, die den Schadenersatz verweigern und dadurch
ihren Tod verursachen; wenn man ihr aber den erlittenen Schaden (100
Gulden) ersetze, so wolle sie ihre Schmähreden abbitten und nicht mehr an die
Sache denken. Nachdem sie wirklich sechs Tage lang keine Nahrung angenommen

hatte, wurde der Rat ängstlich und holte bei der Geistlichkeit ein
Gutachten ein, ob die Schmidli in die Hölle käme, wenn sie sich durch Hunger
umbrächte. Die Geistlichen erklärten, daß sie dadurch ihre Seele tatsächlich
in Gefahr brächte. Der Rat suchte nun die klagenden Erben des Seckelmei-
sters zu bewegen, unbeschadet ihrer und des Seckelmeisters Ehre die 100 Gulden

der Schmidli zu zahlen; man werde sie später verhalten, den Betrag wieder

zurückzuerstatten. Die Erben weigerten sich, denn die Ehre des
Seckelmeisters sei von «diesem Mensch» zu stark verletzt worden. Da erwog der
Rat, daß alles Geld der Erde eine unsterbliche Seele nicht wert wäre und daß
ihn selber eine zu schwere Verantwortung treffen würde, wenn er den Hungertod

der Schmidli nicht verhütete; er ließ deshalb der Schmidli einen Gültbrief

über 100 Gulden aushändigen, als ob er von den Erben des
Seckelmeisters käme 12: Die Seele stand über der irdischen Ehre, und unvergleichlich

höher als Geld und Gut; aber auch das Leben der Schmidli wäre kaum
geschont worden, wenn nicht ihre Seele durch ihren Hungertod gefährdet
worden wäre.

Der höhere Rang der Ehre, itfeer Leib und Gut, wurde z. B. von Anshelm
anerkannt, als er schrieb: «es ist vil wäger, so wit êr duldet (soweit die
Ehre es zuläßt), mit unrecht liden frid hon, dan kriegen; (auch besser) gelt,
dan bluot verlieren13.» Ehrverletzungen gegen Obrigkeiten und insgesamt
gegen Städte oder Länder führten oft zu Kriegen und kosteten dem Beleidiger

11 H. Rennefahrt, Grundz. d. bern. Rsgesch., II, 237 ff. — Vgl. auch J. Huizinga,
a. a. O., 311 ff.

12 Luzern, Ratsprotokoll 52, 160a und 175a, hier zitiert nach dem Manuskript Arthur
Gloggners, Patriziat der Stadt und Republik Luzern.

13 A n s h e 1 m I, 221 (zum Jahr 1482).

22



mitunter das Leben14. Die Schmähworte und die Spottlieder, die aus den
Kreisen des Schwäbischen Bundes seit 1488 immer wieder ergingen und die
Ehre der Eidgenossen antasteten, waren ein Hauptgrund für die Feindschaft,
die schließlich zum Schwabenkrieg führte15.

Wesentlich für die sittliche Beurteilung des Mittelalters ist dabei, daß es

keine unveräußerlichen Menschenrechte kannte, sondern annahm, jedermann
könne nach freiem Willen über seine diesseitigen und jenseitigen Güter
verfügen 16: Die Seele konnte durch Eid zu Pfand gesetzt werden oder gar durch
Pakt mit dem Teufel völlig verkauft werden. Die Ehre wurde durch Gelübde
eingesetzt; sie ging verloren, wenn das Gelübde nicht gehalten wurde; ebenso,
wenn der in seiner Ehre Angegriffene sie nicht sofort verteidigte und die
«abgeschnittene» Ehre durch Selbsthilfe oder Richterspruch oder durch
Ehrenerklärung («Entschlagnis») des Beleidigers wiederherstellen konnte. In
Gerichtssachen um Geldschulden durften die Parteien in Bern keine
Beiständer (Vorläufer der Advokaten) beiziehen, in Sachen um «zytlich guot,
erb und eigen» nur zwei Mann, «aber in Sachen, so einem an sin lyb oder eer
gat, sovil jedes notturft ervordert»17. Über den Leib waren alle
Rechtsgeschäfte denkbar, die heute über Geld und Geldeswert abgeschlossen werden
können: die Freiheit des Leibes konnte freiwillig aufgegeben oder durch
einen Sieger unterdrückt werden. Der schwere Verbrecher verwirkte seinen
Leib (Leben). Der Leib des Totschlägers wurde den Bluträchern «erteilt» und
war ihrer Rache verfallen.

2. Die Menschen des Mittelalters, für die jeder Mensch, jedes Gut einen
festen Platz auf der Stufenleiter der Werte hatte, waren in ihrem Tun und
Lassen beherrscht vom Vergeltungsgedanken: wie jedes Ding seinen gerechten
Preis hat, wie jeder Arbeiter seines Lohnes wert ist, so findet jede Handlung
im Diesseits oder im Jenseits ihre entsprechende Vergeltung, im Guten wie
im Bösen; wo die irdische Gerechtigkeit versagt, da wird die göttliche
ausgleichen 18.

Von diesen alles durchdringenden Wert- und Vergeltungsideen des Mittelalters

aus kommt man dem Verständnis des alten Rechtslebens näher.

III. 1. Wer von der Grausamkeit des Mittelalters spricht, wird regelmäßig
zuerst denken an Folter und Inquisition und an die verschiedenen Hinrich-
tungs- und Verstümmelungsstrafen. Es ist aber ein sicheres Zeichen für das
Grauen, das den Durchschnittsmenschen des Mittelalters vor den Schrecken

14 A n s h e I m I, 439 f. (1494).
15 Vgl. Anshelm I, 327 f.; II, 92 f., 105 f.; Ill, 262 f. (1511); IV, 274 f. (1518).
16 R e n n e f a h r t, a. a. O., II, 251 ff., zum Folgenden.
17 Bern RQu I, 275, Nr. 24 (Gerichtss. 1539).
18 Der Vergeltungsgedanke im alten Recht ist eingehend erörtert von Hans Fehr in

der eingangs erwähnten Festschr. für Alfons Dopsch, S. 591 ff.; vgl. auch Huizinga. s.a. O..
25 ff., Joh. Bühler, Kultur des MA. (1931), 68 ff. («Lohn- und Furchtmotiv»), Rennefahrt,

a. a. O., III, 12 ff., 173 ff.

23


	Urteil über das Mittelalter

