
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 11 (1949)

Artikel: Grausamkeit und Mitleid im Rechtsleben des Mittelalters : nach
bernischen und schweizerischen Quellen

Autor: Rennefahrt, H.

Kapitel: 1: Anlass der Untersuchung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einstimmung jener doppelten Beziehung, die ja schließlich den gesamten
Inhalt der Geschichte ausmache, mit dem Gesetze der ewigen Caritas».

0. von Halecki fußt auf der katholischen Geschichtsphilosophie. Aber
auch ohne eine bestimmte dogmatisch-konfessionelle Grundlage kann und
muß man, ausgehend von dem Gedanken reiner Menschlichkeit, zu festen
ethischen Grundsätzen für die Beziehungen unter Menschen gelangen. Einen
kleinen Beitrag zur Erkenntnis solcher Grundsätze möchten auch die folgenden

Betrachtungen von Erscheinungen des Rechtslebens bieten.

1. Die massenhaften und planmäßigen Greueltaten, deren Zeugen wir seit
1933 während Jahren sein mußten, nötigten vielen den entsetzten Ausruf ab,
das heutige Zeitgeschehen sei ja so arg, wie das «dunkelste Mittelalter». Das
Studium namentlich bernischer Rechtsquellen aus dem 15. und 16. Jahrhundert

konnte dazu führen, dieses Urteil, soweit es sich auf das Mittelalter
bezieht, als zu abfällig, ja als unbegründet zu bezeichnen. Es handelt sich doch
in erster Linie darum, welche Geisteshaltung, welche Überzeugungen das

menschliche Leben bestimmten. Bevor darauf einzutreten ist, sind die
Begriffe abzugrenzen, auf die sich das Nachfolgende erstrecken will:

1. «Mittelalter» bezeichnet in der Geschichtsschreibung einen Zeitraum,
der lediglich aus Gründen der Einteilung, der Ordnung, von dem
vorausgehenden «Altertum» und der nachfolgenden «Neuzeit» unterschieden wird.
Die in der Geschichte üblich unterschiedenen Epochen waren nicht wirklich
scharf voneinander getrennt, sondern gingen ineinander über1. Die Kultur
früherer Zeiten beeinflußte jeweilen bald schwächer, bald kräftiger die
Wirtschaft, das Recht, die Sitte, die Religion und die philosophischen Lehrmeinungen

der Folgezeiten. «Mittelalterliche» Anschauungen herrschten noch in
mannigfacher Weise im 17. und 18. Jahrhundert, also in der sogenannten «Neuzeit»,

die man etwa von der Entdeckung Amerikas oder von der Reformation an
beginnen läßt. In zeitlicher Hinsicht ist unser Thema also nicht ängstlich zu
beschränken. Eher könnte man abschätzig als «mittelalterlich» bezeichnen
jede Zeit, die nach starrem Dogma urteilt und handelt, sei es das Dogma der
katholischen oder der orthodox-reformierten Kirche, oder das so viel
engstirnigere nationalsozialistische, faschistische oder bolschewistische Dogma,
welches das eigene «jugendfrische Herrenvolk» für ausersehen hält, die übrigen

«dekadenten» oder sonst «rassisch minderwertigen» Menschen zu beherrschen,

oder die das eigene politisch-wirtschaftliche System als das einzig
«demokratische» anerkennt.

2. Das «Rechtsleben» erschöpft sich nicht in geschriebenen und ungeschriebenen

Gesetzen und Bräuchen, sondern tritt deutlicher hervor in den gerichtlichen

Urteilen, in den Motiven, die zur Änderung von Rechtssätzen geführt
haben, überhaupt in allen Vorgängen, die erkennen lassen, welche Gesinnung

l K. S. Bader, Ursache und Schuld in der geschichtlichen Wirklichkeit (1946), 58 ff. —
G. Schnürer, Kirche und Kultur im MA., I (1924), p. VII f.

19



das rechtliche Verhalten des Einzelnen oder einer menschlichen Gemeinschaft
geleitet hat2. Dabei darf für frühere Zeiten ebensowenig wie heute abgestellt
werden auf das Verhalten Geisteskranker oder auf Handlungen, die im
Blutrausch des Krieges einem für unerbittlich gehaltenen Feind gegenüber
begangen wurden; in solchen und ähnlichen Fällen handelt es sich nicht um
Vorgänge des Rechtslebens, sondern weitgehend um Handlungen
Unzurechnungsfähiger. Es soll hier auch nicht die Rede sein von den religiösen und
sittlichen Lehren der mittelalterlichen Kirche und Literatur. Gemäß dem
«Neuen Testament» 3 gipfelten sie für die Beziehungen der Menschen zueinander

gewiß eindeutig in der Nächstenliebe, der Caritas4. Aber das Urteil
Schopenhauers dürfte doch zutreffen5, daß zwar die Moral des Christentums
viel höherer Art ist als die der übrigen Religionen, daß aber unter
Mohammedanern, Hindus und Buddhisten mindestens ebensoviel Redlichkeit, Treue,
Toleranz, Sanftmut, Wohltätigkeit, Edelmut und Selbstverleugnung gefunden
wird als unter den christlichen Völkern; wenn man die vortreffliche Moral,
welche die christliche und mehr oder weniger jede Religion predigt,
vergleiche mit der Praxis ihrer Bekenner und sich vorstelle, wohin es mit der
Moral kommen würde, wenn nur auf einen Tag alle Gesetze aufgehoben würden,

so müsse man zugeben, daß die Wirkung aller Religionen auf die Morali-
tät eigentlich sehr gering sei; theoretisch scheine jedem sein Glaube fest;
aber wenn es zur Tat komme, wenn der Glaube durch Entsagungen und
schwere Opfer bewährt werden solle, dann zeige er sich meist schwach.

Es ist deshalb die Absicht der nachfolgenden Betrachtung, nicht der Lehre,
sondern der Tat und ihren Beweggründen im Leben des Mittelalters
nachzugehen.

3. So einfach und selbstverständlich uns die Begriffe der Grausamkeit
und des Mitleids scheinen, so schwierig ist es, in der menschlichen Tat die
treibende Gesinnung, die Gefühlsregung zu erkennen, die das rechtliche
Verhalten in einer Gesellschaft von Menschen bestimmt. Täuschen wir uns
doch oft über die wirklichen Gründe des eigenen Handelns! Wie sollen wir
die Beweggründe anderer richtig einzuschätzen verstehen? Von den unsichtbaren

Motiven der Handelnden aber hängt die sittliche Wertung ab, die ihr
Gebaren «grausam» oder «mitleidig» macht, die sie uns als «böse» oder «gut»
erscheinen lassen; der Erfolg der Handlung kann nicht einzig entscheiden,
sondern nur soweit er der Absicht des Täters entspringt. Die Farbenleiter
vom Bösen zum Guten, von der Unmenschlichkeit zur Menschenliebe, weist
unendlich viele Schattierungen und Übergänge auf. Das reine Mitleid, die
echte «Caritas», wie sie etwa Schopenhauer in der unmittelbar aufleuchtenden,

2 Damit verwandt der früher gelegentlich gehörte Spruch «legum anima observatio», d. h.
die Anwendung beseelt das Gesetz.

3 Matth. 5, 43 ff.
4 Vgl. das Zitat aus Augustins «de moribus eccl.» bei G. Schnürer, Kirche und Kultur

im MA., I (1924), 64 f.
5 Grundlage der Moral (sämtl. Werke, III, 629 f., Insel-Verlag).

20



unwillkürlichen, von Vernunftüberlegungen freien Anteilnahme am Leid des

Mitmenschen erblickte, dürfte bei uns heutigen Zivilisierten seltener sein als

bei ungeschulten Naturkindern; Seumes Seufzer, «wir Wilden sind doch bessre
Menschen», ist, so gesehen, wohl durchaus begründet. Andrerseits findet aber
auch die aus «unmenschlicher» Anlage entstandene, reine Grausamkeit, die
unüberlegt, zwecklos, bzw. nur aus Lust am fremden Schmerz, begangen wird,
unter Leuten geschulten Verstandes mehr Hemmungen innerer und äußerer
Art als unter Menschen, denen «Europens übertünchte Höflichkeit» fehlt.
Unserem heutigen Empfinden erscheinen die Menschen des Mittelalters
unbeherrscht, bald rührend hingebend und voll aufrichtiger Teilnahme und
Hilfsbereitschaft, bald jähzornig aufbrausend und der rohesten Tat fähig6.

Das unwillkürliche, durch keine Zwecke beeinflußte Mitleid mit dem
leidenden Mitmenschen bestimmte sicher schon im Mittelalter viele Guttaten,
ohne daß die biblische Lehre bewußt eingewirkt hätte. Es wäre aber gewiß
falsch, den Einfluß etwa des Spruches zu leugnen: «Wenn du Almosen gibst,
so laß deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut7.» Schon Thüring
Frickart gebraucht andrerseits das Sprichwort: «Mit einer Wurst an ein
Bachen Speckseite) werfen8.» Das Mittelalter wertete, wie wir, die Wohltat

sittlich höher, wenn sie aus einfachem Mitgefühl erwiesen wurde, als wenn
sie etwa aus Ehrsucht oder aus Furcht vor der öffentlichen Meinung oder vor
Strafe erfolgte. Auch die böse Tat wurde milder oder schärfer verurteilt, je
nach dem in ihr erkennbaren Willen.

IL 1. Wenn wir wagen, das mittelalterliche Rechtsleben sittlich zu werten,

so dürfen wir das, um gerecht zu sein und der Wahrheit möglichst nahe
zu kommen, nicht ex nunc tun, d. h. nach heutigen Anschauungen, sondern
müssen ex tunc, nach den zeitgenössischen, zu urteilen suchen9. Die unhistorische

Beurteilung der Vergangenheit nach unserem heutigen Rechtsempfinden
würde gleich unzuverlässig sein, in einen ähnlichen Fehler verfallen, wie

etwa die Lynchjustiz.
Die Rechts- und Sittengeschichte vermittelt uns nur dann ein gerechtes

Bild der Vergangenheit, wenn sie die früheren Weltanschauungen berücksichtigt,
wenn ihr bekannt ist, wie die alte Zeit die Güter der Menschen einschätzte,
das Verhalten der Menschen zueinander wertete, welche Vorstellungen über
das Verhältnis der Menschen zur Gottheit herrschten10.

Diese Beziehungen, das Verhältnis der Menschen zu den Gütern, zu den
Mitmenschen und zu Gott, standen unter dem Zeichen einer streng hierarchi-

6 Vgl. J. H u i z i n g a Herbst des MA. (19282), S. 3 ff. — Ähnlich G. Schnürer, Kultur
und Kirche im MA., Ill (1929), 267; Ebenso Robert Anchel, «Crimes et Châtiments au
XVIIIe siècle» (1933), S. 221 ff., bes. S. 225.

7 Matth. 6, 1—3 ; Lukas 6, 32 ff.
8 Twingherrenstreit (1877), 141 Z., 26 f.
9 So auch Bader a. a. O., 32 ff., und Anchel a. a. O., 2 f.
10HeinrichMitteis,in Wirtschaft und Kultur, Festschr. f. A. Dopsch, 1938, S. 561 ff.

21


	Anlass der Untersuchung

