
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 11 (1949)

Artikel: Grausamkeit und Mitleid im Rechtsleben des Mittelalters : nach
bernischen und schweizerischen Quellen

Autor: Rennefahrt, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRAUSAMKEIT UND MITLEID IM RECHTSLEBEN
DES MITTELALTERS

NACH BERNISCHEN UND SCHWEIZERISCHEN QUELLEN

Von H. Rennefahrt

Inhalt

I. Anlaß der Untersuchung. — 1. «Mittelalter» kein scharf umrissener Begriff. — 2. Das
Rechtsleben besser erkennbar aus der Praxis als aus der Theorie. — 3. Sittliche Wertung der
Handlungen hängt von den Motiven und Absichten der Handelnden ab.

IL 1. Urteil über das MA ist «ex tunc», nicht «ex nunc» zu fällen. Weltanschauung des
MA's betrachtete das Verhältnis der Menschen zu den Gütern, zu den Mitmenschen und zu
Gott unter dem Zeichen einer Hierarchie; auch die Güter waren hierarchisch geordnet. Keine
unveräußerlichen Menschenrechte. — Wertung der Seele, Luzern 1651; Ehrenhändel. — 2.
Vergeltungsgedanke.

III. 1. Schrecken vor dem Strafverfahren zeigt sich in der Verachtung des Henkers. —
2. Zweck der Folter, namentlich im Kampf gegen die Hexerei. — Pflicht der Obrigkeit, die
Untertanen zu schützen; ihre Verantwortlichkeit gegenüber Gott. — Glaube an die Möglichkeit

der Hexerei; Zweifel an der Wirklichkeit der Illusionen der «Hexen» seit 1600. — Ordnung
von 1600. — Weitere Vorsicht in Hexenverfolgungen 1609, 1634 und 1651 befohlen. — 1652

Feststellung der «Satanzeichen» erschwert. — 1651 geistige Beeinflussung des Volkes gegen die
«Versuchungen» Satans angeordnet. — Aufklärung beseitigt den Hexenglauben. — 3. Wiedertäufer.

Stellung des «Synodus» von 1532 und erste Ordnung gegen die Täufer (1531). — Milderung

von 1533. — Zwang zu äußeren Kultushandlungen; Folter gegen Wiedertäufer 1538
befohlen; Gehorsamseid der Wietertäufer. — Zeitumstände (Täuferunruhen und Bauernkrieg
in Deutschland) machten den Kampf gegen die Täufer zum Kampf gegen die Feinde staatlicher
und gesellschaftlicher Ordnung. — Eid der bekehrten Wiedertäufer ; Milderung 1566 ; Rousseaus
Ansicht über eine «religion civile». — 4. Gefängnis. Leib des Verbrechers als Pfand für das
Entgelt seiner Tat (Strafe). — Vorsichtige Anordnung der Gefangennahme. — Anteilnahme am
Leiden der Gefangenen. — Fürbitte für Gefangene. — 5. «Ehrliche* Missetaten. Bei Todschlag
und Verwundung Begünstigung der Flucht des Täters; keine Auslieferung. — Aussöhnungsbemühungen

der Obrigkeit. — 6. Hinrichtungsarten, erklärlich aus alter Überlieferung (Opfer-
und Entgeltgedanke). — Hinrichtung und Niederlage im Krieg als Gutmachung begangenen
Unrechts. — Mitleid des Volkes mit den Hinzurichtenden. — Ecclesia non sitit sanguinem. —
«Armer Sünder» als Werkzeug des Teufels; Henkerzehnt; Gnade der Obrigkeit. — Jugendliche
Verbrecher. — In dubio pro reo. — 7. Mißglückte Hinrichtung dem Willen Gottes oder der
Fürsprache eines Heiligen zugeschrieben. — Adrian v. Bubenberg empfiehlt Milde. —

IV. Fürsorge für Schwache und Arme. — 1. Witwen und Kinder. — Kindbetterinnen und
Schwangere. — 2. Fremde. — 3. Andere Hilflose und Darbende. Motiv der Hilfe häufig die
Hoffnung auf Lohn im Jenseits. — Reformation verwirft die Werkgerechtigkeit. — Obrigkeitliche

Armenfürsorge hält Zigeuner und Müßiggänger fern; Bettelbriefe. — 4. Ehre und Ansehen
als Motiv der Mildtätigkeit. — Landfriedens- und Kriegsordnungen wollen Waffenlose schonen.
— 5. Weltliche Armenfürsorge seit 1490 den arbeitsfähigen Bettlern feindlich; Bettlerordnung
von 1527. — Ausblick auf die heutige Armenpflege. —

V. Leibeigenschaft. Lage der Unfreien. — Lehre der Gleichheit aller Menschen. — Wirkung
der Lehre: Freilassungen aus finanziellen und selbstsüchtigen Gründen; politische Gründe. —
Sittliche Gründe. —

VI. Verhalten zu andern Lebewesen. Zu Tieren, besonders Pferden und Hunden;
Jagdvögel. — Zu Bäumen. —

Schluß.

17



«Die Grausamkeiten des Mittelalters sind in Wirklichkeit keine. Ein Mensch
des Mittelalters würde den ganzen Stil unseres heutigen Lebens noch ganz anders
als grausam, entsetzlich und barbarisch verabscheuen! Jede Zeit, jede Kultur,
jede Sitte und Tradition hat ihren Stil, hat ihre ihr zukommenden Zartheiten und
Härten, Schönheiten und Grausamkeiten, hält gewisse Leiden für selbstverständlich,

nimmt gewisse Übel geduldig hin. Zum wirklichen Leiden, zur Hölle wird
das menschliche Leben nur da, wo zwei Zeiten, zwei Kulturen und Religionen
einander überschneiden. Ein Mensch der Antike, der im Mittelalter hätte leben
müssen, wäre daran jämmerlich erstickt, ebenso wie ein Wilder inmitten unserer
Zivilisation ersticken müßte. Es gibt nun Zeiten, wo eine ganze Generation so
zwischen zwei Zeiten, zwischen zwei Lebensstile hineingerät, daß ihr jede
Selbstverständlichkeit, jede Sitte, jede Geborgenheit und Unschuld verloren geht.»
Hermann Hesse, Der Steppenwolf (1927), 37.

Die Wahl des Gegenstandes der nachstehenden Ausführungen durch einen
Rechtshistoriker bedarf der Rechtfertigung; denn eigentlich sollte sich nur
ein zünftiger Kulturhistoriker oder ein Philosoph an dieses Thema wagen.
Ich bin weder das eine noch das andere. Aber als Rechtshistoriker fühlte ich
das Bedürfnis, namentlich angesichts dessen, was wir als ohnmächtige
Zuschauer in den modernen Diktaturen mitangesehen haben und noch jetzt
mitansehen, das weitverbreitete abschätzige Urteil über das Mittelalter
nachzuprüfen und damit zugleich einen Vergleichsmaßstab für die Einschätzung
unseres heutigen Kulturstandes zu gewinnen.

Die einzelnen Beispiele aus dem alten Rechtsleben, die mir kennzeichnend
schienen, sind nicht das Ergebnis systematischer Durchforschung der Quellen,
sondern /Vefeereertrag der Arbeit an der Sammlung bernischer Rechtsquellen.

Erst nachdem ich den größten Teil des Stoffes, der mich zu meinen
Schlüssen geführt hat, gesichtet und geordnet hatte, bin ich in freundschaftlicher

Weise auf Schriften hingewiesen worden, die mein vorher unsicheres
Bild von dem betretenen Neuland festigten: Dr. Strahm nannte mir J.
Huizinga s Herbst des Mittelalters, Bundesarchivar Prof. Léon Kern verschaffte
mir die Kenntnis von Rob. Anchels «Crimes et châtiments au XVIIIe
siècle»; der Hinweis Prof. Hans Fehrs auf den von ihm zur Festschrift
für Alfons Dopsch (1938) beigesteuerten Aufsatz über «die gerechte
Vergeltung im Diesseits und Jenseits» verstärkte meine Ansicht von der Bedeutung

der Vergeltungsidee im alten Rechtsleben; er verschaffte mir zudem
mittelbar die Kenntnis des Aufsatzes des polnischen Historikers Oskar von
H a 1 e c k i (gleiche Festschrift, S. 684 ff.) über «Kulturgeschichte und
Geschichtsphilosophie», der damit schließt, daß neben den Sonderdisziplinen
der Geschichte der geistigen Kultur (wie Kunst- und Literaturgeschichte usw.)
als besonders wichtiges Gebiet die Geschichte der moralischen Entwicklung
der Menschheit, ihres Ethos, zu berücksichtigen sei, — des Ethos, «das einerseits

in der Beziehung von Mensch zu Mensch und von einer menschlichen
Gemeinschaft zur andern, andrerseits in der Beziehung zwischen Geschöpf
und Schöpfer, zwischen Mensch und Gott, zum Ausdruck komme; auf diesem
Gebiet finde sich das objektive Kriterium, das zum Prinzip eines geschichts-
philosophischen Systems werden könne; dieses Kriterium bestehe in der Über-

18



einstimmung jener doppelten Beziehung, die ja schließlich den gesamten
Inhalt der Geschichte ausmache, mit dem Gesetze der ewigen Caritas».

0. von Halecki fußt auf der katholischen Geschichtsphilosophie. Aber
auch ohne eine bestimmte dogmatisch-konfessionelle Grundlage kann und
muß man, ausgehend von dem Gedanken reiner Menschlichkeit, zu festen
ethischen Grundsätzen für die Beziehungen unter Menschen gelangen. Einen
kleinen Beitrag zur Erkenntnis solcher Grundsätze möchten auch die folgenden

Betrachtungen von Erscheinungen des Rechtslebens bieten.

1. Die massenhaften und planmäßigen Greueltaten, deren Zeugen wir seit
1933 während Jahren sein mußten, nötigten vielen den entsetzten Ausruf ab,
das heutige Zeitgeschehen sei ja so arg, wie das «dunkelste Mittelalter». Das
Studium namentlich bernischer Rechtsquellen aus dem 15. und 16. Jahrhundert

konnte dazu führen, dieses Urteil, soweit es sich auf das Mittelalter
bezieht, als zu abfällig, ja als unbegründet zu bezeichnen. Es handelt sich doch
in erster Linie darum, welche Geisteshaltung, welche Überzeugungen das

menschliche Leben bestimmten. Bevor darauf einzutreten ist, sind die
Begriffe abzugrenzen, auf die sich das Nachfolgende erstrecken will:

1. «Mittelalter» bezeichnet in der Geschichtsschreibung einen Zeitraum,
der lediglich aus Gründen der Einteilung, der Ordnung, von dem
vorausgehenden «Altertum» und der nachfolgenden «Neuzeit» unterschieden wird.
Die in der Geschichte üblich unterschiedenen Epochen waren nicht wirklich
scharf voneinander getrennt, sondern gingen ineinander über1. Die Kultur
früherer Zeiten beeinflußte jeweilen bald schwächer, bald kräftiger die
Wirtschaft, das Recht, die Sitte, die Religion und die philosophischen Lehrmeinungen

der Folgezeiten. «Mittelalterliche» Anschauungen herrschten noch in
mannigfacher Weise im 17. und 18. Jahrhundert, also in der sogenannten «Neuzeit»,

die man etwa von der Entdeckung Amerikas oder von der Reformation an
beginnen läßt. In zeitlicher Hinsicht ist unser Thema also nicht ängstlich zu
beschränken. Eher könnte man abschätzig als «mittelalterlich» bezeichnen
jede Zeit, die nach starrem Dogma urteilt und handelt, sei es das Dogma der
katholischen oder der orthodox-reformierten Kirche, oder das so viel
engstirnigere nationalsozialistische, faschistische oder bolschewistische Dogma,
welches das eigene «jugendfrische Herrenvolk» für ausersehen hält, die übrigen

«dekadenten» oder sonst «rassisch minderwertigen» Menschen zu beherrschen,

oder die das eigene politisch-wirtschaftliche System als das einzig
«demokratische» anerkennt.

2. Das «Rechtsleben» erschöpft sich nicht in geschriebenen und ungeschriebenen

Gesetzen und Bräuchen, sondern tritt deutlicher hervor in den gerichtlichen

Urteilen, in den Motiven, die zur Änderung von Rechtssätzen geführt
haben, überhaupt in allen Vorgängen, die erkennen lassen, welche Gesinnung

l K. S. Bader, Ursache und Schuld in der geschichtlichen Wirklichkeit (1946), 58 ff. —
G. Schnürer, Kirche und Kultur im MA., I (1924), p. VII f.

19



das rechtliche Verhalten des Einzelnen oder einer menschlichen Gemeinschaft
geleitet hat2. Dabei darf für frühere Zeiten ebensowenig wie heute abgestellt
werden auf das Verhalten Geisteskranker oder auf Handlungen, die im
Blutrausch des Krieges einem für unerbittlich gehaltenen Feind gegenüber
begangen wurden; in solchen und ähnlichen Fällen handelt es sich nicht um
Vorgänge des Rechtslebens, sondern weitgehend um Handlungen
Unzurechnungsfähiger. Es soll hier auch nicht die Rede sein von den religiösen und
sittlichen Lehren der mittelalterlichen Kirche und Literatur. Gemäß dem
«Neuen Testament» 3 gipfelten sie für die Beziehungen der Menschen zueinander

gewiß eindeutig in der Nächstenliebe, der Caritas4. Aber das Urteil
Schopenhauers dürfte doch zutreffen5, daß zwar die Moral des Christentums
viel höherer Art ist als die der übrigen Religionen, daß aber unter
Mohammedanern, Hindus und Buddhisten mindestens ebensoviel Redlichkeit, Treue,
Toleranz, Sanftmut, Wohltätigkeit, Edelmut und Selbstverleugnung gefunden
wird als unter den christlichen Völkern; wenn man die vortreffliche Moral,
welche die christliche und mehr oder weniger jede Religion predigt,
vergleiche mit der Praxis ihrer Bekenner und sich vorstelle, wohin es mit der
Moral kommen würde, wenn nur auf einen Tag alle Gesetze aufgehoben würden,

so müsse man zugeben, daß die Wirkung aller Religionen auf die Morali-
tät eigentlich sehr gering sei; theoretisch scheine jedem sein Glaube fest;
aber wenn es zur Tat komme, wenn der Glaube durch Entsagungen und
schwere Opfer bewährt werden solle, dann zeige er sich meist schwach.

Es ist deshalb die Absicht der nachfolgenden Betrachtung, nicht der Lehre,
sondern der Tat und ihren Beweggründen im Leben des Mittelalters
nachzugehen.

3. So einfach und selbstverständlich uns die Begriffe der Grausamkeit
und des Mitleids scheinen, so schwierig ist es, in der menschlichen Tat die
treibende Gesinnung, die Gefühlsregung zu erkennen, die das rechtliche
Verhalten in einer Gesellschaft von Menschen bestimmt. Täuschen wir uns
doch oft über die wirklichen Gründe des eigenen Handelns! Wie sollen wir
die Beweggründe anderer richtig einzuschätzen verstehen? Von den unsichtbaren

Motiven der Handelnden aber hängt die sittliche Wertung ab, die ihr
Gebaren «grausam» oder «mitleidig» macht, die sie uns als «böse» oder «gut»
erscheinen lassen; der Erfolg der Handlung kann nicht einzig entscheiden,
sondern nur soweit er der Absicht des Täters entspringt. Die Farbenleiter
vom Bösen zum Guten, von der Unmenschlichkeit zur Menschenliebe, weist
unendlich viele Schattierungen und Übergänge auf. Das reine Mitleid, die
echte «Caritas», wie sie etwa Schopenhauer in der unmittelbar aufleuchtenden,

2 Damit verwandt der früher gelegentlich gehörte Spruch «legum anima observatio», d. h.
die Anwendung beseelt das Gesetz.

3 Matth. 5, 43 ff.
4 Vgl. das Zitat aus Augustins «de moribus eccl.» bei G. Schnürer, Kirche und Kultur

im MA., I (1924), 64 f.
5 Grundlage der Moral (sämtl. Werke, III, 629 f., Insel-Verlag).

20



unwillkürlichen, von Vernunftüberlegungen freien Anteilnahme am Leid des

Mitmenschen erblickte, dürfte bei uns heutigen Zivilisierten seltener sein als

bei ungeschulten Naturkindern; Seumes Seufzer, «wir Wilden sind doch bessre
Menschen», ist, so gesehen, wohl durchaus begründet. Andrerseits findet aber
auch die aus «unmenschlicher» Anlage entstandene, reine Grausamkeit, die
unüberlegt, zwecklos, bzw. nur aus Lust am fremden Schmerz, begangen wird,
unter Leuten geschulten Verstandes mehr Hemmungen innerer und äußerer
Art als unter Menschen, denen «Europens übertünchte Höflichkeit» fehlt.
Unserem heutigen Empfinden erscheinen die Menschen des Mittelalters
unbeherrscht, bald rührend hingebend und voll aufrichtiger Teilnahme und
Hilfsbereitschaft, bald jähzornig aufbrausend und der rohesten Tat fähig6.

Das unwillkürliche, durch keine Zwecke beeinflußte Mitleid mit dem
leidenden Mitmenschen bestimmte sicher schon im Mittelalter viele Guttaten,
ohne daß die biblische Lehre bewußt eingewirkt hätte. Es wäre aber gewiß
falsch, den Einfluß etwa des Spruches zu leugnen: «Wenn du Almosen gibst,
so laß deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut7.» Schon Thüring
Frickart gebraucht andrerseits das Sprichwort: «Mit einer Wurst an ein
Bachen Speckseite) werfen8.» Das Mittelalter wertete, wie wir, die Wohltat

sittlich höher, wenn sie aus einfachem Mitgefühl erwiesen wurde, als wenn
sie etwa aus Ehrsucht oder aus Furcht vor der öffentlichen Meinung oder vor
Strafe erfolgte. Auch die böse Tat wurde milder oder schärfer verurteilt, je
nach dem in ihr erkennbaren Willen.

IL 1. Wenn wir wagen, das mittelalterliche Rechtsleben sittlich zu werten,

so dürfen wir das, um gerecht zu sein und der Wahrheit möglichst nahe
zu kommen, nicht ex nunc tun, d. h. nach heutigen Anschauungen, sondern
müssen ex tunc, nach den zeitgenössischen, zu urteilen suchen9. Die unhistorische

Beurteilung der Vergangenheit nach unserem heutigen Rechtsempfinden
würde gleich unzuverlässig sein, in einen ähnlichen Fehler verfallen, wie

etwa die Lynchjustiz.
Die Rechts- und Sittengeschichte vermittelt uns nur dann ein gerechtes

Bild der Vergangenheit, wenn sie die früheren Weltanschauungen berücksichtigt,
wenn ihr bekannt ist, wie die alte Zeit die Güter der Menschen einschätzte,
das Verhalten der Menschen zueinander wertete, welche Vorstellungen über
das Verhältnis der Menschen zur Gottheit herrschten10.

Diese Beziehungen, das Verhältnis der Menschen zu den Gütern, zu den
Mitmenschen und zu Gott, standen unter dem Zeichen einer streng hierarchi-

6 Vgl. J. H u i z i n g a Herbst des MA. (19282), S. 3 ff. — Ähnlich G. Schnürer, Kultur
und Kirche im MA., Ill (1929), 267; Ebenso Robert Anchel, «Crimes et Châtiments au
XVIIIe siècle» (1933), S. 221 ff., bes. S. 225.

7 Matth. 6, 1—3 ; Lukas 6, 32 ff.
8 Twingherrenstreit (1877), 141 Z., 26 f.
9 So auch Bader a. a. O., 32 ff., und Anchel a. a. O., 2 f.
10HeinrichMitteis,in Wirtschaft und Kultur, Festschr. f. A. Dopsch, 1938, S. 561 ff.

21



sehen Ordnung: wie unter den Menschen eine feste Rangordnung nach Ge-

burtsstand, Beruf, Geschlecht und Alter eingehalten wurde, so wurden auch
die Güter, ideelle und greifbare, in einer festen Wertskala gesehen: Seele,
Ehre, Leib und Vermögen («Gut» im engern Sinn) u. Die Seele, die zur Seligkeit

oder zur Verdammnis bestimmte Beherrscherin des Leibes, hatte den
göttlichen Geboten zu gehorchen. Die Ehre, der Glanz der Persönlichkeit auf
Erden, hing von dem Stand, dem Vermögen und der Treue und Zuverlässigkeit

den Mitmenschen gegenüber ab. Leib und Gut erschienen so lediglich
als Diener der ideellen Werte der Menschen. Die hohe Wertung der Seele

zeigte sich z. B. im Fall der Magdalena Schmidli, die 1651 wegen ehrverletzlicher

Schmähreden gegen den verstorbenen Seckelmeister in Luzern
eingekerkert war; sie drohte, wenn ihr der Schaden, den der Seckelmeister ihr
zugefügt habe, nicht ersetzt werde, so bringe sie sich durch Hunger um und
fordere diejenigen nach sich, die den Schadenersatz verweigern und dadurch
ihren Tod verursachen; wenn man ihr aber den erlittenen Schaden (100
Gulden) ersetze, so wolle sie ihre Schmähreden abbitten und nicht mehr an die
Sache denken. Nachdem sie wirklich sechs Tage lang keine Nahrung angenommen

hatte, wurde der Rat ängstlich und holte bei der Geistlichkeit ein
Gutachten ein, ob die Schmidli in die Hölle käme, wenn sie sich durch Hunger
umbrächte. Die Geistlichen erklärten, daß sie dadurch ihre Seele tatsächlich
in Gefahr brächte. Der Rat suchte nun die klagenden Erben des Seckelmei-
sters zu bewegen, unbeschadet ihrer und des Seckelmeisters Ehre die 100 Gulden

der Schmidli zu zahlen; man werde sie später verhalten, den Betrag wieder

zurückzuerstatten. Die Erben weigerten sich, denn die Ehre des
Seckelmeisters sei von «diesem Mensch» zu stark verletzt worden. Da erwog der
Rat, daß alles Geld der Erde eine unsterbliche Seele nicht wert wäre und daß
ihn selber eine zu schwere Verantwortung treffen würde, wenn er den Hungertod

der Schmidli nicht verhütete; er ließ deshalb der Schmidli einen Gültbrief

über 100 Gulden aushändigen, als ob er von den Erben des
Seckelmeisters käme 12: Die Seele stand über der irdischen Ehre, und unvergleichlich

höher als Geld und Gut; aber auch das Leben der Schmidli wäre kaum
geschont worden, wenn nicht ihre Seele durch ihren Hungertod gefährdet
worden wäre.

Der höhere Rang der Ehre, itfeer Leib und Gut, wurde z. B. von Anshelm
anerkannt, als er schrieb: «es ist vil wäger, so wit êr duldet (soweit die
Ehre es zuläßt), mit unrecht liden frid hon, dan kriegen; (auch besser) gelt,
dan bluot verlieren13.» Ehrverletzungen gegen Obrigkeiten und insgesamt
gegen Städte oder Länder führten oft zu Kriegen und kosteten dem Beleidiger

11 H. Rennefahrt, Grundz. d. bern. Rsgesch., II, 237 ff. — Vgl. auch J. Huizinga,
a. a. O., 311 ff.

12 Luzern, Ratsprotokoll 52, 160a und 175a, hier zitiert nach dem Manuskript Arthur
Gloggners, Patriziat der Stadt und Republik Luzern.

13 A n s h e 1 m I, 221 (zum Jahr 1482).

22



mitunter das Leben14. Die Schmähworte und die Spottlieder, die aus den
Kreisen des Schwäbischen Bundes seit 1488 immer wieder ergingen und die
Ehre der Eidgenossen antasteten, waren ein Hauptgrund für die Feindschaft,
die schließlich zum Schwabenkrieg führte15.

Wesentlich für die sittliche Beurteilung des Mittelalters ist dabei, daß es

keine unveräußerlichen Menschenrechte kannte, sondern annahm, jedermann
könne nach freiem Willen über seine diesseitigen und jenseitigen Güter
verfügen 16: Die Seele konnte durch Eid zu Pfand gesetzt werden oder gar durch
Pakt mit dem Teufel völlig verkauft werden. Die Ehre wurde durch Gelübde
eingesetzt; sie ging verloren, wenn das Gelübde nicht gehalten wurde; ebenso,
wenn der in seiner Ehre Angegriffene sie nicht sofort verteidigte und die
«abgeschnittene» Ehre durch Selbsthilfe oder Richterspruch oder durch
Ehrenerklärung («Entschlagnis») des Beleidigers wiederherstellen konnte. In
Gerichtssachen um Geldschulden durften die Parteien in Bern keine
Beiständer (Vorläufer der Advokaten) beiziehen, in Sachen um «zytlich guot,
erb und eigen» nur zwei Mann, «aber in Sachen, so einem an sin lyb oder eer
gat, sovil jedes notturft ervordert»17. Über den Leib waren alle
Rechtsgeschäfte denkbar, die heute über Geld und Geldeswert abgeschlossen werden
können: die Freiheit des Leibes konnte freiwillig aufgegeben oder durch
einen Sieger unterdrückt werden. Der schwere Verbrecher verwirkte seinen
Leib (Leben). Der Leib des Totschlägers wurde den Bluträchern «erteilt» und
war ihrer Rache verfallen.

2. Die Menschen des Mittelalters, für die jeder Mensch, jedes Gut einen
festen Platz auf der Stufenleiter der Werte hatte, waren in ihrem Tun und
Lassen beherrscht vom Vergeltungsgedanken: wie jedes Ding seinen gerechten
Preis hat, wie jeder Arbeiter seines Lohnes wert ist, so findet jede Handlung
im Diesseits oder im Jenseits ihre entsprechende Vergeltung, im Guten wie
im Bösen; wo die irdische Gerechtigkeit versagt, da wird die göttliche
ausgleichen 18.

Von diesen alles durchdringenden Wert- und Vergeltungsideen des Mittelalters

aus kommt man dem Verständnis des alten Rechtslebens näher.

III. 1. Wer von der Grausamkeit des Mittelalters spricht, wird regelmäßig
zuerst denken an Folter und Inquisition und an die verschiedenen Hinrich-
tungs- und Verstümmelungsstrafen. Es ist aber ein sicheres Zeichen für das
Grauen, das den Durchschnittsmenschen des Mittelalters vor den Schrecken

14 A n s h e I m I, 439 f. (1494).
15 Vgl. Anshelm I, 327 f.; II, 92 f., 105 f.; Ill, 262 f. (1511); IV, 274 f. (1518).
16 R e n n e f a h r t, a. a. O., II, 251 ff., zum Folgenden.
17 Bern RQu I, 275, Nr. 24 (Gerichtss. 1539).
18 Der Vergeltungsgedanke im alten Recht ist eingehend erörtert von Hans Fehr in

der eingangs erwähnten Festschr. für Alfons Dopsch, S. 591 ff.; vgl. auch Huizinga. s.a. O..
25 ff., Joh. Bühler, Kultur des MA. (1931), 68 ff. («Lohn- und Furchtmotiv»), Rennefahrt,

a. a. O., III, 12 ff., 173 ff.

23



des Strafverfahrens überkam, daß der Henker und Folterknecht als unehrlich
und unrein von allen anständigen Leuten gemieden wurde. Nach einer bernischen

Ordnung von 147119 sollte der Henker (Nachrichter) «erbern lüten an
den Straßen wichen und hinden in den kilchen bliben — und an ofnem merit
kein äßig ding in die hand nemen, sunder das mit sinem wibe usrichten».
Auch der Galgen und die Richtstätte waren verrufen und wurden nach
Möglichkeit gemieden 20. Es kam vor, daß verurteilte Übeltäter begnadigt wurden,
unter der Bedingung, daß sie das unehrliche Handwerk des Scharfrichters
übernahmen. Noch 1579 mußten Schultheiß und Rat den Spitalmeister
anweisen, daß er den Henkersknechten («den verschmechten dieneren») zulasse,
«das sy in der bättlerstuben ir muoß, das sy by dem muoßhafen nemend,
essind, und inen im übrigen gebe, wie von alter har gebrüchlich» 21.

2. Was bezweckte die Folter? Einmal sollte durch sie ein Geständnis
erwirkt werden. Man hatte wohl die Erfahrung gemacht, daß die Aussagen
zufälliger Zeugen unzuverlässig waren und wollte deshalb wenn möglich die
Wahrheit aus dem eigenen Mund des Beschuldigten hören22. Dabei wird nur
selten Gewicht auf die Freiwilligkeit des Geständnisses gelegt, wie etwa in
dem Weistum von Bure (um 1360): «les hommes de la chastellenie de Pour-
rentru sont si francs, que l'on ne puet deffaire ung homme, se Ion ne le trouve
portant ou traînant pour son meffait, ou se il ne le dit de sa bouche sans faire
destroy» 2S: die freien Leute durften nur hingerichtet werden, wenn sie auf
handhafter Tat gefunden wurden oder ohne Zwang gestanden.

Meistens, und zwar gerade wegen des Verdachtes, der im Mittelalter und
bis in das 17. Jahrhundert hinein die meisten Todesopfer forderte, wegen des
Verdachtes der Hexerei, griff man zur Folter, um Geständnisse zu erzwingen.
Man scheint dabei geglaubt zu haben, daß der Teufel, der zu der Missetat
angestiftet habe, durch die Tortur des von ihm Besessenen ausgetrieben werden
könne24. Nur das Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit konnte die Tortur

rechtfertigen; daß es schon damals vorkam, daß Sadisten die Folter
mißbrauchten, um ihre Lust an dem Schmerz Unglücklicher zu weiden, ändert
nichts hieran. Zauberer und Hexen, die sich dem Teufel verschrieben und
Gott verleugnet hatten, bedeuteten nach der unbedingt in allen Volkskreisen
herrschenden Meinung eine so große Gefahr für die Mitmenschen und ihre
Habe, besonders auch für das Vieh, daß die Obrigkeiten sich für verpflichtet
hielten, mit größter Strenge solche Landschädlinge zu verfolgen, um nicht sel¬

ls Welti, RQu Bern 112, m, Nr. 148; vgl. F. El s en er, zur «Befreiung» des
Scharfrichters, Schw. Arch. f. Volksk. 44 (1947), 66 ff.

20 H. Fehr, Humor im Recht (1946), 20 f. — K. v. A m i r a Die german. Todesstrafen
(1922), 228 ff. — Handwörterb. d. deutschen Aberglaubens III, 258 ff. (unter Galgen).

21 Ratsmanual 396, 241.
22 Vgl. z. B. H a n s F e h r, D. Rechtsgesch., §§ 39, Ziff. 3, 51.
23 T r o u i 11 a t IV, 141, Nr. 56.
24 Hans Fehr, Folter und Strafe im alten Bern, in ZbJV 66 (1930), 197. — Vgl. über

den Hexenglauben im allgemeinen G. Schnürer, Kultur und Kirche im MA., II (1926),
60 ff. ; über die Folter gegen Ketzer, a. a. O., 433 ff.

24



ber gegenüber Gott verantwortlich zu werden; Gott hatte ja der Obrigkeit
die Pflicht auferlegt und die Macht verliehen, ihre Untertanen zu schützen;
sie war schuldig, «die laster abzestellen, ze weren und ze straffen» 25. Es galt
also der ernsthaft geglaubten Pflicht, als z. B. Schultheiß und Rat von Bern
1523 an die Obrigkeiten von Basel, Solothurn und anderer benachbarter Orte
schrieben, sie hätten einen Übeltäter mit dem Feuer richten lassen, der außer
vielen Diebstählen bekannt habe, er habe den letzten großen Hagelschlag
machen helfen 26, wozu ihn vier Frauen aus Basel angestiftet und unterwiesen
hätten; der Hingerichtete habe die Gestalt der Frauen beschrieben, wie im
beigefügten Steckbrief ersichtlich; man solle überall auf diese Frauen achten
und sie womöglich festnehmen, damit man nach ihrem Verdienen gegen sie
handeln könne27. Der Aberglaube, durch Hexerei könne im Bund mit dem
Teufel Unwetter heraufbeschworen werden, war immer noch so stark, wie
zur Zeit Justingers, der allen Ernstes erzählte28, die Berner haben die
Belagerung Oltens aufgehoben, weil eine Hexe «an der zinnen heimlich etliche
wort» gesprochen habe und dadurch den größten Regen beschworen habe,
«der in disena land je gesechen wart».

Auch nach der Reformation hielt man solche Zauberei für möglich: am
2. Juni 1599 befahl die bernische Obrigkeit, zwei Eheleute, «so verdacht, den
über die Stadt gegangnen hagel gemacht ze haben, zuo Martzili (wo die Folter
jeweilen stattfand) ze examinieren»29. Als eine wahre Flut von Anklagen
wegen Hexerei aus dem Waadtland an die bernische Obrigkeit gelangte, eine
Flut, die wir heute kaum anders als aus einer Massenpsychose zu erklären
vermögen, da stutzten Schultheiß und Rat: «Als dann min gnädig herren
gespürt, wie häfftig die arbeitsäligkeit der hexery by iren undertanen welschen
landts inryßt, und uß den vergichten Geständnissen) erfaren, wie die
gefangnen unhulden einanderen accusierend, als wan sy in iren, glychwol
vermeinten versamlungen byeinander gewesen, gessen, truncken und anders
verrichtet; so bald nun solche accusation beschechen, wirt uff die verklagte person

gegriffen und mit tortur gegen derselben procediert. Da nun ir gnaden
(die Obrigkeit) besorgen, wyl anzogne versamlung allein ein illusion und
Verblendung des bösen fyendts, so möge er ouch wol ehrlicher lütten gstalt disen
arbeitsäligen lütten presentieren und fürstellen, da aber inen unrecht be-
scheche, so mit der tortur gegen inen geylt wurde.» Damit stand die Berner
Behörde etwa auf dem Standpunkt des Gelderschen Arztes Joh. Wier (oder
Weier), der um 1563 den Hexenwahn zwar als Einbildung erkannt hatte, der

25 Großes Mandat der Stadt Bern, vom 16. Dezember 1548. — Vgl. auch An c h e 1, a. a. O., 3 f.
26 Anshelm IV, 207 (zum Jahr 1516), braucht «zouberin, hagelkocherin, hex» als

gleichbedeutend.

27 T. Miss. P 184.
28 S. 156, Nr. 247 (zum Jahr 1383), Anonymus 413, Nr. 146.
29 RM 437, 333; weitere Beispiele bei F. Trechsel, Hexenwesen im Kanton Bern, in

Berner Taschenb. 1870, S. 149 ff. — Über Hexenprozesse von 1582, Grunau-Bl. 1909, 2020; 1910,
61 ff.; von 1667, a. a. O., 1909, 288.

25



sich aber trotzdem nicht vom Glauben an die Möglichkeit des Vergehens der
Hexerei, das durch Verleugnung Gottes und Ergebung an den Teufel
eingeleitet wurde, lösen konnte! Oder wagte er es noch nicht, den Hexenwahn
völlig zu verwerfen, weil er sich dadurch selber verdächtig gemacht und der
Verfolgung ausgesetzt hätte30? Man darf nicht vergessen, daß zwischen Ketzerei

und Hexerei kaum ein Unterschied gemacht wurde und daß jeder, der die

göttliche Offenbarung der Bibel bezweifelt hätte, als Gottesverleugner und
Ketzer gegolten hätte; die Bibel aber verlangte, «die Zauberinnen sollst du
nicht leben lassen sl», und Kaiser und Päpste hatten immer wieder unter
Berufung auf die Bibel die alten heidnischen Gebräuche als Zauberei und Ketzerei

bekämpft32. — So beharrte auch die bernische Obrigkeit auf dem in der
heiligen Schrift verankerten Glauben an die Hexerei und an den ihr zugrunde
liegenden Pakt mit dem Bösen. Aber sie suchte nach Mitteln, um Justizirrtümer
zu vermeiden33. Am 3. Mai 1600 erließ sie eine Ordnung, «wie die hexen
sollen behendiget und torturiert werden»; nach der oben wiedergegebenen
Betrachtung wurde darin verfügt: Die der Hexerei verdächtigte Person darf
nur gefangengesetzt werden, wenn sie in drei verschiedenen Prozessen
beschuldigt worden ist. Liegt eine solche dreifache Bezichtigung vor, so darf sie

zwar gefangengenommen werden, ist jedoch der Tortur nur dann zu
unterwerfen, wenn sie 1. etwas Böses getan hat; wenn ihr nur vorgeworfen wird,
sie sei «in den Synagogen und tüffelischen versamlungen gesechen» worden,
so genügt dies allein noch nicht; 2. wenn sie nach Information über ihre
Lebensführung «argwönig erfunden» wird; aber diese Information soll unterlassen

werden, wenn sich nicht 3. bei der Leibesuntersuchung erweist, daß sie

30 F. Trechsel, a. a. O., 187 f., J. Huizinga, Herbst des MA., 356, 361.
31 2. Mose 22, 17 (18); 3. Mose 20, 6 und 27.
32 Karlmann, 742, Mon Germ. hist. Cap. I, 25, Ziff. 5; Karl der Große, 769, a. a. O.,

45, Nr. 19, Ziff. 6; 775—790 a. a. O., 68, Nr. 26, Ziff. 6, 9, 21, 23; a. a. O., 223, Nr.108 s. d.;
Ludwig der Fromme, 829 (Synodus von Paris), a. a. O., II, 44 f., Nr. 196, Ziff. 54, Abs. 3.
Ketzerordnung Friedrichs IL, 1232. Sachsenspiegel II, 13: «Swelk cristenman ungeloubich ist oder
mit zoubere ummegeit oder mit vorgiftnisse, unde des virwunnen wirt, den sol man uph der
hurt burnen» ; Schwabenspiegel: «Swa man kezer innen wirt, die sol man rüegen dem geistlichen
gerihte. Wan daz sol si bi dem ersten versuochen. Unde als si überkomen werdent, so sol sich
ir werltlich gerihte underwinden unde sol über si rihten als reht ist, also daz man si uf einer
hürde brennen sol» —; ferner «von Zouberen» (Nr. 305, ed. Wackernagel). Allgemeines bei
Hans Fehr, Deutsche Rechtsgesch., § 52.

S3 Vorangegangen war ihr, nach Vorbild der Walliser (vgl. J. Gremaud, Doc. relatifs
à l'hist. du Valais VII [1894], S. 546 ff., Nr. 2790, 7. VIII. 1428, und S. 570 f., Nr. 2805 [1430],
S. 580 ff., Nr. 2809 [1430], VIII., S. 33 ff., Nr. 2833 [1434], J. G r a v e n Essai sur l'évolution du
droit pénal Valaisan [1927], 283 ff.), das Land Obersibental, das 1431 beschloß, daß eine Person
nur dann nach kurzem Verfahren hingerichtet werden dürfe, wenn 7 Biedermänner unter Eid
«sprechen, das inen übel beschechen si an iren vich, kinden oder an iren lib und guot, und des
ein person ziechend, das si desselben ir kumbers anders nieman geziechen können, denne
dieselben person»; wenn nur se'.hs Männer, aber dazu noch «ein from biderb frouwen» eidlich
derart aussagten, so sollte der Beweis noch genügen. Fanden sich jedoch nur 5 Männer, so war
wohl die peinliche Frage gegen den Bezichtigten erlaubt, nicht aber die sofortige Verurteilung.
Jedenfalls sollte «nieman nach hören sagen, noch von wissagen» sein Zeugnis ablegen (RQ
Obersibental, hsg. L. S. von Tscharner, 31, Nr. 14). — Vgl. dazu G. Schnürer, Kultur
und Kirche im MA., Ill (1929), 263.

26



vom Satan «gezeichnet» ist; vorher darf nicht gefoltert werden, sondern nur
unter der Drohung mit der Folter inquiriert werden; in Zweifelsfällen behielt
sich die Obrigkeit den Entscheid vor. Im Fall eines Zugeständnisses «solcher
armen lütten —, das sy disen oder jenen mönschen umbbracht, diss oder das
vech verderbt», soll festgestellt werden, ob dies zutreffe. Ohne ausdrücklichen
Befehl der Obrigkeit sollte künftig als Marter nur noch zulässig sein das
Aufziehen am Seil, wobei je dreimal zuerst ein Gewicht («stein») von 50, dann
von 100 und schließlich von 150 Pfunden an die Füße des Gefolterten
gebunden werden sollte, «woverr der arme mönsch sine fäler nit zuovor be-
kent»; insbesondere wurden die Behörden der Stadt Lausanne ermahnt, «ire
ungepürlichen strapaden, deren sy sich bißher gebrucht, zeunderlassen und
sich dem keiserlichen rächten gemäß, wie an anderen orten beschicht, ze
halten».

Diese Ordnung wurde 1609 wiederholt und dadurch ergänzt, daß dem
Richter eine besonders sorgfältige Information über die Angeschuldigten zur
Pflicht gemacht wurde: der Richter sollte die Leumundszeugen ernsthaft
«inquirieren, ob sy ehrlichen handeis und wandeis und darvor mit denen,
über die sy zügen söllendt, nie in gspan streit) und Uneinigkeit gewesen,
ouch inen keinen bösen willen tragind — und, so sy zuolässig, die ernstig
vermanen und warnen, ir wüssenschaft uß keiner bösen affection, sonder umb
die bloßen und lütteren warheit willen von ihnen ze geben»; dem Richter
wurde auch verboten, die Angeschuldigten nach Mitschuldigen unter Nennung
bestimmter Namen zu befragen; solche Suggestivfragen wurden als «ein gfar-
lich ding» verworfen. Unter dem 7. Juli 1634 erließ die bernische Obrigkeit
die weitere Weisung, die Namen gutbeleumdeter Personen, die von
Hexereiverdächtigen als mitschuldig bezeichnet würden, überhaupt nicht in die
Prozeßakten einzuschreiben.

Am 1. Dezember 1651 wiesen Schultheiß und Rat von Bern ihre welschen
Amtleute an, bis auf weiteren Bescheid überhaupt jede Tortur gegen
hexereiverdächtige Gefangene zu unterlassen; besonders bei ihren Vasallen habe man
«mit anwendung strenger marter nit wenig exorbitiert, solche arme mönt-
schen zur bekantnus ze treiben»; sie seien vielmehr der Auffassung, «daß nit
allein uff die nächtliche, sonders auch uff die tägliche teüfflische, nit minder
illusorische beschuldigungen und angebungen nichts geachtet werden solle» 34.

Die hierauf folgende Satzung vom 29. Dezember 1651 schränkte dann tatsächlich

die Hexenprozesse dadurch weiter ein, daß das Schelten einer Person als
«Hexe» oder «Hexenmeister» auch dann nicht berücksichtigt werden sollte,
wenn der oder die Gescholtene ihre verletzte Ehre nicht wahren würde. Nur
wenn die Scheltworte «ein sonderbaren schein der realitet» hätten, war der
Fall «mit allen umbstenden, sambt dem anlaß der Worten» der Obrigkeit zu
melden und ihres Befehls zu erwarten. Bevor künftig zur Informationsaufnahme

gegen eine verdächtigte Person geschritten werden darf, ist der Obrig-
34 Mandatenb. 7, 372.

27



keit ebenfalls ausführlich zu melden, «ins gemein, was die accusierte person
für lümbdens sye, warum sy verdechtig, wie und wessetwegen sie accusiert
etc.». Gestattet die Obrigkeit daraufhin die Informationsaufnahme, so sollen

allfällige Zeugen dem Angeschuldigten vorgestellt werden, damit dieser
Gelegenheit hat, sie als Zeugen gemäß Gesetz zu verwerfen; d. h. die Zeugen
mußten wenigstens 15 Jahre alt, ehrbar und unversprochen sein und durften,
was vor allem in Betracht fiel, die Beschuldigung nicht selber «zu ohren
getragen» haben, und in der Lage sein, sie von eigenem Sehen und Hören zu
bestätigen35. Stimmten zwei Zeugen in der Anklage überein, so durfte die
beschuldigte Person gefangengesetzt und «mit ernstwörtigem examine,
visitation des satanischen Zeichens und confrontation gegen den anklegeren für-
gefaren werden, — doch daß auch underdessen der geklagten tat (leüt, gut
und dergleichen verderbt zu haben) mit allen ervorderlichen umbstenden
fleißig nachgeforschet werden soll, ob selbige eigentlich ervolget oder nit»;
nur wenn sie tatsächlich eingetreten ist und der Beschuldigte trotz «ernstwörti-
gen examens» kein Geständnis ablegen würde, darf «mit zimlicher marter» gegen
ihn verfahren werden, sofern wenigstens der über seinen Lebenswandel
aufgenommene Bericht sie als «argwönig» erscheinen ließ; ging die Anschuldigung

dahin, ein Stück Vieh sei durch Hexerei verdorben worden und
abgegangen, so war dasselbe durch den Wasenmeister zu öffnen und auf die
Todesursache zu untersuchen. Bei der Tortur wurden nur noch Steine von
25 («zimliche Tortur»), 50 («mittlere») und 100 Pfund («notwendige marter»)
zugelassen und es sollte «die bschaffenheit der libs disposition, stercke, alters
oder blödigkeit halb, fürsichtig betrachtet und demselben nach verfahren und
hierin alle bescheidenheit Umsicht, Besonnenheit) gebraucht werden. Es
sollend auch keine ungewohnte gfangenschaften gebraucht, sonders solche
arme leüt in rechter, landtsgewonlicher Verwahrung enthalten werden; dann
welicher, es syend unserer ambtlüthen oder auch unsere vassallen und paner-
herren, hiewider handien wurdint, behaltend wir uns vor, — wider den ein
und anderen die gebürende straff zuo erkennen» 36. Es zeigte sich nun, daß
«die befindtnus des Zeichens, als eines satanischen caracteris, für nit den min-
sten grund und Versicherung gehalten» wurde, um die Marter anzuwenden.
Die Obrigkeit verfügte deshalb im folgenden Jahr (3. Dezember 1652)37:
«Wir müssend aus fürgefalnen exemplen abnemmen, daß man in auffsuchung
und rechter erkennung solcher zeichen gar leichtlich verschießen irren)
— und dadurch zuo der verhafften oft unschuldigen personen lebensgefar
zuo vil an die sach tuon könne»; kürzlich sei «einer nach besichtigung des
leibs für zeichnet dargeben und darüber der strenge nach torturiert, hernach
aber by nochmaliger rechter visitation durch eben den zuovorigen bestehen

35 Gerichtssatzung 1614, fol. 176 ff.
36 Mandatenb. 7, 388—395. Diese Ordnung fand noch, neben verschiedenen Vorschriften

der Peinlichen Gerichtsordnung Karls V., Erwähnung in Samuel Mutachs «Substantz-
lichem Underricht in Gerichts- und Rechtssachen» (1709). III. Teil, 10. Kapitel.

37 Mandatenb. 7, 449 f.

28



Experten) kein zeichen und hiemit der arme mann an der Unschuld funden

worden». Amtleute und Vasallen wurden deshalb zu «mehrer behutsame
und solcher discretion und fürsichtigkeit verwarnlich gewisen», daß die
Leibesuntersuchungen nach dem Satanszeichen «durch die sich darauff gnugsam
verstehenden bestellten da fürhin änderst nit, dann in jederweiligem bysein
und zusechen zweyer oder etlicher der geschwornen desselben grichts
verrichtet und die befundtnus eidlich und in guten treüwen dem gricht referiert,
auch kein solche Zeichens angebung für probiert (— bewiesen) und unzwei-
fenlich gehalten und dem proceß den Akten) einverleibet werden solle, es

sye dann dasselbig zeichen durch drei solche underschidenliche Visitationen an
dryen underschidenlichen tagen an gleichem ort gleich scheinbar deutlich)

und probheltig erfunden worden; darumben dann auch die besichtigun-
gen in heiteren hellen) orten und gmachen fürgenommen und verrichtet
werden sollend»; auch die Gerichtsgeschworenen sollen dies beobachten, «damit

in so wichtigen Sachen desto weniger verfält werde und niemandem
unrecht bescheche».

Die Häufung der Formalitäten und die immer schärfere Aufsicht der
Obrigkeit über das Verfahren beweisen, wie man dem Hexenwahn gegenüber
mißtrauisch wurde; wir erkennen darin zugleich das ernste und aufrichtige
Streben nach Gerechtigkeit; die Vergeltungsidee heischte gebieterisch, daß

zwar den Übeltäter die verdiente Strafe treffe, daß aber kein Unschuldiger
verletzt werde.

Tatsächlich scheint seit 1652 die Flut der Hexenprozesse zurückgegangen
zu sein. Vielleicht trug dazu ein weiterer Schritt der bernischen Regierung
bei, welcher (immer im Glauben an die Möglichkeit eines Bundes mit dem
Teufel) vorbeugend wirken wollte: in dem Begleitschreiben zu der Satzung
vom 29. Dezember 1651 38 wurden die Amtleute des Welschlandes angewiesen,
die Pfarrer zu verhalten, «in verstentlicher familiarischen underwysung, zuo
desto besserem verstand des volcks sich dessen muottersprach, so weit müg-
lich (d.h. wohl des Dialekts), gebrauchen» und in ihren Predigten und
Kinderlehren «expresse reden und handeln von des satans macht, ansatz und
versuochungen, wie der möntsch dem widerstand thuon könne und solle. Wo
verspürt würde, daß ein person in solche des satans versuochungen käme
und zuo seinem willen gelocket wurde, aber noch nit sich ergeben hette»,
soll der Pfarrer «guote uffsieht uff sy haben, sie fründtlich zuo sich beschicken
und uff den rechten weg wysen, oder ihre (der versuchten Person) ohne
besorg einicher gefahr zuogelassen» sein, dem Pfarrer «ihr anligen und anfech-
tung zuo offenbaren, von ime sich trösten und uffmunteren ze lassen, damit
sy durch dise göttliche mittel dem satan aus den klauwen errettet werden
könne. Jedoch soll der prediger solches im geheim zuo behalten ernsthaftig
vermant sein, welcher dann auch seine predigen darnach richten kann, mit
vermahnung, wo der ein oder ander in dergleichen schwere tentationen, denen

38 Mandatenbuch 7, 384 ff.

29



die mentschen uß gottes verhengnus underworffen, sie frölich zuo imme kommen

söllind die erquickliche seelenspeis zuo emphachen».
Die Zuflucht zur besseren Erziehung, wodurch die Hexerei nun bekämpft

werden sollte, war vielleicht mitveranlaßt durch die Rektoratsrede, welche
der Philosophieprofessor Dr. Marcus Rütimeyer 1617 am Kollegium zu Bern
gehalten hatte; sie bezeichnete es als Folge der Vernachlässigung und des

Zerfalles des Schulwesens in Bern und Lausanne, daß im Waadtland ganze
Wagen voll Giftmischer und Giftmischerinnen (d. h. Hexer und Hexen) zum
Scheiterhaufen geführt werden müssen; «scharenweise begegnen euch
Menschen, die sich dem Satan verschrieben»; Rütimeyer rief nach der Klage über
die Sittenlosigkeit im Aargau, ja über Taten zügelloser Grausamkeit in Bern
selber, aus: «Unglückliches Gemeinwesen, welches durch den Ruin der Schulen

solche Übel und Verbrechen sehen, eine solch teuflische Tyrannei erdulden

muß39.»

Im August 1665 sandten Schultheiß und Rat von Bern den Amtleuten des
Welschlandes bei 2000 Stück «Instruction- und underricht büechli wider die
satanischen tentationen zum abfal», damit dieselben «der notturft nach durch
die kilchendiener unter das gemeine volk, so solcher instruction manglet»
ausgeteilt werden40. Wahrscheinlich wurde darin in erster Linie empfohlen,
das Schwören und Fluchen zu unterlassen, als den «nächsten anlaß zur
Verführung in den abfal», und den «satanischen tentationen mit geistlichen gebets
mittlen» zu widerstehen, und vernünftig zu überlegen, daß alle des «ver-
führischen seelenfeinds Verheißungen und einbildungen lauter lugenen
und leibs, guots und seelen verderbliche betriegereien sind» 41.

Überblicken wir die Justiz, die sich auf Grund der besprochenen
obrigkeitlichen Erlasse entwickelte, so können wir nicht daran zweifeln, daß man
die Hexen und Hexer im allgemeinen in dem guten Glauben, ein notwendiges;
wenn auch trauriges Werk zu tun, verfolgte. Die Massenpsychose verwirrte die
Geister ja so sehr, daß viele Angeschuldigte der Suggestion unterlagen und
reumütig gestanden, sie haben Hagelwetter herbeigeschworen, Nachbarn das

Vieh verhext, Menschen umgebracht oder ihnen «die bösen Geister eingeblasen»
42 usw.; dabei wußten diese Unglücklichen, daß sie eines qualvollen und

schändlichen Todes sterben müssen. Die Obrigkeit vollends glaubte bis in
das 17. Jahrhundert hinein, der schweren Pflicht zu gehorchen, das Land von
der Teufelssaat zu reinigen, ihre Untertanen vor dem Verlust des Seelenheils
und vor körperlichen und Vermögensschädigungen durch die «Unholden» zu

39 F r. T r e c h s e 1, Dr. Marx Rütimeyer (Berner Taschenbuch 1868, S. 183 f.).
40 Mandatenb. 8, 304, RM 151, 133 und 190. Leider war bisher kein Exemplar dieser Instruktion
mehr aufzutreiben.

41 Mandatenb. 8, 264.
42 In der Zeit vom 1. Januar bis Juni 1600, also während IV» Jahren, wurden im Welschland

bei 90 Geständige wegen Hexerei hingerichtet, wie sich aus den RM 437—439 ergibt. — Vgl.
Anshelm I, 224 (1482), IV, 476 (1522), wo das Geständnis einer «Hexe» ausführlich
wiedergegeben wird.

30



bewahren; lastete auf einer Person dringender Verdacht, leugnete sie aber
auch in der Marter, so wurde sie zwar regelmäßig freigelassen, aber des Landes

verwiesen oder doch strenge überwacht; die Strafe wurde im übrigen
«gott bevolchen»43. Die Fälle, in denen die Anschuldigung als «misver-
stand»44, als Frucht der «rachgirigkeit» eines andern Angeschuldigten45
erkannt oder in denen der Angeschuldigte «syn Unschuld an der marter
erhalten» und das «keyserlich recht ußgestanden» 46, waren vor dem Jahr 1600
recht selten; später mehrten sie sich, geleitet von der zunehmenden Vorsicht,
dem wachsenden Zweifel der Obrigkeit, ob die Hexerei wirklich eine Realität
sei. Erst die Aufklärung brachte das völlige Erwachen aus einem Wahn, der
wohl ebensowenig aus Grausamkeit entstanden war, wie etwa die Idee des

Kinderkreuzzuges (1213), oder der Geißlerbewegung, von der uns Justinger
erzählt (1439) 47.

3. Mittelalterlich muten uns heute, unter der Herrschaft der Glaubensund

Gewissensfreiheit (Art. 49 der Bundesverfassung) die Strafen an, die den
Wiedertäufern drohten. Der Berner Synodus vom 14. Januar 1532 erklärte,
anscheinend ganz im Sinn unserer gegenwärtigen Anschauungen, als Pflicht
der Obrigkeit, «die ein christenlich regiment und gottselige herrschaft syn
wöll, allen flyß anzuokeren, uff das ir gwalt gottes dienerin sye und das sy
des euangelions leer und leben (so verr es usserlich ist und blybt) by iren
underthanen erhalte, deren halb sy vor dem strengen gericht, darin gott die
weit durch Christum urteilen und verdammen wil, antwort zuo geben erfordert

wirt. So vil des gangs halb der gnaden in usserlichen händlen —. Wie
derselbig innwendig angericht und gefürdert wirt, ist nit in der mönschen
vermögen, stat ouch keiner zytlichen oberkeyt und creaturen zuo, dann die
geystlichen und hymelschen ding sind zevil hoch und über allen zytlichen
gwalt. Darumb sich kein oberkeyt in die gwüssen soll ynlassen, noch von ussen
gebieten oder verbieten, dardurch die guoten gwüssen beschwert und dem
heyligen geyst ein zyl gesetzt werde; dann Christus Jesus allein ist ein herr
der gwüssen». Als Aufgabe der Obrigkeit wurde deshalb nur erklärt, dafür zu
sorgen, daß «der fry louff der gnaden durch iren gwalt» äußerlich gefördert
werde, «das ist, das sy ob der gesunden leer halten, die irrung und verfüerung
abwenden» solle. Dieser Aufgabe allein wollten die Gesetze gegen die Täufer
und alle Andersgläubigen gerecht werden.

Die erste scharfe Verordnung gegen die Täufer (1531) 48, die Bern nach
dem Vorbild Zürichs erließ49, schoß aber wohl über das nachher erkannte

43 Z. B. RM 434, 35.
44 RM 434, 45 und 57 (1597).
45 a. a. O., 438, 135 (1599).
46 RM 438, 130, 139; 439, 211.
47 m, Nr. 166.
48 S t e c k und Tobler, 1380, Nr. 3058.
49 Egli E., Akten zur Gesch. der Zürcher Reform. 1879, S. 445, Nr. 936 f. (7. März 1526),

647, Nr. 1521 (8. Dezember 1528), 700, Nr. 1656, Ziff. 9 (26. März 1530).

31



Ziel hinaus. Daher wies die Obrigkeit dann 1533 ihre Predikanten an50, die
Täufer «mit früntlichem bericht uß gottes wort» von ihrem Irrtum abzubringen;

«ob sy aber nit darvon stan welltent», sei ihnen zu gebieten, «ze schwi-

gen, iren glouben by inen selbs ze behalten, darvon man sy ouch, wo sy still
schwygend, nit trängen, sonders wie ander hindersäßen schützen und schirmen»

werde; sogar wenn sie weiter «zweyspaltung und irthumb säygen» würden,

sollten sie nicht ausgewiesen, geschwemmt oder ertränkt werden, wie die
frühere Verordnung vorgesehen hatte, sondern sie sollten gefangengesetzt
werden und auf ihre eigenen Kosten Speise und Trank erhalten; «wann dann
irs guots nützet mer vorhanden», sollten sie auf Kosten der Obrigkeit bei
Wasser und Brot eingesperrt bleiben bis zu ihrem Tod oder «bis sy irs
irthumbs abstandind»; dann sollten sie ledig gelassen werden.

Ein indirekter Glaubenszwang lag darin, daß den Täufern zugemutet
wurde, die Reformationsordnungen zu beschwören und ihnen befohlen wurde,
daß sie, wie alle Leute 51, «zuo dem wort gottes gangind und das hörind zum
wenigsten alle Sonnentag»; ferner, daß sie ihre Kinder in der Landeskirche
taufen, ihre Ehen vom Pfarrer einsegnen lassen; diejenigen, die den Kirchgang

versäumten, sollten 24 Stunden gefangengesetzt, das zweitemal zwei Tage
und zwei Nächte lang, und so sollte man «für und für mit der straff der ge-
fäncknus uffstigen»; jedoch wollte die Obrigkeit niemanden, weder Täufer
noch andere, «zuo dem nachtmal des herren ze gan», zwingen52. Wer äußerlich

die Kultusvorschriften befolgte, hatte danach nichts zu befürchten. Um
so strenger verfuhr man mit den «redlingfüerern und winckelpredigern»53.
Nach «vyl und mengerley handlungen mit den töuffern,. gehaltnen disputa-
tionen und gemachten Ordnungen» stellte die bernische Obrigkeit 1538 fest,
daß diese «irrische und uffrüerische secta» nicht «ausgereutet sei», sondern
«von tag zuo tag sich meeret»; sie ließ sich von allen Amtleuten von Stadt
und Land Bericht geben, «wie der sach zethuond» und beschloß hierauf54,
«das die töüfferischen vorständer, prediger, läser, leerer und redlingsfüerer
darumb, das sy vyl lüt verfüert etc., an alle gnad sollend mit dem schwärt
gericht, und inen kein wal gelassen werden, abzestan mögen, doch vorhin mit
der marter am seyl nach aller notturft gefragt und gerichtet (durch die Folter
zum Geständnis gebracht), was ir meynung und fürnemmen sye, und wann sy
stercker wurden dann die oberkeyt, was sy understan wurdend etc.». Die
übrigen Täufer, Männer und Frauen, sollten ebenfalls gefangen werden;
geeignete Leute sollten sie im Gefängnis dreimal, je über drei Tage einmal, im
Gefängnis besuchen, die «allen möglichen vlyß und ernst ankerind, mittel und
weg suochind, sy irs irtumbs abzewysen». Über den Erfolg dieser Bekehrungsversuche

hatten sie dem Rat zu Bern zu berichten. Widerspenstige, die «nit
50 Mandatenb. 1, fol. 48.
51 Mandat vom 8. November 1534 (Mandatenbuch 1, fol. 60b ff.).
52 4. April 1533 (Mandatenbuch 1, fol. 49).
53 T. Miss. T 1009 (6. Oktober 1533).
54 Mandatenbuch 1, fol. 68 ff.

32



abstan wellend», sollten ebenfalls unter Folterung gefragt werden; «doch die
wyber nit»; diese sollten weiterhin durch Zureden zur Abkehr bewogen werden.

Bekehrte Männer hatten mit Eid, Frauen mit Gelübde öffentlich an der
Kreuzgasse zu versprechen, den Mandaten 55 der Obrigkeit zu gehorchen. Wer
dieses Versprechen verweigerte, hatte das Land zu verlassen; schon 1534 war
die Landesverweisung allen, die den Eid verweigerten, angedroht worden: sie
sollten «unser statt, land und gepiet rumen und daruß züchen mit ir lyb, hab
und guot»; doch gewährte damals die Obrigkeit den Ausgewiesenen «fryen
durchzug, wandel und wärbung Gewerbe), wie anderen frömbden lüten
in unseren landen und gepietten, so verr das sy wider disere Ordnung uff
unserm ertrich nützit handlind, redind, praticierind, noch thüeind ouch
nit schaffind gethan warden, noch jemands anreitzind; dann wo sy hiewider
thuon, wurden wir sy wie ander frömbdling straffen». Man halte sich hier
gegenwärtig, daß die den Täufern zugeschriebenen Unruhen56, die besonders
in den Jahren 1525 und 1535 in Deutschland, 1527 und später in Zürich zu
blutigen Aufständen und Hinrichtungen geführt hatten, alle damaligen Grundlagen

der staatlichen Ordnung in Frage gestellt hatten: die Täufer verwarfen
jeden Eid — auch den Untertaneneid, auf dem der Zusammenhang zwischen
Volk und Obrigkeit beruhte —, jeden Waffengebrauch, auch denjenigen zur
Verteidigung des eigenen Landes; sie bestritten die wirtschaftlichen Stützen
des Staates, Zinse, Zehnten und jede persönliche Abhängigkeit57.
Vorausgegangen waren auch die Zeiten des deutschen Bauernkrieges; die Bauern
hatten ebenfalls (neben religiösen) sehr weltliche Forderungen gestellt, die
einen bedenklichen Angriff auf die Macht der Fürsten und der Obrigkeiten
bedeuteten58. So kämpfte die bernische Obrigkeit, die ja ebenfalls einen
gefährlichen Aufstand des Landvolkes (des Oberlandes) hinter sich hatte59,
nicht nur gegen den Glauben der Täufer, sondern hauptsächlich gegen sie als
Feinde der staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung60. Daraus wird
verständlich, daß Bern die Ordnung von 1534 vier Jahre nachher dahin
verschärfte, daß den landflüchtigen und ausgewiesenen Täufern der dauernde
Aufenthalt im Land verunmöglicht wurde. Es war häufig vorgekommen, daß
«die töuffer, so ein mal das land gerumpt, nütdesterminder ire guetter nutzen,
säyen, mäyen, schniden, häuwen etc. oder durch ander lüt buwen lassen»;
allenthalben «in stetten, an passen, by den zollnern, torwarten, wirten, schärern,

badern etc.» sollte nun auf die Täufer geachtet werden, damit sie

gefangengenommen werden konnten, wenn sie ins Land zurückkamen; Tag-
löhnern und Handwerkern, «die den töuffern werckend, sy warnend, be-

55 Namentlich dem Mandat von 1534.
56 Die nach heutiger Ansicht jedoch kaum von den «altevangelischen Brüdern» verschuldet

waren (ErnstMüller, Gesch. der bern. Täufer, 1895, S. 2—4 und 52 ff.).
57 Vgl. Anshelm V. 74 ff. und 185 f.; VI, 205 ff. (1535).
58 Vgl. A n s h e 1 m V, 77 ff.
59 Anshelm V, 261 ff. (März bis November 1528).
60 Vgl. die bestätigenden Schlußworte Anshelms (VI, 214) zu der Geschichte des Täufer-

«königreichs» zu Münster (1535).

33



husen, behofen, underschlouff gäbend etc.», wurde die hohe Geldbuße von
10 lb angedroht; die Höfe, besonders die Einzelhöfe, zu denen die Täufer
heimlich gelangen konnten, hatten die Amtleute mit Rat der Landleute zu
verkaufen, wenn nicht Kinder darin waren; «wo aber kind sind, sollend die
bevogtet werden und doch den vättern von söllichen güettern zuo irem
uffenthalt Unterhalt) by großer straff nützit gereicht werden, noch inen
gelangen.» Der Eid, den die bekehrten Wiedertäufer zu leisten hatten61,
verpflichtete sie zum Gehorsam gegen die Obrigkeit; sie hatten die kirchlichen
Vorschriften zu befolgen und sich künftig von jeder Gemeinschaft der Täufer
fernzuhalten; sie anerkannten in dem Eid, daß der Zuwiderhandelnde «lyb
und guot als ein meyneidiger und trüwloser an gott und siner ordenlichen
oberkeit verwürckt solle und wolle haben». Eine weitere Ordnung62 zeigt,
daß es vorkam, daß einzelne Täufer den Eid leisteten, dann aber doch «mit
offner leer und kuntlicher absundrung» ihrer Sekte wieder anhingen; solche
sollten des Meineids wegen ins Halseisen (Pranger) gestellt werden und hatten
den Eid neuerdings zu leisten; sie hatten sodann dem Amtmann, unter dem
sie wohnten, einen obrigkeitlichen Brief zu überbringen, worin ihre Meineidsstrafe

mitgeteilt war; dieser Brief wurde in der Kirche verlesen, und der
Bestrafte hatte die versammelte Gemeinde zu bitten, ihm die angerichtete Ärgernis

zu verzeihen «und vorab gott den allmechtigen umb gnad und verzüchung
des meyneyds anzerüeffen». Derjenige, der nochmals ungehorsam und treulos
wurde, verfiel der willkürlichen Strafe der Obrigkeit. Eine Verordnung von
156663 scheint die frühere strenge Praxis, nach welcher die des Landes
verwiesenen, heimlich zurückkehrenden Täufer als Meineidige «mit dem schwärt
oder wasser vom laben zum tod» gerichtet wurden, dahin gemildert zu haben,
daß diese Strafen nur die «falschen leerer» treffen sollten. Erst seit 1579
wurde die Ausweisung aller Täufer aus bernischen Landen mit aller Strenge
angeordnet64; die Durchführung dieses Befehls scheint aber sehr mangelhaft
gewesen zu sein, denn das gedruckte Täufermandat, das sechs Jahre später
erging65, klagte, daß die Wiedertäuferei «an ettlichen orten mer zu, dann
abgenommen». Die Obrigkeit suchte den Grund hiefür namentlich in dem
schlechten Beispiel, das Amtleute und Predikanten durch ihre Lebensführung
gäben, worüber «vil gottsförchtiger lütten, so Christum von hertzen suochend,
sich ergerend, von unseren kilchen sich trennend und absünderend». Sie
ermahnte deshalb den weltlichen und geistlichen Stand eindringlich, den
Kirchen- und Sittengeboten besser zu gehorchen als bisher. Trotzdem mußte sie
über hundert Jahre später66 neuerdings feststellen, daß der «aus dem
unfehlbaren grund göttlichen worts verworffene irrthumb der widertäufferey, als

«1 Mandatenb. 1, fol. 85.
62 Vom 28. November 1541 (Mandatenb. 1, fol. 70 b).
63 RM 370, 59.
64 RM 398, 369 ff.
65 Am 3. September 1585.
66 Mandat vom 10. Juli 1693.

34



ein unguter, gefahr- und schädlicher saurteig der verwerffung des oberkeitlichen

schirm-stands», eher zu- als abgenommen habe und daß die Befehle
der Obrigkeit «keine würckliche beobachtung und execution erreichen
mögen». Die Mittel zur Abhilfe wurden nun in zwei «haupt-puncten» erblickt,
deren erster bestünde in der Beseitigung «der fürnemsten anstoßes-ursachen,
welche die widertäuffer fürwenden, sich von den gemeinen christenlichen
Versammlungen abzusünderen». Geistliche und weltliche Würdenträger wurden

also neuerdings auf das ernsthafteste aufgefordert, sich eines tugendhaften
Lebens zu befleißen. Bei der Erörterung des zweiten «Haupt-punctes», wie
«wider solche irrige leut zu verfahren seye», wurde nun klipp und klar
zusammengestellt, welche Gründe die «1. wolverdiente verfahrnus und straff»
der Wiedertäufer erheischten: «Unwidersprechlich sind alle underthanen
schuldig, ihrer natürlichen, von gott gegebenen oberkeit treu und warheit zu
leisten und solche huld und treu mit einem eyd zu bezeugen»; da die Täufer
den Treueid verweigern, können sie nicht als Untertanen im Land geduldet
werden. 2. Die Untertanen müssen anerkennen, daß «der stand ihrer oberkeit

von gott und mit gott seye, ohne welche bekantnus auch kein gehorsame
zu finden ist». Die Wiedertäufer bestreiten aber, daß «der stand der oberkeit
mit dem Christentum bestehen möge». 3. Alle Untertanen seien «schuldig, das

vatterland, als unser aller muotter, zu schützen und zu schirmen, ja gut und
blut dafür auffzusetzen, welches auch das gesatz der natur selbsten gebietet».
Auch das schlagen die Täufer gänzlich ab. 4. Die Untertanen seien schuldig,
«zur erhaltung des gemeinen Stands, wesens und vatterlands zehnden, zoll und
steur zu geben; dies verweigern die Täufer zwar «aus forcht» nicht, aber sie

lehren, daß solche Abgaben mit dem Christentum nicht vereinbar seien. 5.
Da die Obrigkeit Missetaten zu rächen habe (Römer 13, 4), so sei es Pflicht
der Untertanen, ihr die Missetäter anzuzeigen: «nun aber sind die widertäuffer
die, welche sich weigeren, einen einzigen dergleichen der obrigkeit zu
verleiden; deswegen können sie auch nicht geduldet werden.» 6. Sie handeln
schließlich direkt den guten Ordnungen und Statuten der Landesobrigkeit
zuwider, indem sie «predigen ohne beruff und bestätigung der oberkeit, tauf-
fen in ihren gemeinden ohne beruff und befelch der oberkeit», indem sie der
Kirchendisziplin «wider die öffentliche Satzungen der oberkeit» ungehorsam
seien, namentlich keine Versammlungen an Sonn- und Bettagen besuchen.
Aus allen diesen Gründen seien sie nicht würdig, das Land zu bewohnen.

Wie auch für andere Rechtsgebiete glaubhaft gemacht worden ist67, so

ergibt sich daraus auch für Bern, daß die Täuferei nicht sowohl wegen der
Abweichung von dem innerlichen Glauben, sondern als Vergehen gegen die
religiös unterbaute Gesellschafts- und Staatsordnung bekämpft wurde 68. Diese

67 A n c h e 1, a. a. O., S. 4 ff., wo auf die hiernach im Text erwähnten Ansichten Rousseaus

verwiesen ist.
68 Vgl. Müller, E., Gesch. der bern. Täufer, 1895; M. G. d e Boer, Vom Thunersee

zum Sappemeer (Berner Zeitschr. f. Gesch. und Heimatkunde 1947, bes. S. 13 f.).

35



Einstellung zu den Vergehen gegen die Staatsreligion findet sich noch in
Rousseaus «Contrat social» 69. Rousseau führt aus, daß der gesellschaftliche
Vertrag dem Souverän zwar keine Rechte über die Untertanen über die Grenzen

des öffentlichen Wohles (utilité publique) hinaus gebe; die Untertanen
seien somit dem Souverän nur soweit über ihre Überzeugungen (opinions)
Rechenschaft schuldig, als dieselben für die Gemeinschaft von Bedeutung
seien; für den Staat sei nun wichtig, daß jeder Bürger eine Religion habe, die
ihn lehre, seine Pflichten zu lieben; aber die Dogmen dieser Religion
interessieren den Staat nur, soweit sie sich auf die Sitte (la morale) und auf die
Pflichten beziehen, welche diese Dogmen ihrem Bekenner dem Nächsten
(autrui) gegenüber auferlegen. Es gebe demnach ein rein ziviles

Glaubensbekenntnis, dessen Sätze der Souverän aufzustellen befugt sei, nicht als eigentliche

religiöse Dogmen, sondern als Ausdruck der Gesellschaftlichkeit
(sociabilité), ohne welche ein guter Bürger und treuer Untertan undenkbar sei.
«Sans pouvoir obliger personne à les croire, il (der Souverän) peut bannir
de l'Etat quiconque ne les croit pas; il peut le bannir, non comme impie,
mais comme insociable, comme incapable d'aimer sincèrement les lois, la
justice, et d'immoler au besoin sa vie à son devoir. Que si quelqu'un, après
avoir reconnu publiquement ces mêmes dogmes, se conduit comme ne les

croyant pas, qu'il soit puni de mort; il a commis le plus grand des crimes, il
a menti devant les lois.» Als Dogmen dieser «religion civile» anerkennt
Rousseau nur wenige, die aber einfach und bestimmt zu verkünden seien,
nämlich positive: die Existenz einer mächtigen, vernünftigen, wohltätigen,
vorsehenden und fürsorgenden Gottheit, das Leben im Jenseits, das Glück der
Gerechten, die Strafe der Bösen, die Heiligkeit des gesellschaftlichen
Vertrags und der Gesetze; und ein zu bekämpfendes, negatives: die Intoleranz. —

Ist die Menschheit heute wirklich durchwegs auf einer höheren sittlichen
Stufe angelangt? Hat nicht das politische Dogma in unseren Tagen in großen
Reichen den Charakter einer Staatsreligion angenommen, deren Nichtbeachtung
den Tod des Widerstrebenden bedeutet?

4. Das Gefängnis war im Mittelalter für unsere Begriffe äußerst hart70;
schwere Verbrecher namentlich wurden sehr rücksichtslos behandelt: sie wurden

in den «Stock» geschlossen, d. h. ihre Füße wurden in die dafür
ausgesparten Löcher eines Balkenpaares gesteckt und die Hände in festsitzenden
Handschellen gehalten71. Die vier im Jetzerprozeß angeklagten Dominikaner
ließ der Rat von Bern «in fuoßband schmiden»; als sie auf Weisung der päpstlichen

Richter «uß der wältlichen oberkeit handen und banden in bäbstlicher
hand gwalt und huot» gebracht wurden, legte man jeden in besonderer Kammer

an Armeisen72. Diese Sicherung der Schwerverbrecher war noch im

69 Buch 4, Kap. 8.
70 Vgl. G. Schnürer, Kirche und Kultur im MA., I (1924), 201.
71 Vgl. die Bilder Nr. 139 und 143 in Hans Fehr, Das Recht im Bilde (1923).
72 A n s h e 1 m III, 135, 137. Vgl. RQ Frutigen, 325, Zeilen 22 ff.

36



18. Jahrhundert üblich. Der Leib des Verbrechers war Pfand für die Strafe,
die er als Entgelt für seine Untat zu erstehen hatte. Entzog er sich der Strafe
durch Selbstmord im Gefängnis, so wurde sein Körper durch den Henker
unter dem Hochgericht verscharrt73. Die das ganze Strafrecht des Mittelalters

beherrschende Vergeltungsidee hatte ihren Grund wieder in vielen
Aussprüchen der Heiligen Schrift, die sich hier mit den alten heidnischen Bräuchen

im grundsätzlichen Einklang befand74, wenn schon in älteren und
späteren Quellen als Strafzweck vorwiegend erklärt wird, Gottes Zorn zu
versöhnen, das Land und Volk von sündhafter Befleckung zu reinigen75. Der
Gedanke, daß die Festnahme des Täters das mit seinem Leib zu Entgeltende,
die Strafe, sicherstellen solle, wie sein Vermögen für Schadenersatz und
Kosten hafte, erscheint deutlich in den Offnungen der Landgerichte: wird ein
Totschläger ergriffen, bevor er «mit der herschaft und mit des toten fründen

Verwandten) verricht wirt bevor er sich mit ihnen durch Geld- oder
andere Leistungen verglichen und ausgesöhnt hat), so ist der herschaft des

todschlegers guot, und aber des toten fründen der lip verfallen.» — Ist
jemand von einem andern so schwer verletzt worden, daß man seinen Tod
befürchten muß, «so mag ein herschaft oder ir amptlüt des geteters Hb und guot
höften beschlagnahmen) und in semlicher Sicherheit halten, ob der ver-
serte sturby, das von dem geteter gericht werde nach recht» 76 oder «nach
dem er verschult hat» 77.

Weil das Gefängnis des Schwerverbrechers ehrenrührig und körperlich
qualvoll war, so wurde es im allgemeinen gegen ehrsam Leute nur mit
Vorsicht verhängt. Die Vorschrift der Berner Handfeste78, niemand dürfe
jemanden in der Stadt ohne Urteil gefangennehmen, wenn man nicht Diebsgut
oder falsche Münze auf ihm finde oder er einen Totschlag begangen habe,
bedeutete hauptsächlich eine Garantie der Freiheit der Bürger vor Übergriffen
des Stadtherrn. Ähnliche Garantien bestanden zugunsten der Einwohner vieler
deutscher und welscher Städte und Talschaften79. Im Waadtland z. B. galt
noch im 18. Jahrhundert der (allerdings von Ausnahmen eingeschränkte)
Grundsatz: «Personne ne devra être saisi au corps, ni emprisonné pour chose

que ce soit, si ce n'est par connaissance de justice80.»
Wegen geringerer Vergehen, die nur Buße, Verbannung und Schadenersatz

nach sich zogen, wurde wohl durchwegs nur der Fremdling, der weder Bürgen

73 Beispiele: RM 438, 126, 130 (1599).
74 2. Mose 21, 23 ff.; 3. Mose 24, 17—21; anders Matth. 5, 38 f. Zitate im Schwabenspiegel.
75 H. Brunner, Deutsche Rechtsgesch. II (1892), 588f., spricht von spiegelnden Strafen,

die selbst sagen, warum sie verhängt sind.
76 RQ Bern III, 416, Nr. 127k, Ziff. 4 und 5 (1409).
77 a. a. O., 413, Nr. 127k, Ziff. 7 (1409).
78 Art. XXIX.
79 Vgl. Rennefahrt, Gdz. d. bern. Rechtsgesch. III (1933), 116f.; vgl. RQ Saanen 197,

Nr. 93, Ziff. 2 und 16, sowie S. 206, Note 7; RQ Frutigen 83, Nr. 22, Ziff. 4.
80 J. Fr. Boy ve, Remarques sur les loix et statuts du pays de Vaud (1756), 337 ff.;

Rennefahrt, Freiheit der Landleute im Berner Oberland (1939), 21 ff.

37



noch Pfand stellen konnte, und der ehrlose Zahlungsunfähige verhaftet; es

galt der Satz: «das Gut schirmt den Leib», der in der Gerichtsatzung von
1761 sogar dahin ausgedehnt wurde, daß ein Schuldner, «er sitze in der
Gefangenschaft oder nicht, sich der Gefangenschaft durch Anrufung des Gelts-
tags jederzeit frei und ledig machen» könne 81. Die seit der Reformation
aufkommende Haft wegen sittlicher Verfehlungen wurde lange nicht recht ernst
genommen 81a.

Die menschliche Anteilnahme am Leiden des Gefangenen zeigte sich übrigens

häufig: die Fürbitte der Angehörigen oder Freunde wurde oft erhört;
freiwillig wurden ihm, entgegen dem strengen Recht, Erleichterungen gewährt.
Die strenge Haftung, welche die Handfesten von Aarberg (1271) 82, Burgdorf

(1273) 83, Thun (1264) 84, Fryburg (1249, oder nach Welti um 1288) 85

dem Weibel auferlegen, der einen Gefangenen entweichen läßt, legt den
Gedanken nahe, daß ohne die Gefahr, die Strafe des Entwichenen selber erleiden
zu müssen, der Weibel leicht bereit gewesen wäre, Gelegenheit zur Flucht zu
geben. Die kaum verhehlte Freude Anshelms über die Flucht des Hans Jetzer
aus der Haft, in der er sich nach der Hinrichtung der Dominikanerbrüder
noch befand, zeigt, daß nicht nur Bestechung, sondern auch Gefühle der
Menschlichkeit dazu führen konnten, Verhafteten zur Freiheit zu verhelfen 86.

Einige weitere Beispiele mögen dies zeigen: Während der Unruhen des Jahres
1513 war der frühere Venner Caspar Hetzel aus Bern zu Ölten «in ein thurn
gelegt und in söllicher fäncknüß verhüett, der meinung, im fürer mit frag
und erkundung zu handeln», d.h. ihn unter Folter zu verhören; da ersuchten

Schultheiß und Rat von Bern die Oltener, es möchte ihm «sin fäncknüs
gelichteret, gegen im dehein witrer gewalt gebrucht werden» 87. Den Widerstreit

zwischen Amtspflicht und Mitleid fühlen wir heraus, wenn wir vernehmen,

was der Landvogt von Saanen 1612 nach Bern berichtete: «Vor einigen
Tagen fanden zwei junge Gesellen von Rottenberg (Rougemont) einen Keller
bei Saanen offen und enttrugen daraus bei 10 Winterkäslein; man eilte ihnen
jedoch sofort nach und zog sie gefänglich ein. Sie lagen drei Tage und Nächte
in Gefangenschaft. Als nun ihre ehrliche und große Freundschaft
Verwandtschaft) dies vernommen, haben sie mich gebeten, sie von wegen der
großen Kälte (es war Februar!) aus der Gefangenschaft zu lassen, welches ich
gethan, allerdings auf Versicherung und Bürgschaft, so mir Kastlan Hugi, ihr
Mutterbruder, wie auch die ganze Freundschaft gethan, damit, wenn ich sie

81 II. Teil, XV. Titel, 1. Satzung. Rennefahrt, Grundz. III, 120 f., § 339.
81a Deshalb dann die besonderen Strafen gegen die «jubilierenden, wenn sy ußgelassen

werden» s. d.
82 F. II, 781, Nr. 720.
83 F. III, 49, Nr. 58.
84 F. II, 593, Nr. 557.
85 F. II, 299, Nr. 281; dazu Fr. E. Welti, Beitr. z. Gesch. d. älteren Stadtr. von Freiburg

i.Ue. (1908), 114 f.
86 A n s h e 1 m III, 166 (1509).
87 T. Miss. N 180b (12. Juli 1513).

38



beide wieder begehrte, in eurer Gnaden Namen, sie mir wiederum in
Gefangenschaft überliefert würden. Der Diebstahl ist durch Landleute geschätzt
nicht höher als zwei Kronen wert, welches die Ursache war, daß ich sie auf
Bürgschaft freigelassen —, wie auch wegen der grimmen Kälte, so allhie ge-
sin88.»

Es kam vor, daß Gefangene wegen «lybs Schwachheit» in das Spital
versetzt wurden und daß die Obrigkeit die Spitalkosten übernahm, wenn sie un-
vermöglich waren, selbst für den Unterhalt aufzukommen89.

Die Fürbitte, Gefangene «uß väncknuß und by laben bliben zu lassen»,
fand bei der Obrigkeit häufig Gehör90. Natürlich mögen da neben reinem
Mitleid auch oft andere Überlegungen mitgespielt haben: die Rücksicht auf
eigene verwandtschaftliche Beziehungen91, politische Schonung auswärtiger
Behörden oder anderer einflußreicher Personen, Zweifel an der Schuld und
deshalb religiöse Furcht vor der göttlichen Vergeltung, die dem Richter wegen
eines ungerechten Urteils wartete. Solche mehr oder weniger egoistischen
Motive sind aber nicht anzunehmen, wenn etwa eine Frau «angesehen der
vyle irer kinden, begnadiget» wird, allerdings unter dem Gelöbnis, «das sy
nit meer mit iren benachparten zanken solle» 92.

5. Die «ehrlichen Missetaten», die nicht auf eine verwerfliche Gesinnung,
auf «Bosheit» des Täters schließen ließen, sondern eher unvorhersehbar
waren, wie etwa der in einer Rauferei begangene Totschlag oder die unbeabsichtigt

schwere Verwundung, erweckten naturgemäß nicht nur mit dem
Erschlagenen oder Verletzten, sondern auch mit dem Täter, dem das
Mißgeschick zugestoßen war, menschliches Mitleid, denn der Täter sollte ja nach
der Bibel das gleiche Übel leiden, das er verursacht hatte93. Besonders in
Fällen fahrlässiger Tötung oder Verwundung mit tötlichem Ausgang gab man
deshalb dem Täter Gelegenheit zur Flucht, um nicht das menschlich als zu
streng empfundene Recht anwenden zu müssen. Fast in jeder wichtigeren
Ortschaft befanden sich Freistätten —¦ übrigens auch biblischer Vorschrift
entsprechend — in denen der flüchtige Totschläger oder Verletzer vorerst vor
dem Zugriff der Bluträcher sicher war94 und von wo er bei sich bietender
Gelegenheit aus dem Gerichtsbezirk fliehen konnte; gelang ihm dies, so war
er auch gegen Auslieferung sicher, denn «ehrliche» Totschläger (zum Unterschied

von Mördern) wurden nicht ausgeliefert; so vereinbarte Bern mit dem
Bischof von Sitten 1475, daß Übeltäter, die von dem einen in das andere
Gebiet flüchten würden, der Obrigkeit des Landes, wo das Verbrechen begangen

88 Saanen-Ämterbuch.
89 Ratsmanual 396, 221 (19. XII. 1578).
90 Ob. Spruchb. X, 239 (1516); RM 174, 132 (1517).
91 Vgl. auch A n c h e 1, a. a. O., 10.
92 RM 437, 104 (17. Januar 1599).
93 Z. B. 3. Mose 24, 17 und 19. — R e n n e f a h r t, Gdz. III, 29, Note 4.
94 Vgl. G. S ch nur er, Kirche und Kultur im MA., I (1924), 209; 4. Mose 35, 6 und 25 ff.;

Mose 4, 41 ff. und 19, 3 ff.

39



worden sei, auf deren Verlangen auszuliefern seien, «usgenomen unbedacht
todsleger, die nit mit fürsatz todsieg vollbringen; die ist man nit schuldig zu
uberantwurten» ,95. Das war nicht etwa besonders spätes Recht; schon nach
dem Hofweistum von Ilfingen (bei Biel) von 1352 sollte der Graf von Nidau
den Totschläger schirmen, dem es gelang, vor den Bluträchern in die Burg
Nidau zu entkommen, und sollte ihm «helfen, dz er zuo süene kome»: der
Verwalter der Blutgerichtsbarkeit war berufen, die Blutrache und die gerichtliche

Klage zu verhüten96! Die Leute im Landgericht Seftigen ließen sich
1513 zusichern, daß ehrliche Totschläger, denen es gelinge, aus dem
Landgericht über die Berge in das Niedersimmental zu entkommen, dort sicher
seien97. Ein Mann, der in der Kirchhöre Frutigen einen Totschlag begangen
hatte, wohnte an der Gerichtsmarch: «wann derselb in siner stuben (war), so

were er in Frutingen-gericht; wann er aber über die herdblatten kam, were
er in Wenge-gericht», wo der Frutiger Weibel ihn nicht festnehmen durfte.
Ein anderer Totschläger, der geflüchtet und aus dem Land Frutigen geklagt
war, kam heimlich zurück und lief deshalb Gefahr, gefangen und enthauptet
zu werden; «do gienge er hinuß in Anthoni Jackis hus und wont wähnte),
er were us der march; do sprach Anthoni Jacki zu im: fründt, du magst über
den bach hinüber gan oder man grifft zu dir, wo man dich erlangen mag98.»
Als einer in Neuenstadt eine schwere Buße verschuldet hatte, die ihn ins
Gefängnis gebracht hätte, riet ihm ein Fischer: «Züch dich ab und schwim für
die pfäl uß in dz rechenschiff, so da stat vor den pfelen, da bist du sicher»;
so tat er und war im bernischen Rechtsbereich, außerhalb des Neuenstadter
Gerichts, vor dem Gefängnis gerettet. Als ein Ligerzer zu Neuenstadt
enthauptet wurde, weil er dort einen erstochen hatte, ging die Rede: «Were der
arm knecht (nämlich der Täter!) für die pfel usser entrunnen, so were er
sicher gesin99.»

Haß und Rachsucht der Bluträcher, die, wieder im Einklang mit dem Alten
Testament, gleiches mit gleichem vergelten wollten, erregten oft das Mitleid
der Behörden für die Verurteilten: als ein Ligerzer «von eines einigen pfe-
nings wegen» einen Totschlag begangen hatte und hingerichtet werden sollte,
da hörte man von der Herrschaft, «daz si gern hetten wellen, daz er entrunnen

wer»; als dann die Verwandten und Bluträcher des Getöteten die
Herrschaft (den Vogt) baten, ihnen zu gönnen, den Täter nach Erlach zu führen,
daß er dort gerichtet werde, erlaubte es der Vogt; «also nament in die fründ
{= die Verwandten des Getöteten) und wurfent in in daz schiff als un-
bescheidenlich, daz der vogt zornig wart und sprach: hett ich gewißt, daz ir
in als unbescheidenlich hetten wollen halten, ich hett in selber gen Nidau
(den bernischen Sitz der Hochgerichtsbarkeit) gefüert».

95 RQ Obersimmental 47, Nr. 18, Ziff. 8.
96 St. Freiheitenb., 278 ff.
97 Ob. Spruchb. U 520, zu ergänzen nach RM 157, 39.
98 Frutigbuch (1938), 229 (Jahr 1471).
99 Kundschaften wegen des Sees zu Nidau, 1450 (St. Fach Nidau).

40



Um weitere Feindschaften und rohe Gewalttaten zu verhüten, legte sich
die Obrigkeit häufig ins Mittel, um die Verwandten des Getöteten, die nach
altem Herkommen zur Blutrache verpflichtet waren, mit dem Totschläger
auszusöhnen und zum Verzicht auf Rache und Klage zu bewegen; Bedingung
war regelmäßig die Leistung einer Geldsumme als Schadenersatz für die
Hinterbliebenen und die Stiftung von Seelenmessen und eines ewigen Lichtes
für den Toten, der durch den plötzlichen Tod des Sterbesakramentes beraubt
worden war 10°. Nachdem Hans Lampo, der an seiner Ehefrau Ursula Zollnerin
einen «unerbren todslag» begangen hatte, als Mörder verurteilt worden war,
bemühten sich «beider teilen fründ» Verwandte) und der Schultheiß und
der Rat von Bern selber, für den geflüchteten Täter «etwas miltrung zuo
erjagen, des aber inzuogan Mathis Zollner (der Vater der Getöteten), als dem
sin swärer kumber vast zuo hertzen reicht, nit willig was»; drei Ratsmitgliedern,

die hiezu vom Rat abgeordnet und von beiden Parteien (d. h. von Mathis
Zollner und vom Vater des flüchtigen Mörders) als Vermittler angenommen
worden waren, gelang es schließlich, einen Sühnvertrag zustande zu bringen,
der namentlich bestimmte: «Und als sich nu gebürt, der Ursulen Hb und sei

gar güetlichen zuo bedanken und mit cristanlichen mittein zuo dem ewigen
leben zuo fürdern», soll der Vater des Mörders «innamen und von wegen sins

suns bar geben 100 pfund», die «zuo gotsdienst verwent werden — mit
namen: des ersten ein ewig Hecht vor sanct Bläsyen altar zuorichten (40 lb),
item an unser frown brueder tuoch zuo haltung des selben jarzits, nach ir
gewonheit (20 lb), an ein ewig jarzit, mit dem crütz über das grab zuo gan
(10 lb) und an ein ewig maß vier main im jar nach den vier fronvasten uff
der smiden altar zuo began, 20 lb, und dann an der meister zuo dem Mören
altar zuo den Predigern 10 lb, aun mangel und abgang101.»

Die Aufzeichnungen des Rudolf Giell von Glattburg zeigen, wie
nachsichtig ein Herrschaftsherr die StrafJustiz verwalten konnte102; ein Beispiel:
zwei Leute aus seiner Herrschaft waren 1474 im «huß und sloß Glattburg» in
Wortwechsel geraten, der sogar in Tätlichkeiten ausartete; solche Verletzungen

des Hausfriedens zogen doppelte Buße nach sich; da die beiden
Fehlbaren die doppelte Buße als grundsätzlich verfallen ohne Gerichtsverfahren
anerkannten, aber baten, «inen gnädig sin und barmhertzig», so wurde ihnen
vom Herrn «gnad bewist, wan si dann sust dienstbar sind»; beide kamen mit
geringen Geldbußen davon: der Urheber des Streits zahlte 2 Gulden, der
andere nur 1 lb103.

6. Bevor die modernen Greueltaten in Diktaturstaaten bekannt wurden,
erschienen uns Heutigen im schreiendsten Gegensatz zu unserer «hohen» Kul-

100 Z. B. Frutigbuch, s. 218 f. (Jahr 1367/8). Ob. Spruchb. I (1486/7).
101 Ob. Spruchb. K (12. Januar 1487).
102 Rqu St. Gallen I, 447, Ur. 4.
103 a.a. O, 448, Zeilen 25 ff.

41



tur die mittelalterlichen Hinrichtungsarten: das Skalpieren104, Handabhauen
und Brandmarken usw. als Leibesstrafen, und besonders die unterschiedlichen
Lebensstrafen, das Enthaupten und das Ertränken, beides als Gnade geltend
gegenüber dem Henken, Verbrennen, Rädern, Pfählen und Vierteilen105.

Unzweifelhaft erschienen solche Strafen auch dem unmittelbaren menschlichen

Empfinden des Mittelalters fast unerträglich. Warum hielten sie sich
trotzdem durch die Jahrhunderte hindurch? Die Ehrfurcht vor dem alten
Herkommen dürfte aus der vorchristlichen Zeit den Volksglauben wach
erhalten haben, daß die Hinrichtung das Opfer des Verletzers der göttlichen
Ordnung bedeute: der Dieb wurde durch Hängen dem Windgott, der Mörder
durch Rädern dem Sonnengott, die Hexe auf dem Scheiterhaufen dem Feuergott

dargebracht usw.106. Die unter der mystisch erhabenen Autorität der
Könige und Kaiser erlassenen Reichslandfriedensordnungen schlössen an die
uralte Überlieferung an und belebten sie aufs neue. Mit dem Sühn- und
Opfergedanken verband sich der Vergeltungswille, dem die höchsten weltlichen
Gewalten zu dienen verpflichtet waren: hätte die Obrigkeit das Richtschwert
nicht mit aller Strenge geführt, so wäre sie an den ungesühnten Verbrechen
mitschuldig geworden und hätte die Strafe Gottes auf sich und ihr Land
gezogen. Anshelm schrieb z. B. im Anschluß an Luthers Lehre, die Obrigkeit
solle die Taten und Worte, die Ungehorsame, Frevler und «rottische waghäls»
gegen den Willen einer «unschuldigen herrschaft» begehen, nach Verdienst
«strafen und dämmen, damit böse taten und reden verschücht und semlicher
Schelmen bosheit nit einer frommen herrschaft zugemessen werden». Diese
Gedankengänge wurden bis ins 18. Jahrhundert hinein immer wieder abgewandelt:

die Berner Kirchenordnung («Synodus») von 1532 klagt, daß trotz den
bisherigen obrigkeitlichen Mandaten sich sogar unter der Geistlichkeit «vil
großes geprestens in leer und leben finde, dadurch gottes eer und alle frumm-
keit und erbarkeit by den undertanen schwärlich verhindert, ir wäsen und
wolstand sich ergert ärger wird) und über uns (die Obrigkeit) und das

volck der zorn gottes gehuffet wirt». Das «Große Mandat», das erstmals von
der Stadt Bern am 16. Dezember 1548 erlassen und später, wenig verändert
und ergänzt, immer wieder erneuert wurde, sagt, die Obrigkeit spüre «mit
großem schmertzen und hertzleid, wie diser zyt alle üpigkeiten, boßheiten,
Unordnungen, mutwilligkeiten und laster, gar noch by allen ständen, im
schwanck gand, zu dem das heilig gottes wort, sine gepott und Ordnungen
verachtet welliches ane zwyffel ein gwüsse kuntschaft und zeichen ist, das

gottes zorn über die möntschen entzündt und zu straff deß sin hand und ruot-

104 Der Fremde, der einen Bürger schlägt, soll an einen Stamm gefesselt und ihm die Haut
vom Kopf gerissen werden. F. II, 299, Nr. 281 (Handfeste von Fryburg, 13. Jh.); ebenso Thun
1264 in F. II, 593, Nr. 557; Aarberg 1271 (F. II, 781, Nr. 720) ; Burgdorf 1273 (F. III, 49, Nr. 58).

105 Vgl. hierüber im einzelnen Hans Fehr, Das Recht im Bilde (1923).
106 K. v. A m i r a, Bes., S. 198 ff., Die germanischen Todesstrafen, XXXI, Abt. 3 der Ab-

handl. der Bayer. Akademie der Wissenschaften (1922); und Hans Fehr, a.a.O., Über die
Macht der Tradition, vgl. auch Anchel, a. a. O., 7.

42



ten ußgestreckt»; da Gott die Obrigkeit begnadet hat, «die unsern, so uns von
gott bevolchen, zu aller gottsäligkeit, zucht, erber- und fromkeit ze züchen»,
wird die Sittenordnung erlassen, «damit wir nit undankbar siend und von
unsers unflisses und farlässigkeit wegen ir bluot von unseren handen ervor-
dert werde und vor gott destbessere rechenschaft geben und besten könnind
und mögind». Der gleiche Gedanke wird in der Vorrede der bernischen
«Christenlichen Mandaten» von 1628 ausgesprochen und beigefügt, die Obrigkeit

dürfe nichts unterlassen, damit «der gerechte zorn gottes gestillt und
seine strafen durch besserung und änderung alles gottlosen und sündhaften
lebens und wesens von unserm geliebten Vaterland abgewendet werden
mögen». Noch in anderer Richtung wirkte die Vergeltungsidee auf die alte
StrafJustiz ein: der Verbrecher, den die harte irdische Strafe traf, hatte damit
schon einen Teil seiner Schuld entgolten, «gebessert», d.h. wieder gut
gemacht, Ersatz dafür geleistet. Dieser Gedanke ergibt sich schon aus der
Urbedeutung des Wortes «Buße» oder des entsprechenden lateinischen
«emenda» 107: die Ausbesserung des getanen Unrechts, darauf kam es an. So

war es nach der tief eingewurzelten Überzeugung für den Übeltäter selber
eine Wohltat, wenn er sein Verbrechen schon auf Erden mit seinem Blut
abwaschen, durch die Qual der Strafe aufwiegen konnte und dadurch die
jenseitigen Strafen erleichterte oder gar abverdiente 108!

Für den «Mord von Greifensee» (1444) erschien den Eidgenossen die
blutige Niederlage von St. Jakob an der Birs als göttliche Vergeltung. Die
Niedermetzelung eines großen Teiles der Bevölkerung des 1475 eroberten
Stäffis (Estavayer) 109 schien ihre Buße zu finden in der schonungslosen
Hinrichtung der eidgenössischen Besatzung von Grandson durch Karl den Kühnen

(1476) uo. Nach den Greueln, welche die Ihrigen zu Greifensee und zu
Stäffis begangen hatten, fühlten sich die Eidgenossen insgesamt schuldbefleckt
und erblickten in den darauffolgenden Schlägen die gerechte Sühne, die sie
als Gesamtheit, Schuldige und Unschuldige, zu entgelten hätten. Auch der
Krieg sollte die Formen des Rechts beobachten; namentlich verlor seine Ehre
und zog sich die Rache Gottes zu, wer die Feindseligkeiten ohne vorherige
Fehdeankündigung begann und wer Menschen und Sachen, die besonderen
Frieden genossen, schädigtelu. Als 1516 gerüchtweise verlautete, eidgenössische

Knechte des kaiserlichen Heeres hätten in Italien Kirchen beraubt und
Greise, Frauen und Kinder mißhandelt, bedachten die eidgenössischen Boten,

107 Vgl. Rennefahrt, Gdz. III, 13.
108 Solche Auffassungen liegen dem Klagevortrag zugrunde, der 1749 in Frutigen gegen

den Raubmörder Wicki gehalten wurde (RQ Frutigen 321 ff., Nr. 113 f.).
109 Darüber jetzt B. de Vevey in Annales Fribourgeoises 34/35 (1946/7), S. 45 ff.
HO R. Feller, Gesch. Berns I (1946), 398. — Vgl. auch An sh e Im IV, 108 (1515, Hagel

als Strafe); III, 202 f. (1510, «muotwillige wueteri blibt selten ungerochen»).
Hl Z. B. die Reichslandfrieden Friedrichs I. von 1152 und 1186, und, offenbar durch

Reichsrecht beeinflußt, der Sempacherbrief (1393), Ziff. 8 und 9, bei Nabholz und Kläui,
Quellenb. zur Verfassungsgesch. (1940), 38. — Beispiel von 1296 im Frutigbuch (1938), 206,
nach Fontes rer. Bern. III, 640 f., Nr. 651.

43



daß «kein Wunder wäre, wenn Gott der Allmächtige solche Frevel an Schuldigen

und Unschuldigen bis zur Zerstörung einer frommen Eidgenossenschaft
rächen würde» und beschlossen deshalb, daß jeder Ort unter den Seinen
solchen Frevlern nachforschen und sie strafen solle, «damit der allmächtige
Gott begütigt werde und wir in ein ander gut Regiment kommen mögen112.

Trotz dem Glauben an die notwendige Vergeltung jeder Untat brach bei
der Vollstreckung der verschiedenen Todesarten bei dem nicht direkt
beteiligten Volk das reine Mitleid oft unwiderstehlich durch. Wie ergreifend hat
jener Handwerksgeselle aus Ulm geschildert, wie er und viele andere bei dem
Anblick eines (wahrscheinlich geistesgestörten) Verurteilten von Schreck und
Erbarmen gefaßt wurden! Der gleiche erzählt von einer andern Hinrichtung,
wobei der Verurteilte auf einem Brett zur Richtstätte geschleift worden sei;
da wegen des holperigen Bodens sein Kopf immer auf das Brett schlug und
er vor Schmerz laut jammerte, legte ihm ein Mann aus den Zuschauern einen
Hut unter den Kopf113. Auch für den als schuldig befundenen Übeltäter zündete

der Funke des Mitleids! Als im Jetzerhandel die verurteilten Predigermönche

den Feuertod erleiden sollten und dabei wegen der Ungeschicklichkeit
des Nachrichters unnötige Qualen ausstanden, tobte das entrüstete Volk,

und die Obrigkeit setzte den Nachrichter von seinem Amt. Ganz im Gegensatz
dazu fand der ebenfalls zuschauende Bischof von Castel, die Mönche hätten
es verdient, noch viel ärger zu leiden114. Sprach er aus lehrhaft-schematischen
Vernunftüberlegungen oder bereiteten ihm die Qualen der Unglücklichen ein
widernatürliches Vergnügen, das er noch erregender gewünscht hätte?

Um solche gräßliche Szenen zu vermeiden, wurden später die zum Feuertod

Verurteilten vorher meist auf raschere Art getötet115; so schon gelegentlich

seit dem Ende des 16. Jahrhunderts 116.

Die Kirche, deren Vertreter sich in dem eben berührten Fall so fühllos
benahm, folgte grundsätzlich dem schönen Spruch: «ecclesia non sitit sangui-
nem 117», — und überlieferte die von ihr der Ketzerei Überführten dem
weltlichen Richter. —

Das unwillkürliche Mitleid mit dem «armen Menschen» oder dem «armen
Sünder» war im Volk ganz allgemein118; man sah in seiner Handlung nicht
seinen Willensakt, sondern den des Teufels, der ihn «gestüpft» oder der in
ihn gefahren, ihn «besessen» hatte oder der ihn mit List und Trug überredet,

112 Eidg. Absch. III, Abt. 2, 973, Nr. 657a.
HS 0. Tobler im NBT 1897, H. Morgenthaler, Bilder aus der bern. Geschichte,

2. Aufl., 170 f.
114 Anshelm III, 164 ff. Einen ähnlichen Fall, in dem der ungeschickte Scharfrichter

vom Volk gesteinigt wird, erwähnt H a n s F e h r a. a. O. (Bild 123).
115 R. W a g n e r in ZbJV 63 (1927), 339, 345.
116 RM 438, 131 f. (1599) ; 439, 186 (1600).
117 Dazu G. S c h n ü r e r, a. a. O., II (1926), 436 f.
118 Beispiele aus Nord-Frankreich und Flandern bei J. Huizinga, Herbst des MA. (1928),

5 f. — Rennefahrt, Grundz. d. bern. Rechtsgesch. III, 41 f.

44



Böses zu tun; der Übeltäter war also eigentlich nicht der Urheber, sondern
bloß das Werkzeug 119.

Der sogenannte Henkerzehnte, also des Henkers «Recht, daß er den zehenden

Mann, den den man verurteilen hinrichten) sol, zu lösen geben
mag120», kann allerdings nicht nur aus dem Wunsch des schaulustigen Volkes,

sondern ebensogut aus dem Gewinnstreben des Henkers erklärt werden:
nach dem Bericht des Zürcher Chronisten Edlibach hätte bei der
Massenhinrichtung der Besatzung von Greifensee (28. Mai 1444) der Bachedurst der
siegreichen Belagerer und die Berufung auf formales Recht die Oberhand
über das Mitleid des Henkers gewonnen.

Gnade wurde durch Obrigkeiten und Richter gerne geübt, namentlich,
wenn eine entsprechende Gegenleistung erfolgte. Wo aber das Gesetz
vorschrieb, die Strafe sei «an gnad» oder «unabläßlich» auszusprechen, da
konnte sogar der Kaiser sie nicht erlassenm.

Den Todschlägern und Körperverletzern, deren Tat einen unerwartet
schweren Erfolg gehabt hatte, wurde die Gnade bereitwillig gewährt; wie
schon gesagt122, bemühte sich die Obrigkeit selber häufig darum, daß der
Verletzte oder die Bluträcher die Klage zurückzogen. Auch Straferleichterungen

kamen nicht selten vor. Einem Cuoni Schmidiner, der eine schärfere
Strafe verwirkt hatte, gestattete das Blutgericht von Meiringen 1429, «von
gnaden und von siner bette wegen», daß er mit dem Schwert zu richten sei,
was als milder und ehrenhafter galt123. Ein Knecht der Barfüßer, dem ein
Franzose ein paar Schuhe gestohlen hatte und der deshalb den Dieb verwundet

hatte, wurde, wie der Dieb, gefangengesetzt. Das Gericht zu Malters
erkannte (1411): wegen des Diebstahls sollte man dem Franzosen die Ohren
abschneiden; der Bestohlene habe sich jedoch durch die Verwundung schon
selber Recht verschafft; da nun der Richter dem Knecht seinen Frevel, die
Verwundung, ablasse, «so er (der Knecht) in sinem gericht hat getan, so sind
im (dem Franzosen) sine oren von gnaden wegen durch sin bette willen
gelassen» 124.

Nur aus dem unmittelbar aufflammenden Mitleid läßt es sich erklären,
daß so viele Leute die von der Obrigkeit aus dogmatisch-politischen Gründen
verrufenen Wiedertäufer beherbergten und schützten, obwohl sie sich selbst
dadurch schweren Strafen aussetzten; ganze Gemeinden konnten nur dadurch
genötigt werden, aus ihren Bezirken die Wiedertäufer zu vertreiben, daß sie

119 Hans Fehr, Das Recht im Bilde (1923), 78.
120 Sachsenspiegel III, Art. 56; Schwabenspiegel, ed. Wackernagel, 104, Nr. 107. — Arthur

Bauhof er, in NZZ 915 vom 31. Mai 1944 über den «Henkerzehnten von Greifensee».
121 Beispiel: Nach Friedrichs I. Landfrieden von 1186 durfte der Kaiser den Brandstifter

nicht straffrei erklären, außer mit Zustimmung des Richters und nachdem der Schaden ersetzt
war. (Z e u m e r 25, Nr. 20, Ziff. 6.) — Weiteres in Rennefahrt, Grundz. der bern. Rechtsgesch.

III, 33 ff.
122 Ziff. 5 hievor (unter III). J u s t i n g e r 219, Ur. 363 (1414).
123 St. Fach Oberhasle. Vgl. auch die bei R e n n e f a h r t, a. a. O., gegebenen Beispiele.
124 A. v. S e g e s s e r, Luzern. Rechtsgesch. I, 779, zu S. 486.

45



auf eigene Kosten Geisel zu stellen hatten, bis die Wiedertäufer ausgewandert
oder gefangen waren 125.

Jugendlichen Verbrechern wurde bereitwillig Gnade erwiesen126, soweit
es mit der Pflicht vereinbar war, das Land durch Bestrafung des Verbrechers
zu reinigen, damit nicht Gottes Zorn auch die Begünstiger treffe: In Bern
wurde 1448 ein Mädchen, Gret, das «durch ir eigenen bosheit, von nieman
underwiset», an vier Orten Brand gelegt hatte und das nach strengem Recht
den Tod verdient hätte, begnadigt «unser lieben frouwen magt Marien, ouch
der kintheit unsers herren, der selben kintheit hochzit Fest) ietz gegen-
wurtig waz und ist Weihnachten), zu êren, wond ouch die selbe Gret noch
under tagen und ir bosheit von ir kintheit wegen nit, als ob si zuo iren tagen
komen war, zuo dem sweresten ze büeßen, denn miltenclicher verdacht —

bedacht, beurteilt) ze halten». Die Strafe, die das Kind traf, war nach unserem
heutigen Empfinden noch grausam genug: es sollte mit Rutenstreichen auf
den nackten Körper vom obern Tor aus durch die Stadt hinunter bis über
die Nydeckbrücke getrieben werden und dann über den Rhein hinaus auf
immer des Landes verwiesen sein; käme es wieder ins Land, «so sol man si
richten mit dem wasser zem tod»; wer für es zu bitten wagte, hatte hohe
Geldbuße und Verbannung aus der Stadt zu gewärtigen 127.

Besser erging es einem Knaben, der dringend verdächtig war, aus einem
Speicher 7 Schilling «dieplichen verstolen» zu haben: da dies in seines Vaters
Speicher geschehen war und er das Geld «niemand anderm, dann den sinen,
ertragen» entwendet) hatte, so wurde erkannt, daß, was er «in siner
jugent» getan, von niemand «in arger meynung angezogen» werden und ihn
niemand deshalb «für deheinen dieben halten» solle128.

Menschliche Regungen zeigten Schultheiß und Rat von Bern am 31. März
1721 einem 10jährigen Knaben gegenüber, der als Glied einer Diebsbande
gefangen worden war: sie erkannten, da derselbe »sonsten eines fixen geistes
sein soll, in beherzigung seiner Jugend, und dieser gsell noch auf guten fueß
gebracht werden könnte, milter dingen, daß selbiger in die allhießige spinn-
stuben übergeben und daselbsten waker zur arbeit angehalten, zuvor aber
droben in der gefangenschaft durch die provosen waker geschmeitzt werden
solle»; roher mutet uns an, daß «dieser bub, wann einiche von dem diebs-
gsind hingerichtet werden sollten, — alsdann durch einen provosen oder
bettelvogt, der execution zuzesehen und darob ein Warnung zenemmen,
hinausgeführt, nachwerts aber wieder in die spinnstuben zur arbeit übergeben
werden solle»; gleichzeitig wurden zwei Geistliche beauftragt, «diesen jungen
buben in der spinnstuben zu besuchen und in der religion bestens zu under-

125 Eingehend hierüber Ernst Müller, Gesch. der bern. Täufer 1895, bes. S. 76ff., 83,
87, 127 f., 338 ff.

126 Das für Frankreich im 18. Jh. gefällte Urteil Anchel s (a.a.O., 77), «Cet âge est sans
pitié; on était aussi sans pitié pour lui», scheint mir für Bern nicht zuzutreffen.

127 Bern Rqu I, 213, Nr. 338.
128 Ob. Spruchb. L, 235 (Jahr 1488).

46



richten, damit sein sonst fixer geist zum guten angewendet werde». Neben
der Abschreckung durch das Ansehen der Hinrichtung und neben der Prügelstrafe

erinnerten sich Schultheiß und Rat, wie sie erklärten, «auch seines
Heils» und wollten ihn durch Unterricht und geordnete Arbeit bessern129.

Der Gnadengedanke zeigte sich gelegentlich in einer Weise, die uns an
den modernen Satz «in dubio pro reo» 130 mahnt: Von dem als Staatsmann
und Richter gleich bedeutenden Berner Schultheißen Rudolf Hofmeister
(gestorben um 1451) ist der Ausspruch überliefert: «es ist sicherer und
göttlicher, zehn Schelmen Barmherzigkeit zu erweisen, als einen einzigen
Unschuldigen an Ehre oder Leib zu verletzen131.» Ähnlich meinte ein Mitglied
des Berner Rates, als es sich darum handelte, ob Jetzer, den Anshelm als das

einfältige Opfer der Dominikaner ansieht, mit dem Schwert oder mit dem
Feuer hinzurichten sei: «Wir habend bald geraten, lüt ze töten, kunnends
aber nit lebendig machen; man sölte sinen handel bas besehen.» Er rettete
damit Jetzer das Leben 132.

Der tolerante Berner Zurkinden erklärte dem dogmatisch denkenden Calvin

1554 nach der Hinrichtung Servets: «Ich ziehe vor, die Regierung durch
übertriebene Milde, als durch übermäßige Strenge fehlen zu sehen133.»

Daß aber auch «Justizmorde», bei rücksichtsloser Anwendung der Folter
unwahre Geständnisse Unschuldiger vorkamen, beweist uns Anshelm134: Das
christliche Begräbnis und die Ehrenerklärungen nützten dann dem Hingerichteten

nichts mehr, und die Entschädigung an die Hinterbliebenen war diesen
ein schwacher Trost! Die Mahnung, daß «in semlichen schweren Sachen nit
lichtlich noch schnei ze gahen» (Anshelm) wäre auch heute noch zu beachten,
denn auch jetzt kommen noch bedenkliche Fehlurteile vor.

7. Gelang eine Hinrichtung nicht, so war man im Mittelalter ohne weiteres
bereit, anzunehmen, Gott oder ein Heiliger habe zugunsten des Verbrechers
eingegriffen; die Strafe wurde dann erlassen, um dem überirdischen Willen
zu gehorchen: wo Gott selber Gnade walten ließ, da durfte der Mensch nicht
mehr eingreifen. Es ist wahrscheinlich, daß der alte Glaube, der Verbrecher
werde dem Gott, den er beleidigt habe, geopfert, nachgewirkt hat: lehnte der
Gott das Opfer ab, so sollte es nicht nochmals versucht werden 135; in christlicher

Zeit wurde an der Stelle des Verschmähens des Opfers die überirdische
Barmherzigkeit vorausgesetzt.

Aus dem Jahr 1485 ist folgendes Wunder überliefert136: Ein Hans Stef-
fan war wegen Diebstahls einer Monstranz, worin «der zart fronlicham Cristi

129 RM 87, 233 f.
130 D. h. «im Zweifel zugunsten des Angeschuldigten».
131 Thüring Fricker, Twingherrenstreit, hsg. G. Studer (1878), 184.
132 Anshelm III, 166.
133 A. von Gonzenbach, im Berner Taschenb. 1877, S. 93.
134 An she Im 11,88 (1498); IV, 385 (1520); VI, 47 (1530).
135 K. v. Amira, Die german. Todesstrafen (1922), 222 f. — Ha n s F e h r Recht im

Bilde (1923), 77 f., 96 f.
136 Bern. ob. Spruchb. K 123 ; A n s h e 1 m I. 279.

47



Jesus gerastet», als Gotteslästerer zum Tode durch Ertränken verurteilt worden;

der Henker führte ihn gebunden auf die Aare und warf ihn «an einem
starken seyl wol geknüpft in grund des wassers» und schwemmte ihn bei einer
halben Stunde lang hin und her. Dann wurde der «arm verurteilt mensch mit
dem seil, daran er in wassersfluot zuo underst am grund gelegen, durch
die Aren an das ander stad geschleift», um ihn dort zu begraben. Aber «durch
die gnad, hilf und enthalten der hochruomlichen jungfrouw magt Marien, die
zuo Oberen Bürren, allernächst daby, nit uffhört, durch tägliche große wunder

zuo lüchten», fanden die Knechte, die ihn begraben sollten, «den armen
mönschen in läblicher üebung in der rechten hand ein bürkin ast früschs
loubs und in einander geflochten». Die hochüberraschten Knechte haben «den

armen mönschen angetast, uffgelüpft und für und für (hin und her) gefüert,
also das er zuo sinen kreften je lenger je baß ist komen; und das noch wun-
derricher, so ist in im deheim wassergebläst deheins wegs funden, das alles
allein durch die göttlich gnad und den müetterlichen bistand der muotter
aller gnad, die — als er sagt — in siner vängknüß durch in mit manchem
hochem süffzen und weinen angerüeft, beschechen; als er ouch vor der urteil
geredt, das allermenglich gehört hat, er hab zuo der muoter aller erbermd,
die wil doch suß niemands für in bitten well, gantzen trost, das er nit hoff,
desmals sterben sollen Und uff das alles, so ist er zuo der künglichen
muotter magt Marien zuo Obern Büren durch vil erber lüt, frouwen und man,
jung und alt, die das alles gehört und gesechen haben, gefüert und dero ingeant-
wurt übergeben), durch die er allein sin leben hat behalten, dero dank zuo
sagen ; und ist die ruott, so im nit an wunderbaren fuog (ohne wunderbare Fügung)
in sin gebundne hand gestoßen ist, zuo betütung zum Zeichen), dieselben
künglichen muoter gotts in siner straf benüegen und in begnadet haben, daselbs
uffgehangen und dannathin diß groß geschieht an ein loblich herrschaft von
Bern gelangt, von derselben zuo wissen, was fürer mit dem armen mönschen
zuo handien sy; die hat, der muotter aller erbermd zuo Büren zuo eren, den
fürer nit wellen strafen, der durch si des lebens gefrigt ist worden, sunder in
uff sin schlecht urfech usgelassen und der reinen kuschen magt Marien als
aller sündern nothelfferin gnad und dank gesagt; dero und irm sun Jhesu
Cristo unserm heilmacher und behalter sy glori, lob und êr iemer und iemer.»

Ein weiteres Beispiel dieser Art erzählt Anshelm137: ein geständiger Dieb
wurde zum Galgen verurteilt; «als nun die urtel volzogen was, zerbrach die
ketten und der strick, also das der dieb unversert ledig ward; gab schrieb
zu) die hilf und êr sant Jacoben und sant Barblen»; die bernische Obrigkeit
gab ihm über das Wunder schriftliches Zeugnis und förderte ihn auch sonst,
damit er die den beiden Heiligen geweihten Wallfahrtsorte besuchen könne;
ironisch fährt Anshelm fort: die Wallfahrt «erschoß nützte) ihm so wol,
das er sant Jacob und die zerbrochne galgenketten von sich und eine glatte

137 IL 69.

48



mätzen Dirne) an sich hankt, bis das er (wegen wiederholten Diebstahls),
bas knüpft, andermals bi Jenf am galgen erworget» —.

Die günstige Entscheidung, die in solchen Fällen der Gottheit oder den

Heiligen zugeschrieben wurde138, kam sicherlich dem Mitleid entgegen, das

jeweilen wohl die Mehrzahl der Zuschauer mit dem «armen Sünder» bewegte.
Der Neigung zum Erbarmen gab Ausdruck ein Wort des charakterlich wohl
bedeutendsten Berners des ausgehenden 15. Jahrhunderts, Adrians von Bubenberg:

«Seid in euern Geschäften mit euern Nächsten nicht zu hart und suchet
Mittelwege; gnädige Herren, seid in allen Sachen barmherzig, so gibt euch
Gott ein gut, selig End; denn Gott selber spricht, wo nicht Barmherzigkeit sei,
da sei er nicht139.» Naturgemäß erregten die schwersten Angriffe auf Leib
und Leben des Mitmenschen, wie das alte Recht sie verlangte, bei dem
Unvoreingenommenen und nicht durch Haß oder Pflicht Beteiligten das Mitleid

in reinster Weise; der grausamsten Tat folgte die stärkste Reaktion, das
erschütterndste Mitgefühl mit dem Betroffenen, ohne daß die Vernunft oder
eine bestimmte Absicht eingewirkt hätten. Als Knabe hörte ich erzählen, wie
Leute, die auf die Bäume gestiegen waren, um der letzten Hinrichtung bei
Laupen zuzuschauen, ohnmächtig herabfielen, als sich das grausige Schauspiel

vollzog.

IV. Anders verhält es sich auf einem Gebiet, auf dem ausschließlich Mitleid

und Menschlichkeit herrschen sollten, in der Fürsorge für Schwache und
Arme. Witwen, Waisen, Fremde und Arme sollten nach biblischem Gebot von
den Mächtigen geschützt werden140. Kaiser und Könige erklärten, diesen
Schutz ausüben zu wollen, konnten jedoch der guten Theorie nur sehr
unvollkommen mit der Tat genügen. Aber aus dem Grundsatz konnte sich in
kleineren Rechtskreisen, in Städten und Grundherrschaften ein vorwiegend
genossenschaftliches Vormundschaftswesen entwickeln, und die seit alter Zeit
herkömmliche, ungeregelte Mildtätigkeit, welche vorwiegend die Kirche Fremden

und Armen angedeihen ließ, ging seit dem 16. Jahrhundert in eine staatliche,

meist gemeindeweise geordnete Armenpflege über. Über die Motive
der kirchlich gelenkten und der staatlich geordneten Fürsorge für die Armen
ist später zu sprechen.

1. Unmittelbare menschliche Anteilnahme wirkte sicher in den Ursprüngen

der behördlichen Aufsicht über die Vormünder von Witwen und Waisen
mit; hatten früher die Verwandten das Recht auf die Vormundschaft
weitgehend im eigenen Interesse ausgeübt, ohne einer wirtschaftlich unbeteiligten
Aufsichtsstelle Rechenschaft zu schulden141, so bestimmte schon die Berner

138 K. v. A m i r a a. a. O., 222 f., und dort zitierte Stellen (Zufallsstrafe).
139 Nach dem Zitat in R. Feller, Gesch. Berns I (1946), 432.
140 Nachweise in Rennefahrt, Grundz. der bern. Rechtsgesch. II, 198 f., mit N. 2 ; III,

333, mit N. 6.
141 Vgl. z. B. R e n n e f a h r t, a. a. O., II, 64, und dazu U. Stutz, Schwäbisches und bur-

gundisches Recht im Kampf um die Vormundschaft über Anna von Kiburg, in Festschrift für
Fr. E. Welti, 1937.

49



Handfeste, der richterlich ernannte Vormund habe nur zu tun, was der Witwe
und den Kindern zum Nutzen gereiche, und eine alte bernische Satzung sah

schon ausdrücklich die Aufsicht des Rates über die Vormünder vor142. Auf
dem Land befahl eine behördliche Aufsicht z. B. der «Hausbrief» des Johan-
niterhauses Bubikon (Zürich) von 1483: an den Jahrgerichten sollten nach

Beurteilung allfälliger Streitigkeiten über «Eigen und Erbe» (Grundbesitz)
in erster Linie für Witwen und Waisen Vormünder bestellt werden; der
Ordenscommendur hatte die Pflicht, Witwen und Waisen zu helfen und zu
raten, damit sie «by recht, glychen und billichen dingen bliben mögen» 143.

Abgesehen von der Aufsicht über die Vormünder halfen die Obrigkeiten
aber auch unmittelbar in uneigennütziger Weise: Das Weistum von 1352 für
den Tessenberg sah z. B. vor, daß die allen Haushaltungen obliegende Hühnerabgabe

der «armen Witwe, die es nit haben möchte», ganz erlassen werde,
während der «man, der es nit hette», immerhin statt des Huhnes 4 Pfennig
zahlen sollte144. Die Boten der eidgenössischen Orte schenkten 1531 zwei
armen Witwen, die mit Kindern beladen waren, Weizen zur Aussaat145. Einer
andern armen Frau erließen sie die Hälfte des von ihr geschuldeten Zinses,
allerdings mit dem Beifügen, man solle sie im Glauben lassen, sie müsse den

ganzen Zins geben, damit nicht andere veranlaßt werden, den Herren
nachzulaufen 146. Unentgeltliche Abgabe von Kleidern und Schuhen an Bedürftige,
ärztliche Pflege, Versorgung im Spital, Speisung, Zehrgeld an unvermögliche
Einheimische und Fremde, Frauen und Kinder, beschäftigten den bernischen
Rat im 15. und 16. Jahrhundert fast täglich.

Die besondere Rücksicht, die man für die Kinder hegte, zeigen folgende
Beispiele: Das Gotteshaus St. Johannsen zu Erlach hatte Güter in Menznau
(heute Kanton Luzern), die von «fall»-pflichtigen Leuten bebaut wurden;
starb ein Pflichtiger, so hatten die Erben dem Gotteshaus das beste Stück
Vieh zu entrichten; dies zum Zeichen früherer Leibeigenschaft; Im Urbar von
1505 wurde nun, gewiß nach altem Herkommen, bestimmt: «wan ein fai
gefiel, da cleini unerzogni kind werend, und ouch so arm, das si des fais
des Stückes Vieh) notdürftig weren, um das si erzogen wurden, der fai sol
von eim amman und vier genossen nach billicher Schätzung nit zum türisten
geschetzt werden, damit die kind dester senfter und bas mügend erzogen
werden», d. h. statt des Falles hatten sie nur eine geringe Geldabgabe zu
leisten 147.

Es kam vor, daß ein zum Tod Verurteilter seiner unmündigen Kinder
wegen freigelassen wurde 148.

142 R e n n e f a h r t, a. a. O.
143 Rqu. Zürich, Offnungen II (1915), 163, unter 7. und 164 unter 11.
144 Staatsarchiv Bern, Freiheitenbuch 278 ff.
145 Eidg. Absch. IV, 1 B, 1184, Nr. 626k.
146 a.a.O., 1393, Nr. 748b (1532).
147 Staatsarch. Bern, Fach Erlach, Pergamentheft. — Ähnlich in Döttingen um 1350 (Rqu

Aargau, Landschaft V, 1933, 252, Nr. 144, Ziff. 24 f.
148 C. W. Scher er, Die westfälischen Femgerichte (1941), 129 f. (aus dem Jahr 1437).

50



Die zwölf eidgenössischen Orte beschlossen 1660 über die Konfiskation
des Vermögens flüchtiger Verbrecher in der Herrschaft Luggarus (Locarno),
auf Gesuch der Abgeordneten dieser Herrschaft und nach Antrag des
Bürgermeisters und Rates von Zürich: «Gleich wie einer von Gott geordneten Oberkeit

nicht wenig obgelegen, die Lasterhafte, sonderlich in schweren Verbrechen,

abzustrafen, so seye derselben nit minder rümlich und Gott dem Herren
selbst angenehm, den unschuldigen Weib und Kinderen ein gnädiges
Mitleiden zu erzeigen»; deshalb soll das Vermögen des Malefikanten zwar
verzeichnet und der obrigkeitlichen Kammer übergeben werden, aber daraus
dann den Kindern und Kindeskindern ein gebührender Anteil «aus
obrigkeitlicher Mildte und Gnad überlassen werden, damit die armen Kinder nicht
so unbarmherzig ins Elend verstoßen, sondern in Gnaden betrachtet werden»;
der Anteil der Kinder wurde 1664 auf einen Drittel festgestellt149. Noch
weiter war, wohl zum Teil aus gleicher Rücksicht auf die unschuldigen Kinder,

aber unter Anlehnung an altes Erbrecht, das bernische Recht gegangen,
als 1420 zwei flüchtige Totschläger verurteilt wurden: der Obrigkeit
(«Herrschaft») wurde ihr Vermögen nur so weit zugesprochen, «als verr (— sofern)
inen nach marchzal Verhältnis) und nach gewonlichem teile gezicht, mit
namen, daz der geteter der kinden eins sin sol, und das weder wip noch kind,
bruoder noch swester, iro guot damit nit verwürket sullent haben, es were
denn, daz si rat oder getat ze sölichen sachen gegeben hätten» 15°. Der Obrigkeit

kam also nach Abzug des Frauengutes nur soviel zu wie einem jeden
Kind des Verurteilten. Den gleichen Teilungsgrundsatz befolgte Bern für
das Vermögen verurteilter und ausgewiesener Wiedertäufer zugunsten deren
Frauen und Kinder151. Von den unzähligen Fällen, in denen die bernische
Obrigkeit sich gegenüber Kindern in wirklich selbstloser Weise hilfsbereit
erwies, seien nur folgende herausgegriffen: als 1579 der Knecht des Zieglers
beim Holzen von einer fallenden Tanne erschlagen worden war, ließ sie
seinen «verlassnen vier kinden zwyfach muos und brot by dem muoshafen» zu
ihrem Unterhalt ausrichten. Kurz darauf wies sie den Arzt oder Bruchschneider

Daniel Bischoff an, ein «arm knablin in der Insel sines bruchs zeschni-
den»; dazu erhielt der Knabe in der Insel Unterkunft und Verpflegung und
wurde vom Seckelmeister mit Kleidern versehen. Einer Frau wurde 1599
Unterstützung mit Korn und Geld zuteil, ihren drei kleinen Kindern Hosen
und Schuhe 152.

Zahlreiche Dorf- und Hofweistümer zeigen zarte Rücksichten der Grundherren

auf die Kindbetterinnen: Der Dorfmeier von Buix hatte jeder Kind-
betterin ein Fuder Brennholz zuzuführen153. Noch freigiebiger war die
Herrschaft des Dorfes Benken (Kanton Zürich) im 15. Jahrhundert: wenn dort

149 Eidg. Absch. VI, 1, 1442, Ziff. 41.
150 Rqu Bern I, 206, Nr. 325 II, 126, Nr. 269.
151 Täufermandate von 1538, 1566, 1585, 1659/1693, 1670, 1695 usw.
152 Ratsman. 396, 299 und 339; 437, 8.
153 T r o u i 11 a t IV, 540, Nr. 264 1392).

51



eine Frau eines Kindes genas, «si sie hie seshaft oder sust frömbde harkomen
und ob Gott si hie enbunde», so soll der Keller (Hofverwalter) ihr zwei Karren

Holz geben, wenn sie einen Knaben geboren hat; «gepirt aber ir aini ain
töchterli, so ist er derselben kintbetterin nit mer verbunden zuo geben, denn
ainen karren mit holtz 154.»

Im Gericht Rötenbach sollte der Weibel, der die Twinghühner, eine jährliche

Abgabe an den Grundherrn, einsammelte, da, «wo ein kintbetterin ist, ir
das huon würgen und lassen» 155, damit sie kräftige Speise habe. Den Klosterfrauen

zu Dettligen wurde 1495 verboten, Wein auszuschenken und dadurch
dem Wirt zu Oltigen Konkurrenz zu machen; nur «kindbetteren und siechen»

Kranken) durften sie Wein zukommen lassen156. Auch anderswo wurde
der Weinausschank außerhalb der sonst allein berechtigten Tavernen und
Schenken gestattet «zu gutem der kranken und kindbetteren» 157. Das
Hofgericht zu Herzogenbuchsee erkannte 1488, daß der Wirt, der einer Kind-
betterin ein Lagel (kleines Fäßchen) Wein verkaufe, davon kein Ungelt
schulde 158. War die Ehefrau eines im aargauischen Eigenamt Ansässigen zur
Zeit der Heu- oder Emdernte im Kindbett, so hatte nach altem Herkommen
ihr Ehemann die sonst geschuldeten Tagwerke nicht zu leisten159. Das aus
dem 14. Jahrhundert stammende Weistum von Bure (Eisgau, Ajoie) bewilligte
den Herrschaftsleuten das Fischen, wenn sie sich hatten zur Ader gelassen
oder wenn ihre Frau im Kindbett lag (qu'il saroit saignier ou que sa femme
genroit d'anffans)160. Der eidgenössische Schiedsspruch von 1525 zwischen
den Leuten von Laufen und dem Bischof von Basel anerkannte zwar das

Fischereiregal des Bischofs, doch mit der wohl altherkömmlichen Einschränkung,

daß der gemeine Mann für die Notdurft Kranker und für die «Lust»
schwangerer Frauen mit der Hand, der Schnur oder der «Bären» fischen
durfte lfll. In Dietikon (Zürich) war es Pflicht des Wirtes, den Kindbetterinnen

während sechs Wochen Wein und Brot, wenn nötig auf Kredit, zu
liefern 162. Die Berner Obrigkeit gewährte oft Spenden in Geld, Lebensmitteln
und Kleidern an Kindbetterinnen. Die bernische Metzgerordnung von 1569
verhielt die Metzger dazu, das Fleisch so zum Verkauf zu bereiten, «damit
schwanger frouwen und ander lüt nit vergäben warten müeßind»163. Wie
sogar auf das empfindlichere Gefühl schwangerer Frauen Rücksicht genom-

154 Rqu Zürich, Offnungen usw. I, 438, Ziff. 22.
155 Signau Urbar, Nr. 6 (1635), fol. 56b.
156 Ob. Spruchb. 0 232 (Staatsarch. Bern).
157 Rqu Aargau Land I (1923),65, Nr. 43. A. vonSegesser, Luzern. Rechtsgesch. I, 669.
158 IJrk. vom 28. April 1488 im Staatsarch. Bern, Fach Wangen; 1513 wurde für die vier

Landgerichte ein halber Saum Weins z. G. der Kindbetterin vom Böspfennig befreit.
159 Rqu Aargau Land II (1926), 48, Nr. 27 (1524).
160 T r o u i 11 a t IV, 360 ff., Ziff. 27.
161 Eidg. Absch. IV, 1 A, 659, Nr. 273. — Vgl. die Dorfordnung von Hendschiken (15. Jh.,

in Rqu Argau Landschaft I, 632, Nr. 276, Ziff. 23).
162 Rqu Zürich II, 375, Ziff. 41 (Öffnung des 15. Jh.).
163 Stadtsatzung 1575, Staatsarchiv Bern III, 263 f.

52



men wurde, zeigt eine Nachricht zum Jahr 1349: als die Fryburger Bern um
Kriegshilfe ersuchten, baten sie die Berner, «das man die paner von Loupen
nit mit füerte, umb das tragende frouwen, so ir fründ Verwandte) von der

paner wegen verloren hettend, nit in unmuot kämend; das tet man» 164. Auch
wenn man annehmen wollte, daß die Gefühle der Frauen nur ein Vorwand
der Männer gewesen seien, so ergibt sich doch daraus, daß solche zartere
Regungen der Zeit nicht fremd waren.

Wenn also weder in der erotischen noch in der frommen Literatur
Nordfrankreichs, Flanderns und der übrigen Niederlande «kaum eine Spur echten
Mitleids mit der Frau, mit ihrer Schwäche und den Gefahren und Schmerzen,
die ihr die Liebe bereiten», zu finden ist165, so bestätigen die schweizerischen
Urkunden des Mittelalters dieses strenge Urteil nicht.

Sogar die sonst harte Justiz nahm Rücksicht auf Frauen und Kinder: Zur
Zeit, da man scharf gegen die Wiedertäufer vorging, entließen Schultheiß und
Rat von Bern «zwo schwangere töüfferin, die nit abstan wellend, und aber
nechig sind», aus der Gefangenschaft, «damit sy kindbetten mögend» 166; und
1695 wies der Große Rat die Täufer an, alle solchen Wiedertäuferinnen im
Land zu dulden, «biß zur niderkunfft, und ihre kindt abzuosäugen sechs
wochen lang» 167. Die Strafen, welche Frauen für Missetaten zu gewärtigen
hatten, waren meist leichter als die der Männer, die Bußen gewöhnlich nur
halb so groß168. Aber diese Begünstigung mag die Kehrseite der aus der
Bibel169 abgeleiteten Geringschätzung des Weibes sein: deshalb galt das Zeugnis

einer Frau nur halb so viel wie das des Mannes. Hatten Frauen
Amtspflichten zu übernehmen, etwa als Hebammen oder Schätzerinnen von Hausrat,

so wurde ihnen nur ein Gelübde abgenommen, da der Eid ihre Seele in
Gefahr gebracht hätte; die Handlungsfähigkeit der Frau war durch die Munt,
die Schutzgewalt des Vaters oder Ehemannes oder nächsten männlichen
Verwandten beschränkt. Dagegen dürfte es Gefühlen der Menschlichkeit
zuzuschreiben sein, wenn in vielen ostschweizerischen Herrschaftsrechten
(vielleicht vom Kloster St. Gallen ausgehend) bestimmt war, daß an den
Jahrgerichten zuerst, oder doch gleich nach allfälligen Grundbesitzprozessen, die
Rechtssachen der Witwen und Waisen, dann der Frauen, dann der Fremden
(Gäste), dann der Hofgenossen und zuletzt des Grundherrn behandelt werden
sollten 170. Ebenso wenn Bern, wohl nach alten Ansätzen, für Streitsachen der
Witwen und Waisen ein kürzeres und wohlfeileres Gerichtsverfahren und

164 Anonymus (Justinger) 380, Nr. 81.
165 J. Huizinga, Herbst des MA. (1928), 191.
166 RM 402, 2 (1585).
167 RM 245, 188; Mandatenb. 10, 171.
168 Nachweise in Rennefahrt, Grundz. II, 192 ff.
169 Schöpfungsgeschichte, besonders 1. Mose 3, 16.
170 Rqu St Gallen I, 257, Nr. 2, Ziff. 20 (Muolen 1467), 214, Nr. 5, Ziff. 18 (Tablât 1471)

usw., Rqu Zürich I, 359, Nr. 3, Ziff. 8 (Bäretswil 1475) usw.

53



eine Rechtsprechung vorschrieb, die mehr der Billigkeit als dem strengen
Recht entsprechen sollte 171.

2. Wohl am unbefangensten äußerten sich die Gefühle gegenüber dem
Fremdling. Die altherkömmliche172 Gastfreundschaft wurde durch das

biblische Gebot bekräftigt173. Wer sich im «Elend» (mhd. Fremde,
Ausland, Verbannung174) befand, genoß besondere Rücksicht, solange er nicht
gegen den Landesbrauch verstieß und sich mit dem zum Leben Notwendigen
begnügte: Der Reichslandfriede Kaiser Friedrichs I. (1152) 175 erlaubte dem
Fremden, ungestraft sein Pferd mit so viel Korn zu füttern, als er vom Wege
aus mit dem Arm zu umfassen vermochte; es stand ihm auch frei, Gras und
grünes Laub zum notwendigen Gebrauch zu nehmen. In Aeschi (Oberland)
war im 15. Jahrhundert ein Grundstück, auf dem sich die Gerichtsstätte
befunden hatte, ausschließlich für die Nutzung der Herrschaft und ihres Wei-
bels vorbehalten sowie für die Rosse und Tragtiere der Fremden, die dort
weiden durften176. Ähnlich scheint es auch an andern Gerichtsplätzen
gehalten worden zu sein 177.

Von der strengen Rebhut zu Twann galt zugunsten der Fremden eine
Ausnahme: «Näm ouch ein fremder man an einem fürgang — im Vorbeigehen)
trübel und aber keinen sakete einsteckte zum Mitnehmen), den söllent
die banwart nüt pfenden, denn (sondern) in heißen fürbas gan, und im den
rechten weg, ob er geirret het, wisen; aber einen heimschen mögen sy wol
pfenden». Weitere Vergünstigungen des Twanner Rechts mögen auch meist
Fremden zugute gekommen sein: «Kern ein graf geritten und einem banwart
trübel hiesche, der sol im sin huot vol trübel geben; einem ritter, was an
drijen schössen stat; einem priester dry trübel; einer tragenden frouwen dem
kind einen und ir zwön in den nechsten reben by im, und des jares an dem
stük nüt me». Wie streng im übrigen die Wache sein sollte, zeigt der Eid des

Rebhüters, nämlich «der reben ze hüten dem riehen, als dem armen..., ouch
kein diep ze helen, noch ouch selber ze Stelen»; für größere Frevel, die er
nicht anzeigte, persönlich Schadenersatz zu leisten; während des Rebbannes
in keinem Hause zu schlafen; «wenn in der schlaf angat», soll er, den Spieß
zwischen den Armen, das Haupt auf einem «Kislig» Feldstein), schlafen
«und nach dem schlaf uffstan und hüeten, als ie von erst»; aber auch dem
Bannwart gegenüber wurde das Verbot, selber Trauben zu nehmen, nicht
engherzig durchgesetzt: «Gelüste ouch die banwart, trübel zu essen, so mag ir
jeklicher in dem nechsten stük reben by im nemen, und des jares in dem stük

171 Nachweise in Rennefahrt, Gdz. III, 333.
172 Vgl. Lex Burgund. XXXVIII.
173 2. Mose 22, 20, und 3. Mose 19, 33 f.; Maleachi 3, 5.
174 F r. K1 u g e Etymol. Wörterb.
175 Z e u m e r K., Quellensammlung zur Gesch. d. Dtsch. Reichsverfassung (1913), 8, Nr. 9,

Ziff. 20.
176 Frutigbuch (1938), 232.
177 Vgl. Rqu. Bern III, 425, Nr. 127k, 9 (1492).

54



nüt me. Trüeg aber ein banwart sin weg me da hin und in düecht, das er da

besser denn an andren enden uff der huot were, und ein birboum da stüend,
so mag er der biren essen, so vil er wil und darzuo nemen, als vil er in siner
hand vor an siner brüst getragen mag» 178.

In der Rechtspflege war der Fremde durch das «Gastrecht» begünstigt,
d. h. durch ein Gerichtsverfahren, das ihm rascher zu seinem Recht verhalf
als das durch längere Fristen verzögerte gewöhnliche Verfahren179. Diese
Rücksicht wurde allerdings nicht aus rein selbstlosen Gründen geübt, sondern
in den Städten wohl hauptsächlich, um fremde Kaufleute nicht vom Marktbesuch

abzuschrecken und um den eigenen Kaufleuten auf den fremden
Märkten das Gegenrecht zu sichern, auf der Landschaft aber, um die
Einheimischen davor zu bewahren, daß Fremde sie vor auswärtige Gerichte
lüden 180.

Wehe aber dem Fremden, der sich gegen den Einheimischen verging; dann
konnte ihn auch das Hausrecht seines Gastfreundes nicht vor der heftigen
Bache des Beleidigten und seiner Genossen schützen: sowohl nach Berner181
als auch nach Kiburger Stadtrecht182 hatte der Gastfreund entweder den zu
ihm geflüchteten Fremden auszuliefern oder dem Richter oder den
Bluträchern zu «erlouben, in sin hus ze ganne und den selben geteter ze suochenne
und ze nemenne»; tat er weder das eine noch das andere, so haftete er selber
wie der Fremde. Das Recht Fryburgs und die mit ihm verwandten Kiburger
Rechte der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts schrieben vor, daß der
Fremde, der einen Bürger geschlagen habe, an einen Stamm gefesselt und
skalpiert werden solle (abstracta sibi cute de capite); den Bürger jedoch, der
einen Fremden geschlagen hatte, sollte nur die Stadtfriedensbuße von 60
Schilling treffen; dem Fremden kam nur der geringe Betrag von 3 Schilling
zu, oder 60 Schilling, wenn er blutig geschlagen worden war183. Wurde ein
Bürger blutig geschlagen, so kostete es den Täter, auch wenn er ebenfalls
Bürger war, die Hand. Bedrohte ein Fremder einen Bürger, so wurde er
verrufen, und niemand durfte ihm Speise oder Herberge gewähren. Beleidigte

er einen Bürger, so konnte man ihn ungestraft ohrfeigen. Die Berner
Handfeste183a versagte dem Fremden, der außerhalb der Stadt von einem
Bürger geschlagen worden war, das richterliche Gehör; hatte aber der Fremde
dasselbe einem Bürger getan, so konnte der Berner ihn, wenn er später in

178 Weistum über das Recht der Herrschaft Twann (1426), in St. Fach Nidau.
179 Vgl. Rennefahrt, Grundz. II, 185 f., und III, 376 f. Vgl. auch hievor, Schlußabsatz

von 1. — Ferner Rqu Zürich I, 271, Nr. 4, Ziff. 9 (Altstetten 1429).
180 Vgl. Rqu St. Gallen II, 148, Zeilen 7 f. (Oberuzwil 1420).
181 Rqu I, 52, Nr. 47 II, 8, Nr. 17.
182 Burgdorf F. III, 60, Nr. 58 (1273) ; ähnlich Fryburg 299, Nr. 281, F. II (1249, bzw. 1288) ;

Erlach F. II, 657, Nr. 608 (1266); Aarberg, a.a.O., 781, Nr. 720 (1271); Büren F. III, 437,
Nr. 456 (1288); Thun F. II, 594, Nr. 557 (1264).

183 Fryburg, Erlach, Aarberg, Büren, a.a.O.; Thun F. II, 593, Nr. 557; Burgdorf F. III,
49, Nr. 58.

183a Art. XXXVI.

55



die Stadt kam, ungestraft gefangennehmen oder gar töten; allerdings hatte er
vorher dem Gericht in der Stadt von der beabsichtigten Rache Anzeige zu
machen. Die Amtseide der Gerichtssäßen verpflichteten diese denn auch nur
ganz ausnahmsweise184, dem Fremden gleich Recht zu sprechen wie dem
Heimischen, während sie durchwegs hervorheben, daß der Arme dem
Reichen gleich zu halten sei. Die Zurücksetzung der Fremden im städtischen
Kleinhandel, ihre Pflicht, in Prozessen dem Gegner Rechtssicherheit zu stellen,

ihre Unfähigkeit, Zeugen gegen einen Bürger zu sein und das Fremdenregal

in seinen verschiedenen Ausgestaltungen gehören nicht hieher.
3. Wie noch heute, so mag auch im Mittelalter der Grundanlaß zu der

Hilfe an andere Hilflose und Darbende in wirklichem menschlichem Mitleid
beruht haben: dies bestätigen zahllose kirchliche Legenden: vom heiligen
Martin, der die Hälfte seines Mantels dem nackten Bettler schenkte, bis zum
heiligen Crispinus, der Leder stahl, um den Armen Schuhe zu machen185.

Gelegentlich wartete das volkstümliche Recht demjenigen, der sein Recht
gegen den Armen allzu schroff und mitleidslos verfolgte, mit humorvollem
Spott auf: im Hof Benken (Gaster) hatten die Erben eines «Hofjüngers» dem
Herrn «das best lebend guot» zu entrichten, also z. B. die beste Kuh aus dem
Stall; hinterließ der Erblasser nichts anders, «denn ein immen» (Bienenstock),
und will der Herr nicht auf den «Fall» verzichten, so soll er «nemen an dem
flug weders bije er wil und sol damit gefallet» sein; das Herrenrecht auf das
beste lebende Gut war anerkannt, aber der Herr mochte zusehen, daß die
Biene ihn nicht stach 186!

Aber bei der Sorge um solche Hilfsbedürftige wirkten bewußt oder
unbewußt, neben oder gar anstatt des reinen Mitleids, vernunftmäßige Berechnungen

mit: die Kirche versprach für das Almosen, das dem Armen gegeben
wurde, jenseitigen Lohn; Sünde und Unrecht ließen sich durch milde Gaben
ausgleichen, aufwiegen: es wurde gegeben, um etwas anderes dafür zu
empfangen 187. Gerade in der mittelalterlichen Armenpflege kommt dem
Entgeltgedanken größte Wichtigkeit zu. Die unzähligen Stiftungen zugunsten der
Armen und Kranken, die vor der Reformation in bernischen Landen errichtet
wurden, erklärten fast durchwegs, daß der Stifter für sich und sein Geschlecht
dafür Lohn im Jenseits erwarte. So stiftete Anna Seiler 1354 das Spital, aus
dem das heutige Inselspital erwachsen ist, «luterlich dur gotte, miner sele und
aller miner vordem seien und allen geloubigen seien ze heil und ze trost
und ze stetem und ewigem gelüke, und ze tröste der statt und den bürgeren
gemeinlichen von Berne und umb daz, daz du sehs werche der erbarmhertzig-

184 Z. B. Rqu St. Gallen I, 585 (Oberbüren), Ziff. 7 (1481); II, 16 Flawil), Ziff. 7 (1472).
185 Vgl. G. Schnürer, Kirche und Kultur im MA., I (1924), 76. — Die Taten rein menschlichen

Mitleids, an denen das MA. sicher reich gewesen ist, wurden natürlich in der Regel
nicht urkundlich bestätigt; im kirchlichen und weltlichen Leben galt die Lehre der
Bergpredigt (Matth. 6, 1—4).

186 Aus den Rqu St. Gallen (Gaster usw.), die demnächst von F. Elsener herausgegeben
werden.

187 Joh. Bühler, Die Kultur des MA. (1931), 72, über die Bedeutung des «do ut des».

56



keit dester baz erfült werden» 188. Daß, trotz diesem naiv ausgesprochenen,
im Grund eigennützigen Zweck, das Mitleid mit der Not armer Kranker, der
aufrichtige Wille, ihnen zu helfen, Anna Seiler zu ihrer Stiftung bewog,
ergibt sich aus der Vorsorge, die sie dafür trug, daß möglichst viele Arme, die
der Hilfe wirklich würdig wären, aufgenommen werden konnten: Geheilte
sollten andern Kranken Platz machen, Unverträgliche sollten ausgewiesen
werden, damit die Spitalinsaßen Ruhe und Frieden untereinander hätten.

Gegen die «Werkgerechtigkeit», die Hoffnung auf Entgelt für barmherzige

Handlungen, wandten sich die «Schlußreden», welche die Berner Disputation

vom Januar 1528 vorbereiteten (Ziff. III): «Christus ist unsere einige
wyßheit, gerechtigkeit, erlösung und bezahlung für aller weit sünd; deshalb,
ein andern verdienst der säligkeit und gnuogthuon für die sünd bekennen,
ist Christum verleugnen189.» Aber schon bald wurden von der reformierten
Geistlichkeit Zugeständnisse gemacht, wonach gute Werke zwar nicht zur
Seligkeit führten, aber doch von Gott belohnt würden190. Die Bettlerordnung,
die in Bern 1690 im Druck ausging, zitiert vor ihrem Text die Sprüche Jac. 1,
27: «wann jemand diser weit guter hat und sihet seinen bruder darben und
schleußt sein hertz vor ihm zu, wie bleibet die liebe gottes bey ihme?»
Matth. 10, 42: «wer diser geringsten einen nur mit einem bêcher kalten Wassers

tränket in eines Jüngers namen, warlich ich sage euch, es wird ihme nicht
unbelohnet bleiben.» Proverb. 19, 19: «wer sich des armen erbarmet, der
leyhets dem herren, der wird ihme widerumb guts vergelten.»

Eine obrigkeitlich geordnete Armenfürsorge, die dafür einige Gewähr bot,
daß das Almosen wirkliche Not lindere und nicht Bettel und Müßiggang
züchte, bildete sich erst seit dem 16. Jahrhundert aus, unter dem Druck fremder

und einheimischer Landstreicher, diebischer «Heiden und Ziginer» und
frecher und räuberischer zurückgekehrter Reisläufer, die den Müßiggang auch
dann vorzogen, wenn sie nicht, wie viele andere, Krüppel oder krank waren.
Schon vorher trachteten die Obrigkeiten danach, daß die Hilfe nur Würdigen
zuteil werde191: sie erteilten bereitwillig «Bettelbriefe» an wirklich Bedürftige,

wie z. B. an Invalide oder an arbeitsunfähige Kranke. So erhielt eine
St. Gallerin, die einen glaubwürdigen Schein unter dem Siegel der Stadt
St. Gallen vorwies, daß sie «mit dem schwären siechtum des lieben heiligen,
sant Valentinus beladen und ire deshalb nit möglich sye, sich anders, dann
mit hilf, stür und handreichung erber lüt zuo erneren», von Schultheiß und
Rat zu Bern 1519 einen neuen «Bettelbrief», weil der alte «bresthaftig, also
das er nit wol zu läsen und zu verstan» und ein weiterer Schein des Abtes

188 F. VIII, 78, Nr. 188.
189 K. Lindt, in Gedenkschr. zur Berner Reform.-Feier 1928, I, 313 und 331 f.
190 Näheres bei R. F e 11 e r, Sittengesetze der bern. Reformation, in Festschr. für Fr. E.

Welti (1937), 56.
191 Vgl. J. H u i z i n g a a. a. 0., 216, wonach schon Pierre d'Ailly um 1400 empfahl, Lepro-

senhäuser und Spitäler zu bedenken, statt Bettelorden und lügnerische Ablaßprediger.

57



von St. Gallen ganz verlorengegangen war192. Einer Südtirolerin aus Bozen,
die sich zweier Kinder annahm, deren Eltern aus St. Gallen stammten und in
Bern gestorben waren, wurde bescheinigt: da die Frau die Kinder ohne Hilfe
und Steuer ehrbarer Leute nicht zu erziehen vermöchte, und damit ihr guter
Vorsatz hiezu nicht bezweifelt werden könne, bitten Schultheiß und Rat alle,
denen der Brief zu Gesicht käme, «so die selb frow zuo üch komen und üch
umb üwer almuosen anrüeffen würt, ir das guetlich mitzuoteilen —; daran
tuond ir ein sunder guot werck, des ir von gott belonung werden empfachen»

193.

Die Bettelbriefe für Brandgeschädigte waren bis zur Einführung der
Brandversicherung üblich; andere Bettelbriefe wurden seit Ende des 16.
Jahrhunderts von den Obrigkeiten der eidgenössischen Stände möglichst selten
ausgestellt194.

4. Auch aus weltlichen Beweggründen sproßten Taten des Mitleids und
der Barmherzigkeit: Je mächtiger und begüterter jemand war, um so höhere
Spenden hatte er nach altem Herkommen den Niedrigeren und den Armen
zu machen; er mehrte und erhob die Ehre und den Glanz seines Hauses, wenn
er sich wohltätig und freigebig erwies. Diese Sitte war kaum weniger wirksam
als das kirchliche Gebot, denn sie zu befolgen schmeichelte der menschlichen
Eitelkeit des Einzelnen und dem Stolz auf sein ganzes Geschlecht. Daran
ändert nichts, daß in vielen Märchen die Mildtätigkeit ausschließlich der
vornehmen Frau vorbehalten ist, die neben einem rauhen und harten Gatten lebt.

Der König oder Kaiser, der Höchste auf der Stufenleiter der weltlichen
Würden, hatte namentlich die Pflicht, Wehrlose zu schützen; diese Pflicht
steigerte sich zu dem besonderen Königsfrieden, den Witwen und Waisen
genießen sollten. Die Vorschriften der Bibel195 und der Einfluß des römischen
Rechts, das als Recht des römischen Reichs deutscher Nation galt, scheinen
dabei mitgewirkt zu haben. Aus den Landfriedensordnungen, die Könige und
Kaiser verkündeten, gingen die Gebote der Schonung aller Waffenlosen, der
Geistlichen, der Frauen und Kinder, der Kaufleute und aller, die auf des

Königs Straßen zu Land und zu Wasser fuhren, in die weitverbreiteten
Rechtsbücher, namentlich in den Sachsen- und Schwabenspiegel, über196. Die
Kriegsordnungen der Eidgenossen enthielten ähnliche Vorschriften. Bern
bedrohte in seinen Ordnungen von 1410 den Krieger, der «deheinen geistlichen
man oder dehein frouwen frevenlich angriff oder schlueg», mit dem Verlust
der Hand197. Für die Motive solcher Schonung aufschlußreich ist der Sem-

192 Ob. Spruchb. Y, 527.
193 Ob. Spruchb. P 741 (1501).
194 Eidg. Absch. IV, IE, 462, Ur. 396e (7./15. Januar 1571).
195 Nachweise in Rennefahrt, Gdz. II, 198 f., mit Note 2. — Ausführlich G. Schnürer,

Kultur und Kirche im MA., II (1926), 271 ff.
196 Sachsenspiegel II, 66; Schwabenspiegel (Laßberg) 248.
197 Bern Rqu I, 218, Nr. 340 II, 85, Nr. 204.

58



pacherbrief (1393): die Schonung war zu üben «unser lieben frowen ze eren
durch das si uns laß zuofließen ir gnade, schirm und behuotnisse gegen

allen unsern vienden». Auch da wurde also auf eine Gegenleistung höherer
Mächte gerechnet; und doch, — abgesehen von dieser kindlich selbstsüchtigen
Überlegung — wie viel menschlicher war im allgemeinen die damalige
Kriegführung als die heutige!

5. Die weltliche Armenfürsorge, die beruhte auf Gefühlen der Menschlichkeit,

gemischt mit der Hoffnung auf ein besseres Jenseits und dem Streben

nach Ansehen und Ehre im Diesseits, wurde ergänzt durch die noch weniger

geregelten Spenden der Gotteshäuser und der Spitäler an Pilger und
andere Fremde, sowie an einheimische Bedürftige oder Bettler. Da das Almosen

oft weniger der Not des Nächsten abhelfen, sondern als Opfer dem Geber
den Eintritt ins Paradies erleichtern wollte, so kam es häufig unwürdigen
Gewohnheitsbettlern und Faulenzern zu. Solche Bettler, fremde und
einheimische, wurden in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, namentlich mit
dem Aufkommen der Reisläuferei und wegen der damit einreißenden Zügel-
losigkeit, zur Landplage. Die frühere Gastfreundlichkeit und Hilfsbereitschaft
den fremden Heischenden gegenüber mußte eingeschränkt werden; ja es

begann ein wahrer Kampf gegen sie, eine zur Selbsterhaltung gebotene
Notwehr. Zuerst suchte man die fremden «sundersiechen», die ansteckende
Krankheiten ins Land schleppten, fernzuhalten: Schultheiß und Rat von Bern
befahlen 1490 allen Amtleuten, «söllich ußländig sundersiechen uß unsern
landen gestraxs (zu) wysen, und uff die, so gesund und dannocht in söllichen
sundersiechen gestalten verwandelt sind die sich krank stellten), ernstlich

und hoch ächten verfolgen), und wo üch die angeben oder gezögt
werden, in schwäre vangnuß wärffen und daruß dheinswegs lassen an unser
sunder bevelch, gunst und erlouben» 198. Auch gesunde, fremde Bettler, «die
dann stark und steg und wäg zuo bruchen wol mächtig» waren, wurden 1503

ausgewiesen: sie mußten eidlich versprechen, bernisches Gebiet nicht wieder
zu betreten, widrigenfalls sie als Meineidige gerichtet würden199. Seit ungefähr

1510 begann in der ganzen Eidgenossenschaft die Abwehr der «Heiden
und Zigeuner», die als Diebsvolk galten und deshalb mit der Strafe des Hängens

bedroht wurden200. Während der folgenden Jahre wurden alle «fremden

tütschen und wälschen lantstricher», welche «die unsern allenthalb merc-
lichen beschwären und inen vil und manigerley Schadens zuofuegen», so

gründlich wie möglich abgeschoben201; wer sie länger als drei Tage und
Nächte beherbergte, war selber für ihren Unterhalt verantwortlich: «der sol
inen zuo ässen geben, dann min herren — die Obrigkeit) nit wollen, das die

198 Ob. Spruchb. M 133.
199 T. Miss. K 361b; A n sh e I m II, 396.
200 Eidg. Absch. III, Abt. 2, 508, Nr. 373c (1510), 983, Nr. 665b (1516), 1236, Nr. 8181 (1520);

T. Miss. N 135b (1513).
201 T. Miss. O 42b (1517): P 21 (1522), 248 (1524); RM 192, 16.

59



selben bättlen sollen» 202. Wer sich als Pilger ausgab, aber von den üblichen
Verkehrswegen abwich, machte sich verdächtig: wenn die «frömbden, uß-
ländigen Jacobsbrueder Wallfahrer zu St. Jacob von Compostella) und
battler nit die rechten Straßen brachen, sunder durch die abwäg zuo den
eynigen einsamen) höfen und hüsern ziechen und damit dem gemeinen
man in bättlens und diebstals wys schaden zuofuegen, zuodem das wir müssen
besorgen, etlich under denselben sich mördery und andrer bösen Sachen
möchten gebruchen» — so waren sie gefangenzunehmen203.

Die Bettlerordnung von 1527 und eine lange Reihe späterer Erlasse führten

in Bern zu der öffentlichen Armenpflege über: fremde Bettler zu
beherbergen, wurde den Privatleuten unter schwerer Strafe verboten; die Bettler
hatten in den Spitälern Obdach für höchstens einen Tag und eine Nacht und
wurden nachher durch die Weibel weitergewiesen. Die «husarmen und heim-
schen pettier und pettlefrin, jung und alt, die das allmusen nemmen und an
die spenden gand», sollten «schiltlin haben und tragen, dadurch sy verzeichnet

und vor den frömbden bekannt syend» 204.

Die späteren Anstrengungen der eidgenössischen Stände und insbesondere
Berns hier im einzelnen zu schildern, Anstrengungen, die zuletzt zu der
heutigen staatlichen und Gemeinde-Armenpflege führten, würde weit über unseren

Gegenstand hinausführen205. Bei aller Anerkennung der Leistungen der
heutigen Armenpflege ist doch unverkennbar, daß sie sich weniger als die
mittelalterliche Armenfürsorge von dem reinen Mitleid von Mensch zu Mensch
leiten läßt. Für die Gesellschaft ist die heute geübte (oft euphemistisch so
genannte) «soziale Fürsorge» weitgehend bestimmt von der Absicht, den sozialen

Frieden zu wahren, die Wirtschaft gegen Störungen aller Art zu sichern,
vor Diebstahl und Prostitution, vor offener Revolte. Je größer die Gemeinschaft

ist, in der für Arme gesorgt wird, um so lockerer die Beziehung des
Helfers (der die Armensteuer bezahlt oder freiwillige Beiträge an mildtätige
Sammlungen leistet) zum Hilfebedürftigen! Ließ sich das bernische Armenwesen

noch 1830 zurückführen auf «die schöne Idee, es sei jede Gemeinde
eine größere Familie, und es hätten die Vermöglichen die Verpflichtung, ihre
ärmeren Brüder zu unterstützen, — wie sie dann aus christlicher Liebe und
Erbärmd zu tun schuldig sind, auf daß sie auch daheim Gottes Wort hören
und ihre Seelen speisen mögen»206), so verlangte Gotthelf doch mit Grund,
daß die Fürsorge, namentlich für Kinder, wieder im kleinen Kreis der
wirklichen Familie stattfinden müsse; Staat und Gemeinden sollten wohl helfen,
aber nicht leiten, denn, «wo Staat oder Gemeinden die Hände in etwas haben,

202 RM 187, 19 (1520).
203 T. Miss. P 157b (1523).
204 Ob. Spruchb. CC 477; Anshelm V, 249; K. Geiser, Gesch. d. Armenwesens im

Kanton Bern (1894), 22.
205 Hierüber ausführlich K. Geiser, a. a. O.
206 Staatsverwaltungsbericht 1814—1830, S. 475.

60



erstarret das Leben und die Liebe flieht» 207. Die innere Bewegung, die
denjenigen ergreift, der aus reinem Mitleid dem notleidenden Mitmenschen hilft,
bleibt uns heute weitgehend versperrt, weil sich die Staats- und Gemeindemaschine

und etwa noch einige Verbände, denen wir Mitgliederbeiträge
bezahlen, diese Hilfe vorbehalten haben. Das Mittelalter war sicher reicher an
menschlichen Empfindungen als unsere Zeit.

V. Hier wird man mit einigem Recht einwerfen, daß das Mittelalter doch
die menschenunwürdige Leibeigenschaft, eine wenig abgeschwächte Form der
Sklaverei, geduldet habe208. Tatsächlich berührt es uns als herzlos, wenn
1473 berichtet wird, daß ein Leibeigener, der zur bernischen Herrschaft Bipp
gehörte, «durch des herzogs von Burgund lüte ermurdt und, — was zu hören
noch swärer —¦ des sinen, das uns und sin fründ berürt, beroupt» 209: daß der
Leibeigene umgebracht wurde, war danach weniger schlimm als daß seine
Habe dem Leibherrn und den Erben abhanden kam! Der Schreiber betrachtete
den Unfreien lediglich als Vermögensstück, als Sache und nicht als Mitmenschen;

es war immer noch die Zeit, da die Leibherren das Recht hatten, ihren
unfreien Leuten die Ehe zu gebieten oder zu verbieten, sie nach Willkür zur
Arbeit zu zwingen, sie gefangenzuhalten, zu verkaufen, zu züchtigen,
überhaupt sie wie ein Stück Vieh zu behandeln; noch 1488 äußerte der Herr von
Rocourt (Jura) zu einem seiner Leibeigenen: «Tu sais bien, que tu es mon
homme de morte main et que, s'il me plaisait, je te pourrais prendre par le
pied et te mener vendre au marché210.»

Auf der Stufenleiter der Werte stand das Leben eine Sprosse höher als
die Freiheit, wie sich deutlich aus der Schaffhauser Satzung vom Jahr 1343

ergibt, wonach Findelkinder, die in das Spital kamen oder «dar in galait»
wurden, Leibeigene des Siptals wurden, «als ander sin aigen lüte», sofern
nicht jemand das Kind als das seinige ansprach und dem Spital die gehabten
Unterhaltskosten ersetzte; «dis ist darumb beschehen, daz man in dem Spital
dest gerner armü und fundeni kint in neme und ziehe» 211. Die Leibeigenschaft
sollte den Kindern das Leben erhalten!

Es braucht nach dem Gesagten kein besonders menschliches Empfinden
gewesen zu sein, das Bern veranlaßte, zwei leibeigene Waisenkinder einer
ihnen verwandten Familie in Pflege zu geben und Unterhaltsbeiträge für sie
zu versprechen212; reine Nützlichkeitserwägungen konnten auch dazu geführt
haben (auch der Viehstand erfordert Pflege, wenn er Nutzen bringen soll).
Anscheinend deutlicher und sicherer tritt das Gefühl der Menschlichkeit
zutage, wenn etwa Walther von der Vogelweide spricht:

207 Nachweise in Rennefahrt, Gdz. IV, 221 ff., mit Noten 1 und 3.
208 Vgl. darüber Karl S. Bader, in Histor. Zeitschrift 61 (1941), 74 ff.
209 Register der T. Miss. I unter «Leibeigene», zu T. Miss. C 25/91.
210 T r o u i 11 a t V, 886.
211 Rqu. Schaffhausen, Stadtbuch Nr. 101, hsg. Karl Seh ib.
212 Ob. Spruchb. P 19.

61



«herre gott —, dich heißet «vater» maneger vil:
swer min ze bruoder niht enwil,
der spricht du starken wort uz krankem sinne.
Wir wachsen uz gelichem dinge:
spise frumet uns; diu wirt ringe,
so sì durch den munt gevert.
Wer kann den herren von dem knehte Unfreien) scheiden,
swa er ir gebeine blozez fünde,
hete er ir joch lebender künde,
so gewürme daz fleisch verzert?
Im dienent kristen, Juden unde heiden,
der elliu lebenden wunder nert213.»

Der darinliegende Gedanke, alle Menschen seien im Grunde gleich, trat
auch sonst im Mittelalter häufig auf. So etwa, wenn Hartmann von Aue als
Gründe der Unfreiheit «Geburt oder Unheil» nennt214, oder wenn der
Sachsenspiegel215 ausführlich darlegt: Gott hat den Menschen geschaffen und nach
ihm selber gebildet und hat ihn mit seiner Marter erlöset, einen so gut wie
den andern; ihm ist der Arme so lieb wie der Reiche. Als man das Recht
zuerst setzte, gab es keine Dienstleute, und es waren alle Leute frei, da unsere
Vorfahren ins Land kamen. In meinem Sinn kann ich nicht verstehen, daß
jemand des andern eigen sein soll —. Als Gottes Ebenbild soll der Mensch
frei sein, und wer sich jemand anderem zueignet als Gott, der tut wider Gott.
Nach rechter Wahrheit hat Eigenschaft (— Unfreiheit) ihren Ursprung in
Zwang und Gefängnis und in unrechter Gewalt; man hat seit alter Zeit aus
der Unfreiheit unrechtmäßig eine Gewohnheit gemacht und hält sie nun für
Recht.

Solche Ansichten blieben aber lange Zeit Theorie; die Gleichheit aller
Menschen war geradezu ein Gemeinplatz in der höfischen Literatur216. Aber
die Theorie scheint doch schon recht früh auf die lebendige Praxis gewirkt
zu haben: schon seit dem 11. Jahrhundert fixierten geistliche und weltliche
Herren die Lasten und Dienste ihrer Unfreien in zunehmendem Umfang217,
so daß es dem Eigenmann möglich wurde, die Lasten der Unfreiheit auf einmal

oder nach und nach abzukaufen218. Der wirkungsvollste Schritt zur
Beseitigung der Unfreiheit war die Gewährung der Freiheit an alle Ansiedler in

213 A. Bachmann, Mittelhochdeutsches Lesebuch (1892), 180, Nr. 25.
214 I w e i n Verse, 6306 ff.
215 HI, 42. — Im Gegensatz zum Sachsenspiegel hatte Augustinus de civ. Dei XIXc, 15,

die Sklaverei als Folge der Sünde rechtlich begründet erklärt; vgl. G. Schnürer, Kirche
und Kultur im MA., I (1924), 77; jedoch a.a.O., 192 ff., 282 f.

216 J. H u i z i n g a a. a. O., 84.
217 Z. B. Limburger Klosterleute-Recht von 1035 A11 m a n n und B e r n h e i m 155,

Nr. 75, vor Ziff. 1); Wormser Hofrecht von ca. 1024 (a.a.O., 149, Nr. 74).
218 Rennefahrt, Freiheit der Landleute im Berner Oberland (1939), 29 ff. und dort

zitierte.

62



neuen oder alten Städten und in bisher unabträglichen Talschaften und
Waldgebieten 219. Dabei standen aber nicht moralische Rücksichten im Vordergrund,

sondern zweifellos finanzielle Berechnungen und militärische
Überlegungen. Wie die lehrhafte Erkenntnis, daß die Unfreien unerlaubterweise
und unrechtmäßig in ihrem unwürdigen Stand gehalten worden seien, sich

gelegentlich in widerspruchsvoller Weise mit dem finanziellen Interesse
verband, zeigt die Urkunde über den Loskauf der unfreien Leute von Montbovon
und benachbarter Orte aus der Leibeigenschaft der Grafen von Greyerz
(1388) 220: die Grafen bekannten darin anscheinend reumütig, daß ihre
Vorfahren durch den unrechten Zwang gegen Mitmenschen schwer gegen Jesus
Christus gesündigt hätten; aber dieses Schuldbekenntnis hinderte sie nicht,
sich eine bedeutende Summe für den Loskauf aus der Unfreiheit bezahlen
zu lassen!

Die Freilassung Einzelner, ganzer Familien und Talschaften wurde im
14. und 15. Jahrhundert immer häufiger, teils aus der mehr schöngeistigen,
oben erwähnten Theorie heraus, teils wegen des steigenden Geldbedarfes der
adeligen Leibherren, teils endlich aus dem früher schon erwähnten Motiv,
sich durch ein Opfer an armen Mitmenschen das Seelenheil im Jenseits zu
erkaufen. In dieser letzten Hinsicht ist bezeichnend die letztwillige Verfügung
des Edelknechts Rudolf von Schupfen (1405) : er vermachte seine Eigenleute
seiner Gattin Anphalisa geb. von Burgistein, damit diese deren Steuern und
Dienste wie bisher entgegennehme «mit zimlicher bescheidenheit», ohne sie

jedoch verkaufen oder versetzen zu dürfen; nach dem Tod der Anphalisa
sollten die Eigenleute «fry sitzen und beliben durch des unschuldigen
bluotes und bitteren Sterbens willen, so Cristus Jesus an dem heiligen crütz
gelitten hat durch min und ander sünder willen; und gib die uff ich
entlasse die Eigenleute) in des heiligen Römschen riches hende durch gottes
willen, umbe daz mir gott, min himelscher vatter, alle min sünde und schulde
vergebe und ablasse, also daz si ze Berne oder anderswa bürgere werden
mügent; — und spriehen ir lib und ir guot, daz sy nu habent oder sy und ir
erben hienach gewinnent, lydig und los gentzlich aller eygenschaft und aller
dienst»; diejenigen, die auf dem Land blieben und ihre Äcker mit ganzem
oder halbem Zug bauten, hatten jährlich einen bescheidenen Wachszins an das
Kloster Frienisberg zu entrichten 221.

Die Beweggründe zur planmäßigen Aufhebung der Leibeigenschaft, die im
letzten Viertel des 15. Jahrhunderts im bernischen Gebiet einsetzte, waren
wohl in erster Linie politischer Art: Bern wollte seine Herrschaftsrechte
ausgleichen 222; namentlich Kriegsdienst- und Steuerpflicht sollten für alle Staats-

219 a. a. O, 38 ff. und 43 ff.
220 Rqu Gruyères (1938), 14, Nr. 13.
221 St. Vidimus vom 7. August 1405, Fach Aarberg.
222 Vgl. die Bern, in Note 29 in P. L i v e r, Vom Feudalismus zur Demokratie in den grau-

bündnerischen Hinterrheintälern (1929), 54, und dort zit. E. Bonjour, Die Bauernbewegung
des Jahres 1525 im Staate Bern (1923), 22 ff., und A. Largiadèr, Untersuch, zur Zürcher.
Landeshoheit (1920), 38.

63



zugehörigen die gleichen werden. Aber auch da wirkte deutlich erkennbar als

Grundströmung die Auffassung mit, daß die Unfreiheit ein Unrecht sei, das

an den Betroffenen gutgemacht werden müsse. Daraus erklärt es sich wohl,
daß die Bürgerschaft von Nidau zur Befreiung der zum Schloß daselbst
gehörenden Unfreien des Seelandes Hand bot, indem ihr Rat die Loskaufssumme

von 4000 Pfund bei Bern, der Leibherrschaft, verbürgte. Von der
Loskaufssumme wurde jedem Befreiten ein seinem Vermögen und der Anzahl
seiner Familienangehörigen entsprechender Anteil auferlegt; wer wegen
Armut nicht zahlen konnte, dem erließ Bern nachträglich seinen Anteil223.
Daraus darf geschlossen werden, daß die Befreiung der Leibeigenen für Bern
nicht in erster Linie ein Geldgeschäft bedeutete; es wäre aber als Verschleuderung

staatlicher Mittel erschienen, wenn man für die Unfreiensteuer keine
Kapitalabfindung verlangt hätte 224.

Unverkennbar war eines der Hauptmotive für die Freilassungen rein
menschlicher Art: die bisher Unfreien sollten das Selbstbestimmungsrecht
erlangen. So heißt es z. B. in der Loskaufsurkunde für die Eigenleute der
Herrschaft Aarwangen225: sie sollen «mit lib und guot, kinden und allen andren
ir zuogehörungen tuon und lan, verkouffen, gewinnen und verlieren, hin und
her ziechen, zuo der ê griffen und alles das tuon, so denn nach keiserlichen
rechten sölichen fryen lüten gebürt ze tuond sin, von recht oder von gewon-
heit».

Als die Unfreiheit in bernischen Landen bis auf verhältnismäßig wenige
Reste (meist in geistlichen Grundherrschaften) beseitigt war, suchte Bern
zu verhindern, daß wieder unfreie Nachkommen aus der Ehe zwischen
Unfreien und Freien erwachsen gemäß dem alten Satz, daß die inder der «ärgern
Hand» folgen; eine Ordnung vom 22. Mai 1484 bedrohte deshalb die Freien,
die sich mit einer unfreien Person verehelichten, mit der hohen Buße von
20 Gulden. Diese Strafdrohung machte den Eheabschluß den Unfreien, die
nur noch in vereinzelten kleinen Gruppen bestanden, fast unmöglich. Die
Leibeigenen des Klosters Frienisberg klagten 1493226, «das sy nit gewaltig
noch mächtig syen, sich und iro kind mit dem sacrament der heiligen ee iren
willen und gevallen nach zuo versechen, besunders, so si in der eigenschaft
söllicher maß zuosamen gefründt so nahe mit einander verwandt), das si
sich fürer zuo einandern zuo verpflichten nit fuog haben, wo si der Ordnung
der heiligen cristenlichen kirchen anhangen und schand und kumber wollen
vermiden», d.h. nach dem kirchlichen Recht war die Ehe wegen zu naher
Verwandtschaft unzulässig.

In noch schwärzeren Farben zeichnete die bernischen Obrigkeit die
unleidlichen Verhätnisse in einem Brief an den Hochmeister des Johanniter-

223 Über die Befreiung der Leibeigenen in der Landvogtei Nidau vgl. P. Aeschbacher,
Stadt und Landvogtei Nidau, 54 f., 178 ff.

224 St. Fach Nidau, 8. Januar 1484.
225 St. Freiheitenb., fol. 276 (1. Februar 1439).
226 Ob. Spruchb. N 386 (8. Februar 1493).

64



ordens in Rhodos227, damit dieser der Freilassung der unfreien Leute des

Ordenshauses Münchenbuchsee zustimme228: «die Unfreiheit steckt die andern

an, wie eine Seuche; kein Mensch ist bereit, sich zur Ehe mit Leibeigenen
herzugeben; deshalb werden ihre Töchter meist durch ehebrecherischen Verkehr
befleckt, was höchst traurig und beklagenswert ist, denn infolge der
Prostitution der Töchter entsteht viel Unheil: täglich gibt sie den Eltern Anlaß
zu Erbitterung; es kommt zu Mord und Totschlag; es entzünden sich Funken
bleibenden Hasses. Deshalb könnten wir unser Gewissen nicht beruhigen,
wenn wir nicht bäten, solchem Greuel abzuhelfen; wissen wir doch, daß unserem

Schöpfer nichts erwünschter ist, als die freie Gewährung der Sakramente,
wodurch das Seelenheil erlangt wird. Deshalb beschwören wir eure ehrwürdige
Väterlichkeit, nun in Milde zu bewilligen, daß dieser Stand der Unfreiheit
verschwindet. »

Es ist hier nicht der Ort, die vielfachen Anstrengungen der Berner Obrigkeit

im einzelnen zu erwähnen, die es erreichten, daß auch in den Herrschaften

der Gotteshäuser die Leibeigenschaft völlig abgeschafft wurde. Es genügt,
festzustellen, daß für das spätmittelalterliche Bern nicht nur politische und
finanzielle Absichten bestimmend waren, sondern daß wohl der stärkste
Antrieb zur Befreiung die Rücksicht auf die Not der Eigenleute war. Dabei muß
erwähnt werden, daß gerade die geistlichen Orden, die doch berufen waren,
die christliche Nächstenliebe zu pflegen, am hartnäckigsten an einer
Einrichtung festhielten, die eine ganze Menschenklasse der Verachtung preisgab
und sie der Freizügigkeit, der Erb- und der Ehefreiheit beraubte. Die höhere
Bildung der Geistlichen bewahrte sie nicht vor der schematischen, aber
unmenschlichen Befolgung des altherkömmlichen starren Rechts! Das Dogma
scheint zu allen Zeiten zur Grausamkeit geführt zu haben229.

VI. Wie stellte sich der mittelalterliche Mensch zu andern Lebewesen?
Der aus unserem Gebiet zur Verfügung stehende Urkundenstoff scheint nicht
besonders ergiebig zu sein. Im frühen Mittelalter dürfte der Kult, der in
vorchristlicher Zeit mit Tieren, besonders mit Pferden, getrieben worden war
und der sich oft an heilige Haine oder Bäume knüpfte, noch nachgewirkt
haben. In christlicher Zeit hatten jedenfalls die vielen biblischen Sprüche,
welche die Haustiere zu schonen befahlen, einen gewissen Einfluß: «der
Gerechte erbarmt sich seines Viehes; aber das Herz des Gottlosen ist unbarm-

227 Lat. Miss. E 152a (6. Juli 1496).
228 Frei nach dem Lateinischen.
229 Unsere Zeit mußte das Wiedererstehen der Sklaverei in unmenschlichster Form erleben:

in den Konzentrationslagern, worin die Nationalsozialisten Leute zur Zwangsarbeit härtester
Art anhielten, nur weil sie gewagt hatten, sich dem Parteidogma zu widersetzen; ebenso in den
noch jetzt in Rußland bestehenden Zwangsarbeitslagern, in denen zwischen 14 bis 20 Millionen
Leute unter härtesten Bedingungen zu Tode gehetzt werden, meist nur deshalb, weil sie das
totalitäre kommunistische Regime kritisierten oder verdächtig sind, es insgeheim zu mißbilligen.

(Vgl. Readers Digest vom April 1947, 139 ff., Max Eastman, «The truth about Russia's
14 000 000 slaves».)

65



herzig230.» Nicht nur auf den eigenen «Ochsen, der da drischt», sollte Rücksicht

genommen, ihm «das Maul nicht verbunden werden» 231, sondern sogar
den «Esel dessen, der dich haßt, und der unter seiner Last liegt», soll man
nicht lassen, «sondern versäume gern das Deine um seinetwillen» 232.

Wie Pferde und Hunde als Begleiter und Gefährten des Menschen
behandelt wurden, zeigt sich in manchen hofrechtlichen Vorschriften über deren
Fütterung: ein Weistum erklärte z. B., die Amtleute sollen zum Hofding kommen

mit drei Pferden und einem Hund, «das ist siebenthalb mund», d.h. es

ist ihnen Nahrung geschuldet für drei Männer, drei Pferde und den Hund,
für den eine halbe Portion gerechnet wurde233. Der Hofrodel von Kölliken
(1414) bestimmte: «wenn ein probst oder sin botten gen Kölliken koment»,
soll der Gutsverwalter «inen win und ir pferden hew und fuoter geben, als

lang si da sint»; er soll ihnen auch «ein wischtuoch geben, damit ir knecht
die roß wischent». Der Meier des Hofes hat den Hofleuten jährlich ein Mahl
zu geben, «und wer der ist, der des fryen guot het, der sol einen hund mit
im darbringen, dem sol der meyer ouch ze essen geben» 234. Das Weistum über
das Recht von Twann (1426) sah voraus, daß die Herren von Engelberg während

der Weinlese den drei Bannwarten, einem Pfeifer und «einem knecht
mit einem hund, jeklichem ein mal gesottens und gebratens, nüwen und alten
win ze essen und trinken geben» 235. Neben dem Pferd und dem Hund genoß
auch der Jagdvogel des Herrn oft besondere Sorge: dem Amtmann des
Klosters St. Gallen und seinen zwei Begleitern hatten die Hofleute, wenn er zum
Jahrgericht kam, zu essen und zu trinken zu geben; «und bringt er ain habich
mit im, dem sollen si geben ain huon; und hat er zwen wind (Hunde) mit im
traben, denen sollend sy ainen hußlaib (Brot) geben und den pferden ein
viertel haber» 236.

Weniger glimpflich wurde gelegentlich mit Vieh verfahren, das Schaden

gestiftet hatte und das sein Eigentümer nicht auslöste: der Geschädigte, der
das Stück Vieh in seinen Stall als Pferd genommen hatte, brauchte ihm nur
«ain gelten mit stain und ain ritheren (Eimer) mit wasser fürzustellen»; starb
es Hungers, so konnte der Eigentümer keinen Ersatz fordern237.

Am deutlichsten spricht für die Tierliebe die Jagdepisode, die eine
Urkunde von 1478 erzählt: zwei Männer namens Stalder hatten bei Leißigen
einen Hirsch in den See gejagt; «do hetten si einen hund, hieß ,Franck'; der
schwümme dem hirtzen nach; und do ander gesellen mit den schiffen zuo

230 Sprüche Salomos 12, 10.
231 5.Mose 25, 4; l.Timoth. 5, 18; 1.Korinther 9, 9.
232 2. Mose 22, 20; 23, 5 und 12.
233 J b. G r i m m D. Rechtsaltert. (1899), I, 357 ff.
234 Rqu Aargau Land I (1923), 503, Ziff. 27 und 28, 506, Ziff. 48.
235 St. Fach Nidau.
236 Rqu St. Gallen I, 504, Öffnung von Lenggenwil 1495, Ziff. 3 ; ähnlich a. a. O., 517 und 519,

Offnungen von Niederhelfentswil 1469 und 1495; 616, Trungen 1495; entsprechend Rqu Zürich,
Offnungen usw. II, 20 und 27, Birmenstorf, 14. Jh.

237 Rqu St. Gallen II, 246, Ziff. 22, Kirchberg 1515; ähnlich 344, Ziff. 10, Magdenau, 15. Jh.

66



fuorent, do schrüwent die Stalderen beid zuo inen, das sy acht hetten zuo
dem hund, das sy in nit ertrenkten; als lieb was inen der hund238.»

Die besondere Sorge für das Leben von Bäumen kam zum Ausdruck in
den althergebrachten strengen Strafen, die denjenigen warteten, die einem
Baum die Krone abschnitten oder die den Stamm schälten239. Es wird, wohl
mit Recht, angenommen, daß die alte Vorstellung nachwirkte, es müsse der
verletzten Baumseele Genugtuung geleistet werden, eine Vorstellung, die vom
Christentum als heidnisch bekämpft wurde; es mag aber auch das naive
Gefühl beteiligt gewesen sein, das auch uns noch übernimmt, wenn wir sehen,
wie Bäume in voller Lebenskraft «vandalisch» zerstört werden.

Der besondere Schutz, den die Marchbäume genossen, an denen «Lachen»
Grenzzeichen) angebracht waren, galt der Marche, nicht dem Baum als

solchem.

Der Gang durch einige wichtige Erscheinungen des mittelalterlichen
Rechtslebens mag damit schließen. Haben wir Heutigen wirklich Grund, dem
«finstern Mittelalter» größere Grausamkeit und weniger Mitleid vorzuwerfen
als wir unserer Zeit zumessen? Ein hervorragender Kenner des Mittelalters,
Johannes Bühler240, war zwar geneigt, «die mittelalterliche Menschheit als
Ganzes und in ihrem Durchschnitt genommen» als «besonders hartherzig,
eigensüchtig, realistisch und materialistisch» anzusehen. Richtiger scheint mir
das Urteil Huizingas241, der die Gemüter der Menschen des Mittelalters hin-
und hergeworfen sieht zwischen vollem Maß grausamer Strafen und
unbegrenzter Barmherzigkeit, innigstem Verwandtschaftsgefühl mit Armen und
Leidenden.

Unsere Zeit ist kaum reicher an Taten des unwillkürlichen, absichts- und
berechnungslosen Mitleids als irgendeine Epoche des Mittelalters. Dagegen ist
sie sicher reicher an überlegten Unmenschlichkeiten, die in größtem Stil an
Mann und Weib, an alt und jung, mit der kalten Absicht begangen werden,
Gegner zu vernichten, auch wenn Tausende Unschuldiger mitbetroffen werden.

Das formale Wissen, unsere Kenntnisse und Maschinen, haben uns nicht
menschlicher gemacht.

Es ist Huizinga242 aufgefallen, daß die von ihm untersuchte nordfranzösische

und niederländische Literatur des ausgehenden Mittelalters das Kind
kaum kennt; er fragt sich dazu: «Sollten nicht Volkserzählung und Volkslied
in jenen Jahrhunderten Gefühle bewahrt haben, die die Literatur kaum
kennt?» Hoffen wir, daß dereinst das moralische Urteil über Menschlichkeit

238 H. Traber, Wasserregal über Thuner- und Brienzersee (1946), 64. — Vgl. auch H.
Fehr, Humor im Recht, 10 f.

239 H. F e h r Humor im Recht (1946), 23; ausführlich K. v. A m i r a Die german.
Todesstrafen, 209 f. und dort zitierte; Jb. Grimm, Deutsche Rechtsaltert. II (1899), 269.

240 Kultur des MA. (1931), 68 f.
241 Herbst des MA., 28, 274.
242 a. a. O., 211 f.

67



oder Unmenschlichkeit auch unserer Zeit gnädig ausfalle, daß man sie nicht
schlechtweg verdamme nach der Art, in der sie politische Dogmen
durchgesetzt hat und noch durchsetzt, sondern daß von unserer Zeit gesagt werden
könne, die Menschlichkeit sei schließlich Meister geworden über die
Parteidogmen und über die dadurch bewirkte seelische Erkrankung, die
Massenpsychose, die vorübergehend ganze Völker überwältigt und zu unzählbaren
Taten unmenschlicher Grausamkeit verführt hat.

68


	Grausamkeit und Mitleid im Rechtsleben des Mittelalters : nach bernischen und schweizerischen Quellen
	...
	...
	Die Wahl des Gegenstandes der nachstehenden Ausführungen...
	Anlass der Untersuchung
	Urteil über das Mittelalter
	Schrecken vor den Strafverfahren


