
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 8 (1946)

Artikel: Das Recht als Ausdruck seiner Zeit : einige typische Beispiele aus der
Rechtsgeschichte

Autor: Rennefahrt, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS RECHT ALS AUSDRUCK SEINER ZEIT

EINIGE TYPISCHE BEISPIELE AUS DEB RECHTSGESCHICHTE *

Von Prof. Dr. Hermann Rennefahrt.

Unter Recht ist die Ordnung zu verstehen, welche in einer menschlichen
Gemeinschaft, namentlich in einem Staat oder einer Staatengemeinschaft,
das Zusammenleben der Menschen regeln will, eine Ordnung,
zu deren Einhaltung nötigenfalls Zwangsmittel eingesetzt werden gegen
widerstrebende Mitglieder oder Unterworfene der betreffenden Menschengemeinschaft.

I. Wenn das Recht seiner Aufgabe als Gemeinschaftsordnung gerecht werden

soll, muß es Ausdruck der «Zeit» sein, d. h. der Verhältnisse, unter denen
die Gemeinschaft jeweilen lebt in religiöser und sittlicher, in Staats- und
völkerrechtlicher, in kultureller Hinsicht. Gerade die Gegenwart führt uns das
lebhaft vor Augen: Der erschwerte Verkehr mit dem Ausland hat unser
heutiges Kriegsnotrecht hervorgerufen mit seinen Vorschriften über Einfuhr und
Ausfuhr, über die Verwendung gewisser Stoffe (Eisen, Kupfer, Zement), über
Kornanbau, Viehbestand, Rationierung. Das heutige Notrecht ist der
sprechende Ausdruck unserer «Zeit» völkerrechtlicher Schwierigkeiten, die uns
scharfe wirtschaftliche Einschränkungen auferlegt, uns zwingt, mit Rohstoffen

und Fabrikaten sparsam hauszuhalten und den persönlichen Eigenverbrauch

so einzuschränken, daß auch allen andern Volksangehörigen ihr Teil
bleibt.

Wie heute das Kriegsnotrecht, so ist jedes andere Recht, jede menschliche
Gemeinschaftsordnung aus den sie verursachenden Verhältnissen geboren: Die
Rechtssätze über den Bau und den Betrieb der Eisenbahnen entstanden, seit
Eisenbahnen gebaut und betrieben werden. Die heutigen Gesetze über das
Straßenwesen setzen das rasch fahrende, die Landstraße in neuer Art
beanspruchende Kraftfahrzeug voraus; der Luftverkehr rief neuen staatlichen
Vorschriften und internationalen Rechtsübereinkünften. Die Atomzertrümmerung

wird durch strenge Gesetze geregelt werden müssen, wenn sie die
Menschheit nicht verderben soll.

Andrerseits: der Rechtssatz geht unter, der den Zeitverhältnissen nicht
mehr entspricht. Er wird zwar mitunter nicht sofort aufgehoben, sondern je
nach Umständen zuerst als «alter Zopf» lächerlich oder als «Mißbrauch»

* Nach einem Kurzvortrag, gehalten am Radio am 9. September 1945.



lästig; oder er weckt als sogenannte «mittelalterliche Grausamkeit» Abscheu
und Empörung; oder er wird als unnötig vergessen, gerät aus der Mode, oder
wird endlich durch Gesetz oder durch stillschweigenden Brauch der
Rechtsgenossen abgeschafft. Das war zu jeder Zeit so und wird immer so bleiben.

Wir sind zwar geneigt, nur die Gegenwart als wechselvoll anzusehen und
der «guten alten Zeit» eine fast unveränderliche Rechtslage zuzuschreiben:
ist doch scheinbar das römische Recht des «Corpus juris» Justinians während
Jahrhunderten bestehen geblieben und hat im 16. Jahrundert in Deutschland
und andern Staaten sogar wieder Rechtskraft gewonnen. Aber dieser Schein
der Unveränderlichkeit trügt. Der zeitliche Abstand wirkt eben ähnlich wie
der örtliche: aus der Entfernung scheint der wildeste Sturzbach ein ruhig am
Berghang liegendes Silberband. Die ununterbrochene Bewegung im
kirchlichen und im weltlichen Recht des Mittelalters fällt uns erst auf, wenn wir
Einzelheiten prüfen; erst in der Nähe entdecken wir ein Gewimmel von
Gestalten und Wandlungen, wo wir von weitem starren Stillstand sahen.

IL Einige Beispiele: Die kirchliche Rechtsetzung Karls des Großen suchte

zwar mit den Überbleibseln vorchristlichen Glaubens und Aberglaubens
aufzuräumen; jedoch blieben im Strafrecht Bräuche bestehen, die den
nachwirkenden heidnischen Überzeugungen entsprachen: der Missetäter wurde dem
Gott geopfert, gegen den er sich durch seine Tat versündigt hatte: der Mörder

wurde aufs Rad geflochten als Opfer für den Sonnengott, den er durch
seinen heimlichen nächtlichen Frevel beleidigt hatte. Der Gehenkte wurde
den Luftgeistern, der Ertränkte den Wassergöttern überlassen; riß der Strick
am Galgen, oder ertrank der im Wasser Geschwemmte nicht, so war der
Verurteilte frei: der Gott hatte das angebotene Opfer nicht gewollt. Hexen und
Ketzer wurden verbrannt: das Feuer reinigte und vertilgte den Teufel, der
vermeintlich in den Leib der Schuldigen gefahren war: der Verbrecher sollte
völlig zerstört werden; sogar seine Asche wurde noch in den Wind gestreut
oder in fließendes Wasser geworfen.

Wir sehen heute in diesen Strafen nichts als Roheit. Und doch lehrt uns
näheres Zusehen: die Feierlichkeit, mit der die Hinrichtungen umgeben wurden,

die regelmäßige Berufung auf die höchsten Mächte Gottes und des
Kaisers, um den Tod des Verbrechers, des «armen Menschen» zu rechtfertigen,
zeigen, wie hoch und gewissenhaft man das Leben des Mitmenschen im Grund
der Seele achtete.

Zur Zeit der Reformation wallten die religiösen Gefühle auf; in der Bibel
verehrte man das verkörperte Wort Gottes; deshalb blieb man bei der
wörtlichen Anwendung des Bibelwortes: «Wer einen Menschen schlägt, daß er
stirbt, der soll des Todes sterben» (2. Buch Mose, 21. 12). Aus Ehrfurcht vor
diesem Bibelwort wurde auch der fahrlässige Totschläger enthauptet,
wenn er nicht entwischen konnte, wozu man ihm aus Mitleid gern Gelegenheit

verschaffte. Den Vorrang des göttlichen Gesetzes der Bibel vor dem



weltlichen anerkannten die staatlichen Obrigkeiten noch im 18. Jahrhundert.
So nennt das bernische «Mandat wider allerhand Laster» von 1716 den
Totschlag eine «gen Himmel schreiende Sund, dardurch Gott der Herr wegen
Zerstörung seines Ebenbildes äußerst zürnt, der Mensch der edlen Gaab des

Lebens beraubt und an dem, was er in diesem Leben noch Guts und
Nutzliches hätte verrichten können, verkürzt, seine hinterlassene Angehörige und
Verwandte in schmerzliche Bekümmernis gesetzt werden;» Gott gebiete
deshalb in seinem Wort, den Totschläger am Leben zu strafen.

Die Wuchermandate (seit 1613) ermahnten die Untertanen, sich «ihrer
von Gott befohlenen Gehorsame» zu erinnern, damit «der billige Zorn
Gottes nicht über uns gezogen», sondern «sein heiliger zeitlicher und ewiger
Segen in Christo Jesu erlangt werde». Das Recht Berns gab, soweit es

Neuschöpfung war, deutlich dem damaligen absoluten Bibelglauben Ausdruck.
Sobald man an der Göttlichkeit der Bibel zweifelte und den Staat aus den

sogenannten Menschenrechten begründete, mußte die Rechtsordnung zwangsläufig

zum Ausdruck dieses neuen Zeitgeistes werden. Verstandes mäßig
suchte man nun die Strafen zu rechtfertigen; die Regierung, welche sich das

souveräne Volk gegeben, durfte nur noch eingreifen, um das Verfahren
einzuleiten und das Urteil des Gerichts zu vollstrecken. Die Strafe erschien bald
vorwiegend als Abschreckungsmittel, bald in Anlehnung an den alten
biblischen Talionsgedanken («Auge um Auge, Zahn um Zahn», [2. Buch Mose 21.

24] und «eben mit dein Maß, mit dem Ihr meßt, wird Euch wieder gemessen»

[Lucas VI. 38]) als gerechtes Entgelt für die Missetat. Der Täter wurde
für seine einzelne Tat bestraft. Der schon im Mittelalter nebenbei
anerkannte Gesichtspunkt, den besonders die Kirche in ihrem Strafrecht ausgebaut

hatte, der Täter solle durch die Strafe gebessert werden,
machte sich immer mehr geltend. Man denke nur an die «Maßnahmen» des

heutigen schweizerischen Strafgesetzbuches: durch diese will man den
Gewohnheitstrinker und den Rauschgiftkranken heilen, den jugendlichen
Verbrecher, den Liederlichen und Arbeitsscheuen zur ordentlichen Arbeit
erziehen; bedingter Straferlaß, bedingte Entlassung und Schutzaufsicht sollen
dem Verurteilten helfen, sich dem Gemeinschaftsleben wieder ein- und
unterzuordnen. Andrerseits tritt hervor, was bei den Strafen seit alter Zeit wohl
der Hauptzweck war: die Menschengemeinschaft soll gegen die unverbesserlichen

Bösewichter gesichert werden: im Mittelalter hängte man
den mehrfach rückfälligen Dieb; heute soll der Richter ihn auf unbestimmte
Zeit, aber mindestens 3 Jahre verwahren lassen, weil er einen Hang zu
Verbrechen, die Unfähigkeit, sich der Rechtsordnung anzubequemen, bekundet

hat; theoretisch bedeutet eine Freiheitsstrafe von so langer Dauer nicht
mehr eine «Vergeltung» für den vielleicht geringfügigen Diebstahl, der Anlaß
zu solchem Einschreiten gegen den Gewohnheitsverbrecher gibt; es handelt
sich vorwiegend um die Sicherung der Menschengemeinschaft gegen ein
Mitglied, das man für dauernd schädlich hält.



Man erkennt: Zur Zeit der Allgewalt des Bibelglaubens richtete sich auch
das Strafrecht nach dem alttestamentlichen Talionsgedanken, der übrigens
dem Racherecht des alten germanischen Rechts weitgehend entsprach. Die
Zeit des Individualismus wollte den Täter nur für die einzelne Übeltat
bestrafen. Das moderne Recht will die Gemeinschaft gegen den verbrecherischen

Hang einzelner ihrer Glieder schützen.

III. Noch deutlicher zeigt sich das Recht als Ausdruck des Kulturstandes
einer gewissen Zeit in der Art der Beweisführung vor Gericht: Bis
ins 13. Jahrhundert hatte der Beklagte in den meisten Fällen nur zwei
Möglichkeiten: entweder gestand er, unterzog sich und beglich seine Schuld;
oder er bestritt die Schuld und reinigte sich von der Klage mit seinem eigenen

Eid und demjenigen einer Anzahl Eideshelfer; diese Eideshelfer hatten
nicht zu bezeugen, was sie gesehen und gehört hatten, sondern lediglich, daß
sie an die Unschuld des Beklagten (ihres Genossen) glaubten, daß sie die
Überzeugung hatten, er habe das ihm Vorgeworfene nicht verbrochen.

Diese alte Art der Beweisführung war nur denkbar in einer Zeit enger
ländlicher Verhältnisse, wo jeder den Lebenswandel seiner Verwandten und Nachbarn

genau zu übersehen vermochte. Da hielt man zunächst den Unbescholtenen

für unschuldig; seine Verwandten und Freunde konnten ihn durch den
Eid, daß er einen guten Leumund habe, von einer Anklage reinigen. Dieses
Verfahren erlaubte dem öffentlichen Gericht, ohne lange Voruntersuchung
den Streit zu entscheiden; man vertraute darauf, daß die Eideshelfer nach
bestem Gewissen Auskunft über den Ruf des Beklagten geben, weil sie ihre
Seele nicht mit einem Meineid belasten würden.

Sobald diese Voraussetzungen nicht mehr bestanden: wenn die
Lebensführung des Einzelnen (etwa in städtischen Verhältnissen) weniger übersichtlich,

wenn die Gerichtsorganisation für eine Voruntersuchung tauglich wurde,
wenn der Glaube an die Zuverlässigkeit der Eideshelfer schwand, so mußten
sich andere Verfahren aufdrängen. Schon früh erlaubte das alte Burgunderrecht

dem Kläger, die Reinigungseide des Beklagten und seiner Eideshelfer
abzulehnen und im Zweikampf mit dem Beklagten oder einem seiner Eideshelfer

ein Gottesurteil über Schuld oder Unschuld anzurufen (Lex Burg.
Const. VIII. 2 und XLV). Dieser Zweikampf setzte ein unbeschränktes
Vertrauen in die Kraft der Wahrheit und in das gerechte Eingreifen Gottes in
die menschlichen Einzelschicksale voraus; das Burgunderrecht sagte: «Es ist
gerecht, daß der, welcher ohne Zögern behauptet, die Wahrheit zu sagen und
seinen Eid dafür anbietet, auch den Kampf für die Wahrheit nicht scheut;
Gott soll urteilen.»

Der Zweikampf wurde in Zweifelsfällen als letztes gerichtliches
Auskunftsmittel auch dann noch beibehalten, als die Kirche längst den Beweis
mit Augen- und Ohrenzeugen als das zuverlässige Mittel der gerichtlichen
Wahrheitserkenntnis, und die Eideshilfe und den Zweikampf als Mißbrauch



erklärt hatte. Die Berner Handfeste ließ den Zweikampf immer noch zu; und
noch im 14. Jahrhundert verteidigte ihn sogar ein großer Geist, wie Dante:
sofern der Zweikampf von den beiden streitenden Parteien im Namen Gottes
unternommen werde, sei Gott dabei anwesend und es wäre Sünde, zu glauben,
daß die Gerechtigkeit unterliegen könnte (de monarchia IL 9). Dieser Glaube
ist für den Zweikampf der Völker, den Krieg, noch heute nicht ganz erloschen.
LTnd doch hatte schon 1215 ein Konzil verkündet, daß nur der Geständige
oder der durch 2 oder 3 Wahrheitszeugen überführte Beklagte verurteilt
werden dürfe. Langsam setzte sich diese auf die Bibel gestützte Beweislehre
durch (Moses V c. 17. 6; 19. 15; Matth. 18. 16; Joh. 8. 17; 2. Korinther 13. 1).
War genügender Verdacht vorhanden, aber fehlte die nötige Anzahl Zeugen,
so suchte man eben ein Geständnis zu erwirken und griff hierzu sogar zur
Folter.

Erst im 19. und 20. Jahrhundert verließ man diese «gesetzliche
Beweistheorie»; der vom Bibelglauben immer mehr gelöste menschliche Verstand
erkannte, daß auch Geständnisse, besonders die durch die Folter erzwungenen,

falsch sein, daß auch «klassische» Zeugen sich irren konnten.
Das moderne Prozeßrecht stellt deshalb dem Richter die verantwortungsvolle

Aufgabe, die erbrachten Beweise «frei» zu würdigen und daraufhin
nach bestem Wissen und Gewissen Recht zu sprechen. Vielerorts kann nebenbei

zwar noch der Eid als Aushilfe verlangt werden, wenn andere genügende
Beweismittel versagen; aber ihm fehlt jeder Halt, wo der religiöse Glaube an
die Folgen des Eides im Jenseits geschwunden ist. Heute besteht die Gefahr,
daß die freie Beweiswürdigung und das Urteil nach freiem, gewissenhaftem
richterlichem Ermessen zur Willkür entarten; dies namentlich, wenn die
Urteilsgewalt in die Hände von Einzelrichtern oder von Richtern gelegt ist, die
sämtlich gleichen religiösen, politischen oder wirtschaftlichen Ansichten
huldigen; dann wird die richterliche Gewalt von der herrschenden Richtung als

Werkzeug ihrer Interessen mißbraucht, statt dem Frieden und der Gerechtigkeit

unter allen Staatsangehörigen zu dienen. Das Recht ist der Ausdruck
seiner «Z e i t».

IV. Das Wirtschaftsrecht ist am deutlichsten bedingt durch die jeweiligen
Zeitverhältnisse :

Die Dreifelderwirtschaft (mit ihrem regelmäßigen Anbauwechsel von
Winterfrucht, Sommerfrucht und Brache in den drei Zeigen einer Dorfschaft)
verlangte ihre besondern Regeln für die Reihenfolge der landwirtschaftlichen
Arbeiten: das bestellte Feld, worin jeder Bauer des Dorfes einen oder mehrere
Ackerstreifen besaß, mußte zu bestimmter Zeit eingefriedigt werden. Der
Eigentümer des vordersten Ackers der Zeig mußte als erster ernten, damit von
den hinten gelegenen Äckern das Korn, ohne Schaden zu verursachen, über
sie geführt werden konnte. So ergaben sich aus den der Zeit entsprechenden
wirtschaftlichen Verhältnissen rechtlich der Flurzwang (auf gleichen Anbau



aller Äcker einer Zeig) und die Rechte auf Zufahrt und Vonfahrt zu den
einzelnen Äckern jeder Zeig.

Seit der wirtschaftlichen Aufklärung des 18. Jahrhunderts, die eine Folge
individualistischer Denkweise war, wurde jedem Grundeigentümer das Recht
zuerkannt, sein Grundstück nach eigenem Gutdünken zu bebauen: der
persönlichen Freiheit entsprach die Freiheit der Landwirtschaft. Diesem

Zeitgedanken entsprechend verschwand der Flurzwang; statt den gesetzlichen

Zu- und Vonfahrtsrechten erhielt jeder Grundbesitzer das Recht auf
einen Notweg zu seinem Acker.

Aber seit Ende des 19. Jahrhunderts bis heute rückte der Zeitgeist deutlich

wieder ab von der wirtschaftlichen Freiheit des Einzelnen; die
Gemeinschaft steigerte ihre Ansprüche: der Einzelne muß sich in Schwellen-,

Weg- und Flurgenossenschaften im Interesse des Gemeinwohls gefallen
lassen, daß Flußläufe verlegt und eingedämmt, zerstückelte Äcker zusammengelegt

und neu verteilt, Straßennetze neu angelegt werden. In Städten und
Dörfern wird die Baufreiheit beschränkt aus Gründen der Gesundheits- und
Verkehrspolizei, ja sogar aus Gründen der Ästhetik zum Schutz des Ortsbildes;

Baulinien müssen beobachtet werden, die Höhe der Häuser, ja ihre Bauart

werden bestimmten Regeln unterworfen, alles unter der Losung «Gemeinnutz

geht vor Eigennutz».
Damit sind wir wieder in der Gegenwart angelangt, deren zeitbedingtes

JNotrecht uns mancherlei politische und namentlich wirtschaftliche Schranken
gesetzt hat. Aber: die Gegenströmung hat eingesetzt mit dem Schwinden der
Kriegsgefahr; mit dem Wiedererwachen des internationalen Handels werden
viele wirtschaftliche Zwangsgebote unnötig und können beseitigt werden. Der
Staat und das Recht sind eben nicht Selbstzweck, sondern dienen dem Wohl
der einzelnen Staatsangehörigen, ihrem sittlichen (im weitesten Sinn),
ihrem leiblichen und wirtschaftlichen Wohlergehen. Dieses Ziel wird aber nur
erreicht, wenn das Recht dem Einzelnen Spielraum läßt, worin er forschen
und arbeiten und seine geistige Spannkraft betätigen kann; wünscht doch
jedermann sich und seinen Angehörigen und Genossen Freiheit vor dem
Druck fremder Gewalt, Sicherheit des materiellen Lebens und ungehinderte

Pflege der innern religiösen und geistigen Bedürfnisse! Diesem Streben,

das auch in Zukunft bestehen wird, muß naturnotwendig auch das

künftige Recht dienen.


	Das Recht als Ausdruck seiner Zeit : einige typische Beispiele aus der Rechtsgeschichte

