
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 7 (1945)

Artikel: David Müslin als Pädagoge

Autor: Haller, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-240916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-240916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVID MÜSLIN ALS PÄDAGOGE

Von Hans Joachim Haller.

Der Münsterpfarrer David Müslin (geb. den 19. November 1747, gest.
den 23. November 1821) ist der theologischen Forschung in erster Linie als

populärer und bedeutender Kanzelredner und als Vertreter einer gewissen
konservativen Richtung der Aufklärungstheologie bekannt, profangeschichtlich

bedeutsam durch seine Stellungnahme und Haltung als Gegner der
Revolution. Dogmengeschichtlich ist seine Theologie als Mischung von mildem,
rationalistischem Supranaturalismus mit unverkennbar pietistischen Elementen

bemerkenswert; während fast vier Jahrzehnten war das Berner Münster
voll, wenn er predigte, und wem im «Pfarrerstübli» daselbst oder sonstwo
sein Bild aufgefallen ist, hat die vitalen und energischen Züge des knöchernen

Bernergesichtes nicht so bald wieder vergessen.
Der Versuch, die pädagogische Praxis dieses Kirchenmannes an Hand

seiner privaten Aufzeichnungen * zum Gegenstand einer wissenschaftlichen
Untersuchung zu machen, mag deshalb merkwürdig berühren: Ist es von Nutzen,
ist es billig, in die private Sphäre des häuslichen Lebens eines Mannes, der
sich in der Kirche und im Staat seines Zeitalters einen Namen gemacht hat,
einzudringen und seine Persönlichkeit unter dem Gesichtspunkte des hier
zutage geförderten Materials neu und anders zu beleuchten? Und was kann
eine solche Untersuchung überhaupt zur Kenntnis über D. Müslin Neues
beitragen? Kann ihr Ergebnis ein anderes sein als die Unterstreichung dessen,
was bis heute über Müslin gesagt und geschrieben worden ist, kann diese
Beurteilung von einem Manne von so ausgeprägtem Charakter von einem neuen
Gesichtspunkte her ein anderes Bild geben? Ist der Münsterpfarrer Müslin,
der seine beiden Töchter erzieht und über ihre Entwicklung Tagebücher
verfaßt, nicht derselbe, der auf der Münsterkanzel steht und dem sündigen
Sodom Feuer vom Himmel verspricht?

Diese Frage drängt sich bei unserer Themastellung unwillkürlich auf, denn
die hervorragenden Leistungen und Fähigkeiten Müslins — das zeigt auch das

In der hier wiedergegebenen Form erscheint die Arbeit als Teil einer fast um die
Hälfte gekürzten umfangreichen Studie über David Müslin. Sie kann daher weder auf
sachliche Vollständigkeit noch auf Geschlossenheit der Beweisführung Anspruch erheben.

* Die Veröffentlichung von Auszügen aus Müslins Tagebüchern wird in der nächsten
Nummer unserer Zeitschrift folgen.

219



Ergebnis einer solchen Untersuchung — liegen tatsächlich nicht auf dem
Gebiete der Pädagogik, sondern auf anderen Gebieten.

Müslin zeigt sich hier nicht von seiner stärksten Seite. Was er der Nachwelt

an bleibenden Werten hinterließ, ist das Produkt seiner theologischen
Arbeit, sind die Früchte seiner pfarramtlichen und politischen Wirksamkeit,
nicht die seiner pädagogischen Betätigung. Demnach blieb auch die Betätigung

Müslins als Pädagoge einer weiteren Öffentlichkeit im wesentlichen
unbekannt.

Müslins Bemühungen um die Heranbildung der bernischen Jugend in der
«Töchterschule», am «Institut für die politische Jugend» und am «republikanischen

Gymnasium» werden zwar von seinen Biographen erwähnt. Friedrich
Albert Haller (Pfarrer in Biel) und David Albert Haller

(Pfarrer in Bern) berichten in ihren Aufsätzen über Müslins Lebensgang
und über Müslins Tagebuch der Märztage 1798 im Berner Taschenbuch *
über die sonderbare Erziehung der beiden Töchter Müslins, Marianne
und Lisette, gehen aber auch dort über die Aufzählung weniger Einzelheiten
und die Wiedergabe einiger Tagebuchstellen nicht hinaus. Die Hinweise auf
Müslins melancholisches Gemüt und auf seinen hypochondrischen Charakter
fehlen bei seinen Biographen ebenfalls nicht. Aber den — z. T. nur scheinbaren

— Widerspruch zwischen den vielen, so verschiedenen Wesensseiten
haben sie bloß angedeutet, nicht gelöst, ihren inneren Zusammenhang auch
nicht erfaßt. Die Darstellung dieser Erziehertätigkeit und der Versuch, diese
so verschiedenen Elemente eines widerspruchsvollen und uneinheitlichen
Charakters in ihrem Zusammenhang zu sehen, ist deshalb das Ziel der vorliegenden

Arbeit.
Müslin ist keine pädagogische Größe im Sinne eines Pestalozzi, eines Frö-

bel oder der Montessori. In der Geschichte der Pädagogik nimmt er keinen
Raum ein. Im Gegenteil. Interessant ist seine Erziehungsweise nicht als eine
Neuschöpfung oder Erfindung, die Schule gemacht hätte, sondern als Spiegelbild

seines Charakters. Er experimentierte wohl mit neuen und eigenen
Methoden, aber Schule hat die Praxis derselben — Gott sei Dank — nicht
gemacht. Er hat auch einzelne Grundsätze anderer Pädagogen gehandhabt. Eine
Untersuchung über Müslins Pädagogik muß daher auch darauf ausgehen, ihn
erziehungsgeschichtlich einzuordnen, d. h. zu untersuchen, in welchem Maße
und von welcher Seite her eine derartige Beeinflussung besteht.

Nun zeigt aber gerade das Ergebnis dieser Untersuchung, daß diese
Beeinflussung längst nicht in dem Umfange besteht, wie dies bisher angenommen

und behauptet worden ist. Müslins Pädagogik läßt sich schließlich
erziehungsgeschichtlich gar nicht einordnen, denn es ist — trotz der Anwendung

von Grundsätzen, die letzten Endes auf Rousseau zurückzuführen sind —
doch seine, Müslins Pädagogik, weil sie mit all ihren Eigentümlichkeiten,
Fehlgriffen und Mängeln ein Produkt seines Charakters ist. Ihre Darstellung

* Im H. zitiert B. T. B.

220



wirft somit ein neues Licht auf die Persönlichkeit David Müslins, und sie
gewährt zudem einen Einblick in die Gedankenwelt und das bürgerliche Milieu
von Müslins Zeit und bildet somit ein Stück Kulturgeschichte des 18.
Jahrhunderts. Aus diesen Gründen scheint mir eine Beschreibung des Pädagogen
Müslin der Arbeit wert und ein dankbarer Gegenstand objektiven historischen
Forschens zu sein.

Damit sind andererseits aber auch die Grenzen aufgezeigt, die dem Nicht-
fachmann bei der Bearbeitung unseres Themas gesetzt sind. Dieses Stück
Kulturgeschichte kann nur der Kulturhistoriker mit dem richtigen Blicke
sehen; nur einem Spezialisten für das 18. Jahrhundert wäre es möglich, alle
Akzente einwandfrei richtig zu setzen; nur ein bewährter Kenner jener Zeit
könnte genau zwischen Herkömmlichem und Originellem unterscheiden. Wenn
ich hier trotzdem an diese Aufgabe herantrete und mich als Dilettant vom
theologischen Boden aus in dieses Gebiet hinein wage, so geschieht es im
Glauben, daß es nichts schadet, wenn ich den Versuch unternehme, dem
weitgesteckten Ziele wenigstens näher zu kommen, soweit es einem Laien in dieser

Sache möglich ist.

Müslins gesamtes Tun und Wirken weist eine volkserzieherische Tendenz
auf. Dies entspricht schon seiner religiösen Einstellung, welche sich mit dem
Rationalismus berührt, der zu jener Zeit besonders praktisch — ethisch —
pädagogisch gerichtet war.

Müslin will und muß «lehren, die Menschen bessern und bekehren». Seine
Lebenseinstellung war pessimistisch, sein Gemüt melancholisch und zur
Hypochondrie neigend, aber obwohl er meistens schwärzer sah, als die Tatsachen
es rechtfertigten, oder vielleicht gerade deshalb war er nie willens, sich weder
mit seinem persönlichen Zustande (z. B. seinen Krankheiten), noch mit der
Lage der öffentlichen Verhältnisse abzufinden und sich darein zu schicken,
sondern strebte unentwegt nach Änderung und Verbesserung, kritisierte
rücksichtslos, wies aber auch den — nach seiner Ansicht richtigen und einzigen
— Weg zur Besserung. Es ist deshalb weder gerecht, noch sachlich richtig,
unter Berufung auf die Jeremiaden angesichts der politischen und moralischen
Not des Vaterlandes, in Müslin nur den klaghaften Melancholiker schlechthin
zu sehen. Das Unglück konnte ihn beugen, aber nicht brechen. Dazu war sein
Glaube doch zu stark. Er klagte, aber er arbeitete auch. Und gerade in der
Empfindsamkeit dem eigenen wie dem fremden Leiden gegenüber lag der
Impuls zu dieser Arbeit: Ein Weltverbesserer aus Weltschmerz.

Unter allen Bemühungen in diesem Sinne steht seine Tätigkeit als Prediger
obenan. Müslin war in erster Linie Prediger. Und in diesem Fache brachte er
es zu anerkannter und unerreichter Meisterschaft. Aus seiner Schulzeit erzählt
er*: «Wir spielten ,Prediger\ Man läutete, taufte und predigte; ja, ich

* «Materialien zu meiner Bildungsgeschichte», Müslins handschriftliche Selbstbiographie
(Hallerarchiv); im H. zitiert M. z. m. B. G.

221



setzte sogar in meinem 13. Jahre eine Charfreitagspredigt auf, die ich vom
Chortritt herunter meinen jungen Zuhörern deklamierte.» Und der 19jäh-
rige: «Ich ließ das Studium der alten Sprachen mit Leichtsinn liegen und
beschäftigte mich nur mit Verfertigen von Predigten, mit denen ich einen
drei Stunden von Bern entfernten Pfarrer bediente.» Müslin predigte fast
40 Jahre von der Kanzel des Berner Münsters, vom 13. Februar 1782 bis
Ende 1807 als Inhaber der 3. Helferstelle, bis 1813 als 3., bis 1818 als 2. und
bis zu seinem Tode als 1. Pfarrer, also ungewöhnlich lange Zeit in
untergeordneter Stellung. F. A. Haller berichtet a.a.O.: «Seine nicht gewaltige
oder mächtige, wohl aber helle, wohlklingende und biegsame Stimme war im
großen Münster überall vernehmbar. Und wenngleich die Würde seines
Wesens ihn auch auf der Kanzel nicht verließ und seine Gestikulation eine
gemessene war, fehlte es seinem gesprochenen Wort nicht an Nachdruck; er
hatte eine unnachahmliche Gabe der Betonung dessen, was er hervorheben
wollte. Er trug auch, trotz der Arbeit, die es ihn bei schwachem Gedächtnis
kostete, seine Predigt bis in die letzten Jahre durchaus frei vor.» Bekannt
ist auch das durchaus positive Urteil Richard Rothes*.

Über die ungewöhnliche Wirkung von Müslins Predigt berichtet Bloesch
(Gesch. d. schweiz.-ref. Kirchen, Bd. IL, 189): «Seine Predigten, die in einer
Sammlung von 8 Bänden gedruckt sind, bildeten noch nach Jahrzehnten eines
der beliebtesten und fruchtbarsten Erbauungsbücher im bernischen Hause
und über die Berner Grenzen hinaus. — Er hat ohne Zweifel mächtig dazu
beigetragen, die Anhänglichkeit des Bernervolkes an die Religion der Väter
und die hergebrachte Kirche wieder neu zu beleben und den Wert des Glaubens

nicht nur für den Einzelnen, sondern für ein ganzes Volk seinem
Geschlechte wieder einleuchtend zu machen.

Doch nicht nur in Bern fand er nie abnehmende Zuhörerschaft und immer
gleich bleibenden Beifall; auch außerhalb des engeren Vaterlandes fanden
seine Predigten — obwohl er sich stets in Bern aufhielt — Widerhall. So wurden

sie ins Französische und Holländische übersetzt. Nach Kurt Guggis-
b e r g hat er sowohl durch seinen Freimut als scharfer, rücksichtsloser
Bergprediger wie durch die «Nutzanwendung des getreulich festgehaltenen Textes
auf das individuelle und öffentliche Leben» als Vorbild gewirkt (K. Guggis-
berg: «Jeremias Gotthelf», 1940, pg.41). Wahrscheinlich hat Gotthelf ihn
selber im Münster predigen hören. J. T. Beck und andere haben Müslins
Predigten als «homiletisches Bildungsmittels ersten Ranges» bezeichnet.

Interessant ist ein Überblick über die Auswahl seiner Predigttexte:
Nicht verwunderlich, daß Hiob und der Prediger wahrscheinlich aus

subjektiven Gründen stark berücksichtigt werden; die Propheten aber spielen —
man möchte es vielleicht nicht erwarten — keine große Rolle. Sein Standpunkt

war auch so festgelegt, sein Wächteramt so selbstverständlich, seine
Kritik so tief weltanschaulich-theologisch fundiert, über vergängliche Zeit-

* Drucks lit. Anzeiger, 1835, Nr. 35.

222



ansichten im Grunde so erhaben, daß ihm jede fadenscheinige Begründung
und Rechtfertigung derselben etwa nach Art eines billigen, politisierenden
Kanzelquerulantentums unter der ewigen Berufung auf Arnos usw. fern lag.

Müslin hat die Predigt auch in den Dienst seiner politischen Bestrebungen
gestellt und seinem Unwillen über politische Vorgänge und Zustände von der
Kanzel her kräftig und vernehmlich Ausdruck gegeben. Über diesen Punkt
wird an Hand der Darstellung von Müslins Stellung zum Übergang von 1798
zu sprechen sein.

Derselben Absicht wie die Predigten, diente auch Müslins Unterricht an
den von ihm geschaffenen Schulen. Nach seinem Urteil war das Bern seiner
Zeit die im Verhältnis zu ihrer Größe verdorbenste Stadt im deutschen
Europa («Bern, wie es war — ist — und sein wird»). Müslins ernsthafte Absicht
war es nun, mit allen Kräften der Entwicklung, die seiner Überzeugung nach
unweigerlich zu einer politischen und moralischen Katastrophe führen mußte
— er hat dieser Überzeugung in seinen Bettagspredigten in prophetischer
Weise Ausdruck gegeben —, durch zweckdienliche Unterweisung und Erziehung

der bernischen Jugend vorzubeugen. Und dieses wahrhaftig nicht geringe
Ziel hatte er mit der Gründung verschiedener Schulen im Auge. Unter diesem
Leitstern stand auch seine Wirksamkeit an dem im Jahre 1787 eröffneten
«Institut für die politische Jugend». Diese Lehranstalt hatten seine Freunde
Ith, Wilhelmi und Tscharner gegründet und — nach Tillier —•

dazu bestimmt, die mangelhafte Ausbildung der Söhne aus den regimentsfähigen
Familien durch eine bessere zu ersetzen, dem «fühlbaren Mangel an

höherer wissenschaftlicher Rüstung und eigentlicher fachmännischer
Berufsbildung, welche dem einen als unnöthig, dem andern als unnütz und vergeblich

erschien» (Bloesch: Polit. Jahrbuch IV, 166 ff.), abzuhelfen. Über den
Müßiggang der patrizischen Jugend klagte Müslin: «Sobald sie unter den Händen

des Perruquiers weg waren (denn der wurde ungeachtet der abgestutzten
Haare noch immer gehalten), so fand man sie zu halben Dutzenden schon

vormittags in den Arkaden versammelt, jeder Weibsperson starr ins Gesicht
sehend, jeden Vorübergehenden die Musterung passieren lassend, bis die Stunde
des Mittagsmahles nach Hause rief. Sich auf den künftigen Beruf als Gesetzgeber

und Richter vorzubereiten, kam keinem in den Sinn.» Als Nachfolger
von Pfarrer Rengger begann (nachdem Helfer Mesmer die Stelle kurze Zeit
innegehabt hatte) Müslin am 19. November 1791 seine Vorlesungen am
sogenannten «obern curriclum» (2 Wochenstunden «Religion»; Honorar 260

Kronen).
Veranlaßt durch die Frage der Erziehung seiner beiden Töchter *, gründete

er 1792 das sogenannte «Institut», eine Privatschule für Mädchen der
mittleren und höheren Stände, in der er Leitung und Glaubensunterricht

* «Ich bleibe bei meinem Entschluß, es in keine Lehr zu schicken. Die Theorie des
Lebens kanns zu Hause lernen und das Praktische, oder was es lese, will ich ganz allein
bestimmen; über das, als das wichtigste zur Bildung des Verstandes und des Herzens, will
ich einzig Meister sein.» (Tagebuch, Bd. I, pg. 31, 8. April 1785).

223



übernahm. Der Gedanke, der dem Praktikus bei diesem Werke vorschwebte,
war nicht allein die Bearbeitung der Mädchen nach «kantischen Grundsätzen»

(Paul Wernle: Gesch. d. Schweiz. Prot., Bd. 2, pg. 211 und 453), sondern
die Schaffung einer Möglichkeit, die Berner Mädchen in ihrer Heimatstadt in
dem zu unterrichten, was «zu ihrer weiblichen Bestimmung gehört» (Brief an
Lavater, 4. Okt. 1792), und ihnen den Aufenthalt im Welschland zu
ersparen, denn dieses war nach seiner Ansicht schuld an der Sittenverderbnis
seiner Zeit.

Der Tätigkeit an dieser Schule verdankt die Schrift «Religionsunterricht
vorzüglich Töchtern guter Erziehung gewiedmet» ihre Entstehung.

Müslin berichtet in den «Materialien zu meiner Bildungsgeschichte»,
Memoiren, die er in hohem Alter seiner Tochter diktierte, folgendermaßen über
diese Schulen:

«Die Erziehung und Bildung meiner Kinder lag mir vorzüglich am Herzen
und doch fand ich in Bern die Anstalten völlig untauglich. Die ganze
Erziehungsart bestand herkömmlich darin, daß, wenn sie in den obrigkeitlichen
Schulen die vorgeschriebenen Religionsbücher auswendig gelernt, man alle
weitere Bildung derselben der völligen Willkür ihrer Eltern überließ; für
Schreiben, Rechnen, deutsche und französische Sprachkenntnisse, für Religion

und Verstandesbildung waren durchaus keine Anstalten vorhanden, so
daß bei ihnen die Jahre von der Entlassung aus der Schule bis zur Admission
oder bis zur Abreise ins Welschland gänzlich verloren gingen. Ich teilte
deshalb meinen Entwurf einer Anzahl trefflicher Mütter mit, welche das Bedürfnis

einer bessern Erziehungsanstalt ebenso lebhaft teilten wie ich. Daraus
entstand nun eine Schule von 12 Mädchen, denen wir eine deutsche und eine
französische Lehrerin vorsetzten, um ihnen in allen obigen Pensen Unterricht

zu erteilen. Da die deutsche Lehrerin, obschon in einem ähnlichen
Institut zu Aarau, das mir zum Muster des Meinigen gedient hatte, gebildet,
sehr schwach war, so brachte ich alle zu erübrigenden Stunden in dieser
Schule zu, und war ihr Aufseher und Lehrer zugleich.

Aus diesem Institut ist eine unübersehbare Reihe der herrlichsten
Wirkungen hervorgegangen, die wahrscheinlich alle unterblieben wären, wenn ich
nicht auf Bern gekommen, oder wenn mir die Vorsehung anstatt 2 Mädchen,
für die ich diese Anstalt zuerst errichtete, 2 Knaben gegeben hätte. Da vorher
die ganze Wissenschaft eines Frauenzimmers sich auf Lismen, Nähen, Kochen
und französisch Plaudern beschränkte, und die wenigsten darum Bescheid
wußten, ob man nach Amerika in der Kutsche fahren könne und ob Rom
oder Bern die ältere Stadt sei, so sind nun unsre Frauen und Töchter im
Stand, auch an der Unterhaltung der Männer Teil zu nehmen und ein
vernünftiges Wort mit zu reden. Bern hat heute eine Menge solcher Institute,
die wahrscheinlich alle ohne jenes nie oder doch viel später entstanden wären.
Diesen bessern Erziehungsanstalten des weiblichen Geschlechts ist wahrscheinlich

auch die höhere Sittlichkeit zuzuschreiben, die jetzt sichtbar unter dem-

224



selben herrscht und dessen unabsehbare Folgen sich auch über das männliche
Geschlecht und über die Nachwelt verbreiten werden. Aber nicht nur das,
sondern der Geist dieser Anstalten hat sich auch in den kleinen Städten und
wohlhabenden Dörfern verbreitet, in welchen eine Menge solcher Institute
für die bessere weibliche Jugend errichtet worden sind. Noch mehr finden
nicht nur eine Menge Töchter bürgerlichen Standes ein ehrenvolles Auskommen,

sondern sie finden auch im Ausland eine Menge Anstellungen, in
welchen eine beträchtliche Anzahl unsrer Töchter schon ein kleines Glück
gemacht hat.

Als mein Institut in vollem Gange und meine tägliche Aufsicht nicht mehr
so benötigt war, unternahm ich es, das hiesige Mädchenwaisenhaus auf
ähnliche Art einzurichten, in welchem bis dahin die 20 Mädchen mehr fett
gefüttert als erzogen waren. Anstatt wie sie bisher bloß zum verstandlosen
Auswendiglernen des Katechisums und der Psalmen, zum Lismen und Nähen
waren, ward nun eine deutsche und französische Lehrerin angestellt, die ich
fast täglich besuchte, um sie nach meiner Methode zu bilden.»

«Um diese Zeit (1790) fing ich eine neue, nicht weniger wohltätige Arbeit
an, nemlich die katechetischen Kollegien für Theologie Studierende. Die
Veranlassung für diese Kollegien war Folgende: Der mit diesem Pensum bela-
dene Professor ** (mein alter Verfolger) lebte und lehrte noch, oder sollte
doch die Studiosen Kathechisieren lehren. Wie, das hatte ich selber erfahren,
das konnte ich unmöglich länger mitansehen. Ich entschloß mich also, alle
Wochen drei Abende dazu anzuwenden, junge Studiosen, soviel ich ihrer
setzen könnte, in der Kunst zu Kathechisieren * zu unterrichten. Ich diktierte
ihnen heute die Analyse einer Frage, die sie das folgende Mal mit einem
Knaben, der als Antworter diente, durcharbeiten mußten. Dieser Knabe ist
seit vielen Jahren ein vortrefflicher Arbeiter zu Nidau. So lernten mehr als
20 meiner Schüler vortrefflich kathechisieren, die mirs jetzt noch in meinem
Alter täglich verdanken. Ungeacht mich obiger Professor in dieser Arbeit
mächtig zu behindern suchte. Schade, daß ich diese Arbeit nur 3 Winter
fortsetzen konnte, weil ich die erledigte Stelle eines Religionslehrers am politischen

Institute übernehmen mußte, die mir dann vollauf zu tun gab, obschon
ich nur wöchentlich 2 Vorlesungen hielt, so nahmen mir doch die Vorbereitungsarbeiten

zu denselben alle meine erübrigende Zeit weg. Ich setzte diese
Vorlesungen von anno 1793 bis und mit 97 alle Winter mit sichtbarem Erfolg
fort.»

Erwähnenswert ist im Hinblick auf eine Betrachtung der Zeitverhältnisse
die Tatsache, daß Müslin in seinen Berichten niemals weder von irgendwelchen

finanziellen oder technischen Schwierigkeiten, wie sie z. B. Pestalozzi zu
überwinden hatte, spricht, seine Schulen scheinbar aus dem Boden stampfte.

* In der Wiedergabe von Müslins Schriften ist überall auch seine Schreibweise beibehalten.
** Es handelt sich um David Kocher (t 1792), den Bruder und Nachfolger des 1761

verstorbenen J. J. Kocher von Thun.

225



Mit dem Untergang des alten Bern verschwand auch das Institut für die
politische Jugend. Doch es würde in keiner Weise Müslins Art entsprechen,
wenn er sich damit geschlagen gegeben hätte. Er machte erneut den Versuch,
eine höhere Schulanstalt ins Leben zu rufen und erließ schon im Herbst des

Llnglücksjahres 1798 Programm und Appell zur Gründung eines «republikanischen

Gymnasiums». Unter diesem Namen sollte das politische Institut unter
seiner Leitung auferstehen. Auch hier erteilte er dann den 2stündigen
Religionsunterricht an der obern Klasse. Trotzdem sich nur 10 Schüler meldeten,
wurde der Betrieb Ende Januar 1799 aufgenommen, aber dem gewagten
Unternehmen war nur eine kurze Lebenszeit beschieden. Wegen Geldmangels
wurde der Betrieb im darauffolgenden Winter wieder eingestellt. (Weiteres
über das rep. Gymnasium findet sich im B. T. B. auf das Jahr 1903.)

Dieser summarische Überblick über Müslins öffentliche und amtliche
Tätigkeit als Volks- und Jugenderzieher — der sich neben den Mat. z. m. B. S.

in der Hauptsache auf die bereits erwähnten Veröffentlichungen über Müslin
im Berner Taschenbuch stützt und deshalb nicht Anspruch auf Vollständigkeit
erhebt — ist notwendig, weil sein Ergebnis mit den völlig andersartigen
Perspektiven kontrastiert, die uns einen Einblick in das private Leben Müslins
und sein erzieherisches Wirken im eigenen Hause an Hand seiner eigenen
Aufzeichnungen, der nie veröffentlichten Tagebücher, eröffnet. Dieser
Einblick stellt uns den Mann in ein völlig neues Licht: Zeigte uns das öffentliche
Wirken des Schulmannes denselben Müslin, wie wir ihn aus seinen Predigten
und vor allem aus seinem politischen Auftreten kennen: den Eiferer, den mit
energischer Tatkraft ruhelos Vorwärtsstrebenden, den Draufgänger, den
Volks- und Weltverbesserer, der mit Gründlichkeit und Umsicht, unerschütterlich

verankert in seinem Glaubensgrund, in vielseitiger Arbeit der politischen
und moralischen Katastrophe, die er mit Sicherheit kommen sah, entgegenarbeitete,

kannten wir Müslin nicht zuletzt aus seinen Predigten als
überlegene, sichere Persönlichkeit von bedeutender Menschen- und Seelenkenntnis,

so offenbart sich hier die Tatsache von Müslins seltsamer Doppelnatur,
seinem völlig entgegengesetzten Innenleben. Dieses Tagebuch, in feiner,
gleichmäßiger, im Alter aber sich stark verändernder Gelehrtenschrift
geschrieben, ist ein literarisches Dokument der Reflexionslust jenes von
Moralismus und Sentimentalität erfüllten Zeitalters. Es befindet sich im Hallerschen

Familienarchiv, besteht aus 4 Quartbänden und umfaßt die Zeit vom
Mai 1782 bis zum 27. August 1821.

(Bd. 1. 1782—92: «Tagebuch der Erziehung meines Kindes zu seinem
Besten verfaßt durch seinen Vater David Müslin, Helfer

im Münster.»
Bd. 2. 1792—1808: «Tagebuch des Lebens und der Erziehung meiner

beiden Kinder Marianne und Lisette Müslin.»
Bd. 3. 1809—18: «Meine Familien-Geschichte».
Bd. 4. 1819—21: «Familienbuch».)

226



F. A. Haller hat im B. T. B. 1872 einige Stellen —• weder wörtlich, noch
lückenlos — daraus zitiert. Und auch der Aufsatz über die Märztage 1798
(im B. T. B. 1889) und die biographische Notiz in der Sammlung bernischer
Biographien (Bd. 2, pg. 500) von D. A. Haller stützen sich auf die Angaben
des Tagebuches.

Kennte man den Verfasser nicht — aus Stil und Inhalt dieser Bücher
müßte man auf einen äußerst schwächlichen Menschen schließen, auf eine
weiche und völlig widerstandslose Natur, auf einen lebensmüden und
lebensuntüchtigen Pessimisten, der sich stets dem Tode nahe glaubt *; einen
Doktrinär ohne Weitblick und oft ohne gesunden Menschenverstand, mit Allüren
und Einfällen, die in ihrer Originalität ans Komische grenzen, einen
melancholischen und hypochondrischen Leidenden, der durch lautes und wehleidiges

Klagen seinem Schmerze pathetischen Ausdruck verleihen muß. Wer von
der Geschichte her das Bild des mutigen und tapfern Kanzelredners, einer
wahren Niemöller-Gestalt, vor sich hat, wird hier ebenso überrascht wie der,
der Müslin nur aus seinem Tagebuch kannte und nachher seinem öffentlichen
Auftreten nachgeht. Gewiß, wir müssen uns hüten, mit den Begriffen unserer
eigenen, unsentimentalen Zeit an dieses Tagebuch herantreten zu wollen und
uns über diese Rührseligkeit allzusehr zu verwundern. Daß Männer weinten,
war in Müslins Zeit an der Tagesordnung; die Tränenschwemme gehörte zum
guten Ton der weinerlichen Wertherzeit; das förmliche Schwelgen in Rührseligkeit

findet sich vielerorts in der Literatur jener Zeit. Aber trotzdem: So
drastisch tritt uns dieses Wesen Müslins aus seinen Tagebüchern entgegen, so
sehr geht es an einigen Stellen für unsere Begriffe fast ins Lächerliche, daß,
stände dieses Bild nicht mit jenem in Konflikt, das uns die Geschichte
vermittelt, man sich fragen möchte, ob seine Beschreibung von wissenschaftlichem
Werte sei. Wie reimt sich nun diese Tatsache mit Müslins mannhaft mutiger
und draufgängerisch tapferer Haltung im öffentlichen Leben, wie mit der
weitblickenden Menschen- und Lebenskenntnis, die er in seinen genialen
Predigten wie in seinen politischen Verlautbarungen bewies?

Ein Blick auf Müslins charakterliche Struktur und vor allem auf seinen
Werdegang gibt uns hier einen Fingerzeig. Er gibt uns ebenfalls Antwort auf
die Frage, die naturgemäß auftaucht: Was treibt Müslin überhaupt dazu,
über die Erziehung seiner Kinder peinlich genau Buch zu führen, jeden
Ungehorsam und jede Maßregelung zu registrieren, über die Entwicklung seiner
Krankheit ein Journal abzufassen und dies alles, vermischt mit Wetterberichten

und historisch-politischen Notizen in 4 Quartanten zu verewigen?
Müslin hat von Jugend auf und Zeit seines ganzen Lebens unerhört Schweres

erlebt, das ihn niederschmetterte und bedrückte. Seine Lebensgeschichte
ist eine Leidensgeschichte. Wohl besaß er Haltung genug, äußerlich fest zu

* Für Müslins beständige Ahnung von baldigem Tod findet sich fast auf jeder Seite
des Tagebuches ein Beleg. Stets hat er einen plötzlichen Hinschied in Rechnung gestellt,
vielleicht ein Beweis mehr für den nachhaltigen Eindruck, den der frühe Hinschied seiner
Mutter und von sechs seiner Brüder auf ihn hinterließ.

227



bleiben, denn das entsprach seiner Pflichtauffassung, innerlich aber war er
früh ein gebrochener Mann. Die psychische Hypothek einer von äußerst
düstern Ereignissen überschatteten Jugend, vor allem der Tod des einzigen
Sohnes, das Unglück des heißgeliebten Vaterlandes, der Hinschied lieber
Freunde, dazu ein körperliches Leiden, das alles beeindruckte Müslin ohnehin
ans Pathologische grenzend subtile und empfindsame Natur in ungeheurem
Maße, das alles bestimmte seinen wahren Charakter. Diese verschiedenen
Schicksalsschläge müssen hier ins Auge gefaßt werden, wenn wir die Entwicklung

seines Charakters und seine seltsame Art verstehen wollen:
David Müslin stammt aus gut bürgerlichem Hause. Er ist ein Sproß der

Berner Theologenfamilie, die von Wolfgang Musculus abstammt, dem
scharfsinnigen Exegeten und Dichter geistlicher Lieder, der in jungen Jahren
seine lothringische Heimat und das Benediktiner Kloster Lixheim um seiner
evangelischen Überzeugung willen verließ und nach lOjähriger reformatorischer

Wirksamkeit in Dorlisheim, Straßburg und Augsburg, in Bern eine
Zuflucht vor dem Interim und eine neue Heimat fand, welcher er trotz ehrenvoller

Berufungen nach Oxford und Heidelberg und trotz Anfeindung von
lutherischer Seite, weil er das Brot im Abendmahl einführen wollte, treu blieb.

Der Vater David Müslins, Wolf gang Rudolf Müslin (f 15. August
1768) war, obwohl ursprünglich für den geistlichen Stand bestimmt * (von
Wolfgang Musculus bis auf ihn waren alle Müslin geistlichen Standes), zuerst
Rotgießer, gab dieses Handwerk auf, als das Geschäft finanziell zusammenbrach

und betrieb eine kleine Spezereihandlung. Sein Name stand — nach
F. A, Haller ohne sein Wissen und gegen seinen Willen — auf den
Mitgliederlisten der Henziverschwörung (1749). Daß er — nach Tillier — die
Verschwörung verraten und in der Folge deshalb Selbstmord begangen habe,
wird von F. A. Haller zu Recht bestritten und da zwischen besagter
Verschwörung und Rudolf Müslins Tod ein Zeitraum von immerhin 19 Jahren
klafft, ist jeglicher Kausalzusammenhang zwischen dieser und jenem (wenigstens

in dem Sinne wie Tillier meint) tatsächlich zumindest sehr
unwahrscheinlich. Überdies ist zu sagen, daß Rudolf Müslin nach einjähriger Krankheit

starb.
David Müslin war erst drei Jahre alt, als seine Mutter, eine geborene

* Die Geschichte, die D. Müslin in den «Mat. z. m B. G.» über den Werdegang seines
Vaters erzählt, ist ebenfalls ein pädagogisches Zeitbild und verdient als solches festgehalten
zu werden: «Seine Bestimmung erhielt durch einen besonderen Umstand eine sonderbare
Richtung. Nämlich: Er war in der achten, damals in der obersten Klasse der Schule, und
einer der besten derselben. Sein Lehrer Grüby war eines Tages so zornig über ihn, daß er
ihn mit der Schärfe eines eisernen (Gerteis?) auf das Hinterhaupt schlug, daß ihm
das helle Blut den Nacken hinunter lief. Durch diese Grausamkeit empört, stürmten er und
seine Mitschüler freilich den Katheder, rissen den Provisor heraus, bemächtigten sich des

hieben ihn in Stücken, wessen jeder das seine als Siegeszeichen nach Hause trug.
Solche Empörung konnte nicht ungestraft bleiben; die ganze Promozion wurde um ein Jahr
zurückgestellt. Mein Großvater, damals Pfarrer zu Elfingen im Aargau, die Rache des
Provisors fürchtend, nam nun den talentvollen Sohn aus der Schule u. wiedmete ihn dem
Rotgießerhandwerk.»

228



Wiegsam, an der Ruhr («die hier damals pestartig wüthete», 1750) starb.
(Das Vorkommnis wird in Müslins Bericht kurz nacheinander mit fast
denselben Worten zweimal erwähnt!) Der Vater heiratete aber wieder, und so

pietätsvoll Müslin in seiner «Bildungsgeschichte» auch darüber weggeht, so

gibt er doch zu, daß er die neue «Mutter» stets als «Stiefmutter» empfunden
habe. Zur Verdüsterung von Müslins Gemüt mag dieser Umstand das Seine

beigetragen haben. Erschütternd wirkt auf jeden Fall die Stelle in seinem
Bericht: «In der Zwischenzeit — (zwischen dem Tode der Mutter und der zweiten

Heirat des Vaters) — tat man mich zu einem Verwandten aufs Land. Bei
meinem Wiederkommen ins väterliche Haus mußte mich mein Vater in allen
Winkeln des Hauses herumtragen, wo ich durchaus meine Mutter wieder finden

wollte, was aber nicht sehr vorteilhaft für mich auf meine Stiefmutter
zurückwirkte. Dies gehört zu meiner Bildungsgeschichte, weil es die Grundlage

meines Gemütes charakterisiert.» Noch der 21jährige Student war «froh
wie ein aus dem Käfig entronnener Vogel», daß ihn der Auszug aus dem
väterlichen Hause von ihrer Gegenwart befreite.

Müslin lebte in bürgerlicher Einfachheit auf, vom Vater in «an Härte
grenzender Strenge» gehalten (B. T. B. 72). Da diese tatsächlich recht
problematische Erziehung zur Bildung von Müslins Erziehungsidealen und
Gedanken — als negatives Vorbild — in großem Maße mitbestimmend gewesen
ist, wird von ihr im einzelnen später noch zu sprechen sein. Des Vaters
— nach Müslins Aussage — «strenger und schwermütiger, hypochondrischer

Charakter vermehrte sich gar sehr durch Umstände, die zur damaligen

Zeitgeschichte gehören»: Obwohl er das Gießerhandwerk «von Grund
auf erlernt und im Stande war, Kanonen * und alles zu gießen, was zu seinem
Berufe gehörte», privilegierte man bei der Vergebung eines großen öffentlichen

Auftrages einen Fremden und erlaubte ihm, auch andere Hausgegenstände

zu verfertigen, was er aus dem überrestlichen Metalle natürlich viel
wohlfeiler als Müslin verkaufen konnte. Dadurch wurde Rudolf Müslin
vollständig außer Verdienst gesetzt. Obwohl er nun Geld aufnehmen mußte, um
leben zu können, beschränkte er die Summe auf den Wert seines Mobiliars,
um im Notfalle imstande zu sein, seinen Kreditoren das gesamte Anleihen zu
ersetzen. In dieser trostlosen Finanzlage rettete er einen Teilnehmer der
Henziverschwörung, der sich zu ihm geflüchtet hatte, trotz der Summe von
1000 Thalern, die auf ihn ausgesetzt waren. Er selber saß einige Zeit unschuldig,

fälschlicherweise der Teilnahme an der Verschwörung bezichtigt, im
«Mörderkasten» und wurde ohne Entschädigung und unter Hausarrest, mit
einem unheilbaren Leiden behaftet, entlassen. Diese Vorfälle und die
wirtschaftliche Katastrophe überschatteten auf Jahre hinaus das Leben im Hause
Müslin.

Rudolf Müslin bestimmte seine beiden — einzig ihm verbliebenen —•

* Rotgießer, nach M. z. m. B. G. Rotguß, eine Legierung von 80 °/o Kupfer und 20 %>

Zink. Aus ihr wurden die Kanonenrohre und Lafetten gegossen.

229



Söhne für den geistlichen Stand. Es ist wohl möglich, daß eine gewisse
Verbitterung über die eigene, so früh mißglückte theologische Laufbahn bei
diesem Entschlüsse mitbestimmend gewesen ist. Nach David Müslins Aussage
allerdings müßte man annehmen, das Spiel des Zufalls und des Vaters etwas
abergläubische Ahnung an schicksalhaftes Walten in demselben hätten ihn
bei diesem wichtigen Entscheid geleitet: «In meinem achten Jahre ereignete
sich ein Umstand, der für mein ganzes Leben entscheidend war. Als ein Übeltäter

hingerichtet ward, hatte mir mein Vater versprochen, mich mit meinem
Bruder der Hinrichtung zuschauen zu lassen. In der Nacht träumte es ihm
aber, ich sei im Gedränge erdrückt worden. Am Morgen nahm er daher seine
Erlaubnis wieder zurück. Um mich aber einigermaßen dafür zu entschädigen,
erlaubte er mir, ein Loos in einer Bücherlotterie zu nehmen. Ich zog das

große Loos, eine Folio-Bibel. Als ich jubelnd mit derselben nach Hause kam,
sprach mein Vater: Nun, David, sollst du, wills Gott, ein Geistlicher werden.
An solchen anscheinenden Kleinigkeiten hängt oft unser Schicksal.»

Müslin besuchte in der Folge die Lateinschule. Dieselbe umfaßte in jener
Zeit acht Klassen; die oberste nannte man das «Gymnasium». Für Müslin war
aus vielerlei Gründen auch das eine Leidenszeit, hauptsächlich deshalb, weil
seine einseitige Begabung ihm verhängnisvoll zu werden drohte. Sein «Mangel

an Wortgedächtnis» äußerte sich schon damals, und so blieb ihm nur, «was
durch den Verstand gefaßt werden konnte». Dieser Umstand bereitete ihm
etliche Mühsale: «Mein Vater hatte es meinem älteren Bruder zur Pflicht
gemacht, mich jeden Abend auf die morgende Lektion vorzubereiten, was natürlich

denselben an seinen Spielen hinderte. Da nun mein schwaches Gedächtnis

mir das Auswendiglernen erschwerte, so hielt ich ihn oft über Gebühr auf,
was dann jedesmal Ohrfeigen in Menge absetzte. Als er mich einigemcde ganz
,sturm' geschlagen hatte und ich aus Liebe zu ihm es doch dem Vater nicht
sagen wollte, fiel ich auf das lächerliche, kindische Mittel, die Klage
niederzuschreiben und hinter ein an der Wand befindliches Gemälde zu stecken,
damit es wenigstens nach meinem Tode bekannt würde, woran ich gestorben
sei.» Müslin war überzeugt, daß diese Ohrfeigen ihn «um einen Theil des
Gedächtnisses gebracht» hätten (Mat. z. m. B. G.).

Die theologische Ausbildung an der Akademie war in mancher Hinsicht
mangelhaft. «Unglücklicherweise traf ich es gerade zu einem Wechsel des
hebräischen Professorates. Wir kamen unter einen Mann zu stehn, der zwar
Latein wie seine Muttersprache redete, und alle morgenländischen Sprachen
wie die deutsche verstand, der aber durchaus kein Talent hatte, sich zur
Jugend herabzulassen, vielmehr uns das Studium der hebräischen Sprache gleich
von Anfang verleidete. (Es handelte sich um David Kocher, gest. 1792.) Dieß
und mein schwaches Wortgedächtnis waren schuld, daß ich im Hebräischen
völlig zurückblieb. Da nun dieser Mann den Grundsatz hatte, nur diejenigen
zu begünstigen, die in seinem Fache Fortschritte machten, so hatte ich die
ganze Akademie hinauf mit seiner Ungunst zu kämpfen.» «Ebendieser Pro-

230



fessor sollte uns die Kunst der Katechetik lehren; er, der weder je Pfarrer
noch Vikarius gewesen war, der in seinem Leben keine Kinderlehre gehalten,
und also in der Kunst, zu fragen, keine Erfahrung hatte, sollte uns lehren,
Bauernkindern die ersten Begriffe der Religion zu geben. Auch waren seine
Lektionen bloß dogmatische Vorlesungen, ganz im Geschmack des 16.
Jahrhunderts. Wie hätten wir uns unter einem solchen Lehrer zu guten Katecheten

bilden können?»
Trotz der Achillesferse des Hebräischen und trotz dem Mangel an Verständnis

bei seinen Professoren bestand Müslin doch die Prüfung pro ministerio
mit Erfolg, allerdings nur dank der Fürsprache von Professor Stapfer. Die
aufs Praktische gerichtete Einstellung hat er sein ganzes Leben hindurch
beibehalten.

In die Studienzeit Müslins fällt auch die einjährige, schmerzhafte Krankheit

und der Tod des Vaters (30. August 1768). Die «an Härte grenzende
Strenge» gegenüber dem Sohne zeitigte ihm in seinen letzten Tagen üble Folgen.

Die bitter klingenden Worte, mit welchen der alte Müslin beim Diktat
seiner Erinnerungen der Reue über seine Lieblosigkeit gegenüber dem Vater
Ausdruck gibt, lassen das schwere psychische «Trauma» — von einem
«Ödipuskomplex» müßte man nach Freud sprechen — ermessen, welches das

ungute Verhältnis zwischen Vater und Sohn beim letzteren hinterließ. «Ich
mache mir über mein Verhalten während der langen Krankheit meines Vaters
noch jetzt die gerechtesten Vorwürfe. Ich beging die schwere Sünde, das

väterliche Haus ganze 3 Monate lang nicht mehr zu betreten, bis man mir es

ernstlich verweisen ließ.»
Müslin bekleidete in der Folge während 10 Jahren verschiedene Vikariate

(1770/71 Aetigen, 1771/75 Bürglen, 1775/77 Siselen, 1778/79 Kirchdorf), vom
24. November 1779 bis Februar 1782 die Pfarrstelle in Unterseen. Er nützte
diese Zeit aus, um die Lücken in seiner theologischen Bildung auszufüllen.
Am 18. Juli 1780 verehelichte er sich mit Maria Rohr, der ältesten Tochter

des Pfarrers Emanuel Rohr in Sigriswil.
Den jungen Eheleuten blieben schwere Schicksalsschläge nicht erspart:

Eines trüben Ereignisses aus der Zeit in Unterseen gedenkt er in seinem Tagebuch

noch Jahre später wiederholt mit sichtlichem Schmerze.
Am 21. März 1786 starb sein einziger Sohn im Alter von bloß 2 Jahren.
Den Schmerz über den Verlust dieses einzigen Sohnes hat Müslin nie

überwinden können. Mit dem Tode dieses letzten direkten männlichen Nachkommen

aus dem Geschlecht des Wolfgang Musculus war der damals erst 38jährige
Mann innerlich zerbrochen. Seine Vaterliebe und ganze Aufmerksamkeit
wandte sich nun naturgemäß in verdoppeltem Maße seinen beiden Töchtern
zu und aus diesem Grunde ist es auch keineswegs erstaunlich, daß die feste
Absicht wenigstens diese «moralisch groß» zu sehen, der gute Wille, das Beste
in ihrer Erziehung zu leisten, seinen Erziehungsmethoden ihr originelles
Gepräge gaben.

231



Ein Jahrzehnt, ungefähr, nach diesem Ereignis, zogen bereits die Wolken
neuer Stürme über Müslins Leben herauf: Der Untergang des alten Bern und
der alten Eidgenossenschaft, die Fremdherrschaft und die Leidenszeit von
Kirche und Geistlichkeit unter ihr. Wenn wir hier eine Untersuchung über
Müslins Erlebnisse und Eindrücke während dieser Zeit vornehmen (obwohl
dies im B. T. B. 1889 durch D. A. Haller bereits getan worden ist), so
geschieht es allein aus dem Grunde, weil auch hier ein neuer Gesichtspunkt ins
Auge gefaßt werden soll: Auch diese Ereignisse gehören zu den Schicksalsschlägen,

die die Entwicklung von Müslins Charakter in ihrer Richtung
mitbestimmt haben und somit Sonderbarkeiten seines Tagebuches und seiner
Erziehungsmethoden erklären. Deshalb soll hier der Versuch gemacht werden,

sowohl die Art und Weise, und die Gründe, warum diese Ereignisse auf
Müslins Gemüt und Charakter einwirken konnten und in seinen privaten
Aufzeichnungen Niederschlag fanden, als auch die Form von Müslins öffentlicher
Reaktion auf dieselben zu untersuchen, besonders dort, wo er sich oder seinen
Stand angegriffen fühlte oder sonstwie in seinem feinen Rechts- und
Gerechtigkeitsgefühl verletzt wurde. Die Haltung, die Müslin hier gegen außen
einnahm, erklärt die Vorgänge seines im Tagebuch sich spiegelnden Innenlebens;
es zeigt sich hier, daß auch der Politiker Müslin letzten Endes ist wie der
Pädagoge, dieselbe zwiespältige Doppelnatur, die nach außen stark und
auffällig erscheint, innerlich zerbrochen und verzagt ist. Ferner gibt es in
diesem Zusammenhang verschiedene Mißverständnisse und Mißdeutungen über
Müslins politische Einstellung klarzulegen.

Müslin gehörte zwar mit zu den vielen, die die ersten revolutionären
Bewegungen in Frankreich mit freudiger Zustimmung begrüßten und billigten.
Die allgemein werdende Sorge um die Zukunft des eigenen Landes aber,
welche im Jahre 1792 die Gemüter bedrückte, ergriff auch ihn, als die von
der Nationalversammlung veranlaßte Kriegserklärung König Ludwigs an Kaiser

Franz eine Entwicklung einleitete, die Europa in 23 Jahre dauernde
Kriegswirren stürzte. Diese Stimmung blieb auch in den folgenden Jahren
(1792—97) und das Gespenst der Revolution wich nun (aus seinen
Bettagspredigten zu schließen) nicht mehr von ihm. So kam für ihn die Katastrophe
von 1798 an sich nicht überraschend. Im Gegenteil hatte er sie lange
vorausgeahnt und vorausgesagt (Predigten des Jahres 1794). Der Untergang des

alten Bern aber in der Form, wie er dann tatsächlich stattfand, war für Müslin

ein unerhörter Schlag, ein Zusammenbruch all dessen, was er hoch und
heilig hielt, eine Troja-Tragödie — für die Begriffe jener Zeit — die selbst
seine apokalyptischen Erwartungen übertraf.

Diese Darstellung mag paradox erscheinen, da Müslins Stellung zum ancien
régime bis jetzt in allen Biographien (die sich ja ausnahmslos auf die
Ausführungen von F. A. Haller im B. G. B. stützen) als eine negative
hervorgehoben wurde. F. A. Haller zitiert aus der Bettagspredigt 1797: «Wenn es
den Beamteten nicht mehr um ihre Pflicht, sondern bloß und einzig um ihr

232



Einkommen zu tun ist — wenn sie sich stillschweigend untereinander einverstehen,

ihre Obern durch Schweigen oder durch falsche Berichte zu
täuschen —, wenn die Regierung sich endlich mit lauter Schurken umringt sieht,
die an keinen Gott und keine Hölle glauben und durch vielleicht nur unvorsichtig

entfallene Reden ihrer Obern aufgemuntert oder verführt, die Diener
der Religion als eine lästige und überflüssige Menschenklasse, und die Religion,

die sie lehren, als Fabelwerk anzusehen gelernt haben, wer will und wie
soll man ein solches Volk regieren?»

Solche Ausfälle gehören allerdings, wie Bloesch zu Recht bemerkt,
«zum Schärfsten, was damals gesagt werden konnte» (Gesch. d. schw. ref.
Kirchen, Bd. 2, pg. 174). Und begreiflich ist es, daß er «bei vielen Patriziern
nicht beliebt» war (Gu ggi sber g). (B. T. B. 72, pg. 34: «on est fort irrite
contre vous», so stand in einem Zettelchen, am Abend mehr als eines Bettages
ihm ins Haus gesandt, geschrieben.) Es wäre aber eine Mißdeutung von Müslins

Einstellung, wenn wir aus diesen Klagen über die Gebrechen des alten
Staates den Schluß ziehen wollten, Müslin habe denselben in Bausch und
Bogen verurteilt, so wie er dann die Helvetik als Babel betrachtete. F. A.
Haller selber, der diese Stellen aus Müslins Predigten zitiert, sagt, daß er
«mit ganzer Seele am alten Bern hing»! Wollte man Müslin auf Grund seiner
Kritik am alten Bern zum Zeugen für die Polemik gegen dasselbe machen
(bei K. G e i s e r in den «Beiträgen zur bern. Kulturgeschichte des 18. Jahrh.»
finden sich untrügliche Ansätze zu einer solchen Darstellungsweise), so müßte
Müslin den Untergang dieses alten Bern bejubelt und die neue Ordnung
begrüßt haben. Daß er das ganz offensichtlich nicht tat, ist der Beweis dafür,
daß seine Predigten als objektive Kritik zu nehmen sind, nicht als Polemik,
als Mahnung und Warnung, nicht nur als Anklage. Die Bewertung Bloeschs,
daß Müslin keine «vorgefaßte Abneigung» gegen die «Änderung» hatte (G.
d. schw. ref. K., Bd. 2, pg. 174), unterstreicht nur die Tatsache von Müslins
Objektivität und der Distanz, die er als Sprecher vom Standpunkt der Kirche
und des Glaubens aus dem politischen Leben gegenüber zu jeder Zeit wahrte.
So kann man ruhig mit D. A. Haller (B. T. B. 1899) sagen, daß Müslin kein
Schleppenträger der Aristokratie gewesen sei: Müslin war zu sehr — wie
Rothe treffend urteilt — «beherrscht vom stolzen Selbstgefühl als Diener
des über alle Abschätzung nach vergänglichen Zeitaussichten erhabenen
Predigtamtes», als daß er irgendeiner Regierungsform diesen Dienst geleistet
hätte. Nur wer diese Tatsache verkannte und die Stellungnahme Müslins zur
Aristokratie falsch beurteilte, könnte sich darüber wundern, daß Müslin «seit
1798 ein eifriger Parteigänger der alten Herren und dem Franzosentum gründlich

abhold war». Diese letztere Feststellung Bloeschs (II, 189) füllt aber
auch die letzte Lücke in der Beweisführung dafür, daß die Vorwürfe, die
Müslin während der Herrschaft des Patriziates gegen dasselbe erhob, nicht
anders zu verstehen und zu deuten sind denn als ein Ausdruck dafür, wie
sehr er an ihrem Bestand und deshalb ihrer Besserung interessiert war.

233



Dies entspricht nicht nur der Einstellung Müslins der Regierung seines
Staates gegenüber, sondern ist der Ausdruck seines Vaterlandsbegriffes
überhaupt. Die überlegene Objektivität, mit welcher er z. B. in «Bern, wie es war
— ist — und sein wird» * das Patriziat und die Helvetik beurteilt, die Distanz,
die er trotz lebhaftester Anteilnahme am Geschehen der Zeit und trotz
leidenschaftlichster Stellungnahme doch wiederum dadurch bewies, daß er nie
die eigene Ansicht in den Vordergrund stellte, sondern seiner Verpflichtung
als Inhaber des Wächteramtes der Kirche bewußt, die Geschehnisse stets vom
ethisch-religiösen, moralischen Standpunkte aus beurteilte; das alles läßt keinen

Zweifel übrig, daß seine Anhänglichkeit an das «alte Bern» nicht mit den
landläufigen Begriffen von «Patriotismus», niemals mit der von der Kirche
heute oft geforderten Staatsbejahung verwechselt werden darf. Zusammenfassend

kann gesagt werden, daß Müslins politische Einstellung tatsächlich
nur schwer umrissen werden kann, sofern man darunter seine Haltung gegenüber

den jeweilig bestehenden Staatsformen versteht. Die Uneinheitlichkeit
seiner Äußerungen über dieselben haben den Anlaß dazu gegeben, daß er von
den Anklägern wie von den Verteidigern des Patriziats als Zeuge beansprucht
wurde. Durch den Hinweis auf die Wandlung in seinen Auffassungen aber ist
dieser Konflikt nicht gelöst. Gewiß hat Müslin — das pitoyable Ende der
Helvetik beweist, daß das ganze Bernervolk ihm hierin folgte — eine Wandlung
in seiner politischen Einstellung durchgemacht, nämlich die, daß ihm erst
unter der Knute der Helvetik, vor allem natürlich unter dem für ihn als

Bernburger deutlich spürbaren Druck ihrer Ausplünderungspolitik, Größe

* Diese, 1798 anonym erschienene Schrift ist die direkteste und damit zuverlässigste
Quelle für Müslins politische Ansichten — und gerade sie enthält die schärfsten Worte
gegen die Helvetik und die positivsten Urteile über das alte Bern. Mit nicht geringem
psychologisch-propagandistischen Geschick hat Müslin in dieser Schrift den Schein
unvoreingenommener Objektivität erweckt und unter der Maske des et audiatur altera pars eine
Lanze für das alte Bern gebrochen. Sehr eindrücklich in diesem Sinne wirken vor allem
die angeführten ausländischen Urteile über das alte Bern, so das Lob Friedrichs des Großen.
Müslin selber schreibt in den «Mat. z. m. B. G.» über die Absicht, die er mit der Herausgabe

dieser Schrift verfolge: «Tief gekränkt über die ungerechten Mißhandlungen, denen
die alten Regierungsmitglieder ausgesetzt waren, gab ich die Broschüre heraus: Bern wie
es war — ist— und sein wird. Der Zweck der selben war, das gute der alten Verfassung
herauszuheben, ohne jedoch ihre Mängel zu verschweigen, und das Gute der neuen Verfassung

ebenso unparteiisch darzustellen». Daß K. G e i s e r in seinen Beiträgen zur bernischen
Kulturgeschichte des 18. Jahrhunderts (Neujahrsblatt der lith. Gesellschaft Bern 1891) aus dieser
Schrift nur diejenigen Stellen verwendet, die die Zustände unter der alten Regierung
anklagen, entspricht weniger der tatsächlichen Tendenz Müslins als dem Zuge des Zeitalters
des allmächtigen Freisinns, welchem Geiser (der durch seine Forschungen und Feststellungen
über das Armenwesen im alten Bern unbewußt zum Ehrenretter des Patriziates gewoden ist)
in diesem Punkte wenigstens etwas unterworfen zu sein scheint. Von der Reaktion, die die
Schrift auf Seiten der Helvetik auslöste, zeugt die Äußerung eines Staatssekretärs in einem
Briefe an Stapfer: «...Que nous veut encore ce prètre-la? Comment a-t-il pu trouver de sa
fonction à faire publier une libelle dirigé contre le gouvernement? Je n'ai pu m'empêcher
de penser à cette occasion-là au ridiculus mus!» (Bundesarchiv. Akten der helv. Rep. Vili
3287, pg. 193—1947). Man hatte anfänglich vor, Müslin in Anklagezustand zu versetzen,
begnügte sich dann aber damit, ihm persönlich die Mißbilligung der Behörden auszusprechen,
weil man befürchtete, Müslin würde durch die geplanten Maßnahmen erst recht zum
Märtyrer und Volks-Heros.

234



und Vorzüge der vergangenen Staatsform bewußt wurden. Des Rätsels wirkliche

Lösung ist aber die: Müslin trug das Bild eines Zukunftsstaates in sich,
und unter dem Zwange seines starken Verantwortungsgefühls suchte er mit
seinem ganzen Eliaseifer, seiner ganzen bernischen Energie, dem Ideal dieses
moralischen Gottes-Staates Bahn zu brechen. Das bedingte aber auch seine
Kritik jeder jeweilig herrschenden Staatsform gegenüber. Daß aber das
aristokratische, konservative Bern dem Ideal, für welches Müslin kämpfte und litt,
näher kam als die über Ordnung, Sitte, Recht und Gerechtigkeit, Zucht und
Anstand und alles sich hinwegsetzende Ochlokratie der Helvetik, liegt auf der
Hand, und damit wird auch klar, was für Müslin in die Brüche ging, als das
geflammte Tuch von landesfremden Eindringlingen heruntergeholt und durch
den Freiheitspopanz ersetzt wurde. —

Auch von Müslins Lebenswerk, der Arbeit an den verschiedenen Instituten,

ging durch die «unselige Revolution» — wie Müslin sie nennt — Wesentliches

verloren. Die Arbeit im politischen Institut wurde unterbrochen und
dem «republikanischen Gymnasium», das er an seiner Stelle gründete, war —
wie schon gesagt — nur kurze Lebenszeit beschert.

Die Art und Weise nun, wie Müslin seine Stellungnahme und seine
Empfindungen gegenüber dieser Wandlung der Verhältnisse äußerte, entspricht
ganz seinem Charakter, den er in allen derartigen Fällen bewies: Gegen außen
blieb er fest, innerlich war er zerbrochen. In Predigten und Schriften fuhr
er fort, mit bewunderungswürdigem persönlichem Mute für seine und seiner
Kirche Sache einzustehen, in seinen Tagebucheintragungen und Briefen zeigt
sich seine wahre Stimmung, die er der weiteren Außenwelt doch verbarg: die
unermeßliche Trauer und der bohrende Schmerz über diesen Verlauf der
Dinge.

(Der IL Teil der Arbeit folgt im nächsten Heft der Zeitschrift.)

235


	David Müslin als Pädagoge

