
Zeitschrift: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 1 (1939)

Heft: 2

Artikel: Das Recht in den Sagen des Berner Oberlandes

Autor: Fehr, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-237643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-237643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS RECHT IN DEN SAGEN DES
BERNER OBERLANDES

Von Prof. Dr. Hans Fehr.

1.

Berge und Meer bilden den eifrigsten Tummelplatz für die Sagen. Dort
gebärden sich die Naturkräfte am wildesten, am unheimlichsten. Dort tritt
der Mensch, der kleine Mensch am hilflosesten ihnen gegenüber. Es besteht
kein Zweifel, daß Sage und Naturgewalt im engsten
Zusammenhang stehen.

Angst hat großenteils die Sage geboren, Angst vor den Schrecknissen
der Elemente. Auch die Angst vor dem Unerklärlichen, für Menschenverstand
Unfaßbaren. Der Mensch aber drängt in seinem ganzen Wesen nach Erklärung

der Geschehnisse. Der Wille, das Unfaßbare mit frommem Sinn
hinzunehmen und der Wille, alles Seiende mit der Vernunft zu begreifen, halten
sich die Waage.

Die Sage setzt da ein, wo die Welt unbegreiflich wird. Sie
baut auf ein Konkretes auf und gruppiert das Unfaßbare drum herum. Hier
setzt auch das Recht ein. Die Rechtswelt, die wir in den Sagen
wahrnehmen können, ist gleichsam eine Korrektur des Unbegreiflichen. Das Recht
soll das Unbegreifliche begreiflich machen. Es soll das Unmögliche erklären
oder einer Erklärung nahe bringen. Die menschlichen, die alltäglichen
Vorstellungen von Gut und Böse werden in die Sage hineinprojiziert und es gilt
im ganzen der Satz: das Gute wird belohnt, das Böse wird bestraft. Das Recht
tritt als Rächer am Bösen auf und will das sittliche Gleichgewicht, das auf
Erden herrschen soll, wiederherstellen. Nur ist es regelmäßig nicht, wie üblich,
der Richter, der für den gerechten Ausgleich sorgt. Es ist die Natur, oder
Gott, ein Riese, ein Zwerg, ein anderer Mensch oder schließlich ein Wunder,
die für den Ausgleich tätig sind. Sogar das Gegenstück zum Guten, der Teufel,

wirft sich zuweilen als Mittler auf und bestraft den Bösen. Fast immer
findet das Böse seine Sühne. Und wo das Böse seine Vergeltung auf dieser
Welt nicht erlangen kann, da tritt mit furchtbarer Gewißheit die Vergeltung
im Jenseits auf den Plan. Gott läßt keine Missetat ungerächt. Gott greift ein,
wo der Mensch nicht eingreifen kann oder nicht eingreifen will*.

* Vgl. meinen Aufsatz «Die gerechte Vergeltung im Diesseits und Jenseits». Festschrift
für A 1 f o n s D o p s c h. Wien 1938. S. 591 ff.

79



2.

In den Sagen steckt, wie in den Märchen, viel altes, uraltes
Volksgut. Daher auch viel altes, uraltes Volksrecht. Beide
bilden eine Fundgrube für alte Rechtsvorstellungen und alte Rechtseinrichtungen.

Sie sind daher wichtige Rechtsquellen im weiteren Sinne und müssen
vom Rechtshistoriker weit mehr, als bisher, zur Erkenntnis der früheren
Rechtszustände herangezogen werden. Sie bilden einen unschätzbaren Stoffkreis

für die Frage: Wie dachte das Volk, wie fühlte das Volk im
Gebiet des Rechts? Kein gegliedertes, formal gestaltetes Recht liegt vor
unseren Augen, keine Normen, wie etwa in Gesetzen oder in Rechtsbüchern
(Sachsenspiegel, Schwabenspiegel). Das Sagenrecht ist immer lebendiges

Volksrecht, ein Recht, das unmittelbar aus der
Rechtsüberzeugung des Volkes entspringt. Es muß erkannt und gehoben werden

wie ein kostbarer Schatz aus der Erde. Oft ist der Rechtssatz unter
vielem Schutt vergraben und kann nur mit größter Vorsicht an den Tag befördert

werden. Volkskunde und Rechtskunde müssen hier aufs engste
zusammenarbeiten.

3.

Die Ausbeute für das Berner Oberland ist, etwa im
Vergleich zu den St. Galler und Walliser Sagen, nicht sehr
ergebnisreich. Und doch zeigen sich bei näherem Zusehen allerlei interessante
Rechtsbilder. Im großen und ganzen reiht sich die Berner Gegend in die
Verhältnisse der anderen Alpengegenden ein. Überraschende Besonderheiten
habe ich nicht gefunden. Als Hauptquelle benutzte ich die Zusammenstellung
von Otto Eberhard, «Die schönsten Sagen des Berner Oberlandes» (Verlag
Hans Feuz, Bern und Leipzig, ohne Datum; abgekürzt: Eberhard), sowie die
Sammlung von Arnold Büchli, «Schweizersagen nach H. Herzog» (Sauerländer

& Co., Leipzig und Aarau. 3 Bände, ohne Datum; abgekürzt: Büchli).
Dazu mein Buch, «Das Recht in der Dichtung», wo auf S.458f. die Walliser
Sagen und auf S. 460 f. die St. Galler Sagen bearbeitet sind (Francke, Bern
1931).

4.

Die ganze Natur ist beseelt. Sie ist voll von schaffenden Zwerglein und
von Geistern aller Art. Riesen und Lindwürmer leben in den Schlünden der
Berge und des Nachts jagt das wilde Heer über Gipfel und Täler. Wehe,
wenn man seinen Zug stört!

Der Berggeist ist der Herr der Berge. Er herrscht in seinem Reich wie
ein König und gebietet über die Tiere seiner Herrschaft. Die Gemsen
versorgen ihn mit Milch und Käse. Wenn also ein Jäger deren allzu viele
abschießt, so verletzt er das Recht des Berggeistes. So ergeht es dem Jäger
Rieggi, der rücksichtslos in den Bergen haust und alles niederknallt. Als er
seine hundertste Gemse erlegen will, schickt ihm der Berggeist ein weißes

80



Tier, welches ihn derartig in die Irre führt, daß er zu Tode stürzt. «Die
ungangbare Stelle nennen die Bergleute noch heute den Rieggispfad.» (Eberhard,
S.96.) In dieser Sage lebt die alte Rechtsvorstellung weiter:
Die Jagd ist frei. «Da Gott den Menschen schuf, da gab er ihm Gewalt
über Fische und Vögel und alle wilden Tiere» (Sachsenspiegel II 61, § 1, um
1220). Aber der Jäger soll sein Recht «pfleglich» ausüben und nicht sinnlos
alle Kreatur töten. Das ist wider den Sinn des volklichen Jagdrechts und wird
bestraft.

Die Erzählung ist rechtlich besonders fein gestaltet, weil der übermütige
Jäger gewarnt wird. Er weiß, daß er sich in einem Schonbezirk befindet, wo
nicht gejagt werden darf und der Berggeist schickt ihm noch obendrein ein
außergewöhnliches, ein weißes Tier entgegen. Beides schlägt er in den Wind.
In seiner Leidenschaft achtet er der gütigen Warnungen nicht und verletzt
daher die Rechte des Berggeistes aufs schwerste*. Ein solcher Mensch muß
den Tod finden. Er ist ein «Unverbesserlicher», wie wir heute sagen würden.
Es besteht keine Aussicht, daß er jemals das Weidwerk vernünftig betreiben
würde.

5.

Bisweilen wirft sich nicht irgendein Berggeist, sondern die Natur, der
Berg, die Felswand selbst zum Rächer und Richter für eine Untat auf. So in
der Sage vom Hardermannli (Eberhard, S. 101). Der Harder war ein
Mönch im Kloster zu Interlaken. Er verfolgte ein unschuldiges Mädchen in
den Bergen. Es sprang in seiner Herzensangst über eine Wand hinunter und
zerschellte dort. Da löste sich die Wand vom Berge und tötete den gierigen
Verfolger. «Sein Gesicht mit seiner Habichtnase wurde in Stein verwandelt.»
Dieses steinerne Wandbild nennt das Volk heute noch das Hardermannli. Hier
wird, juristisch gesprochen, so etwas wie ein Notzuchtversuch geahndet, und
zwar so energisch, daß nach der Sage der Täter nicht nur den Tod erleidet,
sondern daß der Getötete keine Ruhe im Grabe findet und die ganze Gegend
als Wiedergänger heimsucht. Geschieht dort ein Unfall, so führt ihn das
Volk auf den spukenden Geist des Mönchs zurück, der nicht den «zweiten»
Tod, den erlösenden Tod sterben kann und immer weiteren Schaden stiften
muß.

Dieses Wiedergängertum ist in den schweizerischen Sagen
außerordentlich verbreitet. Ich habe in den Sammlungen von Eberhard

und Büchli etwa 20 Sagen gefunden, in denen es auftritt. Für die
verschiedenartigsten Delikte muß der Mensch «umgehen» und weiteren Schaden
stiften als ruheloser Geist. In der oben angeführten Abhandlung für Dopsch
habe ich die Wiedergänger in vier Gruppen eingeteilt mit Rücksicht auf den
Grund ihrer Ruhelosigkeit. Diese Einteilung ließe sich auch für die schweizerischen

Sagen ohne weiteres verwerten.

* Über den Schutz des Wildes durch die Erdmännchen vgl. die Aufzeichnungen von
Renward Cysat (1545—1614) bei Alois Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden usw. Bd. 1, S. 48.

I

81



Ein hochdramatischer Fall im Berner Oberland ereignete sich mit einer
Jungfrau, die von einem geliebten Manne abgewiesen wird (Eberhard, S. 231).
Während sie beide auf die Jagd reiten, treibt sie mit einem Peitschenschlag
den Reiter in einen Abgrund, wo er zerschellt. «Am Abend jenes Tages war
sie eine Leiche», berichtet die Sage. Aber das Grab hält sie nicht. Sie muß
hundermal zu Pferde steigen, muß hundertmal das Entsetzen durchleben, das
den stürzenden Geliebten einstmals gepackt hatte. Manche Wiedergänger sind
auf ewig verdammt. Auf ewig!

Ein ungeheuerlicher Gedanke, ein dem Strafrecht widersprechender
Gedanke. Denn in der Strafe ruht die Idee der Sühne. Wer bestraft wird, hat
Genugtuung geleistet. So auch in unserer Sage. Das Mädchen kann erlöst werden

und es wird erlöst, indem ein Mann, der ihm begegnet, es mitsamt seinem
Pferde in einen Abgrund treibt. Wir haben es hier mit einer
«spiegelnden Strafe» zu tun: die Strafe ist das Spiegelbild des einst begangenen

Verbrechens. Das Volk liebte diesen drastischen, sinnfälligen Ausgleich.
Eigenartig ist die Erzählung «Die Vollenküher» (Eberhard,

S. 251). Ein Vater, «ein leidenschaftlicher Trinker und Kartenspieler», frönt
wieder einmal seiner Sucht und treibt — indirekt — seinen Sohn in den Tod.
Zur Strafe werden beide Wiedergänger. Wenn Jäger in ihrer verlassenen
Hütte einkehren, so erscheinen sie und fügen ihnen Schmerzen bei. Seltsam!
Denn der Sohn war völlig schuldlos, ja er suchte sogar, den Vater von seinen
Leidenschaften abzuhalten. Hier steigt uraltes Rechtsgut empor:
die Familienhaftung. Die germanische Familie bildete einen Friedensund

einen Haftungsverband. Jedes Glied mußte für die anderen einstehen.
Blut, Schicksal und ein gemeinsam gedachter, lebendiger Familiengeist, etwa
in Gestalt eines Tieres (man denke an die nordische Fylgia) ketteten Familie
und Sippe zu einer rechtlichen Einheit zusammen. So war es auch hier. Die
Untaten des Vaters zogen auch den Sohn in die Untat hinein. Er mußte büßen
wie der Vater. Es liegt ein Stück jener urgewaltigen und grausamen Gesamthaftung

vor, der wir in den eigentümlichsten Ausprägungen auf der ganzen
Erde begegnen.

Ein Sammelpunkt für die Wiedergänger ist das wilde Heer.
Es spielt in den Sagen eine bedeutsame Rolle und bringt große Gefahren für
den, der ihm begegnet. In der Simmentaler Sage «Die Reiter auf
Gaffertschinken» ist das Tobende und Furchtbare dieser nächtlichen Gesellschaft
trefflich geschildert*. (Büchli, Bd. Ill, S.47.)

6.

In engem Zusammenhang mit der Familienidee steht der
Mutterfluch. Die Mutter ist als Gebärerin und Pflegerin dem Kind am
nächsten. Die Natur schafft die innigste Verbindung geistiger und körperlicher
Art zwischen Mutter und Kind. Diese Verkettung ist untrennbar.

* Vgl. auch «Der Friesenweg». Eberhard, S. 129.

82



Das Mutterrecht, das einst viele Völker umspannt haben mag und heute
noch auf den Südsee-Inseln herrscht, geht von diesen Grundvorstellungen aus.
Daher ist die Verfluchung durch die Mutter ein fürchterliches Ereignis. Eine
Mutter wird ihr Kind nur verfluchen, wenn sie in ihrer mütterlichen
Hingebung und Sorge auf das Tiefste verletzt ist, wenn sich ihr heißes mütterliches

Blut voll Empörung gegen die Tat auflehnt.
Daher lesen wir, etwa seit der Zeit der Griechen, immer und immer

wieder: der Mutterfluch ist unsühnbar. Einmal verflucht, auf ewig
verflucht*. Und unendlich schwere Strafe bringt der Mutterfluch über den
Verdammten. So in der Sage von der Blümlisalp (Eberhard, S. 167. Mein
«Recht in der Dichtung», S.451). Dort oben, wo einst herrliche Alpenweiden
das Vieh nährten, führte ein Senn mit einer Dirne ein Luderleben. Einst kam
die Mutter des Sennen zu Besuch und bat — da sie der Sohn nicht zu Tisch
lud — um einen Schluck Milch. Da läßt er ihr durch die Dirne saure Milch
reichen, die er obendrein noch mit Sand vermischt hatte. Welche infame
Entwürdigung einer Mutter! Sie verschmäht den Trunk, eilt von dannen und
verflucht ihr Kind, sein Vieh und die ganze Alp. Sofort zündet der Fluch. Er
verwandelt das blühende Gebiet in eine eisige Wüste. Der Sohn und die Magd
finden den Tod und als unselige Wiedergänger werden sie von den Kühen,
welche die Schuld mittragen müssen, hin und her gejagt. Alles, was um die
Unseligen herum war, wurde vom Mutterfluch getroffen. Kein Wort berichtet
die Sage davon, daß der verbrecherische Sohn jemals erlöst werden könnte.
In Fels und Eis ist alles erstarrt von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Wir sehen: ein Verbrechen in unserm heutigen Sinne lag nicht vor. Wohl
aber ein Verbrechen gegen die Gesetze der Sittlichkeit, der tiefsten Moral.
Und da muß man immer wieder der Tatsache eingedenk sein, daß das alte
Volksrecht eine Trennung von Recht und Sittlichkeit nicht
kannte. Die Vorstellungen von Gut und Böse flössen in eine untrennbare
Einheit zusammen und erst spätere Zeiten haben diese Einheit bewußt zerrissen.

Wegen dieses einheitlichen Bewußtseins wird z.B. in der Sage von der
Schlangenkönigin die hartherzige**, unmenschliche Abweisung eines Freiers
hart bestraft. Er hat Unglück und verarmt vollständig. Umgekehrt, wer mildtätig

ist und sogar einer kranken Schlange gegenüber seine sittliche Pflicht tut,
der wird vom Schicksal belohnt (Eberhard, S. 65).

Untergang ward auch den Schillingsdorfern beschieden, als sich ihre
Herzen verstockten und den Armen die Türe wiesen. Die Zwerglein walteten
als Vollstrecker des sittlichen Gebotes und verschütteten das Dorf durch einen
Bergsturz. Ein einziges Häuschen blieb unversehrt. Darinnen war ein nasses

* Der Vater, der seinen Sohn verflucht, bei Büchli, a. a. O., Bd. I, S. 14, und der
Bruder, der seinen Bruder verflucht, bei Alois Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden usw.
Bd. 1 (1862), S. 58. Beidemal trifft der Fluch ein.

** Die eitle, hoffärtige Frau als Wiedergängerin in der Sage «Die vornehme Mailänderin»,

bei Eberhard, S. 3.

83



Zwerglein von einer mildtätigen Frau getrocknet und gespeist worden (Eberhard,

S.77).

7.

Den alten Zusammenhang von Kraft und Recht kennen auch
die Sagen. Es ist so: man muß durch eine Kraftprobe ein Recht erringen
oder das bereits bestehende Recht durch eine Kraftprobe sichern. War man
doch in der Frühzeit der Überzeugung, daß physische und moralische Kräfte
im Menschen in Harmonie lebten. Der körperlich Stärkere wurde als der
besser Berechtigte angesehen. Auf dieser Grundidee ruhte das Gottesurteil
des Zweikampfes. Auffallenderweise kennen Sagen und Märchen fast keine
Zweikämpfe mit Waffen. Aber andere Kraftproben weisen sie zur Genüge auf.

In der Sage von den drei Rossen (Büchli, Bd.II, S.222) bittet ein
Bauer seinen Gewaltherrn, ihm die hohe Heiratssteuer zu erlassen, die er für
seine Tochter zahlen sollte. Der Junker entgegnet ihm, die Bitte sei gewährt,
wenn er die größte Buche aus dem Hornbachgraben herbringe und sie
unversehrt mit all ihren Ästen im Schloßhof aufstelle. Das bedeutet wahrlich
eine Kraftprobe ersten Ranges. Mit Hilfe eines gütigen Zwergleins gelingt die
Sache. Aber die Heiratsfrage gelangt schließlich gar nicht zum Austrag, weil
der böse Schloßherr mitsamt seiner Burg vernichtet wird. Es ist eben ein
Hohn auf die ganze Rechtsordnung, Aufgaben zu verlangen, die kein Mensch
zu erfüllen imstande ist. Hier muß das Wunder mithelfen, die gerechte Sache

zu unterstützen. Die Natur schickt einen Zwerg, um das durchzusetzen, was
menschliche Kräfte allein nie hätten vollbringen können. Der grausame,
ungerechte Befehl des Junkers wird durch das Wunder, das der Vater vollbringt,
korrigiert. Denn das Gerechte soll schließlich immer zum Siege gelangen, das

ist der Glaube des Volkes.
Gut geht es auch dem Sennen, der eine Alp erlöst, weil er eine verzauberte

Kuh melken kann und sich durch die Störungen eines Riesen nicht
abhalten läßt (Eberhard, S.97). Die Kraft- und Mutprobe wurde belohnt: Eine
wunderbare Alpe mit Gras und Kühen entstand plötzlich und aus dem
scheußlichen Riesen wurde ein schöner, junger Senn. Um welcher Missetat
willen die Alp einst verödete, sagt die Überlieferung leider nicht (Eberhard,
Seite 97).

Eine höchst gefährliche Probe ist uns erzählt worden von
der Spitzen-Fluh bei Sigriswil. Ein Mädchen will ihrem Buben nur
dann ein Heiratsversprechen geben, wenn er mitten in der Nacht einen
Blumenstrauß auf dieser Fluh pflückt und ihn vor das Fenster der Geliebten
stellt. Er verunglückt. Sie findet seine Leiche und haucht neben ihr das eigene
Leben aus (Eberhard, S. 277). Häufig sehen wir Kraftproben verbunden mit
Eheversprechen und Hochzeit. Manche glauben, es lägen hier
Zusammenhänge mit dem einstigen Frauenraub vor. Einstmals mußte
das Weib durch Kraft erobert und entführt werden. Doch ist bei der
Konstruktion eines solchen Zusammenhangs größte Vorsicht geboten. Meistens

84



sind in den Sagen und Erzählungen viel harmlosere Dinge im Spiel. Auch die
Berner Sage enthält keine Kraftprobe, die auf einstigen Raub deutet. Sie ist
eher eine unbesonnene, hochmütige Forderung, deren schlechter Ausgang das
Mädchen mit dem Tode büßen muß.

Schließlich sind Kraftproben häufig in der Epoche der Heidenbekehrung.
Der Missionar muß die Rechtmäßigkeit des neuen Glaubens damit beweisen.
Gelingt seine Probe, dann ist sein Gott der bessere Gott und dem Heidengott
kann abgesagt werden. Es liegt eine Art Zweikampf zwischen den Gottheiten
vor. Die Sage vom heiligen Beatus (Eberhard, S. 259) führt den «heiligen
Mann» zu einem Drachen, mit dem wohl der falsche Heidengott gemeint ist.
Alle Leute bangen für den Missionar. Dieser aber fürchtet sich nicht, steigt
zur Höhle empor und bezwingt das Ungeheuer mit der Kraft des Glaubens*.
Für ewige Zeiten ist der Lindwurm vertilgt und der Schrecken für Mensch
und Vieh überwunden. Der Raum war frei geworden für den Einzug der
christlichen Heilslehre.

Das ist sehr typisch für den alten Zusammenhang von Kraft und Recht,
den ich eben in einem Aufsatze näher zu erklären versuchte (Festschrift für
J. W. Hedemann, Jena 1938).

8.

In unseren Berner Sagen tritt der Teufel nicht stark hervor.

Vor allem kommen keine Verträge vor zwischen Teufel und Mensch,
wie z.B. in der bekannten Sage von der Teufelsbrücke (Büchli, Bd. 1, S. 111).
Dort wird «mit erheblichem Mehr» beschlossen, daß der Teufel die Brücke
aus dauerhaftem Stein erbaue und ihm dafür der «erste» gebühre, der über
die Brücke gehen werde. Bekanntlich wird der Teufel dann geprellt. Denn
der «Erste» war kein Mensch, sondern ein Ziegenbock. Der Vertrag war
gehalten worden, freilich nur formal. (Siehe auch Büchli, Bd. 1, S. 118). Gefährlich,

höchst gefährlich ist es stets sich mit dem Teufel einzulassen, mit dem
Teufel selbst oder mit seinen Helfern, den Schwarzkünstlern. Die Sage vom
Schatz im Hügel (Eberhard, S. 153) ist ein sprechendes Beispiel dafür, daß
auf die Hexenmeister kein Verlaß ist, selbst wenn man mit ihnen einen Vertrag

geschlossen hat nach allen Regeln des Rechts. Der Bauer, der dem Hexerich

geglaubt hatte, fand den Tod in der Aare.
Um so merkwürdiger ist die Sage vom Tanznärrchen (Eberhard,

S. 68), in welcher der Böse ein Mädchen von der Tanzwut kuriert. Zwar narrt
er das Jümpferchen ganz erklecklich. Aber schließlich stiftet er doch Gutes
und nimmt dem Mädchen die unselige Tanzsucht. Das ist ein sehr vereinzelter
Fall; denn im übrigen ist der Satan das absolut Böse, das der rechtlichen und
sittlichen Ordnung der Menschen zuwiderläuft.

* Für die Christianisierung des Rechts ist es kennzeichnend, daß der Heilige keinen
körperlichen Zweikampf mit dem Drachen ausficht. Man denke — im Gegensatz dazu — an
die vielen Georgs-Sagen.

85



Aus dem Teufelsmotiv sind auch die zahlreichen Verbote des Fluchens
und Schwörens* entstanden, welche die Sagen, Märchen und Schwanke
durchziehen. Wer flucht, begibt sich durch die bannende Kraft des Wortes in den
Bereich des Satans. Zwar ist er ihm damit noch nicht verfallen. Aber die
Gefahr, daß der Teufel seine Stricke über ihn wirft, ist groß. Schwören und
Fluchen bringen den Menschen in des Teufels Nähe, könnte man sagen.
Daher das Korrektiv des Rechts, welches Schwören und Fluchen mit Strafen
belegt. In der Sage von den verlorenen Kühen wird ein immer fluchender
Senn auf eine harte Probe gestellt. Ein Zwerglein will ihm das Fluchen
abgewöhnen, indem es ihn zwingt, jeden Tag ohne zu schimpfen seine Kühe zu
melken, wiewohl sie gar nicht mehr im Stalle sind. Das Zwerglein hat sie
fortgetrieben. Der Senn besteht die Probe: «Man hat ihn von jener Stunde an
nie mehr fluchen gehört» (Eberhard, S. 135).

Wir erblicken hier die Zwerge im Dienste des Rechts. Sie sorgen für das
Gute und entziehen einen Menschen dem Netz des Teufels.

9.

Interessant ist der Einblick, den uns die Sagen in die sozialen

Verhältnisse gewähren. Der beherrschende Grundgedanke lautet:
der einfache, bäuerlich lebende Mensch hat das richtige Los erwählt. Er stellt
das soziale Ideal dar. Er ist der Normalmensch, dem es auf dieser Erde gut
geht. Er wird ruhig und zufrieden dahinleben, ohne Frevel, ohne Missetat,
wenn er in seinem Lebensmilieu bleibt und seine Arbeit tut. Aber wehe ihm,
wenn er nach Gold und nach Schätzen schielt, wenn er reich werden will.
Und dennoch ist überall die Sucht nach dem Golde groß. Der
Arme drängt nach Reichtum, nicht wissend, daß das Geld die Seele verdirbt.
Reich werden wollte auch das Bäuerlein «Schmutz» in Zweisimmen. (Sage:
Die Felsengrotte. Eberhard, S. 221.) Ein Zwerg führte es zu einer Höhle mit
reichen Schätzen. Von diesen durfte es nehmen soviel es wollte; jedoch sollte
es nicht länger als eine Stunde in der Höhle verweilen. Natürlich wird es vom
Glanz des Goldes magisch angezogen, hält sich nicht an das Gebot und fliegt
halb tot zum Loch hinaus. Der Enttäuschte beschimpft den Zwerg. Doch
dieser erwidert: «Hättest du genau getan, wie ich dir sagte, würdest du jetzt
ein reicher Mann sein. Doch wäre dir das nicht gut bekommen.» Die gleiche
Moral spricht aus der Sage «Das Zwerglein auf der Spiezer Fluh», in der das

Unglück des Reichen geschildert wird. Der reiche Mensch arbeitet nicht mehr
und gibt sich einem Luxus hin, der unglücklich macht**. Die Erzählung schließt
mit den Worten: es gebe einzig zwei Dinge, die den Menschen zufrieden
machen: Arbeit und Liebe. (Eberhard, S. 237.) Im «Untergang von Roll»

* «Schwören» in dem Sinne, daß der Name Gottes oder der Heiligen in mutwilligen
Beteuerungen verwendet wird.

** In der Sage von den Kornbauern von Brenggen (bei Lenk) werden die faulen,
reichen Bauern schwer bestraft. Ihr Kornland verödet vollständig, so daß sie ihre Sitze
verlassen müssen.

86



(Eberhard, S. 26) verlachen und beschimpfen die reich gewordenen Bürger
den heiligen Beatus, für den die Zwerglein Rache nehmen. Sie schleudern
Steine und Felsblöcke auf die Stadt und vernichten die Bewohner. Viele
Sagen und Märchen aus anderen Gebieten der Schweiz warnen ebenfalls vor
dem Golde, weil es Unglück bringt und den Menschen zur Hartherzigkeit, ja
gar zum Verbrechen verführt. Die ganze Tragik der Menschheit
kommt hier zum Vorschein: der ewige Goldhunger auf der
einen Seite und das ewige Unglück, welches das Gold den
Menschen bereitet, auf der andern Seite. Man denke an die größte
epische Sage, an das Nibelungenlied.

Wie der einfache, biedere Mann als der Gute und Gerechte erscheint,
ebenso deutlich wird der begüterte Adelige verworfen. Er drückt die Bauern,
saugt sie willkürlich aus und fragt nicht, was rechtens ist. Er baut im Sande
Zwingburgen*, «Schadburgen», und zwingt die Leute zu Fronarbeiten. Wie
dies in unseren Chroniken beschrieben wird (z. B. im Weißen Buch von Sar-
nen), so ist in den Sagen der Vornehme ein Mädchenverführer, der nicht
Recht und Gesetz achtet und der von den Bauern ganz willkürliche Abgaben
erzwingt. («Die weiße Frau von Weißenau» und «Der Wolf von Ringgenberg».
Eberhard, S.139 und S.211. Dazu Büchli, Bd.I, S.65, und Bd. II, S.154, 222,
und Bd. Ill, S. 294.) Aber der Bauer nimmt Rache für das gebrochene Recht
und alle Zwingburgen haben ihren Herren keinen Segen gebracht.

Die Stände sind streng voneinander geschieden. Adelsstand
und Bauernstand werden durch eine tiefe Kluft getrennt. Nicht ein gemeinsames,

soziales Moment verbindet sie. Daher bedeutet es einen großen
Ausnahmefall, wenn einmal ein Ritter ein armes Mägdlein zur Ehe nimmt
(«Heinrich von Strättlingen», Eberhard, S. 193). Denn im allgemeinen wendet
sich der Adel stolz von den Bauern ab.

10.

In unseren Sagen des Oberlandes ist der Mensch aufs engste mit der
Natur verwachsen und von der Natur abhängig. Die großen Gewalten und die
mächtigen Wunder der Alpenwelt erfassen ihn ganz. Er gibt sich ihnen mit
voller Seele hin und zaubert die wunderbarsten Kräfte in sie hinein. Er
beseelt und belebt Berge und Täler, Alpen und Firnen und es bleibt unserer
wissenschaftlichen Erkenntnis verschlossen, wieweit die Sagenwelt auf
wirklicher Anschauung aufbaut, ob z.B. die Drachen-Sagen auf ein einstiges
Dasein von Sauriern zurückgehen. Möglich, aber nicht beweisbar!

Für den Volkskundler und Juristen ist nun eine Tatsache von größtem
Werte:

Alle unsere Sagen gründen auf einer sittlichen
Weltordnung. Alle sind beherrscht vom Grundgedanken, daß es auf dieser Erde
ein Gutes und ein Böses gibt, daß der Gute belohnt wird und der Böse Scha-

* Siehe den Aufsatz von v. Fischer in Heft 1 dieser Zeitschrift, S. 44: die Schlösser
hätten den Ruf, von grausamen Zwingherren und Landvögten bewohnt zu sein.

87



den leidet. Diese Vorstellungen sind christlicher, nicht heidnischer Natur. So

ist auch das Recht, das sich in den Sagen findet, christliches, nicht vorchristliches

Recht. Die Sagen atmen den Geist des Christentums,
wiewohl sie mit Riesen und Zwergen, mit Seejungfern und Lindwürmern arbeiten.
In der Rechtswelt begegnen wir nirgends einer Verherrlichung des Starken,
des Brutalen, des Rücksichtslosen. Nirgends wird etwa eine gelungene
Blutrache gepriesen. Im Gegenteil: Gepriesen wird der einfache, arbeitsame
Bauer und Hirte, wie wir sahen. Ihn schützt das Recht, wenn er auf den Pfaden

des Guten geht. Von einem heldischen, heroischen Recht, wie es der
Frühzeit angehörte, ist nirgends die Rede. Von den alten Kraftproben sind
nur noch kleinste Spuren zu entdecken. Der Zweikampf von Mann zu Mann
um einer Rechtssache willen kommt nicht vor. Das älteste, was wir entdeckten,

waren die Haftung des Sohnes für die Missetat des Vaters, die uralte
Sippehaftung und die Strafen, welche die Wiedergänger erdulden müssen.

Wir gelangen zum Ergebnis: Die Sagen des Berner Oberlandes
überliefern Grundvorstellungen von Recht und Sittlichkeit, die von den
heutigen Grundvorstellungen nicht wesentlich abweichen. Sie beweisen die
ungeheure Kraft der Tradition.

* Nach Böhmer, Fontes I, 416, sollen im Jahre. 1335 noch Zwerge gelebt haben.

88


	Das Recht in den Sagen des Berner Oberlandes

