Zeitschrift: Berner Zeitschrift fir Geschichte und Heimatkunde

Herausgeber: Bernisches historisches Museum

Band: 1(1939)

Heft: 2

Artikel: Das Recht in den Sagen des Berner Oberlandes
Autor: Fehr, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-237643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-237643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS RECHT IN DEN SAGEN DES
BERNER OBERLANDES

Von Prof. Dr. Hans Fehr.

1.

Berge und Meer bilden den eifrigsten Tummelplatz fiir die Sagen. Dort
gebarden sich die Naturkrifte am wildesten, am unheimlichsten. Dort tritt
der Mensch, der kleine Mensch am hilflosesten ihnen gegeniiber. Es besteht
kein Zweifel, daB Sage und Naturgewalt im engsten Zusam-
menhang stehen.

Angst hat groBenteils die Sage geboren, Angst vor den Schrecknissen
der Elemente. Auch die Angst vor dem Unerklarlichen, fiir Menschenverstand
UnfaBbaren. Der Mensch aber dringt in seinem ganzen Wesen nach Erkla-
rung der Geschehnisse. Der Wille, das UnfaBbare mit frommem Sinn hin-
zunehmen und der Wille, alles Seiende mit der Vernunft zu begreifen, halten
sich die Waage. |

Die Sage setzt da ein, wo die Welt unbegreiflich wird. Sie
baut auf ein Konkretes auf und gruppiert das UnfaBbare drum herum. Hier
setzt auch das Recht ein. Die Rechtswelt, die wir in den Sagen wahr-
nehmen kénnen, ist gleichsam eine Korrektur des Unbegreiflichen. Das Recht
soll das Unbegreifliche begreiflich machen. Es soll das Unmégliche erkliren
oder einer Erklirung nahe bringen. Die menschlichen, die alltiglichen Vor-
stellungen von Gut und Béose werden in die Sage hineinprojiziert und es gilt
im ganzen der Satz: das Gute wird belohnt, das Bose wird bestraft. Das Recht
tritt als Riacher am Bidsen auf und will das sittliche Gleichgewicht, das auf
Erden herrschen soll, wiederherstellen. Nur ist es regelmiBig nicht, wie iblich,
der Richter, der fiir den gerechten Ausgleich sorgt. Es ist die Natur, oder
Gott, ein Riese, ein Zwerg, ein anderer Mensch oder schlieBlich ein Wunder,
die fiir den Ausgleich titig sind. Sogar das Gegenstiick zum Guten, der Teu-
fel, wirft sich zuweilen als Mittler auf und bestraft den Bosen. Fast immer
findet das Bose seine Siihne. Und wo das Bose seine Vergeltung auf dieser
Welt nicht erlangen kann, da tritt mit furchtbarer GewiBheit die Vergeltung
im Jenseits auf den Plan. Gott liBit keine Missetat ungeriicht. Gott greift ein,
wo der Mensch nicht eingreifen kann oder nicht eingreifen will*.

* Vgl. meinen Aufsatz «Die gerechte Vergeltung im Diesseits und Jenseits». Festschrift
fir Alfons Dopsch. Wien 1938. S. 591 ff.

79



2.

In den Sagen steckt, wie in den Marchen, viel altes, uraltes
Volksgut. Daher auch viel altes, uraltes Volksrecht. Beide bil-
den eine Fundgrube fiir alte Rechtsvorstellungen und alte Rechtseinrichtun-
gen. Sie sind daher wichtige Rechtsquellen im weiteren Sinne und miissen
vom Rechtshistoriker weit mehr, als bisher, zur Erkenntnis der friiheren
Rechtszustinde herangezogen werden. Sie bilden einen unschiitzbaren Stoff-
kreis fiir die Frage: Wie dachte das Volk, wie fiihlte das Volk im
Gebiet des Rechts? Kein gegliedertes, formal gestaltetes Recht liegt vor
unseren Augen, keine Normen, wie etwa in Gesetzen oder in Rechtsbiichern
(Sachsenspiegel, Schwabenspiegel). Das Sagenrecht ist immer leben-
diges Volksrecht, ein Recht, das unmittelbar aus der Rechts-
iitberzeugung des Volkes entspringt. Es mull erkannt und gehoben wer-
den wie ein kostbarer Schatz aus der Erde. Oft ist der Rechtssatz unter vie-
lem Schutt vergraben und kann nur mit groBter Vorsicht an den Tag befor-
dert werden. Volkskunde und Rechtskunde miissen hier aufs engste zusam-
menarbeiten.

3.

Die Ausbeute fiir das Berner Oberland ist, etwa im Ver-
gleich zu den St. Galler und Walliser Sagen, nicht sehr ergeb-
nisreich. Und doch zeigen sich bei niherem Zusehen allerlei interessante
Rechtsbilder. Im groBen und ganzen reiht sich die Berner Gegend in die
Verhiltnisse der anderen Alpengegenden ein. Uberraschende Besonderheiten
habe ich nicht gefunden. Als Hauptquelle benutzte ich die Zusammenstellung
von Otto Eberhard, «Die schonsten Sagen des Berner Oberlandes» (Verlag
Hans Feuz, Bern und Leipzig, ohne Datum; abgekiirzt: Eberhard), sowie die
Sammlung von Arnold Biichli, «Schweizersagen nach H. Herzo g» (Sauer-
léinder & Co., Leipzig und Aarau. 3 Binde, ohne Datum; abgekiirzt: Biichli).
Dazu mein Buch, «Das Recht in der Dichtung», wo auf S.458f. die Walliser
Sagen und auf S.460f. die St.Galler Sagen bearbeitet sind (Francke, Bern
1931).

4.

Die ganze Natur ist beseelt. Sie ist voll von schaffenden Zwerglein und
von Geistern aller Art. Riesen und Lindwiirmer leben in den Schliinden der
Berge und des Nachts jagt das wilde Heer iiber Gipfel und Tiler. Wehe,
wenn man seinen Zug stort! _

Der Berggeist ist der Herr der Berge. Er herrscht in seinem Reich wie
ein Konig und gebietet iiber die Tiere seiner Herrschaft. Die Gemsen ver-
sorgen ihn mit Milch und Kidse. Wenn also ein Jager deren allzu viele ab-
schieft, so verletzt er das Recht des Berggeistes. So ergeht es dem Jager
Rieggi, der riicksichtslos in den Bergen haust und alles niederknallt. Als er
seine hundertste Gemse erlegen will, schickt ihm der Berggeist ein weifles

80



Tier, welches ihn derartig in die Irre fiihrt, daB er zu Tode stiirzt. «Die un-
gangbare Stelle nennen die Bergleute noch heute den Rieggispfad.» (Eberhard,
S.96.) In dieser Sage lebt die alte Rechtsvorstellung weiter:
Die Jagd ist frei. «<Da Gott den Menschen schuf, da gab er ihm Gewalt
iiber Fische und Vogel und alle wilden Tiere» (Sachsenspiegel II 61, § 1, um
1220). Aber der Jiger soll sein Recht «pfleglich» ausiiben und nicht sinnlos
alle Kreatur toten. Das ist wider den Sinn des volklichen Jagdrechts und wird
bestraft.

Die Erzihlung ist rechtlich besonders fein gestaltet, weil der iibermiitige
Jiger gewarnt wird. Er weil}, daB er sich in einem Schonbezirk befindet, wo
nicht gejagt werden darf und der Berggeist schickt ihm noch obendrein ein
auBergewohnliches, ein weiBes Tier entgegen. Beides schligt er in den Wind.
In seiner Leidenschaft achtet er der giitigen Warnungen nicht und verletzt
daher die Rechte des Berggeistes aufs schwerste*. Ein solcher Mensch muB3
den Tod finden. Er ist ein «Unverbesserlicher», wie wir heute sagen wiirden.
Es besteht keine Aussicht, daB er jemals das Weidwerk verniinftig betreiben
wiirde.

5.

Bisweilen wirft sich nicht irgendein Berggeist, sondern die Natur, der
Berg, die Felswand selbst zum Riécher und Richter fiir eine Untat auf. So in
der Sage vom Hardermannli (Eberhard, S.101). Der Harder war ein
Ménch im Kloster zu Interlaken. Er verfolgte ein unschuldiges Midchen in
den Bergen. Es sprang in seiner Herzensangst iiber eine Wand hinunter und
zerschellte dort. Da l6ste sich die Wand vom Berge und totete den gierigen
Verfolger. «Sein Gesicht mit seiner Habichtnase wurde in Stein verwandelt.»
Dieses steinerne Wandbild nennt das Volk heute noch das Hardermannli. Hier
wird, juristisch gesprochen, so etwas wie ein Notzuchtversuch geahndet, und
zwar so energisch, daBl nach der Sage der Titer nicht nur den Tod erleidet,
sondern daBl der Getotete keine Ruhe im Grabe findet und die ganze Gegend
als Wiederginger heimsucht. Geschieht dort ein Unfall, so fiihrt ihn das
Volk auf den spukenden Geist des Monchs zuriick, der nicht den «zweiten»
Tod, den erlosenden Tod sterben kann und immer weiteren Schaden stiften
mul. -

Dieses Wiedergingertum ist in den schweizerischen Sagen
auflerordentlich verbreitet. Ich habe in den Sammlungen von Eber-
hard und Biichli etwa 20 Sagen gefunden, in denen es auftritt. Fir die ver-
schiedenartigsten Delikte muB8 der Mensch «umgehen» und weiteren Schaden
stiften als ruheloser Geist. In der oben angefiihrten Abhandlung fiir Dopsch
habe ich die Wiederginger in vier Gruppen eingeteilt mit Riicksicht auf den
Grund ihrer Ruhelosigkeit. Diese Einteilung lieBe sich auch fiir die schweize-
rischen Sagen ohne weiteres verwerten. '

* Uber den Schutz des Wildes durch die Erdminnchen vgl. die Aufzeichnungen von
Renward Cysat (1545—1614) bei Alois Liitolf, Sagen, Briuche, Legenden usw. Bd. 1, S. 48.

81



Ein hochdramatischer Fall im Berner Oberland ereignete sich mit einer
Jungfrau, die von einem geliebten Manne abgewiesen wird (Eberhard, S.231).
Wihrend sie beide auf die Jagd reiten, treibt sie mit einem Peitschenschlag
den Reiter in einen Abgrund, wo er zerschellt. «<Am Abend jenes Tages war
sie eine Leiche», berichtet die Sage. Aber das Grab hilt sie nicht. Sie muf}
hundermal zu Pferde steigen, muBl hundertmal das Entsetzen durchleben, das
den stiirzenden Geliebten einstmals gepackt hatte. Manche Wiederginger sind
auf ewig verdammt. Auf ewig! '

Ein ungeheuerlicher Gedanke, ein dem Strafrecht widersprechender Ge-
danke. Denn in der Strafe ruht die Idee der Siihne. Wer bestraft wird, hat
Genugtuung geleistet. So auch in unserer Sage. Das Midchen kann erlost wer-
den und es wird erldst, indem ein Mann, der ihm begegnet, es mitsamt seinem
Pferde in einen Abgrund treibt. Wir haben es hier mit einer «spie-
gelnden Strafe» zu tun: die Strafe ist das Spiegelbild des einst began-
genen Verbrechens. Das Volk liebte diesen drastischen, sinnfilligen Ausgleich.

Eigenartig ist die Erzdhlung «Die Vollenkiither» (Eberhard,
S.251). Ein Vater, «ein leidenschaftlicher Trinker und Kartenspieler», front
wieder einmal seiner Sucht und treibt — indirekt — seinen Sohn in den Tod.
Zur Strafe werden beide Wiederginger. Wenn Jiger in ihrer verlassenen
Hiitte einkehren, so erscheinen sie und fiigen ithnen Schmerzen bei. Seltsam!
Denn der Sohn war vollig schuldlos, ja er suchte sogar, den Vater von seinen
Leidenschaften abzuhalten. Hier steigt uraltes Rechtsgut empor:
die Familienhaftung. Die germanische Familie bildete einen Friedens-
und einen Haftungsverband. Jedes Glied muBlte fiir die anderen einstehen.
Blut, Schicksal und ein gemeinsam gedachter, lebendiger Familiengeist, etwa
in Gestalt eines Tieres (man denke an die nordische Fylgia) ketteten Familie
und Sippe zu einer rechtlichen Einheit zusammen. So war es auch hier. Die
Untaten des Vaters zogen auch den Sohn in die Untat hinein. Er muBlte biiflen
wie der Vater. Es liegt ein Stiick jener urgewaltigen und grausamen Gesamt-
haftung vor, der wir in den eigentiimlichsten Ausprigungen auf der ganzen
Erde begegnen.

Ein Sammelpunkt fiir die Wiederginger ist das wilde Heer.
Es spielt in den Sagen eine bedeutsame Rolle und bringt groBe Gefahren fiir
den, der ihm begegnet. In der Simmentaler Sage «Die Reiter auf Gaffert-
schinken» ist das Tobende und Furchtbare dieser nichtlichen Gesellschaft
trefflich geschildert*. (Biichli, Bd.III, S.47.)

6.

In engem Zusammenhang mit der Familienidee steht der
Mutterfluch. Die Mutter ist als Gebirerin und Pflegerin dem Kind am
nichsten. Die Natur schafft die innigste Verbindung geistiger und korperlicher
Art zwischen Mutter und Kind. Diese Verkettung ist untrennbar.

* Vgl. auch «Der Friesenweg». Eberhard, S.129.

82



Das Mutterrecht, das einst viele Volker umspannt haben mag und heute
noch auf den Siidsee-Inseln herrscht, geht von diesen Grundvorstellungen aus.
Daher ist die Verfluchung durch die Mutter ein fiirchterliches Ereignis. Eine
Mutter wird ihr Kind nur verfluchen, wenn sie in ihrer miitterlichen Hin-
gebung und Sorge auf das Tiefste verletzt ist, wenn sich ihr heiBes miitter-
liches Blut voll Emp6rung gegen die Tat auflehnt.

Daher lesen wir, etwa seit der Zeit der Griechen, immer und immer wie-
der: der Mutterfluch ist unsiithnbar. Einmal verflucht, auf ewig ver-
flucht*. Und unendlich schwere Strafe bringt der Mutterfluch iiber den Ver-
dammten. So in der Sage von der Bliimlisalp (Eberhard, S.167. Mein
«Recht in der Dichtung», S.451). Dort oben, wo einst herrliche Alpenweiden
das Vieh nihrten, fithrte ein Senn mit einer Dirne ein Luderleben. Einst kam
die Mutter des Sennen zu Besuch und bat — da sie der Sohn nicht zu Tisch
lud — um einen Schluck Milch. Da laBt er ihr durch die Dirne saure Milch
reichen, die er obendrein noch mit Sand vermischt hatte. Welche infame Ent-
wiirdigung einer Mutter! Sie verschmiht den Trunk, eilt von dannen und
verflucht ihr Kind, sein Vieh und die ganze Alp. Sofort ziindet der Fluch. Er
verwandelt das bliihende Gebiet in eine eisige Wiiste. Der Sohn und die Magd
finden den Tod und als unselige Wiederginger werden sie von den Kiihen,
welche die Schuld mittragen miissen, hin und her gejagt. Alles, was um die
Unseligen herum war, wurde vom Mutterfluch getroffen. Kein Wort berichtet
die Sage davon, daB der verbrecherische Sohn jemals erlost werden konnte.
In Fels und Eis ist alles erstarrt von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Wir sehen: ein Verbrechen in unserm heutigen Sinne lag nicht vor. Wohl
aber ein Verbrechen gegen die Gesetze der Sittlichkeit, der tiefsten Moral.
Und da muB man immer wieder der Tatsache eingedenk sein, daB das alte
Volksrecht eine Trennung von Recht und Sittlichkeit nicht
kannte. Die Vorstellungen von Gut und Bose flossen in eine untrennbare
Einheit zusammen und erst spitere Zeiten haben diese Einheit bewuBt zerrissen.

Wegen dieses einheitlichen BewuBltseins wird z.B. in der Sage von der
Schlangenkonigin die hartherzige**, unmenschliche Abweisung eines Freiers
hart bestraft. Er hat Ungliick und verarmt vollstindig. Umgekehrt, wer mild-
titig ist und sogar einer kranken Schlange gegeniiber seine sittliche Pflicht tut,
der wird vom Schicksal belohnt (Eberhard, S.65).

Untergang ward auch den Schillingsdorfern beschieden, als sich ihre
Herzen verstockten und den Armen die Tiire wiesen. Die Zwerglein walteten
als Vollstrecker des sittlichen Gebotes und verschiitteten das Dorf durch einen
Bergsturz. Ein einziges Hauschen blieb unversehrt. Darinnen war ein nasses

* Der Vater, der seinen Sohn verflucht, bei Biichli, a.a. 0., Bd.I, S.14, und der
Bruder, der seinen Bruder verflucht, bei Alois Liitolf, Sagen, Briauche, Legenden usw.
Bd. 1 (1862), S.58. Beidemal trifft der Fluch ein.

** Die eitle, hoffirtige Frau als Wiedergingerin in der Sage «Die vornehme Maildn-
derin», bei Eberhard, S. 3.

83



Zwerglein von einer mildtitigen Frau getrocknet und gespeist worden (Eber-

hard, S.77).
7.

Den alten Zusammenhang von Kraft und Recht kennen auch
die Sagen. Es ist so: man mufl durch eine Kraftprobe ein Recht erringen
oder das bereits bestehende Recht durch eine Kraftprobe sichern. War man
doch in der Friihzeit der Uberzeugung, daB physische und moralische Krifte
im Menschen in Harmonie lebten. Der korperlich Stiarkere wurde als der
besser Berechtigte angesehen. 'Auf dieser Grundidee ruhte das Gottesurteil
des Zweikampfes. Auffallenderweise kennen Sagen und Mirchen fast keine
Zweikampfe mit Waffen. Aber andere Kraftproben weisen sie zur Geniige auf.

In der Sage von den drei Rossen (Biichli, Bd.II, S.222) bittet ein
Bauer seinen Gewaltherrn, ihm die hohe Heiratssteuer zu erlassen, die er fiir
seine Tochter zahlen sollte. Der Junker entgegnet ihm, die Bitte sei gewihrt,
wenn er die groBte Buche aus dem Hornbachgraben herbringe und sie un-
versehrt mit all ihren Asten im SchloBhof aufstelle. Das bedeutet wahrlich
eine Kraftprobe ersten Ranges. Mit Hilfe eines giitigen Zwergleins gelingt die
Sache. Aber die Heiratsfrage gelangt schlieBlich gar nicht zum Austrag, weil
der bose SchloBherr mitsamt. seiner Burg vernichtet wird. Es ist eben ein
Hohn auf die ganze Rechtsordnung, Aufgaben zu verlangen, die kein Mensch
zu erfiillen imstande ist. Hier muBl das Wunder mithelfen, die gerechte Sache
zu unterstiitzen. Die Natur schickt einen Zwerg, um das durchzusetzen, was
menschliche Krifte allein nie hitten vollbringen konnen. Der grausame, un-
gerechte Befehl des Junkers wird durch das Wunder, das der Vater vollbringt,
korrigiert. Denn das Gerechte soll schlieBlich immer zum Siege gelangen, das
ist der Glaube des Volkes.

Gut geht es auch dem Sennen, der eine Alp erlost, weil er eine verzau-
berte Kuh melken kann und sich durch die Storungen eines Riesen nicht ab-
halten 1a8t (Eberhard, S.97). Die Kraft- und Mutprobe wurde belohnt: Eine
wunderbare Alpe mit Gras und Kiihen entstand plotzlich und aus dem
scheuBlichen Riesen wurde ein schoner, junger Senn. Um welcher Missetat
willen die Alp einst verodete, sagt die Uberlieferung leider nicht (Eberhard,
Seite 97). |

"Eine hochst gefdahrliche Probe ist uns erzihlt worden von
der Spitzen-Fluh bei Sigriswil. Ein Madchen will ihrem Buben nur
dann ein Heiratsversprechen geben, wenn er mitten in der Nacht einen Blu-
menstraul auf dieser Fluh pfliickt und ihn vor das Fenster der Geliebten
stellt. Er verungliickt. Sie findet seine Leiche und haucht neben ihr das eigene
Leben aus (Eberhard, S.277). Hiufig sehen wir Kraftproben verbunden mit
Eheversprechen und Hochzeit. Manche glauben, es ligen hier Zu-
sammenhinge mit dem einstigen Frauenraub vor. Einstmals mulite
das Weib durch Kraft erobert und entfilhrt werden. Doch ist bei der Kon-
struktion eines solchen Zusammenhangs groBite Vorsicht geboten. Meistens

84



sind in den Sagen und Erzihlungen viel harmlosere Dinge im Spiel. Auch die
Berner Sage enthilt keine Kraftprobe, die auf einstigen Raub deutet. Sie ist
eher eine unbesonnene, hochmiitige Forderung, deren schlechter Ausgang das
Madchen mit dem Tode biiBen muB.

SchlieBlich sind Kraftproben hiufig in der Epoche der Heidenbekehrung.
Der Missionar muBB die RechtmiBigkeit des neuen Glaubens damit beweisen.
Gelingt seine Probe, dann ist sein Gott der bessere Gott und dem Heidengott
kann abgesagt werden. Es liegt eine Art Zweikampf zwischen den Gottheiten
vor. Die Sage vom heiligen Beatus (Eberhard, S.259) fiihrt den «heiligen
Mann» zu einem Drachen, mit dem wohl der falsche Heidengott gemeint ist.
Alle Leute bangen fiir den Missionar. Dieser aber fiirchtet sich nicht, steigt
zur Hohle empor und bezwingt das Ungeheuer mit der Kraft des Glaubens*.
Fiir ewige Zeiten ist der Lindwurm vertilgt und der Schrecken fiir Mensch
und Vieh iiberwunden.. Der Raum war frei geworden fiir den Einzug der
christlichen Heilslehre.

Das ist sehr typisch fiir den alten Zusammenhang von Kraft und Recht,
den ich eben in einem Aufsatze niher zu erkldren versuchte (Festschrift fiir

J. W. Hedemann, Jena 1938).
8.

In unseren Berner Sagen tritt der Teufel nicht stark her-
vor. Vor allem kommen keine Vertrige vor zwischen Teufel und Mensch,
wie z.B. in der bekannten Sage von der Teufelsbriicke (Biichli, Bd.1, S.111).
Dort wird «mit erheblichem Mehr» beschlossen, dal der Teufel die Briicke
aus dauerhaftem Stein erbaue und ihm dafiir der «erste» gebiihre, der iiber
die Briicke gehen werde. Bekanntlich wird der Teufel dann geprellt. Denn
der «Erste» war kein Mensch, sondern ein Ziegenbock. Der Vertrag war ge-
halten worden, freilich nur formal. (Siehe auch Biichli, Bd.1, S.118). Gefdhr-
lich, hochst gefahrlich ist es stets sich mit dem Teufel einzulassen, mit dem
Teufel selbst oder mit seinen Helfern, den Schwarzkiinstlern. Die Sage vom
Schatz im Hiigel (Eberhard, S.153) ist ein sprechendes Beispiel dafiir, da3
auf die Hexenmeister kein VerlaB ist, selbst wenn man mit ihnen einen Ver-
trag geschlossen hat nach allen Regeln des Rechts. Der Bauer, der dem Hexe-
rich geglaubt hatte, fand den Tod in der Aare.

Um so merkwiirdiger ist die Sage vom Tanzndrrchen (Eberhard,
S.68), in welcher der Bose ein Midchen von der Tanzwut kuriert. Zwar narrt
er das Jumpferchen ganz erklecklich. Aber schlieBlich stiftet er doch Gutes
und nimmt dem Midchen die unselige Tanzsucht. Das ist ein sehr vereinzelter
Fall; denn im iibrigen ist der Satan das absolut Bése, das der rechtlichen und
sittlichen Ordnung der Menschen zuwiderlauft.

* Fiir die Christianisierung des Rechts ist es kennzeichnend, daB der Heilige keinen
korperlichen Zweikampf mit dem Drachen ausficht. Man denke — im Gegensatz dazu — an
die vielen Georgs-Sagen.

85



Aus dem Teufelsmotiv sind auch die zahlreichen Verbote des Fluchens
und Schworens* entstanden, welche die Sagen, Miarchen und Schwinke durch-
ziehen. Wer flucht, begibt sich durch die bannende Kraft des Wortes in den
Bereich des Satans. Zwar ist er ihm damit noch nicht verfallen. Aber die
Gefahr, daB der Teufel seine Stricke iiber ihn wirft, ist groB. Schworen und
Fluchen bringen den Menschen in des Teufels Nihe, konnte man sagen. Da-
her das Korrektiv des Rechts, welches Schworen und Fluchen mit Strafen
belegt. In der Sage von den verlorenen Kiihen wird ein immer fluchender
Senn auf eine harte Probe gestellt. Ein Zwerglein will ihm das Fluchen ab-
gewohnen, indem es ihn zwingt, jeden Tag ohne zu schimpfen seine Kiihe zu
melken, wiewohl sie gar nicht mehr im Stalle sind. Das Zwerglein hat sie fort-
getrieben. Der Senn besteht die Probe: «<Man hat ihn von jener Stunde an
nie mehr fluchen gehort» (Eberhard, S.135).

Wir erblicken hier die Zwerge im Dienste des Rechts. Sie sorgen fiir das
Gute und entziehen einen Menschen dem Netz des Teufels.

9-

Interessantist der Einblick, den uns die Sagen in die sozia-
len Verhidltnisse gewdhren. Der beherrschende Grundgedanke lautet:
der einfache, biuerlich lebende Mensch hat das richtige Los erwihlt. Er stellt
das soziale Ideal dar. Er ist der Normalmensch, dem es auf dieser Erde gut
geht. Er wird ruhig und zufrieden dahinleben, ohne Frevel, ohne Missetat,
wenn er in seinem Lebensmilieu bleibt und seine Arbeit tut. Aber wehe ihm,
wenn er nach Gold und nach Schitzen schielt, wenn er reich werden will.
Und dennoch ist iiberall die Sucht nach dem Golde groB. Der
Arme dringt nach Reichtum, nicht wissend, daB das Geld die Seele verdirbt.
Reich werden wollte auch das Biuerlein «Schmutz» in Zweisimmen. (Sage:
Die Felsengrotte. Eberhard, S.221.) Ein Zwerg fiihrte es zu einer Hohle mit
reichen Schidtzen. Von diesen durfte es nehmen soviel es wollte; jedoch sollte
es nicht linger als eine Stunde in der Hohle verweilen. Natiirlich wird es vom
Glanz des Goldes magisch angezogen, hilt sich nicht an das Gebot und fliegt
halb tot zum Loch hinaus. Der Enttiuschte beschimpft den Zwerg. Doch
dieser erwidert: «Hittest du genau getan, wie ich dir sagte, wiirdest du jetzt
ein reicher Mann sein. Doch wire dir das nicht gut bekommen.» Die gleiche
Moral spricht aus der Sage «Das Zwerglein auf der Spiezer Fluh», in der das
Ungliick des Reichen geschildert wird. Der reiche Mensch arbeitet nicht mehr
und gibt sich einem Luxus hin, der ungliicklich macht**. Die Erzahlung schlieBt
mit den Worten: es gebe einzig zwei Dinge, die den Menschen zufrieden
machen: Arbeit und Liebe. (Eberhard, S.237.) Im «Untergang von Roll»

* «Schworen» in dem Sinne, daB der Name Gottes oder der Heiligen in mutwilligen
Beteuerungen verwendet wird.

** In der Sage von den Kornbauern von Brenggen (bei Lenk) werden die faulen, rei-
chen Bauern schwer bestraft. Thr Kornland verddet vollstindig, so daB sie ihre Sitze ver-
lassen miissen.

86



(Eberhard, S.26) verlachen und beschimpfen die reich gewordenen Biirger
den heiligen Beatus, fiir den die Zwerglein Rache nehmen. Sie schleudern
Steine und Felsblocke auf die Stadt und vernichten die Bewohner. Viele
Sagen und Miérchen aus anderen Gebieten der Schweiz warnen ebenfalls vor
dem Golde, weil es Ungliick bringt und den Menschen zur Hartherzigkeit, ja
gar zum Verbrechen verfilhrt. Die ganze Tragik der Menschheit
kommt hier zum Vorschein: der ewige Goldhunger auf der
einen Seite und das ewige Ungliick, welches das Gold den
Menschen bereitet, auf der andern Seite. Man denke an die groBte
epische Sage, an das Nibelungenlied.

Wie der einfache, biedere Mann als der Gute und Gerechte erscheint,
ebenso deutlich wird der begiiterte Adelige verworfen. Er driickt die Bauern,
saugt sie willkiirlich aus und fragt nicht, was rechtens ist. Er baut im Sande
Zwingburgen*, «Schadburgen», und zwingt die Leute zu Fronarbeiten. Wie
dies in unseren Chroniken beschrieben wird (z.B. im WeiBen Buch von Sar-
nen), so ist in den Sagen der Vornehme ein Midchenverfiihrer, der nicht
Recht und Gesetz achtet und der von den Bauern ganz willkiirliche Abgaben
erzwingt. («Die weille Frau von WeiBlenau» und «Der Wolf von Ringgenberg».
Eberhard, S.139 und S.211. Dazu Biichli, Bd.I, S.65, und Bd.II, S.154, 222,
und Bd.III, S.294.) Aber der Bauer nimmt Rache fiir das gebrochene Recht
und alle Zwingburgen haben ihren Herren keinen Segen gebracht.

Die Stinde sind streng voneinander geschieden. Adelsstand
und Bauernstand werden durch eine tiefe Kluft getrennt. Nicht ein gemein-
sames, soziales Moment verbindet sie. Daher bedeutet es einen groBen Aus-
nahmefall, wenn einmal ein Ritter ein armes Migdlein zur Ehe nimmt
(«Heinrich von Strittlingen», Eberhard, S.193). Denn im allgemeinen wendet
sich der Adel stolz von den Bauern ab.

10.

In unseren Sagen des Oberlandes ist der Mensch aufs engste mit der
Natur verwachsen und von der Natur abhingig. Die groBen Gewalten und die
miéchtigen Wunder der Alpenwelt erfassen ihn ganz. Er gibt sich ihnen mit
voller Seele hin und zaubert die wunderbarsten Krifte in sie hinein. Er be-
seelt und belebt Berge und Tiler, Alpen und Firnen und es bleibt unserer
wissenschaftlichen Erkenntnis verschlossen, wieweit die Sagenwelt auf wirk-
licher Anschauung aufbaut, ob z.B. die Drachen-Sagen auf ein einstiges Da-
sein von Sauriern zuriickgehen. Moglich, aber nicht beweisbar!

Fiir den Volkskundler und Juristen ist nun eine Tatsache von grofitem
Werte:

Alle unsere Sagen griinden auf einer sittlichen Welt-
ordnung. Alle sind beherrscht vom Grundgedanken, daBB es auf dieser Erde
ein Gutes und ein Boses gibt, daB der Gute belohnt wird und der Bose Scha-

* Siehe den Aufsatz von v. Fischer in Heft 1 dieser Zeitschrift, S. 44: die Schlésser
hitten den Ruf, von grausamen Zwingherren und Landvigten bewohnt zu sein.

87



den leidet. Diese Vorstellungen sind christlicher, nicht heidnischer Natur. So
ist auch das Recht, das sich in den Sagen findet, christliches, nicht vorchrist-
liches Recht. Die Sagen atmen den Geist des Christentums, wie-
wohl sie mit Riesen und Zwergen, mit Seejungfern und Lindwiirmern arbeiten.
In der Rechtswelt begegnen wir nirgends einer Verherrlichung des Starken,
des Brutalen, des Riicksichtslosen. Nirgends wird etwa eine gelungene Blut-
rache gepriesen. Im Gegenteil: Gepriesen wird der einfache, arbeitsame
Bauer und Hirte, wie wir sahen. IThn schiitzt das Recht, wenn er auf den Pfa-
den des Guten geht. Von einem heldischen, heroischen Recht, wie es der
Friithzeit angehorte, ist nirgends die Rede. Von den alten Krafiproben sind
nur noch kleinste Spuren zu entdecken. Der Zweikampf von Mann zu Mann
um einer Rechtssache willen kommt nicht vor. Das dlteste, was wir entdeck-
ten, waren die Haftung des Sohnes fiir die Missetat des Vaters, die uralte
Sippehaftung und die Strafen, welche die Wiederginger erdulden miissen.

Wir gelangen zum Ergebnis: Die Sagen des Berner Oberlandes
iiberliefern Grundvorstellungen von Recht und Sittlichkeit, die von den heu-
tigen Grundvorstellungen nicht wesentlich abweichen. Sie beweisen die un-
geheure Kraft der Tradition.

* Nach B6hmer, Fontes I, 416, sollen im Jahre.1335 noch Zwerge gelebt haben.

88



	Das Recht in den Sagen des Berner Oberlandes

