Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 118 (2024)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

1. Alte Geschichte:
Tempel, Bestattungen und Anthropologie

Abraham I. Ferndndez Pichel (ed.), Of Gods and Men. Research on the Egyptian Temple
from the New Kingdom to the Graeco-Roman Period (Monografias de Oriente Antiguo 2),
Alcal4, Editorial Universidad de Alcala, 2022, 281 S., ISBN 978-84-18979-18-7.

Die hier zu besprechende Publikation fasst mehrere Fallstudien zu altdgyptischen Tempeln
zusammen. Der zeitliche Rahmen der in den Beitrdgen behandelten Themen spannt sich
vom Neuen Reich bis in die griechisch-rémische Zeit. Der Inhalt des Buches besteht aus
folgenden Kapiteln:

L. Chapon rekonstruiert eine Szene der Dekoration des Henket-anch des westthebani-
schen Millionenjahrhauses von Thutmosis I1I.. Die Fragmente (Inv. No. 1180/1105) wei-
sen Reste der aus PT 20 und PT 126 bekannten Formel «m hph ir.t hr» auf (15-16). Die
Szene hingt entweder mit dem Opferritual oder Mundoffnungsritual zusammen (22).

F. Taterka klért iiber die Funktion der historischen Reliefs im Tempel der Hatschepsut
in Deir el-Bahari auf. Die allgemein anerkannten historischen Szenen in Deir el-Bahari
bestehen aus a) Puntzyklus, b) Reliefs mit dem Obeliskentransport, ¢) Festszenen (41).
Konigliche Reliefs mit Inschriften besitzen einen propagandistischen Charakter (42). Die
Puntszene soll nach Meinung des Autors auf magische Weise dazu gedient haben, die Ex-
pedition in das sagenumwobene Land zu wiederholen (60). Die Interpretation erscheint
mdoglich, kann aber nicht definitiv abgesichert werden.

Ch. Salvador untersucht die Zugénglichkeit des Amuntempels von Karnak. Der Ostsek-
tor konnte mit den Installationen der personlichen Frommigkeit von der Allgemeinheit be-
treten werden (85). Die Mittlerstatuen am 10. Pylon fungierten als Bindeglied zwischen
der Welt innerhalb und auBerhalb des Tempels (90), was im Ganzen stimmen diirfte.

J. Hourdin behandelt die Kollonaden des Taharka in Karnak. Die Tilgungen der Konigs-
namen deuten auf die damnatio memoriae der napatanischen Konige unter Psammetich 1.
hin (111). Der Hof des 10. Pylons bildete einen wichtigen Ort fir Gotterprozessionen
(127). Der Stellenwert des Chonskultes in der Kuschitenzeit in Karnak geht auch aus den
Inschriften des Monthemhat hervor (129).

N. Marcovic diskutiert Hohepriester von Memphis wihrend der Saiten- und Perserzeit.
Die wachsende Weitergabe von Priesteramtern der unterdgyptischen Tempel und deren
Monopolisierung durch bestimmte Familien tritt in der Mitte des 8. Jhdts. v. Chr. deutlich
hervor (142). In der 26. Dynastie fanden Heiraten zwischen Konigen und Angehorigen
lokaler Priesterfamilien statt (143). Die Serapeumsstele Paris, Musée du Louvre IM 4213
darf mit der Erwéhnung von vier Generationen der Eigentiimerfamilie als informativstes
Denkmal dieser Art gelten (150).

R. Preys wertet die Ritualszenen im Tempel von Dendera aus. Die Szenen mit Tierop-
fern fur Hathor kommen im Tempel nur selten vor (187). Der «Thron des Re» dient als
Substitut fiir den Tempel von Edfu (185). Die Totung des Krokodils taucht an den Winden
des Tempels von Dendera zehn Mal auf (188). Im Hof der Wabet driickt sich der Unter-
schied zwischen osirianischen und solaren Themen durch die T6tung der Krokodile auf

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



450 Rezensionen — Comptes rendus

der Ostwand und Tétung der Schildkrite auf der Westwand aus (190). Das Opfer der O-
ryxantilope in den westlichen und ostlichen Krypten (no 18-19) ist der Géttin Bastet ge-
widmet (195).

F. Coppens betrachtet die Niliiberschwemmung in den hydrologischen Prozessionen in
ptolemdischen und romischen Tempeln. Die Bezeichnung «mw rnpi» «verjlingendes Was-
ser» kommt seit den Pyramidentexten des Alten Reiches vor (216). Die Personifikation
des verjiingenden Wassers ldsst sich in den hydrologischen Prozessionen siebzehn Mal
beobachten, wobei sich die Belege auf den Horustempel von Edfu, Hathortempel von Den-
dera und Chnumtempel von Esna verteilen (216). Der jiingste Beleg stammt aus der Zeit
des Domitian oder Hadrian (218).

J. Oller Guzman befasst sich mit den religidsen Gebduden in Selkis. Das Alter der Stitte
liegt zwischen dem 1. und 6. Jhdt. n. Chr. (242). In Sikait konnten bisher vier Tempel bzw.
Schreine identifiziert werden (244). Der «Small Temple» zeichnet sich durch eine griechi-
sche Inschrift mit der Widmung an Serapis, Isis von Senskis, Apoll und andere Gotter aus
(244). Der «Southern Temple» gehort mit drei monumentalen Eingéngen zu den wichtigs-
ten Bauwerken der Siedlung (249). Die Miinzfunde im «Southern Temple» lassen sich
vielleicht als Votivgabe verstehen (253).

244: zum «Small Temple» vgl. jetzt J. Oller Guzman/S. Garcia-Dils de la Vega/D. F.
Abella/]. M. Carrasco Lopez/H. A. Gilg/D. E. Maestro/A. M. Pérez/E. M. Garcia, Results
of the 2022 Season in the Beryl Mining Area of Wadi Sikait: Excavations in Sikait and
Documentation of the Emerald Mines, Thetis, Mannheimer Beitrdge zur Archdologie und
Geschichte der antiken Mittelmeerkulturen 27 (2022), 7-9

Das Buch ermuntert insgesamt zu einer positiven Bewertung. Die klug ausgewihlten
Themen werden dem Leser gut verstdndlich ndhergebracht. Die Texte sind in einer fliissig
zu lesenden Sprache verfasst. Der Rez. hitte freilich auch ohne den langatmigen Exkurs
zur Etymologie des Wortes Propaganda (43—45) leben kénnen. Der leichte Kritikpunkt tut
dem ansonsten ordentlichen Eindruck keinen Abbruch.

Bonn Stefan Bojowald

Burkhard Backes, Tairkap und Pestjenfi, Zwei Bestattungsensembles der Spdtzeit im Ber-
liner Agyptischen Museum (AM 3—6 und 50-54) (Studien zu altigyptischen Totentexten
22) Wiesbaden, Harrassowitz, 2024, 463 S., ISBN 978-3-447-12083-8.

Die hier zu besprechende Publikation macht zwei Sargensembles der dgyptischen Spétzeit
aus dem Besitz des Agyptischen Museums/Berlin zugénglich. Die offenbar gemeinsame
Auffindung der Objekte und die Prosopographie der Eigentiimer deuten auf Mitglieder
derselben Groffamilie hin. Der Inhalt des Buches besteht aus folgenden Teilen: In der
Einleitung wird die Forschungsgeschichte und Vorgehensweise skizziert. Die Bestattungs-
ensembles fanden bereits 1822 als Teil der Sammlung Minutoli ihren Weg nach Berlin (1).

In Teil I steht die Bestattung der Tairkap im Mittelpunkt. Die Mumie ist noch immer
von Leichentuch und Mumiennetz umwickelt (7). Die Interpretation des «n=/» als Relikt
des vorher ausgelassenen «nfr» (9) ist unnétig, die Erklarung als Dativ ergibt durchaus
Sinn. Der Innensarg (=AM 4) gehort zum typisch spitzeitlichen Modell (11). Der Innen-
bereich verzichtet ganz auf bildliche Darstellungen (12). Die AuBenseite ist mit schwarzen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 451

Hieroglyphen beschriftet (12). Die Ubergangszone zwischen Deckel und Wanne wurde
erst nach VerschlieBen des Sarges bemalt (13). Der Deckel fillt auBen durch das griine
Gesicht, die blauen Haare und den umfangreichen Brustschmuck auf (71). Die Nut-Formel
auf den beiden Sdrgen der Tairkap lehnt sich an die Version auf den Kastensdrgen CGC
41003 und CGC 41018 aus der beginnenden 26. Dyn. an (75). Die Spruchfolge TB 4345
auf AM 4 kommt auf keinem anderen Sarg vor (129). Die plane Riickseite des AuBensarges
(=AM 3) hilt sich an die Konventionen der duBeren anthropoiden Sirge der Spétzeit (135).
Die Dekoration der AuBenseite von AM 3 bildet die ausfiihrlichere Realisierung des
Grundschemas zweiteiliger anthropoider Sargensembles der 25.—26 Dyn. (137). Die Kom-
bination von TB 89, TB 73 und TB 19 auf dem Textschurz bleibt bisher singuldr (192).
Der Kanopenkasten (=AM 6) ist nur auf dem Deckel bildlich und schriftlich dekoriert
(200). Die Bestattung der Tairkap kann ins 7. Jhdt. v. Chr. datiert werden (217).

Teil II ist der Bestattung des Pestjenfi gewidmet. Die Mumie ist ebenfalls noch im Ori-
ginalzustand, wobei das Mumiennetz entfernt wurde (223). Der Innensarg (=AM 52) stellt
mit der Wiedergabe der Mumie auf einem Sockel einen typischen Vertreter der Spétzeit
dar (227). Der Innensarg ist innen vollstiandig durch Bild und Text dekoriert (227). Die
Bilder im Kopfbereich auf Deckel und Wanne weisen solare Ziige auf (228). Die Figur der
Isis wurde bei AM 52 vom Sockel auf den FuBteil des Deckels verschoben (261). Die
Sargdekoration zeichnet sich u. a. beim Gétterbart durch groBe Sorgfalt aus (270). Die
Auswahl und Anordnung der Bilder und Texte auf AM 52 orientieren sich am Standard
der Sérge der 26. Dynastie (330). Die fiinf auf der AuBenseite geschriecbenen TB-Spriiche
deuten auf die riickwirtige Umsetzung einer retrograden Vorlage hin (330). Die Dekorati-
onselemente des Mittleren Sarges (=AM 51) sind fiir die sparsam verzierten Mittelsirge
seit der 22. Dynastie charakteristisch (335). Die technische Ausfithrung der Gotter auf der
AuBenseite der Wanne des heute verlorenen Kastensarges (=AM 50) lisst sich anhand alter
Photographien als Relief rekonstruieren (347). Der Kanopenkasten (=AM 54) besitzt bei
fast quadratischem Grundriss eine ungewdhnlich flache Gestalt (366). Die Datierung der
Bestattung des Pestjenfi legt das 7. Jhdt. v. Chr. nahe (395).

Teil III enthélt den editorischen Anhang. Fazit und Ausblick werden formuliert und die
Paldographie prisentiert (403—452). Die Indizes (453—455), Bibliographie (456—463) und
Tafeln (1-71) mit Farb- und SchwarzweiBaufnahmen der Objekte schlieflen das Buch ab.

Die folgenden Anmerkungen tragen vielleicht zu einem besseren Gesamtbild bei:

15: die Ubersetzung «Flammende» von «nsr.t» ist durch « Flamme» zu ersetzen.

20: der Riickbezug des Pronomens «=$» nach «wrd» «ermiiden» auf die Glieder ver-
stoBt gegen den Numerus, die Verstorbene ist eher selbst das Subjekt.

47: Die Auslassung des «h» in «3h.t» «Feld» erkldrt sich nicht als Folge des Zeilen-
wechsels, sondern als Assimilation aufgrund des bekannten Lautwechsels zwischen «3»
und «h».

58: Die Unterordnung als Finalsédtze von «z§i=$ n=t tp=t, nwi=§ n=t “wit=t, $3k=5 n=t
iwf=k (sic!), dmd=§ n=t ks.wt=k (sic!)» «um dir deinen Kopf zu erheben, um dir deine
Glieder zu umsorgen, um dir dein Fleisch einzusammeln, um dir deine Knochen zusam-
menzusetzen» entbehrt jeder Grundlage, es liegen selbststindige Hauptsétze vor.

79: «das bedeutet die Entstehung des Heh/von Millionen» von «hpr pw n (n)hh» ist in
«das bedeutet das Entstehen von Heh/Millionen» zu éndern, «/Apr» ist substantivierter In-
finitiv und kein nomen actionis.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



452 Rezensionen — Comptes rendus

81: zur Doppelschreibung des «n» in «mni» «landen» vgl. dhnlich J. J. Janssen, Com-
modity Prices from the Ramesside Period, An Economic Study of the Age of Necropolis
Workmen at Thebes (Leiden, 1975), 103.

98: «ich will deinen Kdrper bewachen» von «hwi(=i) hSwt=1t» ist in «ich will deinen
Korper beschiitzen» zu &ndern.

111: die Transkription «d3i(=i) “wi=k r 3h.t n.t p.t nb=i (?)» und Ubersetzung «Ich will
deine Arme hin zum Horizont des Himmels ziehen, mein (?) Herr» sind verfehlt, richtig
muss es «d3i “wi=k r 3h.t n.t p.t, nb=i» «Deine Arme reichen bis zum Horizont des Him-
mels, mein Herr» heif3en.

174: «ich habe dir dein Fleisch behandelty von «srwh.n=i n=t iwf=t pn» ist in «ich habe
dir dieses dein Fleisch behandelt» zu dndern; «ich sammelte deine Glieder ein» von
«$3k.n=1 n=t “wt=p» ist in «ich sammelte dir deine Glieder ein» zu korrigieren.

296: «Ich nahe dem Gott» von «iw=i m tkn ntr» setzt ein «iw=i hr tkn ntr» voraus, die
Version mit «m» ldsst sich im Deutschen kaum adédquat wiedergeben.

Die abschlieBende Bewertung gelangt zu folgendem Ergebnis: Die Beschreibung der
Objekte ist durchaus akzeptabel. Die Ubersetzung ist aber von zu vielen Unsauberkeiten
geprigt, kleinere Fauxpas wurden dabei gar nicht mitgezdhlt. Der Leser muss sich daher
auf gewisse Schwichen des Buches gefasst machen.

Bonn Stefan Bojowald

Jan Dietrich/Alexandra Grund-Wittenberg/Bernd Janowski/Ute Neumann-Gorsolke
(Hg.), Handbuch Alttestamentliche Anthropologie, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2024, XV +
756 S., ISBN 978-3-16-162519-0.

Vor der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde die Frage nach dem alttestamentlichen Men-
schenbild meist als Aspekt innerhalb der Theologie des Alten Testaments oder als Teil der
Kultur- und Religionsgeschichte behandelt. Einen ersten systematischen Entwurf mit fach-
wissenschaftlichem Anspruch legt erst 1973 Hans Walter Wolff mit seiner Anthropologie
des Alten Testaments (6. Aufl. 2010, mit zwei Anhdngen hg. von B. Janowski) vor, in der
er drei wesentliche Aspekte entfaltet: Als «Anthropologische Sprachlehre» analysiert er
Bedeutung und Verwendung der Grundbegrifte nepces («Leben[digkeit], Vitalitdty), basar
(«Fleisch»), rih («Atem, Wind, Geist»), leb/lebab («Herz») sowie die grundlegenden
Korper- und Wahrnehmungskonzepte. Kennzeichnend ist dabei das Bemiihen, anstelle des
unter dem Einfluss griechischen Denkens etablierte dichotomische bzw. trichotomische
Menschenbild (Leib — Seele bzw. Leib — Seele — Geist) durch eine dem biblischen Befund
entsprechende ganzheitliche Deutung des Menschen zu ersetzen. In der «Biographischen
Anthropologie» erldutert er die (in unterschiedlichen literarischen Zusammenhéngen ver-
schieden profilierten) Auffassungen von Zeit, Schopfung und Lebensrhythmen. Die «So-
ziologische Anthropologie» beleuchtet die Lebenswelt des Menschen in den verschiede-
nen Beziigen zu Familie und hierarchisch gegliederter Gesellschaft sowie gegeniiber Gott.

Dieses Standardwerk wurde inzwischen mit einer Reihe kritischer Anfragen konfrontiert
(vgl. XIII-XV; aullerdem etwa den Forschungsiiberblick von B. Janowski, ThLZ, 139
[2014], 535-554), besonders nachdem die biblische Anthropologie etwa ab der Jahrtau-
sendwende als theologisches und interdisziplinir anschlussfihiges Thema neu entdeckt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 453

und in zahlreichen Publikationen Anstéfe etwa aus den Disziplinen der Altorientalistik,
Kulturanthropologie, der Historischen, Pddagogischen und Philosophischen Anthropolo-
gie sowie der Historischen Psychologie oder auch der Kommunikations- und Medienwis-
senschaft aufgegriffen wurden. Kritisiert wurde im Horizont der durch diesen breiten Re-
sonanzraum verdnderten und erweiterten Perspektiven etwa das Festhalten an der Pré-
valenz des Horens gegeniiber dem Sehen und an «antikanaandischen Klischees» beim
Thema Sexualitéit (vgl. S. Schroer/T. Staubli, Die Korpersymbolik der Bibel, Darmstadt
22005, 12—13) oder die reduktionistische Beschrinkung auf lediglich vier anthropologische
Grundbegriffe (vgl. A. Wagner [Hg.], Anthropologische Aufbriiche [FRLANT 32], Got-
tingen 2009, 183-199). Zudem erscheint heute eine eingehendere Berticksichtigung der
Fragen von Geschlechterdifferenz und Genderproblematik und v. a. der religionsgeschicht-
liche Vergleich unter Beriicksichtigung der Kulturen Agyptens, des Alten Orients und des
antiken Mittelmeerraums geboten.

Diesen Entwicklungen will das vorgelegte Handbuch Rechnung tragen, indem es — unter
Beteiligung von {iber 60 Autorinnen und Autoren — den gegenwirtigen Forschungsstand
zusammenfasst, «durch neue Perspektiven, tibergreifende Beitrdge und interdisziplinére
Akzente» weiterfithrt und der akademischen Fachwelt, aber auch einem breiteren Adres-
satenkreis zugénglich macht (vgl. XIII).

Der erste Teil prdsentiert als forschungsgeschichtliche Orientierung «Klassiker der
Anthropologie» (3-56). Vorgestellt werden biographische Skizzen (samt photographi-
schem Portrit) und kommentierte Werkangaben von Fachwissenschaftlern, die durch Mo-
nographien oder einschldgige Aufsédtze einen richtungsweisenden Beitrag zur Entwicklung
der alttestamentlichen Anthropologie geleistet haben. In diesen Uberblick sind aufgenom-
men: Franz Delitzsch (1813—-1890); Henry Wheeler Robinson (1872—-1945); Ludwig K&h-
ler (1880—-1956); Johannes Pedersen (1883—1977); Walter Eichrodt (1890-1978); Roland
de Vaux (1903-1971); Walther Zimmerli (1907-1983); Claus Westermann (1909-2000);
Edmund Leach (1910-1989); Hans Walter Wolff (1911-1993); Leo Adler (1915-1978);
Mary Douglas (1921-2007); James Barr (1924-2006); Klaus Koch (1926-2019); John W.
Rogerson (1935-2018).

Teil II enthélt detaillierte «Begriffsartikel» (59-516), die wesentlichen tibergreifenden
Themenfeldern zugeordnet sind, in die jeweils eine knappe Einleitung einfithrt. Behandelt
werden Aspekte der Gegenstandsbereiche:

1. «Lebensphasen» (59-89) mit Artikeln zu den biographischen Etappen von Geburt,
Kindheit, Adoleszenz und Erwachsenenalter bis hin zu Alter und Tod sowie zu den fami-
lidgren Ubergangsriten beim Eintritt in die jeweiligen Phasen.

2. «Person» (91-180): Ausgehend von einem «konstellativen Personenbegriffy (=
Wahrnehmung des Menschen als aus einzelnen Teilen und Organen zusammengesetzte
Ganzheit und eine fiir das Selbstverstindnis wesentliche Einbindung in soziale Zusam-
menhiénge) werden etwa «Geflihle und Emotionen», Begriffe fiir innere und duBere Kor-
perteile oder psychische Verfasstheiten (z. B. «Resilienz», « Traumay», «Vulnerabilitéit»)
behandelt.

3. «Soziale und ethische Aspekte» (181-277), d.h. die Abhéngigkeit von der konkreten
Umwelt und die Einbindung in die Beziehungen zu Gott, den Mitmenschen und zur (etwa
6konomisch grundlegenden) Tierwelt.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



454 Rezensionen — Comptes rendus

4. « Kultur und Kommunikation» (279-322) in den Ausprigungen von Denkformen und
Medien kultureller Sinnbildung und Identitédt (wie «Erinnerung und Gedéchtnis», «Mu-
sik», «Schrift und Schreiber», «Sprache» oder «Tanz»).

5. «Recht» (323-355) als historisch gewachsene, sozial bindende und ethnisch differen-
zierende GroBe im Zusammenspiel mit Fragen von Religion, Ethik und Moral.

6. « Wirtschaft und Gesellschaft» (357-420) stehen in einem engen Interdependenzver-
héltnis: Nach der bronze- und fritheisenzeitlichen Dorfkultur bewirkt die einsetzende Ur-
banisierung beim Ubergang zur Staatlichkeit eine gesellschaftliche Differenzierung, die
Ursache einer sich verschérfenden Kluft zwischen Arm und Reich wird (mit Erlduterungen
etwa zu «Berufe, Berufsgruppen», «Dorf und Stadt», «Steuern und Abgabeny).

7. «Religion» (421-489): Ausgehend von einer funktionalen Definition, die das Religi-
dse in seiner Wirkung als Mittel der Kontingenzbewiltigung betrachtet, werden die histo-
rischen, sozialen und geographischen Kontexte von Religion in Israel und seiner Umwelt
behandelt (mit Artikeln etwa zu «Fest, Feste», «Glaubey, «Gottesfurcht», « Kult und Kult-
kritik», «Opfer», «Siinde» oder « Tempel»).

8. «Raum und Zeit» (491-516) geben die Bedingungen des individuellen und sozialen
Lebensrhythmus® vor und sind zugleich mit symbolischen Bedeutungen verkniipft, die
Ausdruck des Weltbilds sind (mit Erlduterungen zu «Kalender», «Kulturland und Wiiste»,
«Natur, Naturerfahrung», «Raum», Raumvorstellungen», «Weltbild», «Zeit, Zeitvorstel-
lungen»).

Teil 111 behandelt die « Anthropologischen Konzeptionen» (519-722) in ihrer Pluralitiit,
wie sie in den unterschiedlichen alttestamentlichen Traditionen greifbar wird. Dargestellt
wird (jeweils mit einleitenden Begriffsbestimmungen und literaturgeschichtlichen Hinwei-
sen) die Anthropologie in den zentralen Literaturbereichen: Urgeschichte (519-532), Er-
zelternerzdhlungen (533-544), Priesterschrift (v. a. in Levitikus und Numeri) (545-557),
Deuteronomium (558-569), Geschichtsbiicher (Samuel- und Koénigsbiicher) (570-581),
Prophetenbiicher (582-593), Psalmen (594—606), Weisheitsliteratur (607-619), Hoheslied
(620—-631), ergiinzt durch Beitréige zur «Rechtsanthropologie» (632—-642), Bildanthropolo-
gie (643—656), der Anthropologie der Septuaginta (657—679) und der Texte von Qumran
(680—696), in den deuterokanonischen und pseudepigraphischen Schriften (697-707) und
abschlieBend zu «Impulsen der alttestamentlichen Anthropologie fiir die christliche Theo-
logie» (708-722).

In seinem — hier nur anzudeutenden — Materialreichtum, der Breite der interdisziplindr
behandelten Einzelaspekte und der synthetischen Orientierung (sowie nicht zuletzt durch
zahlreiche weiterfithrende Literaturhinweise) gibt das Handbuch umfassend Einblick in
die zentralen Textzeugnisse und literarischen sowie lebensweltlichen Kontexte zu den alt-
testamentlichen Auffassungen vom Menschen und den Deutungen menschlicher Existenz-
bedingungen. Fiir jede kiinftige Beschéftigung mit Fragen der biblischen Anthropologie
werden seine reichen Informationen ein unverzichtbarer Referenzpunkt sein.

Fulda Stephan Lauber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 455

Il Mittelalter:
Machtkonstellation, Hdresie und Frauen

Dan Jones, Mcdchte und Throne. Eine neue Geschichte des Mittelalters. Aus dem Engli-
schen von Heike Schlatterer (Original: Powers and Thrones. A New History of the Middle
Ages, Head of Zeus 2021), Miinchen, C.H.Beck, 2023, 793 S., ISBN 978-3-406-80625-4.

Mit seinem Werk Mcchte und Throne trifft der Autor das ungebrochene Interesse eines
breiten Publikums an der Geschichte des Mittelalters. Im Unterschied zu den zahlreichen
Publikationen anderer Autoren und Autorinnen, welche sich auf ganz bestimmte Themen
dieser Epoche beschrinken, mochte dieses Werk das gesamte Mittelalter abdecken — 1000
Jahre auf knapp 800 Seiten.

Wie Jones in der Einleitung selbst schreibt, will er die Lesenden dabei nicht nur infor-
mieren, sondern auch unterhalten. Dass ihm beides ein Anliegen ist, wird bereits durch
seine Ausbildung und Arbeit ersichtlich. Der Cambridge-Absolvent studierte Geschichte,
arbeitet heute als Journalist und moderierte mehrere englische Fernsehdokumentationen
tiber verschiedene historische Themen Grossbritanniens. Er schrieb bereits einige Bestsel-
ler, so iiber die Plantagenet-Dynastie, die Rosenkriege, die Magna Charta und weitere —
alle mit Fokus auf England. In Mdchte und Throne sprengt er den englischen Horizont und
geht dariiber hinaus — weit dartiber hinaus!

Das Buch ist aufgebaut in vier Teile zu je vier Kapiteln mit einer variierenden Anzahl
Unterkapiteln. Im Anhang folgen ein « Anmerkungen» genanntes Quellenverzeichnis, ein
Literaturverzeichnis und ein Personenregister; ergidnzt wird der Text durch 42 passende
und hochwertig reproduzierte Abbildungen.

Im ersten Teil «Imperium» spannt Jones den Bogen vom Untergang des westromischen
Reiches iiber die «Barbaren», die Byzantiner zu den Arabern. Unter der Uberschrift «Herr-
schaft» behandelt der zweite Teil neue aufstrebende Reiche am Beispiel der Franken, je-
weils das Monch- und das Rittertum sowie ihre Symbiose in den Ritterorden, und die
Kreuzziige. Mit dem dritten Teil « Wiedergeburt» richtet er den Blick auf das Reich der
Mongolen, auf das Handelswesen, auf Gelehrte und Baumeister. Uber die fatale Zeit der
Pest mit ihren Auswirkungen, die Erneuerer, einer ganzen Reihe von Vertretern der intel-
lektuellen und kiinstlerischen Welt des ausgehenden Mittelalters, die Seefahrer und
schliesslich die Protestanten schreibt er unter dem Titel «Revolution» im vierten und letz-
ten Teil. Er behandelt also insgesamt bekannte Hauptthemen des Mittelalters. Der mit dem
Desaster des Niedergangs Westroms begonnene Erzdhlkreis schliesst sich wiederum in der
Stadt Rom mit dem Massaker des «Sacco di Roma» (1527).

Jones versteht es sehr gut beim Beginn jedes neuen Kapitels, bei der Leserschaft eine
erwartungsvolle Spannung aufzubauen, indem er die Erzihlung mit konkreten Begeben-
heiten oder Personlichkeiten einleitet. So setzt z.B. das Kapitel {iber die Monche mit einer
Anekdote liber den Herzog Wilhelm von Aquitanien ein, der ein neues Kloster stiften
wollte und dazu einen geeigneten Platz suchte; auf Dringen des Abtes Bruno, den er um
Rat gefragt hatte, verzichtete Wilhelm schliesslich auf das Land rund um seine Lieblings-
jagdhiitte; an dem Ort entstand das Kloster Cluny. In dhnlicher Form beginnt das Kapitel
iber die Seefahrer mit der Schilderung einer monstrosen Kanone, die bei der Belagerung
von Konstantinopel 1453 eingesetzt wurde.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



456 Rezensionen — Comptes rendus

Ebenfalls interessant ist, wie es Jones immer wieder versteht, einen neuen Blick auf be-
kannte historische Tatsachen zu lenken. Im Kapitel «Seelen zu verkaufen», indem er die
Aufmerksamkeit auf das Schicksal der Sklaven im Zusammenhang mit dem Untergang
Roms richtet, oder wenn er packend und mit neuen Akzenten die verschiedenen Volker-
wanderungen schildert, deren Ursache er vielleicht etwas zu anachronistisch auch in den
damals sich veridndernden klimatischen Bedingungen sieht und zwar in einer Diirreperiode,
die zwischen 350 und 370 in Ostasien herrschte.

Je mehr sich das Buch dem Jahr 1500 néhert, umso mehr Personlichkeiten, Kiinstler und
Wissenschaftler, betreten die Biithne; Christoph Kolumbus, der bei der Ubergabe der Al-
hambra 1492 anwesend ist, Francesco Petrarca erfindet die Liebeslyrik, Leonardo da Vinci,
Albrecht Diirer, Johannes Gutenberg, Martin Luther, etc. Dabei weiss Jones {iber fast jeden
irgendwelche Anekdoten zum Besten zu geben: z.B. dass da Vinci ein Vegetarier war.

Des Weiteren ist der Autor bemiiht, immer wieder mal Gegenwartsbeziige herzustellen.
So vergleicht er das Auseinanderbrechen des Karolingerreichs nach dem Tod Karls des
Grossen mit dem Zerbrechen der Solidaritét unter den blutsverwandten europédischen Mo-
narchen vor dem ersten Weltkrieg. In den Konflikten, die um Petrus Abaelard und John
Wyclif entstanden, macht er eine «cancel culture» oder «wokeness» aus, sieht die Griin-
dung von Klgstern durch Fiirsten um ihres Seelenheilwillens und heutige CO2-Kompen-
sierungsprojekten in dhnlichem Licht, oder zieht Parallelen zwischen der Pestepidemie und
der wihrend der Buchentstehung grassierenden Covid-19 Pandemie. Das gelingt ihm
manchmal mehr, manchmal weniger, sind doch einige Vergleiche sehr gewagt, besonders,
wenn sie mit heutigen Termini um- oder beschrieben werden.

Bereits in der Einleitung gibt Jones selbst jedoch zu bedenken, dass vieles nicht beriick-
sichtigt werden konnte, da die ganze Zeitspanne viel zu umfangreich und zu komplex ist.
Durch das recht kithne Unterfangen, eine solche Zeitepoche in knapp 800 Seiten zu Buche
zu bringen, war eine Selektion der Themen und Schwerpunkte unvermeidbar. Dabei bleibt
jedoch bei so mancher Thematik, wie z.B. den Ursachen des ersten Kreuzzugs, eine ver-
tiefte Analyse auf der Strecke, die entscheidend fiir ein ausgewogenes Verstidndnis wire.
Jene, die sich in ein konkretes Thema vertiefen mdchten, werden auf die nicht so ausfiihr-
lichen Anmerkungen mit Quellenangabe im Anhang verwiesen. Das macht einerseits das
Lesen fliissiger, andererseits das Uberpriifen mithsamer. Hier zeigt sich bei ihm der jour-
nalistische, populdrwissenschaftliche Einschlag, dem nicht so sehr an einer griindlichen
Vertiefung und Analyse gelegen ist, als an einer guten, markigen Story; dem entsprechen
auch die zahlreichen kurzweiligen und unterhaltsamen Details und Geschichten. Die Gren-
zen zwischen seinem historiografischen Anspruch und einem historischen Roman schei-
nen manchmal verschwommen zu sein. Insbesondere wenn Jones auf die Positionen,
Handlungen oder die Lehre der katholischen Kirche eingeht, was eine vertiefte kirchenge-
schichtliche Kenntnis erfordert, zeigt er sich nicht selten ungenau und tendenzids ironisch.
Immer wieder fillt er auch in alte Klischees zuriick, die von der neueren Forschung wider-
legt sind; so z.B., wenn er das Narrativ vom sexuell ziigellosen Papst Alexander VI. wie-
dergibt, oder wenn Innozenz III. in Bezug auf die Katharer-Frage einseitig auf machtpoli-
tische Aspekte reduziert wird. In einem solch umfangreichen Werk kénnen sich auch Feh-
ler einschleichen: so war Alphons VI. (Ledn) nicht der Sohn Sanchos I1. (Kastilien), son-
dern dessen Bruder (vgl. S. 298).

Schliesslich ist zu bemerken, dass der Autor in der Vorbemerkung zwar angibt, mit Aus-
nahme von Australien und der Antarktis jeden Kontinent zu behandeln, dann jedoch in der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOL: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 457

Einleitung selbst zu bedenken gibt, die behandelte Zeitspanne fast hauptsichlich auf Eu-
ropa zu konzentrieren und die Geschichte aus westlicher Perspektive zu erzihlen. Und tat-
sdchlich, nur wenn Europa irgendwie betroffen ist, spielen aussereuropéische Méchte eine
Rolle, wie z.B. beim Ansturm der Mongolen oder der Ausbreitung des Islam; Afrika findet
Erwédhnung in Zusammenhang mit den portugiesischen Seefahrern, Indien und China in-
sofern Europder sie bereisen.

Nichtsdestotrotz erreicht Jones mit Sicherheit sein Ziel: informieren und unterhalten.
Das gelingt ihm sehr gut. Das Buch liest sich leicht und motiviert stets, die jeweils néchsten
Seiten in Angriff zu nehmen. Seine Anekdoten und konkreten Beispiele bereichern die
sonst eher trockenen Fakten und sorgen hie und da fiir Staunen oder Schmunzeln. Allen
Geschichtsinteressierten, die in die mittelalterliche Geschichte eintauchen und dabei kurz-
weilig unterhalten werden wollen, kann dieses Buch als Freizeitlektiire empfohlen werden.
Wer eine vertiefte Wissensaneignung sucht, der ist mit spezialisierten Sachbiichern besser
bedient.

Chur Manuel von Diniken

Markus Krumm/Eugenio Riversi/Alessia Trivellone, Die Erfindung der Katharer. Kon-

struktion einer Hdéresie in Mittelalter und Moderne, Regensburg, Schnell und Steiner Ver-
lag, 2023, 208 S., ISBN978-3-7954-3797-8.

Das im Jahr 2023 im Schnell und Steiner Verlag erschienene Buch der Historiker Markus
Krumm von der Universitdt Miinchen, Eugenio Riversi von der Universitédt Bonn und A-
lessia Trivellone von der Université Paul Valéry in Montpellier beleuchtet die Geschichte
der Katharer, die ab dem 12. Jahrhundert in Stidfrankreich die damalige Amtskirche vor
neue Herausforderungen stellten, aus einem neuen Blickwinkel. Bislang ging man in der
Katharerforschung von drei Pramissen aus: 1) Die Katharer waren Dualisten. 2) Die Ka-
tharer entwickelten sich aus den vom Balkan stammenden Bogomilen. 3) Die Katharer
etablierten eine Gegenkirche.

Das vorliegende Buch entspringt der jiingeren Forschung zu den Katharern, in der
grundlegende Fragen noch einmal neu gestellt werden. Lésst sich von einer einheitlichen
katharischen Héresie sprechen? Wie konkret ldsst sich ihre Abstammung vom Balkan re-
konstruieren? Ist Dualismus tatsdchlich Kern des katharischen Glaubens? Vereinfacht ge-
sagt gibt es in der Katharerforschung heute zwei Lager. Eine Partei vertritt das traditionelle
Bild des Katharismus, die andere Partei stellt eben dieses in Frage. Im letzten Kapitel des
vorliegenden Buches werden die Historiker Robert 1. Moore, Mark Gregory Pegg und Ju-
lien Théry als Vertreter des neueren Bildes des Katharismus benannt. Jedoch sind mit Peter
Biller und John Hugh Arnold auch Vertreter des traditionellen Bildes zu finden.

In dem 208 Seiten langen Buch werden die Katharer als Konstruktion aus Mittelalter
und Moderne ins Zentrum geriickt. Ein besonderes Augenmerk wird hierbei auf die
schwierige Quellenlage gelegt, mit der sich Historiker*innen konfrontiert sehen. Mit Ab-
stand der grosste Teil der vorhandenen Quellen stammt aus der Feder von Protagonisten
der Amtskirche. Viele der Quellen erwihnen die Katharer nicht explizit. Sie sind sehr vage
und nicht einheitlich. Auch auf die Entwicklung des Begriffs «Katharer» wird néher ein-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



458 Rezensionen — Comptes rendus

gegangen. Hier hervorzuheben sind die Schriften des in den Rheinlanden lebenden Zister-
ziensermonchs Eckbert von Schonau (gestorben 1184). Diese sprechen zwar von «Ka-
tharern», Eckbert bedient sich hier allerdings bei Augustinus, der seinerseits die Bewegung
der Novatianer in seinen Werken als «Katharer» bezeichnete. Im Hochmittelalter war es
gang und gibe, sich bei den Kirchenvitern zu bedienen, um Namen fiir neue héretische
Bewegungen zu finden. Ebenso werden die dusseren Umsténde des Albigenserkreuzzuges
dargestellt. So spielte die politische Lage um 1209 eine grosse Rolle beim Ausbruch dieses
Waffengangs. Die Gegenreformation schuf Jahrhunderte spéter eine ganze Reihe neuer
Feindbilder. In der Neuzeit kommt den Katharern zudem eine identititsstiftende Rolle zu.
So ist Okzitanien heute allgemein auch als «Katharerland» bekannt und lockt so jedes Jahr
Touristen in den Stiden Frankreichs, die sich auf die Spuren der seit mittlerweile iber 800
Jahre verschwundenen Katharer begeben wollen.

Das Buch ist gut lesbar und sehr versténdlich geschrieben. Die Thesen des Buches wer-
den kongruent dargestellt und mit ausfiihrlichen Quellenwerk belegt. So sind die Gedan-
kengénge der drei Autoren gut nachzuvollziehen. Das letzte Kapitel des Buches gibt einen
tieferen Einblick in die neuere Forschung. Es legt anhand von zwei jiingeren Veroffentli-
chungen dar, welche Standpunkte von welchen Historikern vertreten werden. Indem auf
beide Lager eingegangen wird, ermdglicht das Buch dem Leser einen weitgefassteren Ein-
blick in die gegenwirtige Debatte und gibt zudem Anregungen fiir vertiefende Lektiire.
Die Thesen, die das Buch aufstellt, wiirden, wenn sie in Zukunft allgemein rezipiert wer-
den, durch die Dekonstruktion des bisherigen Bildes des Katharismus innerhalb der Ka-
tharerforschung sowie innerhalb der Héresiegeschichte allgemein, zu einem Paradigmen-
wechsel flihren, da die gesamte bisherige Haresiegeschichte unter den Prémissen der neu
gewonnenen Erkenntnisse betrachtet werden miisste. Es wird spannend sein, die Entwick-
lungen weiterhin zu verfolgen.

Chur Elisheba Schmid

Dietmar Mieth, Ketzerflammen in Paris. Marguerite Porete, Meister Eckhart und die Intri-
gen der Inquisition, Hannover, Der blaue Reiter, 2024, 281 S., ISBN 978-3-933722-88-1.

Der Titel des zu besprechenden Werkes verrit nicht geradeswegs, wovon das faszinierende
Buch handelt. Gliicklicherweise verdeutlicht der Untertitel bereits, dass darin von Mar-
guerite Porete die Rede ist. Die Autorin des berithmten «Spiegels der einfachen Seelen»
(Miroir des simples &mes) wurde am 1. Juni 1310 auf der Place de gréve in Paris von der
Inquisition dem Feuertod tiberantwortet. Der Roman des fritheren Professors fiir Theolo-
gische Ethik an der Universitéit Tiibingen wagt den Versuch, die Bedeutung dieses Ereig-
nisses im intellektuellen, religidsen und politischen Kontext zu situieren und zu deuten.
Zugleich aber will der Autor zweifellos die Leserschaft mit der gegenwértigen Bedeutung
sowohl dieser vergangenen Ereignisse als auch der einbezogenen Schriften und vor allem
der darin entwickelten Gedanken konfrontieren. Die gelingt ihm, wie es mir scheint, dank
einer beeindruckenden Konstruktion des Romans, der verschiedenen Akteuren, wenn die-
ser Ausdruck gestattet ist, das Wort erteilt. Natiirlich kommt Marguerite selber zu Wort,
sie berichtet von ihrem Lebensweg (41-45); sie erinnert daran, dass die Beginen den «Weg
der Liebe ausserhalb der Konventionen» (83) wihlen; sie fasst die wichtigsten Punkte ihrer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 459

Lehre zusammen: «Unsere Liebe ist unsere Vernunft» (82). «Und so ganz bin ich verwan-
delt, dass ich vor Liebe meinen Eigennamen verloren habe» (169). «Die vollkommene
Freiheit kennt kein Worumwillen» (175).

Die Leserschaft begegnet indes vor allem anderen Personen, die mit den Ereignissen um
1310 in irgendeiner Weise verbunden sind. Unter den verschiedenen Figuren, die das Wort
ergreifen, ist vornehmlich der Zisterzienser Paul, ein Mdnch des Klosters von Sénanque,
den die Verurteilung und der Tod von Marguerite tief erschiittert hat, zu erwihnen. Die
Ereignisse in Paris, die zur Hinrichtung von Marguerite gefiihrt haben, haben sein Leben
verdndert. Er spricht sogar von einer «Bekehrung vom Saulus zu Paulus» (228). Der Gross-
inquisitor, der Dominikaner Wilhelm von Paris (Guillelmus de Parisiis) verteidigt dagegen
seinen Prozess gegen die Templer, der bekanntlich 1310 zur Exekution von 54 Templern
fuhrte. Er erklért, die Kirche brauche eine «genaue Diagnose fiir das Gift des Geistes. Die
Inquisition ist die Diagnostik des Geistes» (97). Er, fiir den die Kirche «der Ort des gesun-
den Glaubens» (102) ist, versteht die Vernunft als einen «Fallensteller fiir solche, die ein
Bekenntnis verweigern» (99). Uberraschend ist der Auftritt von Gottfried von Fontaines,
dem Pariser Theologieprofessor (139—143). Allerdings kann hier daran erinnert werden,
dass in der lateinischen und altenglischen Ubersetzung im 140. Kapitel des «Spiegels»
erwdhnt wird, dieser Pariser Theologieprofessor habe das Werk gepriift und habe darin
nichts Anstossiges gefunden. Mieth zitiert aus den Quodlibeta dieses Professors, wo er die
Vorteile der freien Diskussion fiir die Wahrheitssuche betont: «Denn derjenige, der gegen
sein — sich in diesem Falle irrendes — Gewissen handelt, begeht immer eine schwerere
Siinde als derjenige, der seinem Gewissen folgt» (141). Die Beziehung von Marguerite zu
Gottfried ist tibrigens auch schon wissenschaftlich gepriift worden (vgl. Sean L. Field, The
Master and Marguerite: Godfrey of Fontaines’ praise of The Mirror of Simple Souls, in:
Journal of Medieval History, 35/2 [2009], 136-149).

Besonders bemerkenswert ist die vom Autor inszenierte Beziehung zwischen Mar-
guerite mit Meister Eckhart, der ja bekanntlich ab 1311 erneut in Paris lehrte. Beide teilen
die Hochachtung der Volksprache: Mieths Eckhart sagt «neue Sprachen prigen neue Er-
fahrungen» (61). Aus einem Gespridch mit Marguerite lernte der deutsche Dominikaner
nach der Fiktion von Mieth «das <Leben ohne Worumwillen> (sans pourquoi), die totale
Abgeschiedenheit der Wiinsche, die Vorstellung von einem fernnahen Gott, die Verwand-
lung der Innerlichkeit unserer Seele» (64) kennen. « Wie Marguerite sage ich auch: «Liebe»
ist der Schliissel zu allem» (180). Beiden ist nach Mieth der « Weg ausserhalb der Konven-
tionen» (83) gemeinsam, aber auch das Bewusstsein, dass eine radikale Wende in der Ge-
sellschaft und der Kirche notwendig ist. Zur Zeit der Hinrichtung von Marguerite war auch
Raymundus Lullus in Paris, der bekanntlich von 1309-1311 daselbst lebte. Wie Eckhart
und Marguerite ist auch er von der Bedeutung einer « Ubersetzung der Theologie und der
Philosophie des Christentums in die Volkssprache» (256) tiberzeugt. Die vom Autor insze-
nierte Beziehung von Eckhart und Lull zu Marguerite — nicht sosehr im wortlichen, histo-
rischen, sondern im tibertragenen Sinne — ist nach meiner Einschétzung der wichtigste As-
pekt des Buches. Die drei Personen sind, nach der Auffassung von Mieth, sich einig: « Wir
brauchen wirklich eine andere Gesellschaft und eine andere Kirche» (73). Mieth be-
schliesst das Buch mit einem personlichen Nachwort: «Marguerite heute lesen». Wenn ich
richtig verstehe, distanziert er sich hier von einer falsch verstandenen <Liebe als Selbstaus-
l16schungy (wie sie gewisse Passagen im Spiegel suggerieren) und er formuliert schliesslich
einen Traum: eine genaue Erforschung des Héresieprozesses «gegen eine Frau, die [...] zu

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



460 Rezensionen — Comptes rendus

Unrecht als Ketzerin verbrannt wurde» (275) als Anfang der kirchlichen Aufarbeitung ih-
rer irdischen Ungerechtigkeiten.

Diese knappen Hinweise auf die inhaltliche Vielfalt des rezensierten Buches verdeut-
licht das Interesse, das es zweifelsohne verdient. Es stimmt die Leserschaft nachdenklich,
aber 6ffnet durch die Erzdhlung des Vergangenen neue Perspektiven der Reflexion auch
die Gegenwart betreffend. Die Annédherung des «Spiegels» an Meister Eckhart und Ray-
mundus Lullus finde ich ausnehmend anregend und aufschlussreich. In der Tat haben die
drei Personen Dimensionen des Denkens und Handelns entworfen, die das nachdenkliche
Verweilen tatséchlich verdienen. Von besonderer Wichtigkeit ist zweifellos, dass alle drei
— Marguerite, Eckhart und Lull — der Volkssprache (Franzosisch, Deutsch und Katala-
nisch) fiir die Verbreitung und die Formulierung ihrer Lehren — der Lehren des Christen-
tums — besondere Aufmerksamkeit geschenkt haben. Dante, der einmal kurz erwéhnt wird
(und der moglicherweise um 1310 ebenfalls in Paris war) verfolgte durchaus dasselbe Be-
mithen. Die Adressaten und das Publikum der vier Personen waren Laien. Das ist von be-
sonderer Tragweite. Und es scheint mir unbezweifelbar, dass diese Beziehung zu einem
Laienpublikum eine spezifische Transformation nicht allein der Form, sondern vornehm-
lich der Inhalte des Denkens — und insonderheit der Theologie — erm&glicht und bewirkt
hat. Mieth beriicksichtigt dies durchaus und hebt es hervor. Es ist indes nicht bedeutungs-
los, dass diese Bezugnahme der Theorie auf die Laien auch im Bereich des politischen
Denkens wirksam war und die Moglichkeiten einer zukunftstrichtigen, laikalen politi-
schen Theorie eréffnet hat.

Paris Ruedi Imbach

Laura Swan, Die Weisheit der Beginen. Geschichte und Spiritualitit einer mittelalterli-
chen Frauenbewegung. Aus dem Englischen von Katalene Mauritz, Brita Lieb und Cor-
nelia Perthes (Original: The Wisdom of the Beguines. The Forgotten Story of a Medieval
Women’s Movement, BlueBridge 2014), Freiburg im Breisgau, Herder Verlag, 2023,
222 S., ISBN 978-3-451-39641-0.

Die US-amerikanische Benediktinerin Laura Swan entfiihrt die Lesenden in ihrem Buch
Die Weisheit der Beginen in die faszinierende Welt des auch fiir das Gebiet der heutigen
Schweiz wichtigen Beginentums. Das Hochmittelalter wurde in subtiler Weise von den
Beginen mitgeprégt. Diese «religiosen» Frauen lebten ein frommes und zumeist gemein-
schaftliches Leben. Ohne formale Klostergeliibde standen sie an der pordsen Grenze zwi-
schen Laien- und Ordensstand. In einer Zeit, in der Frauen oft auf die Rolle von Ehefrau
oder Nonne in Klausur festgelegt waren, eréffnete das Beginen-Dasein neue Moglichkei-
ten spiritueller, sozialer und wirtschaftlicher Selbstbestimmung.

Swan zeichnet ein lebendiges und detailreiches Bild einiger spiritueller Pionierinnen des
so genannten Mittelalters. Inmitten einer patriarchalen Gesellschafft fanden sie einen ein-
zigartigen Weg, um ein Leben der Frommigkeit, des Dienstes am Néchsten und des Ge-
meinschaftslebens zu bestreiten. Die soziale und religiés-kirchliche Landschaft des Hoch-
mittelalters, die die Entstehung der Beginen forderte, beschreibt Swan ebenso wie sie einen
Einblick in ihre Praxis (z.B. Predigttéitigkeit) und das spirituelle Schrifttum der Beginen
bietet. Besonders beeindruckend ist, wie die Autorin die Relevanz und Bedeutung der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 461

Beginen fiir die heutige Zeit herausstellt, indem sie deren Prinzipien der Gemeinschaft, des
Dienstes und der inneren Freiheit in den modernen Kontext stellt.

Das Buch stammt im englischen Original aus dem Jahr 2014: The Wisdom of the Beguines
— The Forgotten Story of a Medieval Women'’s Movement. Die Ver6ftentlichung in deutscher
Sprache erfolgte knapp zehn Jahre danach, 2023 im Herder-Verlag, unter dem leicht verén-
derten Titel Die Weisheit der Beginen. Geschichte und Spiritualitiit einer mittelalterlichen
Frauenbewegung. Bereits der Titel ldsst vermuten, dass die Beginen im europdischen Raum
bekannter sein miissen als auf dem amerikanischen Kontinent, denn im kontinentaleuropdi-
schen Kontext sind die Beginen nicht géinzlich vergessen worden, sie erleben sogar eine Art
«Revival»: Anlass fiir die Ubersetzung war die Anfrage des Dachverbandes der Beginen e.V.
aus Deutschland, welcher das Buch an seiner zweiten Internationalen Tagung préisentierte.
Die Ubersetzung verantworteten schliesslich drei moderne Beginen.

Das Hardcover zeigt ein von Roger van der Weyden (1399-1464) erstelltes Bildnis einer
jungen Frau mit Fliigelhaube um 1435 und gibt eine erste Vorstellung, wie eine Frau im
Mittelalter gekleidet sein konnte. Ebenfalls in Anlehnung an das Mittelalter wird im Buch
eine Antiqua-Schrift verwendet: Grossbuchstaben und Serifen sind lateinischen Buchsta-
ben nachempfunden. Jeweils der erste Buchstabe der Kapitel wird als schlichtes Initial
dargestellt, womdglich eine Hommage an die Tétigkeit der Beginen in der Buchproduktion
und -illustrierung.

Das Grusswort, das Fazit sowie die Bibliographie mitsamt den verschiedenen Registern
weisen auf den wissenschaftlichen Anspruch des Buches hin. Die Autorin nutzt einen po-
puldrwissenschaftlichen Schreibstil und verbindet historische Fakten mit ausgeprigt er-
zdhlerischen Elementen. So verleiht sie dem Buch eine lebendige sowie fesselnd-narrative
Facette. Aus diesem Grund zeigt sich das Buch nicht nur fiir Historiker:innen interessant,
sondern ist fiir ein breites Publikum mit Interesse an spirituellen und sozialen Frauenbe-
wegungen im Mittelalter gedacht. Die Autorin stiitzt sich inhaltlich auf tiber zweihundert
englischsprachige Verdffentlichungen.

Laura Swan startet das erste Kapitel (S. 19-31) mit der Frage, wer die Beginen tiberhaupt
waren und beschreibt, dass die Bezeichnung «Begine» urspriinglich als Spott im Rahmen
einer Fremdbezeichnung genutzt und mit «vorgetduschter Frommigkeit» in Verbindung
gebracht wurde, wobei der Begriff aufgrund von regionalen Sprachunterschieden nicht
tiberall gleich Verwendung fand. Wichtig waren den Beginen, welche aus verschiedenen
sozialen Schichten stammten, vorab die soziale Unabhiingigkeit, die sie durch Bildung,
Immobilienbesitz und Handwerk erlangten.

Das zweite Kapitel (S. 31-58) berichtet der Leserschaft iiber mehrere bestétigte sowie
mutmassliche Beginen aus verschiedenen Liandern in Europa. Es wird schnell klar, dass es
in fast ganz Europa Beginen sowie Beginenhdfe gegeben haben muss. Auf letztere geht
die Autorin im dritten Kapitel (S. 59-80) ein und beschreibt sehr bildhaft, wie die Frauen
in einem belebten Begijnhof in Flandern lebten. Diese michtigen Beginenhéfe, welche in
vielen grosseren Stédten insbesondere im heutigen Belgien, den Niederlanden und im Nor-
den Frankreichs existiert haben, spielten fiir das damalige Stadtbild eine zentrale Rolle. Im
kurzen vierten Kapitel (S. 82-93) geht Swan auf die wichtige Rolle der Krankenpflege und
der sozialen Fiirsorge (Diakonie) ein, den daraus entstandenen Leprosorien ausserhalb der
Stddte sowie der bedauerlichen Kehrseite der Dienste der Beginen, die in Vorwiirfen zur
sexuellen Devianz miindeten (S. 88).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



462 Rezensionen — Comptes rendus

In den folgenden drei Kapiteln fokussiert die Autorin dann auf die Spiritualitéit (S. 94—
115), die Barmherzigkeit (S. 116—129) und den Einsatz der Beginen als Predigerinnen und
«bibliodramatische» Darstellerinnen (S. 130-147). Sehr tippig wird {iber die mystischen
Erlebnisse der Beginen, einschliesslich Levitationen und Stigmata, berichtet. Zu der
Gruppe der Stigmatisierten gehoren geméss der Autorin nebst Maria von Oignies (1177-
1213), Elisabeth von Spalbeek (1248-1316) und Gertrud von Oosten (gest. 1358) auch
Christina von Stommeln (1242—-1312) sowie Ida von Lowen (gest. 1300), wobei in der
weiterfihrenden Literatur nicht alle unbedingt als Beginen definiert werden (vgl. S. 105).
Auch das fur damalige Zeiten verbreitete Verstéindnis des Fegefeuers als prekérer Zwi-
schenort im Jenseits wird eingehend beschrieben, bevor weitere Beginen vorgestellt wer-
den, welche fiir Visionen und ekstatische Erlebnisse bekannt wurden. Ein eindriickliches
Beispiel davon war Christina Mirabilis (1150—1224) oder auch «die Wunderbare» (S. 131).
Beschrieben wird im Buch ihre leidenschaftliche Art, als Frau zu predigen, die Levitation
aus dem Sarg heraus bis hin zum Dachsparren nach ihrem vermeintlichen Tod und die
Riickkehr ins Leben aus dem Fegefeuer. Kritische Einwénde oder Reflexionen solchen
Narrationen gegeniiber ldsst die Autorin aussen vor.

Das Erbe der Beginen besteht nebst zahlreichen Uberlieferungen aus Texten, welche
von ihnen selbst oder ihnen nahestehenden Geistlichen geschrieben wurden. Auf die Lite-
ratur der Beginen geht die Verfasserin im achten Kapitel (S. 148-162) ein. Gegen Ende
des Buches zeichnet sich zudem auch das historische Ende des Beginenwesens ab: die
Spiritualitdt und die Autonomie der Frauen eckten zunechmend an. Sie sahen sich vermehrt
mit dem Vorwurf der Ketzerei und Héresie (S. 163—180) konfrontiert und verlieren immer
stiarker an Zuspruch von Kirchenménnern. Zuvor unterstiitzten reformorientierte hierarchi-
sche Kreise der Kirche die Beginen des Ofteren. Doch trotz des Verbots gewisser Praktiken
der Beginen und Begarden (das ménnliche Pendant) am Konzil in Vienne im Jahre 1311,
konnte sich die Bewegung dank ihrer Anpassungsfihigkeit bis in die Zeit nach der Fran-
zosischen Revolution halten. Dann nahmen die Sékularisationen ihren Lauf und zerschlu-
gen die Bewegung vorerst.

Besieht man die fiir das Buch verwendeten Quellen genauer, sticht schnell ins Auge,
dass ausschliesslich Literatur in englischer Sprache bzw. englische Ubersetzungen beige-
zogen wurden. Da die Beginen ein kontinentaleuropdisches Phidnomen waren, hétte der
Fokus stéirker auf Quellen in den entsprechenden Sprachriumen und gegebenenfalls auch
aus der entsprechenden Zeit liegen sollen. Der erkennbar erhobene wissenschaftliche An-
spruch wird im Verlauf des Buches selbst nicht eingeholt; so finden sich z.B. zwischen den
unzédhligen Frauen, die Swan als Beginen vorstellt, einige, die nachweislich keine waren.
Als prominentestes Beispiel wire an dieser Stelle Klara von Assisi (1193/94-1253) zu
nennen (S. 46, Absatz 2). Eine Reduktion der Anzahl der erwéhnten Frauen und dafiir eine
vertiefte Betrachtung wiire sowohl dem Lesefluss als auch der Aufmerksamkeit der Le-
ser:innen zugutegekommen. Ausserdem wird nicht klar, wie die Strémung der « Vita Apos-
tolica» mit ihrem Anspruch radikaler evangelischer Armut mit dem Beginentum zusam-
men gedacht werden kann, wenn ja die Beginen gleichzeitig demonstrativ als starker,
selbstbewusster und «steuerzahlender» Wirtschaftsfaktor présentiert werden. Eine kri-
tisch-distanzierte Betrachtung der Materie ldsst das Buch allgemein etwas vermissen. Ein-
schitzungen der Autorin werden zu Fakten erhoben und die Beginen im Gesamt in einem
iberaus positiven, nachahmenswerten Licht dargestellt. Klare Abgrenzungen zwischen
«Beginen», «Beatas» und «Pinzochere» (letztere v.a. im siidlindischen Raum) wiirden in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOIL: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 463

einer Neuauflage der Orientierung der Leser:innen helfen. Ausserdem présentiert sich die
deutsche Ubersetzung an mehreren Stellen holprig und unausgereift. So ist beispielsweise
bis am Ende des Buches unklar, was genau unter dem Begriff «semireligiose Frauen» (vgl.
nur S. 52, Absatz 2) verstanden werden soll.

Dennoch bietet das Buch, das sich vom Schreibstil eher an Leser:innen richtet, die kein
vertieftes Vorwissen mitbringen, einen soliden ersten Uberblick iiber das Leben und den
Dienst der Beginen. Zudem erlangen die Leser:innen einen Einblick in den grosseren Kon-
text, in dem die Beginen im Mittelalter standen. So wird anhand von Marguerite Poréte,
die von der Inquisition zum Tode auf dem Scheiterhaufen verurteilt wurde, exemplarisch
das Schicksal vieler «Ketzer:innen» beschrieben (S. 163ff). Zudem spielte zu dieser Zeit
die Etablierung des Pflichtzolibats fiir Priester eine starke Rolle in der Kirchenpolitik.
Durch die Unterdriickung der unabhiingigen Beginen, die nicht selten beschuldigt wurden,
Kleriker zu verfithren, erhoffte man sich von Seiten der Institution grossere Erfolge bei der
beabsichtigten Durchsetzung des priesterlichen Pflichtzolibats (S. 168, Abschnitt 1). Die
Unterwanderung der von der Kirche verhiéingten Interdikte durch die Beginen verschaffte
ihnen nicht nur einen enormen Einfluss auf die Seelsorge, sondern auch, wie so viele Male,
das Missfallen der Amtskirche (S.168, Abschnitt 1). Man bzw. frau sprang hier in die Bre-
sche in einer spirituellen Notlage.

Auf diese und andere Art wird ein Phanomen beleuchtet, das (wie der Originaltitel des
Werks noch deutlicher zum Ausdruck bringt als die deutsche Ubersetzung) etwas in Ver-
gessenheit geraten ist. Laura Swan leistet einen Beitrag dazu, dass die Geschichte dieser
mittelalterlichen Frauenbewegung nicht verschwindet, sondern in den Kopfen der Gesell-
schaft prisent bleibt. Auf spektakuldre sowie kurzweilige Art und Weise berichtet Swan,
wie schon angedeutet, iiber die spirituellen Ekstasen einiger Beginen. Dies mag fiir die
Leserinnen und Leser zwar unterhaltsam erscheinen, dennoch dréngt sich die Frage auf:
Erlebte wirklich eine Vielzahl von Beginen solche mystischen und aussergewohnlichen
Verziickungen? Berichte {iber spirituelle Ekstasen haben etwas Ambivalentes an sich. Auf
der Seite 99 wird zum Beispiel tiber die «Verziickungen» von Luitgard von Aywiéres
(1182—1246) und Douceline von Digne (1214-1274) berichtet. Einerseits besteht die
Chance, dass sich die Leserschaft dadurch bannen und mitreissen ldsst. Andererseits kdn-
nen solche «heroischen» Berichte aber befremdlich wirken. Die Quellen, welche die Au-
torin verwendet, berichten oft von aussergewohnlichen Gebetserfahrungen. Stirkere Quel-
lenkritik wére da angebracht gewesen. Dafiir erhélt das alltdgliche Gebetsleben der Begi-
nen wenig Aufmerksamkeit. Aufgrund des Duktus® im Buch konnte die Leserschaft zu
folgendem Trugschluss gelangen: «Alle Beginen erlebten mystische Ekstasen.»

Des Weiteren erwihnt Swan eine grosse Anzahl religioser Personlichkeiten; sehr viele
Namen werden hintereinander aufgefiihrt, was den Eindruck eines fast exzessiven
«Namedroppings» erweckt. Ein durchdachtes « Namensmanagement» wire wohl hilfreich
gewesen. Als Beispiel dient hier die nahe bei Wien lebende Begine Agnes Blannbekin (um
1322-1315), welche auf der Seite 50 erstmals erwihnt wird und auf die die Autorin auf
der Seite 108 nochmals zurtickkommt. Es wire wiinschenswert gewesen, wenn sich die
Autorin, neben der strukturellen Frage, wann und wo Personen im Text genannt werden,
kritisch mit den hagiografischen Quellen zu diesen Personen auseinandergesetzt hitte.

Im letzten Kapitel des Buches gelingt es der Autorin dann besser, cine hinterfragende
Perspektive einzunchmen, weil auch die Kritik in der Zeit rezipiert wird (S. 170). Ganz
sachlich fragt sie: « Waren die Beginen Ketzerinnen?» Und beantwortet die Frage in aller

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



464 Rezensionen — Comptes rendus

Niichternheit: «Die meisten von ihnen waren es nicht, einige waren es doch.» Jedoch
kénnte man auch eine andere Frage stellen, namlich: Gibt es iiberhaupt «Ketzer*innen»,
oder werden polarisierende Personlichkeiten nicht vielmehr zu solchen «gemacht»? Wih-
rend sie in den Kapiteln zuvor einige Seitenhiebe gegen die Autorititen der katholischen
Kirchen verteilte, gibt Swan nun zu Protokoll, dass sich einige Beginen tatséchlich «ket-
zerisch» verhielten — und nimmt dadurch allerdings selbst die Perspektive der kirchlichen
Hierarchie ein. Die bis dato eher einseitige Berichterstattung zugunsten der Beginen und
gegen die katholischen Wiirdentriger konnte so etwas ausgewogener gestaltet werden.
Uberzeugend bleibt Swans ideologickritische Aussage: «Die Michtigen versuchten im-
mer, Gott zu kontrollieren» (S. 167).

Swan gelingt es in ihrem Buch, einige interessante analytische Striange aufzugreifen,
welche noch detaillierter beleuchtet werden kénnten. Spannend zu verfolgen wiren zum
Beispiel folgender Schwerpunkt: Das Konzil von Vienne (1311-1312) verurteilt die Be-
garden und Beginen in acht canones. In aller Kiirze zusammengefasst werden die Beginen
dabei als Sekte bezeichnet, welche Irrlehren verbreitet. Eine detaillierte Auseinanderset-
zung iiber die canones konnte fur die Leserschaft einen Mehrwert erbringen. Denn dadurch
wire feststellbar, welche Aussagen der Beginen und Begarden sich der «katholischen
Lehrmeinung» widersetzen.

In einem Fazit unseres Rezensionskollektivs ist zu bemerken, dass Swans Buch einen
guten ersten Einblick in die Welt der Beginen ermdglicht. In drei Doppelstunden haben
wir das Niedergeschriebene eingehend diskutiert und bearbeitet. Die vielen Einzelbiogra-
fien und die Ubersicht tiber verschiedene Dienste der «frommen» Frauen reizen den Le-
senden, sich weiter mit dieser Bewegung auseinanderzusetzen. Bewusst oder unbewusst
legt der Text stellenweise «Kodder» aus, an die man ohne Weiteres anbeissen kann; so z.B.
die erwihnten sozialen Dienste, die Swan zwar nennt, dann aber darauf nicht allgemein
vertiefend, oder dann wieder allzu konkret anhand ekstatischer Einzelbeispiele eingeht.
Die Motivation, nachzulesen, wie z.B. die Krankenbesuche vonstatten gingen oder wie
sich diese gesellschaftlich auswirkten, ist geweckt. Allerdings muss diese Vertiefung durch
andere Werke selbst erarbeitet werden. Daneben ist man nach der Lektiire angeregt, die
Beginen und ihre Lebensweise in heutige gesellschaftliche und kirchliche Diskussionen
und Perspektiven aufzunehmen, und ihren Wert und die Wichtigkeit fiir uns heute in einer
Art «prospektiven Kirchengeschichte» zu entdecken.

Die Weisheit der Beginen hat enormes, teilweise noch etwas unausgeschipftes Poten-
tial. Durch eine stellenweise Vertiefung wichtiger alltéiglicher Aspekte des Beginenlebens
und eine Reduktion von Biografien mit ibernatiirlichen Begebenheiten, wiirde das Buch
stark an Uberzeugungskraft gewinnen. Die vorgingig aufgefiihrten aktuellen Mingel wii-
ren durch eine Revision leicht verbesserbar. Auch die qualitative Uberpriifung der deut-
schen Ubersetzung des Buches, die an einigen Stellen holprig oder inakkurat ist, miisste
man in den Revisionsschritt miteinbeziehen, um die Leserfreundlichkeit positiv zu beein-
flussen.

Chur Tobias Briker, Samuel Halter, Tamara Landolt,
David Neuhold, Elisheba Schmid, Manuel von Diniken

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 465

Henrike Lihnemann/Eva Schlotheuber, Unerhorte Frauen. Die Netzwerke der Nonnen
im Mittelalter, Berlin, Propylden Verlag, 2023, 222 S., 11l. ISBN 978-3-549-10037-0.

Mit dem vorliegenden Band wenden sich die beiden Verfasserinnen, beide ausgewiesene
Kennerinnen der Materie, an ein breiteres geschichtsaffines Publikum. Es geht thnen um
die Sichtbarmachung einer zumindest in der 6ffentlichen Wahrnehmung vernachldssigten
Personengruppe, ndmlich der Bewohnerinnen von Klgstern, die durch das Leben in der
Klausur ihrer Um- und damit auch der Nachwelt vermeintlich entriickt waren. So verstan-
den, handelte es sich tatsdchlich um «un-erhorte», stimmlose Frauen. Diese Vorstellung
muss freilich relativiert werden, und das ist auch der Zweck dieses Buches, das auf den
Forschungen der beiden Koautorinnen beruht: Eva Schlotheuber hat in ihrer Habilitations-
schrift das von ihr in der Folge ediert vorgelegte Konventstagebuch einer anonymen Zis-
terzienserin aus dem Kloster Heilig Kreuz bei Braunschweig tiber die Jahre 14841507
ausgewertet; das zweite Quellenkorpus, das in das Buch einfliesst, ist die Briefsammlung
aus dem Benediktinerkloster Liine bei Liineburg aus den letzten vier Jahrzehnten des 15.
und der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts, die von einer Forschungsgruppe um Eva
Schlotheuber und Henrike LLdhnemann herausgegeben worden ist.

Diese Quellenbestiinde erlauben aufschlussreiche, bisweilen {iberraschende Einblicke in
das Leben der darin dokumentierten Klosterfrauen, die sich bei Bedarf sehr wohl Gehor
verschaffen konnten. Thre Kommunikation mit der «Aussenwelt» verlief zum einen iiber
die ihnen beigeordneten Kleriker, die Propste, zum anderen {iber ihre weltlichen Kontakte:
einerseits die weltlichen Prokuratoren, welche die Belange der geistlichen Héuser zu ver-
treten hatten, andererseits personliche Familienkontakte, welche die Nonnen auch nach
ihrem Klostereintritt — in der Regel schriftlich — unterhielten und die in einflussreiche (Pat-
rizier-)Kreise in den Stddten reichen konnten, in deren Umland sich die Kldster befanden.
Daraus entsteht ein lebhaftes Bild klosterlicher Gemeinschaften im ausgehenden Mittelal-
ter bzw. in der einsetzenden Frithen Neuzeit. Diese Gemeinschaften bildeten durchaus mit
ihrer Umwelt verbundene «Mikrokosmen», denen nebst den eigentlichen Chornonnen
auch Laienschwestern, Bedienstete und Kleriker angehorten. Dass das Leben hinter Klos-
termauern am Vorabend der Reformation kein Auslaufmodell war, belegen die Klosterre-
formen des 15. Jahrhunderts — beispielsweise im Teilbereich der Liturgiereform, die, um
die Verfasserinnen zu zitieren, «eine intensive intellektuelle und musikalische Schulung»
erforderte, «die Teil der Gemeinschaftsbildung war» (129).

Die Liturgie war denn auch ein Aspekt, an dem sich der Widerstand der Schwestern
gegen die Reformation entziindete, war doch «das lateinische Textstudium [...] Ausdruck
des geistlichen Selbstverstindnisses der Nonnen» (153). Wie lang sich dieser Widerstand
—etwa in Form von «Parallelgottesdiensten» — halten konnte, hing von verschiedenen Fak-
toren ab. In Medingen erklérten sich die Nonnen 1554 (!) bereit, «den Kelch beim Abend-
mahl zu akzeptieren», nicht ohne sich «eine weitgehende unbehelligte Fortfithrung des
geistlichen Lebens mit Mitspracherecht bei der Besetzung der Pfarrstelle und Fortfithrung
der lateinischen Stundengebete und Messliturgie» zu sichern (163). Zumindest in Nieder-
sachsen bestanden Nonnenkloster also als evangelische Einrichtungen weiter, so dass
«eine als wichtig empfundene Lebensform und Bildungseinrichtung fiir Frauen unter ver-
dnderten Vorzeichen» bewahrt wurde (164).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



466 Rezensionen — Comptes rendus

Den Autorinnen ist ein gut lesbarer und informativer Band gelungen, der mancherlei tiber-
kommene Vorstellungen berichtigt. Er kommt ohne Register und Anmerkungen aus, im
Anhang werden ausgewihlte Literaturhinweise angegeben.

Solothurn Georg Modestin

1II. Friihe Neuzeit:
Gelehrte, Abte, Konige, Hexen

Olivier Fatio, Le pasteur Ottaviano Mei et sa bibliothéque (vers 1548—1619) (= Publica-
tions de 1’Association suisse pour I’histoire du refuge huguenot 12), Neuchatel, Alphil,
2021, 146 S., 11l. ISBN 978-2-88930-400-4.

Der Ausgangspunkt fiir die vorliegende Studie ist ein im Archivio di Stato in Sondrio auf-
bewahrtes Bibliotheksinventar, das 1619 — zweifellos nach dem Tod des Biicherbesitzers
—vom Notar Guglielmo de Peverelli gen. Ferlino aufgenommen worden ist. Die Seltenheit
derartiger Quellen, die den geistigen Horizont eines in der Frithen Neuzeit lebenden Indi-
viduums zumindest erahnen lassen, hat die Edition des Inventars stimuliert. Eingeleitet
wird diese Edition durch einen biographischen Abriss zum Eigentiimer der aufgefiihrten
Biicher, ndmlich dem reformierten Pastor Ottaviano Mei, Abkémmling einer Luccheser
Patrizierfamilie, dessen Vater seine Heimatstadt aus Glaubensgriinden verliess und in Genf
Zuflucht fand. Sein iltester Sohn Ottaviano, zur Mitte des 16. Jahrhunderts geboren, liess
sich aller Wahrscheinlichkeit nach in Genf zum Pastor ausbilden und wurde — nicht zuletzt
aufgrund seiner Italienischkenntnisse — von der drtlichen Compagnie des pasteurs vorge-
schlagen, als es darum ging, einen weiteren Geistlichen ins Veltlin zu schicken, um die
dortigen reformierten Glaubensbriider und -schwestern zu stéarken.

Das Veltlin, ehemals eine maildndische Besitzung, war 1512 von den Drei Biinden be-
setzt und als Untertanengebiet einverleibt worden. Aufgrund dieser besonderen politischen
Stellung wurde es zum Zufluchtsort flir reformierte Glaubensfliichtlinge aus Italien, da die
Biindner Herrschaft die freie Religionsausiibung gewé#hrleistete. Mei wurde 1580 zum Pas-
tor von Teglio berufen, wo er seelsorgerisch und pédagogisch am lokalen Kollegium, einer
reformierten Bildungseinrichtung, tdtig war. Er nahm am Religionsgespréich von Tirano
(1595-1597) teil, dessen Akten er mitedieren sollte, und an demjenigen von Piuro (1597).
In der Folge tibernahm er die Gemeinde von Chiavenna, eine der grossten im Veltlin. Er
ibte sein Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1619 aus, wobei seine letzten Jahre durch die
Sorge um das in zunehmendem Masse polarisierte religitose Klima verdiistert wurde. Wie
berechtigt Meis Befiirchtungen waren, zeigte sich bereits ein Jahr spéter, als es — im Span-
nungsfeld internationaler Interessen — zum sogenannten «Veltliner Mord» bzw. «Sacro
Macello» kam.

Hintergrund der tragischen Ereignisse war die Rivalitidt zwischen den Anhéngern einer
Allianz mit Frankreich und Venedig und den Anhéngern einer auf Mailand und Spanien
hin ausgerichteten Politik, welche die Drei Biinde sowie deren Untertanengebicte spaltete.
In diesem Zusammenhang ist der Plan einer Gruppe katholischer Adeliger zu sehen, die,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 467

von Spanien ermuntert, versuchten, die Biindner Herrschaft tiber das Veltlin zu stiirzen
und — bei der Gelegenheit — auch den Protestantismus in den Untertanengebieten zu elimi-
nieren. In der Nacht vom 18. zum 19. Juli 1620 begann ein dreititiges Massaker, dem
zwischen vier- und sechshundert Protestantinnen und Protestanten zum Opfer fielen. Ein
Biindner Eingreifen wurde von Spanien verhindert, was wiederum ein franzosisches Ein-
greifen nach sich zog. Erst 1639 gelangten die Drei Biinde wieder in den Besitz ihrer Un-
tertanengebiete — um den Preis freilich, dass in Letzteren nur noch die katholische Konfes-
sion geduldet werden durfte.

Ottaviano Meis Bibliothek widerspiegelt das breite Interessenspektrum ihres gelehrten
Besitzers, dessen Biichersammlung einen enzyklopédischen Wissensdurst erahnen ldsst:
Selbstredend sind Bibeln und reformierte theologische Schriften breit vertreten, darunter
Titel, welche ihr Publikum auf Kontroversen mit dem Katholizismus und evangelischen
«Abweichlern» («non-conformistes») vorbereiten sollten. Weitere thematische Schwer-
punkte sind (kirchen-)geschichtliche Abhandlungen, darunter die bekannten Magdeburger
Zenturien, die unter der Federfithrung des Lutheraners Matthias Flacius Illyricus entstan-
den waren, sowie dessen Catalogus testium veritatis (wobei diese Wahrheit dezidiert re-
formierten Charakter hat). Zu erwéhnen ist in diesem Zusammenhang auch die Histoire
des martyrs persecutez et mis & mort pour la verité de I’Evangile... von Jean Crespin und
Simon Goulart. Weitere Interessengebicte Meis waren philosophischer (mit einer merkli-
chen aristotelischen Neigung), pddagogischer, geographischer, juristischer und sogar wirt-
schaftlicher Natur. Fiir eine willkommene Abwechslung diirften die verzeichneten litera-
rischen Werke gesorgt haben, unter denen sowohl antike als auch jiingere Autoren vertre-
ten sind.

Mit der Edition des Inventars von Meis personlicher Bibliothek bietet Olivier Fatios —
durch ein Namensverzeichnis erschlossener — Band der geistesgeschichtlich orientierten
Frithneuzeitforschung eine zweifellos willkommene Quelle dar.

Solothurn Georg Modestin

Rudolf Gamper/Peter Niederhiiuser, Laurenz von Heidegg. Ein Renaissance-Abt im
Zeitalter der Reformation (Murensia 10), Ziirich, Chronos Verlag, 2024, 71 S., ISBN 978-
3-0340-1748-0.

In der Reihe «Murensia» verdffentlicht die im Hinblick auf das 1000-jihrige Klosterjubi-
laum 2027 gegriindete Stiftung «Geschichte Kloster Muri» in unregelméssigen Abstdnden
Kleinschriften zu ausgewihlten Themen der Kloster- und Regionalgeschichte. Nach dem
Band von Dominik Sauerléinder, der einen breiten Blick auf die Reformation in den Freien
Amtern wirft, ist nun erneut ein Band erschienen, der den Fokus auf das frithe 16. Jahr-
hundert richtet. Rudolf Gamper und Peter Niederhduser néhern sich dieser Zeit ausgehend
von der Person des Abtes Laurenz von Heidegg, der dem Kloster Muri wihrend mehr als
vierzig Jahren (1508-1549) vorstand. Ins Zentrum ihrer Darstellung stellen sie die Biogra-
fie des Abtes, sein Wirken und vor allem die mit ihm in Verbindung stehenden, grossten-
teils noch erhaltenen Objekte und Kunstwerke. Letztere lassen Laurenz von Heidegg, so
die Kernthese, als typischen Renaissance-Abt erscheinen, der nicht nur das Uberleben des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



468 Rezensionen — Comptes rendus

Konvents in den Wirren der Reformationszeit sicherte, sondern ab den 1530er-Jahren auch
fiir die Erneuerung von Kirche und Konvent sorgte.

Die von Laurenz in Auftrag gegebenen Bauten und Kunstauftrige sowie die von ihm
gekauften liturgischen Biicher widerspiegeln das kirchliche Engagement des Abtes, vor
allem jedoch, so die Autoren, sein als Sprossling einer Adelsfamilie besonders ausgeprég-
tes Représentationsbediirfnis. Dieses Bediirfnis nach Glanz und Pracht sehen Gamper und
Niederhduser als Kontinuitétslinie, die iiber die Reformationszeit hinausreicht. Bereits zu
Beginn seiner Amtszeit trat Laurenz als Bauherr in Erscheinung. Nach der Zerstérung und
Pliinderung des Klosters im Zweiten Kappelerkrieg beschrinkte er sich nicht auf die Re-
paratur der Schiden. Er erneuerte und erweiterte die 1509 gebaute Abtkapelle, initiierte
Neubauten wie jene des Kreuzgangs und des Amtshauses in Bremgarten und gab einen
bischoflichen Krummstab — geméss Gamper und Niederhéduser Laurenz’ wertvollste An-
schaffung — und kunstreich verzierte Chorbiicher in Auftrag.

Der Fokus auf die materielle Kultur, die von den zahlreichen Abbildungen unterstrichen
wird, ist zweifellos die Stirke des Buches. Dariiber hinaus sind die Autoren darum bemiiht,
ein nuanciertes Bild des Abtes zu zeichnen. Seine Affinitit zur Kunst sei evident, die von
der fritheren Forschung betonten wissenschaftlichen und humanistischen Interessen de-
konstruieren die Autoren hingegen. Abt Laurenz erscheint als ein Verteidiger der alten
Ordnung, ohne jedoch kriegstreibend oder polemisch gewirkt zu haben. Im Gegenteil
zeigte er sein politisches Geschick, als es etwa darum ging, den Forderungen konvertierter
und deshalb ausgetretener Konventualen nach einer Abfindung entgegenzutreten oder nach
1531 den Gottesdienst in den Freien Amtern und im Kloster zu erneuern.

Dariiber hinaus bleibt die Annéherung an die Person des Abtes notgedrungen bruch-
stiickhaft. Zu diinn ist die Quellenlage, als dass sich etwa konkrete Aussagen iiber seine
Integration in das gesellschaftliche Leben machen liessen. Die beiden Autoren legen diese
Grenzen offen und fiillen die Leerstellen mit historischen Kontextualisierungen und teil-
weise mit plausiblen, aber dennoch spekulativ bleibenden Schlussfolgerungen — eine Her-
angehensweise, die dem Format und dem anvisierten (breiten) Zielpublikum geschuldet
sein diirfte. Darauf ist wohl auch zurilickzufiihren, dass Niederhduser und Gamper histori-
ografische Einordnungen, beispielsweise eine Einbettung in die Reformationsgeschichts-
forschung, weitgehend vermissen lassen. Wer hingegen nach lokal- und regionalgeschicht-
lichen Zusammenhingen und Ausfithrungen zum Kloster Muri am Beginn der Frithen
Neuzeit sucht, wird auf diesen kenntnisreich geschriebenen Seiten fiindig.

Bern Daniel Sidler

Volker Reinhardt, Montaigne. Philosophie in Zeiten des Krieges. Eine Biographie, Miin-
chen, C.H. Beck, 2023, 433 S., ISBN 978-3-406-79741-5.

Frankreichs Frithe Neuzeit ist gezeichnet durch die kriegerische Auseinandersetzung zwi-
schen der katholischen und der calvinischen Konfession. GeméB der frithneuzeitlichen
Kultur resultieren diese Religionskriege aus einem komplexen Verhéltnis von Territorial-
politik und religiosem Welt- wie Selbstversténdnis. So sind sie erheblichen Mafles auch Aus-
einandersetzungen der theologischen und philosophischen Lehren. Als sich katholischerseits
mit der Liga entgegen der wiederholt zur Vermittlung neigenden Hofpolitik eine vehemente

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOIL: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 469

Ablehnung jeglichen Kompromisses entwickelt, entsteht Montaignes literarische Auseinan-
dersetzung mit diesen Lehren, mit ihrer praktischen Durchsetzung und mit ihren politischen
Folgen (vgl. 9, 24f., 45, 6669, 76, 94f., 125-127, 236f., 239, 249-251. 300-305).

Montaigne ist als Neuadeliger an sich und vor allem als Biirgermeister von Bordeaux
nicht einfach ein Mensch der Feder, sondern auch der amtlichen Tétigkeit. Reinhardts bio-
grafische Erzihlung thematisiert damit auch Montaignes politisches Handeln, namentlich
seine diplomatischen Vermittlungsbemiithungen zwischen den Hugenotten und dem Hof.
Montaigne selbst bezieht eine konservative konigsnahe Position, da er einzig in einer der
Religionen iibergeordneten staatlichen Zentralgewalt die Losung zur Aufhebung der blu-
tigen Konflikte sieht. In seinem Bemithen um Vermittlung wird er dabei in einer sich im-
mer mehr polarisierenden Eskalation nicht nur politisch isoliert, sondern auch am Leben
bedroht. Gegen Schluss vorliegender Biografie steht Montaignes brieflicher Austausch mit
Henrich IV. im Fokus. Mehr und mehr sieht Montaigne in Henri de Navarre sein eigenes
politisches Denken und Tun verwirklicht. Dass der siegreiche Hugenottenfiihrer sich dann
zum Allgemeinwohl unter die bestehende Tradition beugt und zum Katholizismus konver-
tiert, mag als Sieg von Montaignes Religionspolitik angesehen werden: «Mit dem Ubertritt
Heinrichs IV. zur katholischen Religion im Juli 1593, seinem Einzug in Paris im Jahr da-
rauf und seinem Toleranzedikt von 1598, das die Minderheitsreligion des Calvinismus und
deren Anhénger legalisierte, gewann Montaignes Werk gewissermallen staatstragenden
Charakter.» (304f.; vgl. 34f., 67-70, 74, 76, 94f., 120f., 125-129, 132-134, 175f,, 189—
191, 220-222, 225f., 234, 236-241, 246, 249-251, 293-296, 300, 304f.)

Diese politische Situation betreffend lehrt Reinhardts Studie, wie aufmerksam und vor-
sichtig Montaignes Schriften gelesen werden miissen. Denn diese sind in Zeiten der Inqui-
sition und der staatlich-repressiven Religionsspionage geschrieben. Nun betreibt gerade
Montaigne das «<Zwischen-den-Zeilen Schreiben> auf Hochstniveau (vgl. 28, 58-60, 76,
133f., 136f.). Seine eigentliche Ansicht zur Religion fordert diverse kirchliche Lehren und
Strukturen seiner Zeit heraus, sowohl protestantischer- wie katholischerseits. Und diese
politisch-kirchlichen Institutionen sind durchaus gewaltbereit. Von daher, also von Mon-
taignes spezifischer Lage aus, ldsst sich vermutlich nachvollziehen, dass vorliegendes
Buch teils in etwas pauschaler Terminologie argumentiert, wie zum Beispiel: «Montaignes
Ideen zu Mensch, Religion und Natur waren mit jeder Form von Rechtgldubigkeit vollig
unvereinbar. Als Selbstdenker hatte er sich ldngst vom Christentum in all seinen Spielarten
abgewandt und eine Weltsicht ausgebildet, fiir die alle Religionen menschliche Erfindun-
gen und nur allzu oft Anleitungen zur Unmenschlichkeit waren.» (134; vgl. 13, 59f., 85,
133f., 136-139, 155, 212, 264-266) Es fragt sich, ob das «Christentum», auch das dama-
lige, hier wirklich «in all seinen Spielarten» erschépft ist, oder ob es nicht doch auch Wei-
ten und Tiefen besitzt, die Montaigne hier auffangen. Gibt es doch auch in seiner Zeit der
religiosen Gewalt durchwegs sich als christlich verstehende Menschen, Lehren, Struktu-
ren, Gemeinden und Institutionen, die sich wie er selbst gegen die religios begriindete Bru-
talitdt stellen. Die komplizierte, vielfiltige und ambivalente religiose Erfahrungswelt der
damaligen Menschen bedarf also einer sehr differenzierten und sorgtiltigen Terminologie.
Dennoch scheint jene eher pauschal anmutende Darstellung, wie sie vorliegendes Buch
teils wihlt, angemessen zu sein als Ausdruck der verzweifelten Wut, die Montaigne ange-
sichts des moralischen Versagens der Kirchen seiner Zeit empfunden haben muss.

Hauptsdchlich nun konzentriert sich Reinhardts Buch auf Montaignes literarisches
Hauptwerk, die Essais. Dieser Fokus hat nicht nur im rein intellektuellen, sondern auch im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



470 Rezensionen — Comptes rendus

allgemein-biografischen Rahmen seine interpretatorische Legitimitét. Wie Reinhardt ndim-
lich souveridn demonstriert, hat Montaigne einen Grofteil seines Daseins auf diesen litera-
risch-philosophischen Selbstvollzug konzentriert. Montaigne schreibt gegen die stéindige
Bedrohung an Leib und Leben «in Zeiten des Krieges», um sich in die Besténdigkeit, in
die Geborgenheit des Denkens zu fliichten. Zudem schreibt er als moralische Appellation
an seine Gesellschaft, um sie von ihrer gewalttitigen Verrohung wegzufithren. Ein Grof3-
teil seiner gedanklichen Arbeit liegt in der Ergriindung der Ursachen der menschlichen
Brutalitit, wobei er ein philosophisch-anthropologisches, empirisch-soziologisches, kul-
turhistorisches sowie moralisch-selbstreflexives Spektrum abdeckt. Nebst seinen Essais
bildet auch Montaignes Bericht von seiner Romreise iiber das Deutsche Reich und Eidge-
nossenschaft 1580 und 1581 eine kulturphilosophische Vergleichsstudie. Angesichts der
Griuel, die sich die Menschen aufgrund ihrer Konfession antuen, richtet sich Montaignes
Kritik zunehmend auf die Religion und auf «dogmatistische> Philosophiesysteme. Dass di-
vergierende Lehren vom Abendmahl das Reich in einen Biirgerkrieg stoBen, ist der Be-
weis, dass in solchen Systemen nicht das wahre Christentum der Néchstenliebe liegen
kann. Ein Mittel zur politischen Stabilitét sieht Montaigne einerseits, wie gesagt, im kul-
turellen Konservatismus, andererseits, und hier kommen nun die Essais zu trage, in kon-
sequenter Skepsis: Der Mensch kann Gottes Wille und damit die wahre Konfession nicht
erkennen. Montaignes Agnostizismus, gendhrt mit Sentenzen des Lukrez, des Sextus Em-
piricus und des Prediger Salomo, geht von einer empirischen Ausgangslage aus, ndmlich
jener kulturphilosophischen und kulturhistorischen Relativierung, durch welche eine de-
mitig-neutrale Position eingenommen werden kann. Nebst seiner religitsen Toleranz
zeichnet sich Montaigne hierbei auch durch seine Kritik an der europdischen Kulturarro-
ganz gegeniiber der Neuen Welt aus. Montaigne versteht es in seinen Essais, durch
Selbstskepsis die eigene Position zu relativieren und damit diejenige der <(Anderen» ein-
nehmen respektive verstehen und wertschétzen zu konnen. Von hier aus formuliert er auch
scharfe Kritik gegen das morderische Justizsystem sowie gegen die gewissenlose Brutalitét
des Menschen an Tieren. Montaignes Essais helfen, wie gesagt, letztlich auch ihm selbst:
Er schreibt gegen die Angst in einer Lage stindiger Lebensbedrohung. Seine Essais kom-
men daher immer wieder prézise auf religids-existenzielle Probleme wie Leid und Ver-
ginglichkeit zu sprechen, wobei er zwar wiederholt in pessimistische Resignation zuriick-
fillt, aber dennoch kontinuierlich im Vertrauen auf das Gute mit moralischem Tatendrang
vorwdrtsschreitet: «Nicht wenige der zitierten Passagen zeigen, dass Montaigne zwischen
skeptischer Zuversicht und volliger Verzweiflung iiber das Elend seiner Zeit und seiner
korperlichen Verfassung schwankte. Die Menschen durch gute Beispiele zum Guten zu
erziehen, ist der Grundsatz des humanistischen Menschenbildes [...]. Im Gegensatz dazu
zeichnet Montaigne im Bild von sich keinen strahlenden Tugendhelden, sondern einen
Menschen mit dem natiirlichen Trieb zur Giite und mit ansonsten eher durchschnittlichen
Neigungen und Féhigkeiten. Die groBe Kunst der Essais besteht darin, dieses Tableau so
natiirlich scheinen zu lassen, dass es zur Nachfolge auffordert. Wie viel es mit dem <ech-
ten> Montaigne zu tun hat, bleibt genauso offen wie die Frage, ob es die erhofften Breiten-
wirkungen erzielte.» (288; vgl. 12—-17, 23f., 38, 4749, 51, 56, 58-60, 80f., 88-90, 93-95,
97, 100, 106-109, 114f., 118-121, 126-128, 133f., 136-141, 146, 154f., 164, 174-176,
182, 187-191, 193-198, 212, 240f., 260f., 264-266, 270, 274, 280f., 286288, 292f.)
Reinhardts Buch zeichnet sich somit durch sein intellektuell und emotional tiefgehendes
Nachvollziehen von Montaignes Lage und Anliegen aus. Es beschreibt uns eine zarte Seele

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 471

in «Zeiten des Krieges», wobei sich zeigt, dass die Brutalitit, die sich die Menschen ge-
genseitig antun, gegeniiber dieser gutmiitigen, mitfiihlenden Seele Montaignes zunehmend
sehr schwach dasteht.

Wien Andreas Burri

Johannes Willms, Louis XIV. Der Sonnenkénig und seine Zeit, Miinchen, C.H. Beck, 532
S., ISBN 978-3-406-80067-2.

Die neue Biografie zu Louis XIV zeichnet das Bild eines Monarchen, dessen Egomanie
ihn zu massiven politischen Fehlentscheidungen fiihrte. Geprégt von der Fronde des Adels,
der nicht die Abschaffung der Monarchie, sondern die Beteiligung an der Macht forderte,
etablierte Louis XIV ein absolutistisches Herrschaftssystem: Der von Mazarin ausgebil-
dete Konig personifizierte die religits legitimierte Herrschaft als nationale Identitiét. Der
franzdsische Konig war bewusst volksnah und stellte seinen Alltag auch der <unteren> Be-
volkerungsschicht zur Schau. Die sich in der Frithaufkldrung rasant entwickelnden Wis-
senschaften und Kiinste wurden in den panegyrischen Dienst des franzdsischen Konigs
genommen. Das ganze politisch-kulturelle Leben des Adels wurde programmatisch auf die
Inszenierung der koniglichen Person ausgerichtet. Die kulturellen Leistungen, die sich da-
mit im Zuge seiner Herrschaft ergaben, priigten die Epoche. Uber die Grenzen hinaus wur-
den diese Kultur und dieses Herrschaftsmodell imitiert. Der geltungssiichtige Adel musste
sich an dieser Schau des Kénigs messen und bewihren, womit des Adels Ehrgeiz struktu-
rell weg von der Politik hin zum passiven Schaustellen neutralisiert wurde. Diese aristo-
kratische gloire lebte aber nicht nur vom Prunk, sondern auch von der primitiven, also
kriegerischen Uberlegenheit. Diese gloire war logischerweise nur dem Konig vorbehalten.
Dieser folgend, wurde Louis XIV zu verheerenden innen- wie aulenpolitischen Fehlent-
scheidungen gefiihrt: Willms Biografie konzentriert sich auf die Kriegstreiberei. Louis
XIV initiierte {iber seine Regierungszeit wiederholt Kriege. Unter seiner Regierung ging
die franzdsische Kriegsfithrung mit enormer Inhumanitét vor, in dem sie Stédte zerstdrte
und ganze Landstriche eindscherte. Grobfahrldssig forderte er die osmanische Armee ge-
gen Wien, um seinen habsburgischen Kontrahenten zu neutralisieren. Die kurzweiligen
auBenpolitischen Erfolge waren das Werk seiner Milit4rs und Diplomaten. Kurzweilig wa-
ren sie, weil er sich dazuschaltete: Durch Demiitigungen, Heucheleien und Liigen provo-
zierte er grofangelegte antifranzdsische Allianzen. Um des Adels Ehrgeiz zu béindigen,
musste er ihn durch Divertissement und Prunk am Hof betduben, was ebenso Unsummen
verschlang. Louis XIV blutete seine Bevolkerung aus. Er vererbte Frankreich eine Miss-
wirtschaft, die die Franzdsische Revolution mitbedingte. Willms fiihrt die politische und
moralische Inkompetenz auf die Egomanie des Konigs zuriick: das Befinden seiner Person
war ihm der einzige MaBstab fiir seine Politik. So widerrief er aus Tartiifferie das Edikt
von Nantes, das der hugenottischen Bevlkerung freie Religionsausiibung zugesagt hiitte,
und lief tausende Menschen in Frankreich, und dariiber hinaus in Savoyen, brutal verfol-
gen. Nebst moralischen Griinden war dieser Zug auch auf der Linie reiner Staatsridson ver-
heerend, weil sich der Tod oder die Flucht der hugenottischen Bevélkerung massiv auf den
Staatshaushalt und die Armee auswirkte. Letztere, die sich wie gesagt im Dauerkriegszu-
stand befand, schwichte er noch dadurch, indem er Soldaten fiir seine grenzenlose Bauwut,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



472 Rezensionen — Comptes rendus

die vielen das Leben kostete, verwendete. Willms Darstellung folgt der harschen Kritik,
die Fénelon dann gegen Louis XIV verfasste: Dessen Pflicht wire es gewesen, fiir Frieden
und Wohlstand zu sorgen, seine ganze Regierungstitigkeit aber hatte er dagegengehandelt.
Louis XIV hat Fénelons Schrift wohl nicht zu lesen bekommen, dennoch schloss er sein
Leben nach unseren Quellen mit Reue tiber seine Volksausbeutung und Kriegstreiberei (9,
11f,, 33-35, 38f; 411, 51, 6466, 93-96, 114f., 1171, 120-127, 130, 145f., 157, 161f.,
164f., 175f., 178, 180-190, 192, 198, 200-202, 206, 228f., 233f., 243-245, 250, 254, 264—
269, 271-273, 282-289, 292-295, 330, 334f., 340-346, 377, 381f., 385f., 391, 414f., 417-
419, 424, 441, 446, 4541, 457-460).

Willms Biografie zeichnet also die moralischen Katastrophen nach, die Louis XIV ver-
sursachte. Diskret wird Kritik an einer franzdsischen Geschichtsschreibung und Kulturpo-
litik geduBert, die noch heute die politische Inkompetenz, namentlich die Kriegstreiberei,
dieses Herrschers tuschiert oder relativiert (180f., 206, 417—419, 459f.). Dabei ist nicht
klar, ob hierbei von einer tendenziellen oder nur von einer vereinzelten Ignoranz die Rede
ist. Diese Frage wiirde eine umfassende Erorterung erfordern. Verharmlosung von Kriegs-
treiberei in der Geschichtswissenschaft und Kulturpolitik ist jedenfalls und leider ein glo-
bales Problem. Die Biografie konzentriert sich wie gesagt auf die au3enpolitischen Kata-
strophen, womit ein GroBteil des Textes die Analyse der militérischen und diplomatischen
Verldufe ausmacht. So kann der Untertitel des Buches — Der Sonnenkonig und seine Zeit
— etwas irrefithren, wenn uns mit «seine Zeit» auch seine Epoche interessiert, die ja getra-
gen ist von tiefgreifenden kulturellen Wandlungen. Schon nur in ideenhistorischer Per-
spektive ist diese Epoche mit der Frithaufkldrung, der franzsischen Klassik, dem Jan-
senismus, der Roman- und Salonkultur, dem Feminismus, der Musik, um nur einige zu
nennen, eine ungemein faszinierende Zeit. Dariiber hinaus fragt sich auch generell kultur-
historisch: Wie haben die Menschen damals gelebt? Wie hat die Bevolkerung Louis XIV
erlebt? Wie gestaltete sich der Alltag im Frankreich dieser Zeit? Wie dachte man? Was
fiirchtete man? Wo fand man Freude? Wie lebte man Religion? Die Biografie enthilt zwar
zu solchen Fragen einige kontextualisierende Exkurse, zum Beispiel zur Sakralisierung des
Konigtums im frithneuzeitlichen Frankreich, zum Quietismus, zur Fronde, zur Medizin am
Hofe, zur Wissenschaft, zur Kolonialisierung, zum Sklavenhandel, zum Kriegskapitalis-
mus, zum Leben respektive zum Divertissement in und um Versailles, und zu Personen
wie Mazarin, Fénelon, Jeanne Guyon und Maintenon (16, 26, 33-35, 44, 61, 64f., 69, 91,
93, 120-123, 126f., 130, 136f., 242-246, 265f., 268f., 285-289, 310f., 321, 324, 327f.,
330f., 338, 341-350, 385f.). Aber diese Exkurse fallen sehr kurz aus, um gleich wieder der
detaillierten Analyse des politischen Geschehens Raum zu geben. Doch muss festgehalten
werden, dass Willms Biografie damit ihren Gegenstand nicht verfehlt: Es handelt sich um
eine Biografie iiber Louis XIV, der seine Herrschaft in den Dienst seiner gloire stellte.
Durch die genaue Analyse des politischen Geschehens kommt die ganze Fragwiirdigkeit
von Louis XIV zu Tage: Auch ungeachtet der Unmoral seiner Politik, fragt sich, wie er
seine Fihigkeiten und Krifte dermaBen tiberschétzen-, und die Folgen seines Tuns derma-
Ben unterschétzen konnte. Der politische Fokus vorliegender Biografie ist ein Fokus, den
Louis XIV selbst aufzwingt, wenn er seine ganze Herrschaft dazu missbrauchte, einen ver-
meintlichen Ruhm zu erlangen, der noch immer keiner wiére, wenn er ihn erreicht hitte.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 473

Denn erstens ist Dominanz kein Ruhm, und zweitens sind Mittel und Zweck nicht zu tren-
nen.

Wien Andreas Burri

Béla Kapossy/Béatrice Lovis (dir.), Edward Gibbon et Lausanne. Le Pays de Vaud a la
rencontre des Lumiéres européennes, Gollion, Infolio, 2022, 528 p., ISBN 978-2-889-
68038-2.

Le présent recueil suit les nombreuses traces laissées par I’historien anglais E. Gibbon a
Lausanne, la ville ot il a passé une grande partie de sa vie et travaillé & son ceuvre princi-
pale The History of the Decline and Fall of the Roman Empire (6 volumes 1776-1789). Il
présente, décrit et interpréte en outre les influences des Lumieres romandes sur I’activité
littéraire de cet auteur.

Pour la premiere fois Gibbon est venu a Lausanne dans les années 1750. La ville était
une destination de formation appréciée dans toute I’Europe, notamment en raison de sa
situation géographique et politique: dans le sillage des conflits confessionnels puis révolu-
tionnaires, elle a accueilli un grand nombre de réfugiés religieux et intellectuels, ce qui a
permis d’y rassembler un riche réservoir d’idées. L’ceuvre de Gibbon a ainsi été fortement
marquée par les échanges intellectuels qu’il a trouvés dans la culture des salons lausannois.
La situation politique problématique de Lausanne elle-méme, alors sous domination ber-
noise, a ¢galement eu un impact sur son analyse de I’Empire romain. De retour en Angle-
terre, il entreprit en 1763 un voyage a Rome, passant par Lausanne ou il fit une longue
escale. En 1783, il s’y installa définitivement et termina son opus magnum, en suivant avec
inquiétude le déroulement de plus en plus violent de la Révolution frangaise. En 1793, il
rendit visite & un ami en Angleterre et y mourut en 1794, a la suite d’une intervention
médicale (Béla Kapossy/Béatrice Lovis: Introduction, 14-20).

A partir du XIXe siécle, plusieurs sources, relatives a la vie et a I’ceuvre de Gibbon a
Lausanne, ont été découvertes. Comme Gibbon était en contact étroit avec de nombreux
intellectuels du siécle des Lumieéres, Lausanne a accumulé un riche fonds de sources sur
cette époque d’idées. Les chercheurs ont été réguli¢rement attirés par la ville, dont les mu-
sées exposaient des livres, des manuscrits, des cartes, etc. appartenant a Gibbon. Ces der-
niéres années, le traitement archivistique du matériel a encore progressé. Le présent recueil
est le résultat de la collaboration entre 1'université, le musée et I’archive. Outre les sources
écrites, différents objets relatifs a la vie quotidienne de Gibbon ont été mis a jour de ma-
niere ciblée. Comme la ville de Lausanne a été de plus en plus au centre de la recherche
sur les Lumiéres au cours des derni¢res décennies, ce fonds sur la vie et I’ceuvre de Gibbon
a encore été enrichi. Le recueil tente donc non seulement d’éclairer Gibbon dans le cadre
du Decline and Fall of the Roman Empire, mais aussi de restituer sa vie et sa vaste forma-
tion dans le contexte des Lumiéres romandes. C’est dans cette optique que sont publiées
les soixante-dix contributions de trente-cinq auteurs issus de différentes disciplines scien-
tifiques, organisées dans le recueil autour des chapitres «Religion et éducation», «Histoire
et archéologien, «Politique et révolution», «Sociabilité et divertissements», «Arts et litté-
rature», «La grotte, lieu de vie et de mémoire» et «Archives et reliques» (Béla Kapossy/
Béatrice Lovis: Introduction, 20-22).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



474 Rezensionen — Comptes rendus

La complexité des informations contenues dans ce recueil n’est pas seulement assurée
par la diversité des contributions, mais aussi par la connaissance détaillée des contributions
elles-mémes: des connaissances et amis de Gibbon ainsi que de leurs activités littéraires et
artistiques, aux plans architecturaux de sa maison; de la maniére dont il fréquentait les
soirées lausannoises, a une liste détaillée de ses dépenses en nourriture et en vin; des jeux
de société, aux collections archéologiques de la Société des Lumicres de Lausanne.
L’ceuvre principale de Gibbon, Decline and Fall of the Roman Empire, c’est-a-dire son
contenu, sa méthodologie, son impact, sa prestation, ses défauts, son potentiel, etc., est
reléguée a I’arriére-plan et n’y est pas présentée de maniere aussi détaillée que 1’on pourrait
le souhaiter au vu de son caractére novateur et de 1’histoire de son impact a I’époque des
Lumieres. Mais ce livre met tout de méme 1’accent sur un autre aspect justifié: il veut nous
présenter le travail et la vie de Gibbon a Lausanne, creuset de la société des Lumieres. Le
fait que ce recueil d’articles présente presque a chaque page des photos de haute qualité
des objets d’archives et des reproductions de tableaux rend son projet encore plus réussi.
Malgré son poids et sa taille, cette publication est un musée que I’on peut tenir entre ses
mains.

Wien Andreas Burri

Eva Marie Lehner, Taufe — Ehe — Tod. Praktiken des Verzeichnens in frithneuzeitlichen
Kirchenbiichern (Historische Wissensforschung 22), Géttingen, Wallstein Verlag, 2023,
374 S., ISBN 978-3-8353-5380-0.

Kirchenbiicher, auch Pfarrbiicher, Rodel, Matrikel(n) genannt, sind handgeschriebene Re-
gister, in denen kirchliche Amtshandlungen wie Taufen, Trauungen und Bestattungen ver-
zeichnet und dadurch beurkundet werden. In der Alten Eidgenossenschaft erstmals Ende
des 15. Jahrhunderts belegt, setzte sich die Registerfiihrung nach der Reformation (in re-
formierten Gebieten) bzw. nach dem Konzil von Trient und mit dem Rituale Romanum
von 1614 (in katholischen Gebieten) flichendeckend durch. Ab den 1830er Jahren begann
in der Schweiz die Sdkularisierung des Zivilstandswesens, die jedoch insbesondere in ka-
tholisch-konservativen Kreisen auf betréichtlichen Widerstand stiess und eine der Streitfra-
gen im Kulturkampf bildete. Kirchlicherseits werden Register, die die vollzogenen Kasu-
alien verzeichnen, bis auf den heutigen Tag gefiithrt — zum Teil noch immer handschriftlich.
Fiir manche Pfarreien und Kirchgemeinden liegt denn auch eine mitunter mehrhundertjéh-
rige Uberlieferungskette vor. Vor allem fiir die Familienforschung, die historische Demo-
graphie und die Prosopographie, aber auch fiir die Sozial- und Kulturgeschichte ganz all-
gemein sind Kirchenbiicher als serielle Quellen von eminenter Bedeutung.

Das Interesse von Eva Marie Lehner in ihrer (fur die Drucklegung geringfiigig {iberar-
beiteten) Dissertation ist freilich anders gelagert: Die Autorin nutzt Kirchenbiicher primir,
um gattungsspezifische Praktiken des Verzeichnens wie auch die Herausbildung und Ver-
festigung verwaltungsrechtlicher Kategorien herauszuarbeiten und auf diese Weise kirch-
liche Biirokratisierungsprozesse nachzuzeichnen. Insofern interessiert sie sich weniger fiir
den faktischen Inhalt der Kirchenbiicher als vielmehr flir dessen Entstehung, Form und
kategoriale Auspridgung. Lehner, seit 2021 als Postdoc am Center for Dependency and
Slavery Studies der Universitidt Bonn tiétig, verfolgt einen praxistheoretischen Ansatz und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 475

verortet ihre Fragestellung in der Verwaltungs-, der Wissensgeschichte und der histori-
schen Intersektionalitdtsforschung. Letztlich fokussiert ihre Analyse auf soziale Machtver-
hiltnisse, Diskriminierung und Disziplinierung.

Die Autorin stiitzt sich auf einen beeindruckenden Quellenkorpus von 68 Kirchenbii-
chern aus einem halben Dutzend vor allem kirchlicher Archive im heutigen Bayern und
Rheinland-Pfalz. Der Korpus umfasst vorreformatorische, lutherische, reformierte, katho-
lische und mehrkonfessionelle Kirchenbiicher unterschiedlichen Umfangs aus dem 16. und
17. Jahrhundert, wobei die Auswahl keine Représentativitéit beansprucht. Anders als in den
mittelalterlichen Vorldufern (Sterbe-, Toten-, Jahrzeitbiicher), in denen in der Regel nur
bestimmte Personengruppen aufgefiihrt sind, wurden in frithneuzeitlichen Kirchenbiichern
sd@mtliche Personen vor Ort, unabhéngig von ihrem Stand und Geschlecht, verzeichnet.

Das in Garamond Premier und Brandon Grotesque gediegen gesetzte Buch mit zwei
Dutzend zum Teil farbigen Abbildungen, allesamt Reproduktionen von Kirchenbiichern
und Kirchenbucheintridgen, weist einen einfachen Aufbau auf: Nach einer Einleitung und
einer Kontextualisierung von Entstehung und Entwicklung frithneuzeitlicher Kirchenbii-
cher folgen drei Kapitel, die sich je einer spezifischen kirchlichen Amtshandlung widmen,
die in Kirchenbiichern verzeichnet wurden, und die im Titel des Kapitels um den zentralen
Fokus der jeweiligen Analyse ergénzt werden: Taufe und Gemeinschaft (Kapitel 3), Ehe
und Biirokratie (Kapitel 4), Tod und Person (Kapitel 5). Der Band wird durch ein Schluss-
kapitel mit Ergebnisprisentation, ein Abkiirzungsverzeichnis, ein Orts-, ein Personen- und
ein Sachregister, ein Abbildungsverzeichnis, ein Quellen- und Literaturverzeichnis und
eine Danksagung abgeschlossen. Die Kapitel 2—5 ihrerseits setzen sich aus vier bis fiinf
Unterkapiteln zusammen, wobei im letzten Unterkapitel jeweils «Zwischenergebnisse»
prisentiert werden. Die auf den ersten Blick bestechend einfache Gliederung hat den Nach-
teil, dass unnummerierte Zwischentitel, von denen es immerhin rund 30 gibt, nicht im In-
haltsverzeichnis aufgefiihrt sind.

In Kapitel 3 untersucht Lehner Taufbiicher und -eintréige, mittels derer Gemeinschaft
hergestellt wurde. Die «Einverleibung» der Téuflinge als neue Gemeindeglieder durch
Eintragung im Taufbuch stellte eine «textual community» her, wobei diese sowohl Le-
bende als auch Verstorbene umfasste. Konfessionell unterschiedlich umgegangen wurde
mit Not-, Erweckungs- und Wundertaufen. Dokumentiert wurden auch Konversionen,
meist vom Judentum oder vom Islam zum Christentum. Die Autorin erkennt sowohl ein-
schliessende als auch differenzierende, potentiell ausschliessende Verzeichnispraktiken.
Besonders deutlich wird letzteres im Fall des zum Teil mit roter Tinte hinzugefiigten Buch-
stabens J zur Kennzeichnung von (ehemaligen) Jiidinnen und Juden.

Kapitel 4 thematisiert Ehebiicher und -eintrége. In protestantischen Gebieten fiihrte die
Entsakralisierung der Ehe im Sinne Luthers dazu, dass «das Sakrament der Ehe und die
dazugehorigen kirchlich-religidsen Rituale durch einen biirokratischen Akt des Verzeich-
nens ersetzt» wurden (166). Die ab den 1520er Jahren angelegten Ehebiicher bezweckten
eine (Neu-) Ordnung der Ehe, um deutlich(er) zwischen ehelicher und nichtehelicher Se-
xualitédt unterscheiden und letztere zunehmend unterbinden zu kdnnen. Nichteheliche Be-
ziehungen wurden in Kirchenbiichern zum Teil mit besonderen Symbolen hervorgehoben
und von der Obrigkeit mit Zwangstrauungen oder angeordneten «stillen Hochzeiten»
(ohne Geldut, Musik, Spiel) sanktioniert. Nichteheliche Kinder — eine Kategorie, die sich
erst aufgrund entsprechender Verzeichnispraktiken herausbildete — wurden entweder be-
sonders markiert oder aber in gesonderten Teilregistern separiert verzeichnet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



476 Rezensionen — Comptes rendus

In Kapitel 5 schliesslich analysiert die Autorin, wie Personen in Sterberegistern und
-eintrigen auf unterschiedliche und vielfaltige Art und Weise verzeichnet wurden, um sie
sozial zu verorten und identifizierbar zu machen — wobei die kirchlichen Amtstréger hier-
bei durchaus auch experimentierten. Wichtige Elemente waren der Name mit Zusétzen,
die oft die soziale Identitit und spirituelle Verortung mittransportierten, und allfillige er-
ginzende Angaben wie Alter, Versehrtheit oder Todesursache. Separat erstellte alphabeti-
sche Verzeichnisse erlaubten das Auffinden von Personen in chronologisch angelegten
Registern.

Wie Lehner im Schlusskapitel ausfiihrt, waren die Verzeichnispraktiken in frithneuzeit-
lichen Kirchenbiichern von Anfang an mit Machtmechanismen verzahnt: «Es stand in der
Macht der kirchlichen Amtstréger, Unterschiede zu machen und diese — zumindest im Kir-
chenbuch — festzuschreiben.» (316) Gemiss der Autorin vermag ihre Analyse zu zeigen,
«wie bestehende Kategorien aus der Intersektionalitétsforschung (wie bspw. class, race,
gender) mit dem empirischen Material dialogisiert werden miissen und konnen, um die
Alteritit frithneuzeitlicher Gesellschaften sichtbar zu machen und in das Forschungsdesign
zu integrieren, aber auch um die Verwendung der eigenen Kategorien kritisch zu hinter-
fragen.» (324)

Der letztzitierte Satz ist ein Beispiel flir den Jargon, wie ihn Lehner auch andernorts
einsetzt (z.B. «narrativieren» u.4., 109, 128, 280, 284, 311, 315). Vor allem aber steht das
Postulat, «die Verwendung der eigenen Kategorien kritisch zu hinterfragen» oder, wie ver-
schiedentlich angemahnt wird, die Kategorienbildung zu «historisieren», in einem eigen-
timlichen Widerspruch zur Tatsache, dass die Autorin zahlreiche Begriffe, Konzepte und
Kategorien, die in ihrer Arbeit eine zentrale Rolle spielen — z.B. Kirchenbuch, kirchlicher
Amtstriger, Kirchengemeinde, Biirokratisierung —, weder kritisch reflektiert noch begriffs-
geschichtlich einordnet. Die selektive Verengung des Fokus’ auf ausgewihlte Kategorien
ist der Anschlussfihigkeit von Lehners Studie an breitere Forschungsdiskurse nicht unbe-
dingt zutrdglich. Gewisse Unstimmigkeiten — Zwingli und Calvin wandten sich 1526 mit
Sicherheit nicht gemeinsam an den Stadtrat von Ziirich (43f.); «Lateralkonzil» (184) — las-
sen zudem vermuten, dass das Interesse von Lehner am kirchengeschichtlichen Kontext,
in dem die von ihr untersuchten Kirchenbiicher entstanden, begrenzt ist. Die Prognose sei
gewagt, dass die Studie von Eva Marie Lehner aufgrund ihres zwar differenzierten, aber
letzten Endes doch ziemlich selektiven Zugriffs auf die Quellengattung Kirchenbiicher in
Fachkreisen nicht als jenes «Standardwerk» rezipiert werden wird, dessen bisheriges Feh-
len die Autorin zu Beginn ihres Buchs konstatiert.

Bern David Zimmer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 477

Etienne Dolet (1509—1546): Mcirtyrer des Freien Denkens. Leben und Werk nach der Bi-
ografie von Richard Coply Christie (1899) Cymbalum mundi. Anonym, vermutlich Bona-
venture Des Périers (1537/38), hg. von Heiner Jestrabek, Heidenheim, Verlag freiheits-
baum, edition Spinoza, 2024, 291 S. André Lorulot (1885—1963). Leben und Ideen eines
Freidenkers. Vie et idées d un libre-penseur, hg. von Heiner Jestrabek, Heidenheim,
Verlag freiheitsbaum, edition Spinoza, 2024, 249 S.

Seit 2024 gibt der alternative, in Heidenheim beheimatete Kleinverlag «Freiheitsbaumy,
gegriindet von Hellmut G. Haasis (1942-2024), die neue «Edition Libre Pensée» heraus.
Der Name «Verlag freiheitsbaumy ist Programm, gilt doch der Freiheitsbaum seit der Fran-
zosischen Revolution (1789), der Mainzer Republik (1793), den Juli- und Mirzrevolutio-
nen (1830; 1848) als Symbol des Volkes fiir Freiheit und Demokratie.

Und seit vielen Jahren verdffentlicht Heiner Jestrabek in der Reihe «edition spinoza»
klassisch aufklérerische, religionskritische Schriften, regionsbezogene historische Studien
und schone Literatur. Die neue Edition wendet sich den Freidenkern, speziell den Franzo-
sen Etienne Delot (1508-1546), Marie Vérone (1874-1938) und André Lorulot (1885—
1963), ihren Biografien, ihrem Wirken und ihren Schriften zu.

Bekanntlich héngen die Freidenker eng mit den demokratischen Stromungen des Huma-
nismus (einschlieBlich ihrer antiken Wurzeln), der européischen Aufkliarung und den radi-
kaldemokratischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts mit ihren Ausstrahlungen in die
Frauen- und Arbeiterbewegung des 20. Jahrhunderts zusammen. Offentlich bekampft wur-
den obskuranter religiéser Fanatismus, intellektueller Dogmatismus, zynisch praktizierte
Rechtlosigkeit und schrankenlose Machtaustibung der jeweiligen Herrschaftssysteme.

Von daher gesehen ist das Freidenkertum, sei es in seiner klassischen oder in seiner
modernen Form so aktuell wie notig. Einer der frithen freien Denker war der franzdsische
Humanist Etienne Dolet (1509-1546), dem Jestrabek einen fast 300 Seiten starken Band
gewidmet hat: Etienne Dolet (1509—1546): Mirtyrer des Freien Denkens.

Der Band beinhaltet eine mit zeittypischen Abbildungen versehene Einfiihrung von Hei-
ner Jestrabek (6—49), dann folgen als Nachdrucke die Biographie iiber Dolet von Richard
Copley Christie aus dem Jahr 1899 (50-268) sowie das «Cymbalum mundi» von Bona-
venture Des Périers (etwa um 1510-1544) aus den Jahren 1538/39 (269-291).

Etienne Dolet wurde am 3.8.1509 in Orléans geboren, ging als 17-Jihriger zum Studium
nach Padua, der damaligen Hochburg des Humanismus und der Renaissance mit ihren
pantheistisch, materialistisch und ciceronisch ausgerichteten Gelehrten, wurde dann Sek-
retédr des aus der Auvergne stammenden Bischof-Botschafters Jean de Langeac in Venedig,
ging 1532 an die Universitdt Toulouse, um Jura zu studieren. In Toulouse, seit jeher Hoch-
burg des sogenannte «Ketzer»-verfolgenden Dominikanerordens, kam es zur gleichen Zeit
wieder zu einer Verfolgungswelle des Protestantismus, Sduberungen der Universitét, In-
haftierungen und Folterungen von Professoren und Studenten, die sogar Ketzerverbren-
nungen einschlossen.

Dolets 6ffentliche Kritik dieser Zustinde in Reden 1533 und 1534 fiihrten nicht nur zu
einer Gefiingnisstrafe. Sondern auch zum Verweis aus der Stadt. Im August 1534 lie sich
Dolet in der eher biirgerlich geprégten Stadt Lyon nieder, erlernte bei Sebastian Gryphius
(1509-1546), der auch Dolets humanistische Schriften herausgab, das Druckerhandwerk,
erhielt 1538 das Druckerprivileg und wirkte erfolgreich als Drucker und Herausgeber von
medizinischen, griechischen und lateinischen Klassikern und zeitgendssischer Literatur

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



478 Rezensionen — Comptes rendus

auch in franzosischer Sprache; darunter befanden sich auch einige Werke des Lyrikers
Clément Marots (1496-1544) und des Arztes und Romanciers Frangoise Rabelais (1483—
1553).

Dolet selbst machte sich durch seine Schriften wie «Les deux discours contre Toulouse»,
«Le dialogue sur I"imitation de Cicéron contre Didier Erasme d’ Amsterdam» und «Com-
mentaires sur la langue latine» in humanistischen Kreisen einen Namen als Gelehrter. Ab
1539 geriet Dolet wieder in das Fadenkreuz kirchenrechtlicher und folgend staatlicher Ver-
folgung: Konnte er sich 1542 noch durch konigliche Begnadigung vor der Hinrichtung
retten, wurde er 1544 im Rahmen einer Intrige in Paris erneut verhaftet, gefoltert, erdros-
selt und im August 1544 auf dem Place Maubert zusammen mit seinen Biichern verbrannt.
Das Verbrechen, dessen sich Dolet schuldig machte, war nach dem Urteil des Inquisitati-
onsgerichts, dass er nicht an ein Leben nach dem Tode und an die Unsterblichkeit der Seele
glaubte, diese Meinung jedoch nicht direkt vertrat, sondern in den Mund von Klassikern
wie Sokrates legte.

Der Mord an Dolet bildete den Auftakt zu einem schrecklichen Massaker an den Be-
wohnern des sogenannten Waadlandes (Gebiet um den Genfer See): «Die drei Waadtlidn-
der Stddte wurden zerstort, 3.000 Menschen massakriert, 256 nach dem Massaker hinge-
richtet, und nach einem Scheinprozess wurden sechs- oder siebenhundert weitere auf die
Galeeren geschickt und viele Kinder als Sklaven verkauft» (250), so Richard Copley Chris-
tie in seiner 1899 verdffentlichten und im vorliegenden Band wieder nachgedruckten
Dolet- Biografie.

Hintergrund dieser ideologisch-politischen Auseinandersetzungen zwischen frihbiirger-
lich-weltlichem Humanismus und feudal-kirchlichem Dogmatismus war eine epochale
Zeitenwende: das Aufkommen der Geldwirtschaft, ihre erste Verbreitung im Zuge der
Raubziige der Entdeckungen und der ersten Akkumulation des Kapitals. Diese Zeit der
Umwiilzungen ertffnete Freirdume fiir rational ausgerichtete Wissenschaften und huma-
nistisch-realistische Kiinste, forderte aber auch mutige Kdmpfer als Opfer, die erst spéter
geehrt wurden.

So lieB die Pariser Stadtverwaltung 1889 am Place Maubert, dem Ort von Dolets Hin-
richtung, ein Denkmal mit einer Statue fiir Dolet und zur Verehrung des freien Denkens
errichten, das 1942 von der profaschistischen Vichy-Regierung zerstort, eingeschmolzen
und auch nicht wieder errichtet wurde.

Zu jener Zeit, als das Denkmal errichtet wurde, war die Freidenkerbewegung auch in
Frankreich lebendig und aktiv. Einer ihrer bekanntesten Aktivisten war André Lorulot.
Auch ihm hat der «Verlag freiheitsbaum» ein Buch gewidmet: André Lorulot (1885—
1963). Leben und Ideen eines Freidenkers.

In bekannter Weise hat Jestrabek das Buch gegliedert und illustriert: Nach einem lénge-
ren Beitrag tiber Lorulots «Leben, Werk und Ideen eines Freidenkers» (7-26), der «Lite-
ratur Bibliographie Oeuvre Lorulots» (27-34) folgen autobiographische Texte von Lorulot
«Ma vie ..., mes Idées ... / Mein Leben ... meine Ideen» (35-192) von Freunden 1973
zusammengestellt und Ausziige aus der religionskritischen Satireschrift «La vie comique
de Jésus / Das komische Leben des Jesus» aus dem Jahr 1934 (193-245) mit Illustrationen
im Comicstil von Armageol (eigentlich Armand Gros bzw. Armand Mougeol [1891—
1974]).

André Lorulot, eigentlich Roulot, wurde 1885 in Paris in armen Verhiltnisse geboren,
sein Vater war als Lithograf titig, alkoholabhéngig und gewalttitig, starb frith an einer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOIL: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 479

Bleivergiftung. Wie in der Zeit iiblich arbeitete André 14jihrig als Lehrling, Bote, Buch-
halter und bildete sich autodidaktisch in Geschichte, Literatur und Philosophie weiter. Er
fand im Vorkriegsfrankreich Anschluss an radikaldemokratische und sozialistische Kreise,
schloss sich dann anarchistischen Zirkeln um die Zeitschrift «L’Anarchie» von Joseph Al-
bert (1875—1908) an und wirkte als politischer Redner und Schriftsteller. Nach Alberts Tod
tibernahm Lorulot die Leitung der Zeitschrift (1909-1911), davor 1906—-1908 beteiligt er
sich an der libertdr-kommunistischen Wohn- und Arbeitsgemeinschaft «Colonie liber-
taire» in Saint-Germain-en-Laye (Yvelines) und wurde als Antimilitarist strafrechtlich ver-
folgt. Der Anarchist, Pazifist und sozialreformistische Aktivist Léon Prouvost (1856—
1921) wurde zu dieser Zeit sein einflussreicher Freund.

Nach dem Ersten Weltkrieg engagierte sich Lorulot verstédrkt in der Freidenkerbewe-
gung und agitierte gegen den Klerikalismus: Er wirkte ab 1921 als Herausgeber der Zei-
tung «L’Antireligieux», 1928 von «La libre pensée» und als erfolgreicher wie verfolgter
Redner der Freidenkerbewegung in allen franzdsischen Departements, in Nordafrika, in
Belgien und in der Schweiz. Selbstredend engagierte er sich gegen den Faschismus, die
deutsche Besatzung und den franzosischen Kolonialismus. Er hielt etwa 2500 bis 3000
Vortréige, gab eine Vielzahl von Broschiiren und Biicher, darunter die Satirezeitschrift «La
Calotte», heraus, schrieb auch Theaterstiicke, Romane und Rundfunkbeitrége. Er starb
1963 in Herblay und ist auf dem Friedhof Pére Lachaise (Paris) beerdigt.

Nachdem Lorulot den Opportunismus der Sozialisten in Gestalt Aristide Briand (1862—
1932) im Zusammenhang mit seiner Verurteilung wegen eines antimilitaristschen Flug-
blattes 1907 persdnlich erfahren (12) und sich entgiiltig mit Ende des Ersten Weltkrieges
vom militanten Anarchismus eines Viktor Serge (1890-1947) distanziert hatte, nahm er
eine unabhéngige antiklerikale und aufklédrerische Position ein. Das war auch nétig: Ob-
wohl Frankreich 1905 in Folge der DreyfuBaffaire die Trennung von Staat und Kirche ein-
gefiihrt hatte, blieb das Land stark vom Katholizismus gepriigt. Sogar im 21. Jahrhundert
bekennt sich eine Mehrheit der Bevolkerung Frankreichs — zumindestens formal — zum
katholischen Glauben. Gegen religiosen Obskurrantismus jeder Art agierte Lorulot sein
Leben lang. (Und in dieser Tradition agierte auch die franzosische Satirezeitschrift Charlie
Hebdo 2006, als sie die Muhammed Cartoons von Jylland-Posten vertfffentlichte und ei-
nen Sturm der Entriistung erfuhr.)

Nach seiner Abkehr vom radikalen Anarchismus und der Distanzierung vom Parteiso-
zialismus wurde und blieb Lorulots gesellschaftspolitisch — wie er in seiner Schrift «Ein
Blick in die Zukunft» (143—-166) ausfiihrte — genossenschaftlich orieniert: «Mein Ideal ist
und bleibt das genossenschaftliche Ideal, das ich dem etatistischen Sozialismus und dem
Kommunismus weit tiberlegener finde. Das Genossenschaftssystem respektiert die indivi-
duelle Autonomie; es versucht nicht, die Persénlichkeit zu absorbieren und zu zermalmen;
es entlohnt jeden nach seinem Verdienst und seiner Anstrengung; es gewihrt privaten Ini-
tiativen ein Hochstmaf an Freiheit, das mit dem Interesse der Gemeinschaft vereinbar ist.»
(156) Und weiter: «Es muss die Genossenschaftsrepublik aufgebaut werden! Das repri-
sentative System muss verbessert werden, damit der Parlamentarismus endlich zu einer
Regierung des Volkes durch das Volk wird.» (166) Abschliefend als Kritik: das zu kleine
Druckbild erschwert das Lesen und zu viele Satzfehler sind drgerlich.

Bad Miinstereifel Ruth Wilma Albrecht

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



480 Rezensionen — Comptes rendus

Paolo Giulietti/Olimpia Niglio (eds.), Thesaurum Fidei. Missionari martiri e cristiani
nascosti in Giappone. Trecento anni di eroica fedelta a Cristo. Atti del Convegno inter-
nazionale. Lucca, 6-7 maggio 2023, (= Studi Storici; 15) Edizioni La Villa, Viareggio,
2024, pp. 232 (comprende fotoriproduzione di immagini di archivio), ISBN
9788831971218.

L’opera Thesaurum Fidei. Missionari martiri e cristiani nascosti in Giappone. Trecento
anni di eroica fedelta a Cristo raccoglie gli atti del convegno organizzato dall’ Arcidiocesi
di Lucca e tenuto a Lucca nei giorni 67 maggio 2023, curati da Paolo Giulietti, arcive-
scovo di Lucca e da Olimpia Niglio, professore ordinario di Restauro Architettonico, Uni-
versita di Pavia, gid docente presso la Kyoto University e la Hosei University di Tokyo.
L’evento tracva origine della memoria del beato Angelo Orsucci, domenicano lucchese,
martirizzato con la pena del fuoco il 10 settembre 1622 in Giappone, insieme ad altre 21
persone, ¢ beatificato nel 1867 da Pio IX.

La persecuzione dei cristiani, scaturita dal timore dell’occidentalizzazione da parte delle
autoritd giapponesi, trovo due momenti particolarmente intensi nel 1597 e nel 1622. La
condotta persecutoria delle autorita nipponiche nei confronti dei missionari e dei nativi
convertiti condusse, oltre che al martirio di molti di questi, all’esperienza dei kakure
kirishitan, i «cristiani nascosti». Il convegno, dunque, oltre ad aver dedicato la sua
attenzione all’Orsucci, ha volutamente affrontato le tematiche del martirio, delle missioni
in Oriente (soprattutto in Giappone) e del cristianesimo nascosto. Il volume, dopo i saluti
istituzioni (9-18) e I'introduzione (19-21) degli editori, si suddivide in cinque sezioni.

La prima, «Origine dell'evangelizzazione in Giappone» (25-106), comprende sei
interventi che evidenziano il progressivo diffondersi del cristianesimo in Giappone, a
partire dal XVI secolo, presentano alcune figure significative ed indicano documenti scritti
¢ tracce iconografiche raffiguranti il martirio. L'intervento di Olimpia Niglio ¢ Paolo
Giulietti, «Il1 Sistema e la diffusione delle missioni tra Oriente ¢ Occidente nel XVI secolo
¢ le prime chiese cristiane» (25-47), offre un excursus storico, dai primi contatti tra Europa
e Giappone alla nascita in terra nipponica della missione, per concludersi alla prima meta
del XVII secolo. Lo studio indica come fondamentale I’attivita dei gesuiti, tratteggiando
le figure di Francesco Saverio, di Alessandro Valignano e di Luis Sotelo.

Michela Catto in «Pensare il Sol Levante: Alessandro Valignano e la nuova scelta
missionaria per la conversione del Giappone» (61-69) si concentra sulla vita e sulle opere
del Valignano, studioso e conoscitore della societa giapponese e difensore della
accommodatio gesuitica, anche di fronte alle accuse di altri missionari.

La seconda sezione, «Missionari e Martiri in Giappone» (109-119), considera, in tre
interventi, le missioni dei tre principali Ordini impegnati in Giappone: gesuiti, francescani,
domenicani. Irene Gaddo con «Il ‘Grande Martirio’ di Nagasaki del 1622: esperienze e
figure della Compagnia del Gesu» (109—-144) analizza il dipinto anonimo «Grande Martirio
di Nagasaki del 1622, conservato presso la chiesa del Gesu a Roma, raffigurante
I’esecuzione del 10 settembre 1622, Essa contestualizza storicamente i soggetti raffigurati
dei tre Ordini suddetti ¢ ne offre una presentazione al lettore.

La terza sezione, «1l Beato Angelo Orsucci» (147-198), con quattro interventi, entra in
modo precipuo nella presentazione della vita e del martirio del domenicano lucchese.
Giovanni Pizzorusso con «Angelo Orsucci, missionario domenicano da Lucca al
Giappone» (147-157) ripercorre la storia del Beato: la sua vita in famiglia nel contesto

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 481

lucchese, I'incontro a Roma con confratelli giunti dalle Filippine che fecero nascere in
Angelo la volonta di andare a predicare dove il Vangelo non era conosciuto, il tempo della
missione nelle Filippine ed infine la scelta di andare in Giappone.

Marcello Brunini con «La spiritualita della missione e del martirio in Angelo Orsucci»
(181-198) propone una lettura dell’esperienza dell’Orsucci in chiave spirituale e teologica.
Sulla base delle lettere di fra Angelo, egli rilegge la sua vita alla luce della dinamica
spirituale del «desiderio». Il desiderio di essere discepolo, missionario e martire
caratterizza la vita di Angelo Orsucci e ne fa un imitatore di Cristo.

La quarta sezione, «Eredita e diffusione dei martiri giapponesi in Europa e il cristiane-
simo nascosto» (201-300), comporta sei articoli, due dei quali si concentrano sui cristiani
nascosti, tre sugli scritti sul martirio e I’influsso che essi avevano sui giovani aspiranti
missionari in eta moderna e uno sulla documentazione conservata negli Archivi Vaticani.
Annibale Zambarbieri con «I cristiani nascosti in Giappone. Una panoramica» (201-207)
presenta come alcuni gruppi di cristiani, rimasti senza gerarchia ecclesiastica a seguito
delle persecuzioni, riuscirono a conservare il cristianesimo in modo clandestino traducen-
dolo in modalita proprie, pur facendo riferimento alla tradizione cattolica loro offerta dai
missionari fin dal XVI secolo. Federico Caruso con «Il martirio e il culto delle reliquie in
Giappone: affinita e analogie con il cristianesimo primitivo tra fonti e iconografia attra-
verso la Relacion di Melchor Mangano de Haro (1623) e le collezioni della Biblioteca
Statale di Lucca» (251-267) mette in evidenza come nella pratica persecutoria narrata nella
Relazione, emergano analogie con la persecuzione subita dai cristiani della Chiesa primi-
tiva e come tale analogia si trovi anche nelle lettere dell’Orsucci. Andrea Cicerchia e Fe-
derica Germana Giordani con «I documenti sul Giappone degli archivi della Santa Sede
(Archivio Vaticano — Archivio del Dicastero per la Dottrina della Fede) secoli XVI-XVIII:
un progetto editoriale» (235-250) ci presentano il loro progetto che mira ad offrire un
mezzo descrittivo per individuare la «documentazione sommersa» presente nei due archivi
per realizzare ulteriori e pil approfonditi studi sui rapporti tra Giappone ¢ Roma.

La quinta sezione, «Riesaminando la storia» (303—323), comporta due articoli. Gianni
La Bella con «La cultura ponte tra Giappone ¢ Italia» (303—313) propone una panoramica
storica dei rapporti tra Giappone e Italia, mettendo in evidenza come la cultura sia il mezzo
di questo incontro tra civiltd diverse e come un convegno come quello in oggetto possa
contribuire all’incontro. Infine Van C. Gessel con «Martyrdom, Apostasy and Faith in
Shusaku Endo’s Chinmoku (Silence): Book and Film» (315-323) offre in poche pagine
un’avvincente presentazione del romanzo di Shisaku Endo, scritto nel 1966 e ambientato
nel contesto persecutorio, che evidenzia I’esperienza di chi viene perseguitato per la fede:
le sofferenze fisiche, il dramma interiore, il silenzio di Dio, il dono di sé senza sicurezze.
Personaggi e tematiche riprese da un film del 2016 di Martin Scorsese.

[I volume offre un’ampia panoramica a livello storiografico, fornisce spunti per ulteriori
ricerche e indica le fonti per realizzarle. La buona grafica e le immagini lo presentano come
una buona lettura anche per quanto concerne la forma; porta pero il difetto di non avere
I’indice dei nomi. I traguardi raggiunti con questa pubblicazione richiedono ulteriori studi,
come quello sul rapporto tra le missioni in Giappone ¢ la Congregazione de Propaganda
Fide, congregazione che precipuamente si occupava delle missioni, la quale, dopo un’espe-
rienza tra il 1599 e il 1605, riprese la sua attivita in modo deciso e continuativo proprio nel
1622. Un approfondimento degli studi sull’attivita di altri missionari in Giappone — si pensi
a Giovanni Battista Sidoti (1667—1714) — potrebbe realizzarsi in collegamento con gli studi

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



482 Rezensionen — Comptes rendus

proposti da Thesaurum Fidei. E certamente lodevole I'iniziativa di una Chiesa locale, I’Ar-
cidiocesi di Lucca, che ha voluto onorare un suo figlio con un’opera storiografica che me-
rita di essere presente nell’atelier dello storico che si accinge a nuove ricerche.

Citta del Vaticano Flavio Belluomini

Johannes Dillinger, Die Hexenverfolgung in Uberlingen (= Neue Schriften des Stidti-
schen Kulturreferats Uberlingen, Bd. 6), Messkirch, Gmeiner, 2023, 143 S., I1l., ISBN 978-
3-8392-0345-3.

Der vorliegende Band ist ein gelungenes Beispiel fiir die Vermittlung von historischem
Fachwissen an eine breitere, regionalgeschichtlich interessierte Leser:innenschaft. Johan-
nes Dillinger z#hlt zu den namhaftesten Vertretern der historischen Hexenforschung; in
seinem Buch beugt er sich nun tiber die Verfolgungen in der am Bodensee gelegenen ehe-
maligen Reichsstadt Uberlingen. Markantestes Merkmal dieser Verfolgungen waren zwei
Spitzen, die — gleichsam eingebettet in ein repressives «Grundrauschen) — die Stadt in der
zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts wihrend jeweils einiger Jahre erschiitterten. Dabei
geht der Autor einen langen, pddagogisch begriindeten Weg: In einer ldngeren Einfithrung
werden der europdische Hexenbegriff sowie die Grundziige des Hexenprozesses beleuch-
tet; darauf folgt ein Uberblick tiber die Opferzahlen, die auf der Grundlage aktueller Schiit-
zungen auf etwa 50 000 in Europa und in den Kolonien fiir Hexerei Hingerichtete veran-
schlagt wer-den — dies als Korrektiv zu weitaus hoheren Zahlen, die bisweilen herumge-
reicht werden.

Nach dieser Situierung der Thematik geht der Verfasser in knapper Form auf die politi-
schen, jurisdiktionellen und sozialen Verhiltnisse in der Reichsstadt ein, in der Hexe-
reifille von zwei vom Rat bestallten Turmherren untersucht wurden. Hatten diese ihre Un-
tersuchungen beendet, wurde der Casus vor das Oberstadtgericht gebracht, das vertraulich
tagte und abschliessend urteilte. Insgesamt lassen sich 42 Verfahren wegen Hexerei bele-
gen, die in mindestens 20, wahrscheinlich aber 22 Fillen (von denen nur eines einen Mann
betraf) mit einem Todesurteil beschlossen wurden. Weitere vier Verddchtigte verstarben
im Gefidngnis. Dem gegeniiber stehen je zwei mit Arreststrafen gebiisste bzw. aus der Stadt
verbannte Frauen und zwolf Freispriiche. In einem gewissen Rahmen urteilte das Uberlin-
ger Gericht bisweilen also durchaus differenziert.

Erste Verdichtigungen fielen in die Friihzeit der europdischen Hexenverfolgungen im
15. Jahrhundert, in die auch der vom Verfasser als Rudolf von Baden identifizierte Uber-
linger Johanniter-Komtur gehort, der vom beriichtigten Hexenhammer-Verfasser Hein-
rich Institoris 1484 als Hexensachverstidndiger genannt worden ist. Ab 1529 verdichteten
sich Hexereigeriichte, die noch in den Folgejahren vom Rat eher zdgerlich aufgegriffen
wurden. Zur ersten grossen Prozesswelle kam es erst 1574—1580, gefolgt von einer zwei-
ten 1594-1597 — dies, nachdem ein zwischenzeitliches Aufflackern 1587/88 vom Rat un-
terdriickt worden war. Dieser nichtlinearen Chronologie geht der Verfasser in seinen syn-
thetisierenden Uberlegungen nach, welche auf die detaillierten Schilderungen der Verfah-
ren (auf die wir hier nicht eingehen kénnen) folgen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 483

In diesen Uberlegungen spiegelt sich die Komplexitit der Materie, die sich einfachen
Erkldrungsansétzen entzieht. So hilt der Autor fest, dass «die Bereitschaft, Hexen zu ver-
folgen, [...] nicht unmittelbar mit Epidemien verbunden [war]» (S. 113). Ebenso ldsst sich
«keine klare Korrelation» zwischen der Verfolgungsintensitét und den Getreidepreisen,
Weinertrdgen und schwankenden Weinpreisen in den Jahren um die erste massive Verfol-
gungswelle feststellen (S. 114). Andererseits scheint eine solche Korrelation 1608, dem
«schlechteste[n] Weinjahr seit Menschengedenken» (so der Uberlinger Lehrer Pfau in sei-
nen zeitgendssischen Aufzeichnungen) sowie dem Jahr, in dem Uberlingen «die letzte Se-
riec von Hexenprozessen in seiner Geschichte» erlebte (S. 115), sehr wohl bestanden zu
haben. Anders wiederum die schwere klimatische und wirtschaftliche Krise der
1620er-Jahre, die keine weiteren Prozesse stimulierte. Johannes Dillinger kommt zusam-
menfassend zum Schluss, dass Schadensfille in Haushalt und Familie Hexereiverdichti-
gungen cher triggerten als grossflichige Klimaereignisse. Seiner Deutung zufolge rea-
gierte die Uberlinger Obrigkeit zwar auf aufkommende Verd4chtigungen und die damit
einhergehende Erwartungshaltung der Bevolkerung, selbst ging sie aber nie dazu {iber,
«aktiv nach Hexen zu fahnden oder gar Institutionen dafiir zu schaffen» (S. 119), wie dies
in anderen Territorien mit verheerenden Folgen der Fall war. Insbesondere scheint der Rat
die Stadt vor den massiven Hexenverfolgungen bewahrt zu haben, welche in anderen siid-
deutschen Territorien in den Jahren zwischen 1620 und 1640 wiiteten.

Was das Profil der Uberlinger <Hexen betrifft, so weist es grosse Ahnlichkeiten mit
demjenigen in weiteren Herrschaften auf: Es handelte sich um Frauen, die grossmehrheit-
lich nicht wohlhabend waren, die in instabilen Verhéltnissen lebten, iiber ein schwaches
Netzwerk verfligten (jede vierte zum Tode Verurteilte stammte nicht aus der Stadt) und
deren «Beziehung zu ihrer sozialen Umwelt schwer gestdrt» war (S. 125) — randstindige
Personen also, fiir die sich kaum jemand einsetzte.

Den Abschluss des gut lesbaren, fiir Laien, aber auch flir Fachleute aufschlussreichen
und zu vergleichenden Ansitzen einladenden Buchs bildet ein Ausblick auf das Weiterle-
ben des Hexenglaubens im Raum Uberlingen im 19. Jahrhundert. Dieses Weiterleben war
vor allem folkloristischer Natur, aber nicht nur: Der Verfasser verweist auf einen tragi-
schen Fall angeblichen Milchzaubers in Nesselwangen, heute ein Teilort der Gemeinde
Uberlingen. in dessen Verlauf sich der Ehemann der Beschuldigten nach Jahren iibler
Nachreden 1888 selbst totete.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



484 Rezensionen — Comptes rendus

1V. 19. und 20. Jahrhundert und transversale Themen:
Transnational, transkonfessionell, transdisziplindr

Pamela Voekel, For God and Liberty. Catholicism and Revolution in the Atlantic World,
1790-1861, New York, Oxford University Press, 2023, 403 S., ISBN 978-0-19-761020-6.

In her new book For God and Liberty, Dartmouth history professor Pamela Voekel ex-
plores the roots of Latin American political conflict during the Age of Revolution through
the lens of religion. An expert in Latin American history with a special interest in the
crossover between religion and history, Voekel has developed a novel thesis regarding the
origins of political turmoil during this period. She counters the mainstream scholarly nar-
rative, which generally attributes the revolutionary developments to the rise of secularist
forces hostile to the Catholic Church, and argues instead that such changes are better ex-
plained from the perspective of internal conflicts in the Church. Utilizing a vast number of
archival sources that includes contemporary political tracts, homilies, and political
speeches, Voekel constructs a compelling argument: that the Age of Revolution emerged
as the result of powerful transatlantic disputes between reformist and conservative Catho-
lics, both of whom held strong ideas about the faith and the structure of the Church and
fought to transform these ideas into reality through the arena of politics.

In a remarkably dense work of 250 pages, Voekel depicts the historical context of the
time period under consideration and illustrates the centrality of religion to the conflicts
throughout Latin America. For God and Liberty consists of eight chapters (each with nu-
merous subheadings), plus extensive bibliography, notes, and index sections together com-
prising nearly 150 pages. Following a comprehensive introduction, Chapter 1 («Drawing
the Religious Battle Lines») presents the two sides that Voekel terms the «Reform Inter-
nationaly and the «Ultramontane International», revealing the link between the ideals of
the Yucatan’s reformist «Sanjuanistas» and their pro-democratic counterparts at Spain’s
Cortes de Cadiz, and between the conservative «Rutineros» and their Jesuit and other allies
in Europe. In Chapter 2 («The Rivals Muster»), Voekel traces the reformist vs. ultramon-
tane conflicts to the regions of Guatemala and New Granada, demonstrating the intersec-
tion of economic and political interests within the framework of the local Catholic leader-
ship. The third chapter («The Sacred Polity») concentrates on the concrete example of the
contested lay election of José¢ Matias Delgado to the office of bishop (in the new bishopric
of El Salvador that he himself established), and the «theo-political battle» that then
emerged among the Catholic population. Voekel then shifts the focus to the Vatican’s re-
actions to the threat of reformist developments (Chapter 4 — « The View from the Vatican»),
and the effects of its pro-conservative stance on the already-volatile political environment
in Latin America. Chapter 5 («Escalation and Confrontation») focuses on communications
between politically active clergy who used Christian sources to bolster their positions re-
garding the construction of liberal or conservative government structures. Chapter 6 («The
Literary Barricades») brings together original sources to portray the political adversaries’
developments and actions from their own perspectives, while Chapter 7 («Religious Pas-
sion Tore Us Apart») concentrates on the period after 1829 and explains the theological
underpinnings of the liberals’ political decisions. Voekel concludes with the eighth chapter
(«The Long Shadow: Mexico’s Reforma»), centered on the civil war of 1858-1861 in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 485

Mexico, the subsequent liberal victory, and the conservatives’ counter-attempts. She un-
derlines here the deeply theological convictions of both sides and their conflicting visions
for the Church in Mexico.

Throughout the work, Voekel reaffirms her thesis that the revolutionary movements in
Latin America stemmed from profound theological differences. Reformist Catholics, she
proposes, often advocated for political systems based on individual rights and popular rep-
resentation by arguing for a return to Augustinian thought and a conception of ecclesiasti-
cal authority based on the serious study of Church history, especially the Church Fathers
and the early councils. Their theological convictions made them more likely to support
democratic measures, for example (particularly in the Yucatan) the 1812 Constitution pro-
duced by the Cortes de Cadiz, and a Colombian Junta’s establishment of a bishopric and
subsequent election of its bishop without the approval of Rome (resulting in the Schism of
Socorro). Voekel is careful to point out that these reformists operated within the context
of «transnational» movements and the framework of the Church, favoring an «ecclesiology
[that] mirrored their democratic political leanings» and valuing «conciliar» over central-
ized authority. Ultramontanes, on the other hand, believed deeply in the need for a central-
ized Church hierarchy, papal primacy and infallibility. Voekel expounds on the support
the Ultramontanes ultimately found in the indigenous and female populations, which
helped to determine the trajectory of political conflicts in the 1830s and beyond. They too
functioned within a transatlantic framework, part of a longer and larger European battle
waged over the primacy and power of absolute monarchy and the papacy.

Another crucial point in Voekel’s argument is the importance of the administration of
sacraments, and thus (in the Catholic understanding) of access to salvation, and of its role
in the escalation of the conflict. This escalation was provoked by each side’s denial of the
effectiveness of the other’s sacraments, especially baptism, marriage and the Eucharist.
This resulted in situations in which, after a change of power in a state or district, an entire
region’s population was «rebaptized» or all marriages were repeated. Both sides played on
the eschatological fears and needs of a people that was largely uninvolved in the broader
ideological conflict.

Voekel’s use of extensive primary sources makes For God and Liberty a work of signif-
icant academic prowess. However, with multiple references on each page and a bibliog-
raphy of 125 pages, | would argue that she attempts to cover too much material in too short
of a work. The remarkable density of the book is further complicated by the fact that its
organization is somewhat lacking; Voekel does not hold to a single structural method (i.e.
chronological or geographical), but rather moves back and forth often between the two.
While she likely felt compelled to do this in order to cover the complex subject material
and to reaffirm important connections (she returns often to the European stage, for exam-
ple, to emphasize the transatlantic nature of the two parties), the same complexity makes
the book’s trajectory quite challenging to follow. The reader finds that he must return to
the introduction for reminders of each chapters’ main theme. Perhaps this explains why
the author fails to mention the official ecclesiastical dissolution of the Jesuit Congregation
from 1773 to 1814, although she repeatedly emphasizes the importance of this religious
order as the spearhead of the Ultramontanists and even as «the Pope’s champions». She
refers only to their expulsion from the Spanish Empire in 1767 and permitted return in
1815, explaining that the Jesuits continued to exert a strong influence on the religious sen-
timent of the population during this period of absence.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



486 Rezensionen — Comptes rendus

Although Voekel writes mostly in neutral language, she uses tendentious expressions in
some places; for example she refers to «Baroque Catholicism» when talking about the
conservatives (p. 23), describes new forms of devotion as well as the sacraments as the
«Church’s warehouse of grace» (p. 59), and mentions Maria Teresa de Aycinena as one
who claimed to have visions as a «nun with a direct line to the Almighty» (p. 187). The
ironic, if not sarcastic, undertone is apparent in context and does not do justice to an oth-
erwise high-quality academic work.

The writer of this review is not a native English speaker and found the language style,
combined with the complexity of the material, to be challenging. Although the subject
matter is interesting from the point of view of church history, the book requires extensive
background knowledge in order to deeply comprehend its thesis, making it more appropri-
ate for historians and students of Latin American history. The issues of over-concision,
organization, and the mention of the dissolution of the Jesuits notwithstanding, For God
and Liberty proposes a powerful paradigm to analyze the Age of Revolution.

Chur Manuel von Déniken

Bruno Dumeons (dir.), Les congrégations féminines missionnaires. Education, santé et hu-
manitaire: une histoire transnationale (XIXe—XXe siécles), Roma, Viella, 2022, 498 pag.,
ISBN 978-12-5469-206-6.

L’opera collettanea diretta da Bruno Dumons ci offre — per contenuti e approcci metodo-
logici —un ampio e diversificato panorama di ricerca sulla storia delle religiose missionarie
dagli anni delle potenze imperiali, alla lunga fase della decolonizzazione. I successi e le
sfide che incontrano nel cammino dell’evangelizzazione sono analizzati in 16 saggi, la
maggior parte in lingua inglese e francese, raccolti in tre diverse sezioni geografiche e
corredati da ricche informazioni bibliografiche. E soprattutto a partire dalla fine del 1990
che iniziano a proliferare gli studi sulle congregazioni missionarie come promotrici di cir-
colazione di idee, di processi di interazione e di trasformazione. Il volume in questione si
pone in questa prospettiva di ricerca e, spaziando i confini di uno specifico contesto geo-
grafico (dall’Europa al Medio Oriente e all’ Africa settentrionale, passando per le Ameri-
che, fino all’Asia e Oceania), ci permette uno sguardo comparato ¢ di lunga durata
sull’operato delle missionarie. Nonostante la posizione «sussidiaria» riservatagli all’in-
terno della Chiesa cattolica, rispondendo ai bisogni specifici delle popolazioni locali, sot-
tolinea Marianne Thivend, riescono a ritagliarsi un ruolo di primo piano in campo educa-
tivo, sanitario, assistenziale ¢ umanitario. Le donne religiose emergono dunque come le
attrici principali non solo della storia del cattolicesimo, ma anche della storia sociale ¢
della storia globale.

Un altro pregio dell’opera, ¢ quello di mettere chiaramente in rilievo la complessita ¢ la
dinamicita della storia dell’evangelizzazione. Ne ¢ un esempio la diversita delle esperienze
e delle situazioni vissute dalle missionarie francesi nei paesi del Sudest asiatico, illustrataci
da Marie de Rugy. Anche Annalaura Turiano, con la sua analisi delle religiose francescane
del Cairo, e Claire Fredj, la quale si concentra sull’apostolato sanitario presso le popola-
zioni musulmane del Maghreb, mettono bene in evidenza che 1’azione delle missionarie &
in continua evoluzione e si adatta allo specifico contesto (sociale, culturale e religioso) nel

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comples rendus 487

quale operano. Christian Sorrel, poi, sottolinea la <tensione» che si crea tra locale e gobale,
e nello specifico, tra le direttive generali delle superiori e la necessita delle Soeurs de Saint-
Joseph de Chambéry di rispondere alle reali esigenze del luogo ¢ del momento. Emerge
infine in pit contributi come le trasformazioni politiche, socio-culturali e teologiche del
secondo dopoguerra abbiano richiesto non solo la professionalizzazione dell’apostolato (si
veda per esempio il caso delle Medical Sisters studiato da Carmen Mangion), ma anche
una formazione pastorale pit approfondita. Una pastorale che, come sottolinea Catherine
Foisy riguardo ’opera educativa di due istituti religiosi in Québec, prestasse maggiore at-
tenzione alla cultura sottostante. Le missionarie sono spinte a intervenire in nuovi campi
di azione, come nel caso delle Soeurs de Nazareth (analizzato da Norig Neveu) che si de-
dicano all’accoglienza umanitaria dei rifugiati palestinesi in Giordania, o delle religiose
presenti in Brasile — studiate da Paula Leonardi e Agueda Bittencourt — che si <reinventano»
nell’assistenza alla popolazione delle periferie cittadine. Non solo I’emergenza di nuove
situazioni e bisogni, ma anche la diversa cultura del paese di provenienza, come pure I’in-
ternazionalizzazione delle congregazioni religiose — evidenzia Matthieu Brejon de Laver-
gnée mettendo a confronto 1’apostolato sanitario delle missionarie francesi e di quelle ame-
ricane — ha un impatto determinante sull’azione delle suore. La complessita della storia
missionaria emerge in maniera preponderante quando si affronta la questione del rapporto
spesso definito «conflittuale» tra evangelizzazione e potere politico, e, in particolare, tra
colonialismo e missioni. Cosi, se non si pud negare che le suore italiane in Eritrea, studiate
da Valentina Fusari, abbiamo portato avanti un processo di «italianizzazione» dei «me-
ticci» durante il periodo coloniale, le stesse si opposero perd all’applicazione delle politi-
che razziali nei confronti degli italo-eritrei. Anche I’apostolato educativo delle Soeurs de
la Charit¢ de Monreal (analizzato da Marion Robinaud), inizialmente strumentale
all’azione del governo che mirava alla «detribalizzazione» delle popolazioni autoctone, a
partire dalla fine degli anni Trenta avra come priorita I’emancipazione degli amerindiani.
Da sottolineare ancora, che molte delle scuole missionarie, come per esempio quelle delle
Suore del Sacro Cuore a Shangai (presentate da Cindy Yik-yi Chu), hanno dato un impulso
importante al rimescolamento di culture e idee. Alla creazione di uno «spazio transnazio-
nale di comunicazioney, per esempio tra la Germania imperiale ¢ le colonie della Nuova
Guinea, caso studiato da Katharina Stornig, le religiose contribuiscono anche attraverso
scritti e pubblicazioni. Infine, I’opera svolta da Suzanne Aubert a difesa dei valori e delle
pratiche di guarigione Maori, illustrata da Jessie Munro, mostra che quando si studia il
rapporto tra missioni e cultura (locale), qualsiasi tentativo di generalizzazione sarebbe sba-
gliato. Complesse e articolate sono pure le dinamiche di genere che si instaurano all’in-
terno della missione. Nonostante fino alla meta del XX secolo le religiose siano discrimi-
nate dalla gerarchia ecclesiastica che le considera — nel migliore dei casi — semplici «ausi-
liarie» dei padri missionari, riescono tuttavia a crearsi delle possibilita di autonomia e,
come scrive Susana Monreal nel suo capitolo sulle Suore Domenicane in America Latina,
a istituire «reti regionali» di leadership femminile. Allo stesso tempo, creano anche nuovi
spazi di liberta e di azione per le donne del posto, come nel caso della Fraternité des Dou-
leurs in Cile, studiata da Alexandrine de La Taille-Trétinville.

Nell’introduzione al libro Dumons sottolinea che lo scopo ¢ quello di far risaltare la
traiettoria transnazionale delle congregazioni femminili e il contributo che apportano non
solo alla mondializzazione del cattolicesimo, ma anche a quello che oggi definiremmo
I’empowerment femminile. Senza dubbio I'opera riesce in questo, superando la doppia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



488 Rezensionen — Comptes rendus

«discriminazione> della quale le religiose sono state vittime a livello storiografico: relegate
ad un ruolo di secondo piano dalla storia della Chiesa e del cattolicesimo, ignorate nella
loro <agentivitd) dalla storia delle donne. Ma le esperienze di vita raccolte in questo volume
non possono essere confinate solo al campo della storia missionaria e della storia di genere;
sono invece «essenziali», come scrive Sarah Curtis nelle pagine introduttive, per chiunque
voglia comprendere le dinamiche della storia connessa e delle relazioni di potere nel pas-
saggio tra epoca moderna e contemporanea. Ci uniamo infine alla voce di Elizabeth Foster,
la quale si augura che nel futuro vengano maggiormente studiate le trasformazioni attra-
versate dalle congregazioni missionarie femminili nell’era della decolonizzazione.

Washington DC/Bologna llaria Macconi Heckner

Michael Czolkoss-Hettwer, Transnationale Méglichkeitsrdume. Deutsche Diakonissen
in London (1846—-1918), Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 2022, 458 S., ISBN 978-3-
525-31140-0.

Sind Grenzrdume auch Mdglichkeitsrdume fiir Mitglieder evangelischer Frauengemein-
schaften, zu deren Ethos Diskulturation als ein prdgendes Merkmal gehorte? Waren im
translokalen Setting im entfernten London Handlungsspielrdume flir Diakonissen moglich,
die in deutschen Mutterhdusern nicht ausgefaltet werden konnten? Wohl in Anlehnung an
den spatial turn geht es bei den Transnationalen Moglichkeitsrdumen um das Verhiltnis
von Profession und Geschlecht in einem ausgelagerten Erfahrungsraum. Das Milieu, dem
die protestantischen Diakonissenhduser zugehdrten, war transnational vernetzt und mobil.
Aufgrund des <Entsendungsprinzips>, dem zufolge die Schwestern von der Leitung auch
zu auslidndischen Arbeitseinsdtzen entsandt wurden, gehorte eine grenziiberschreitende
Mobilitédt zum Arbeitsalltag der Frauen.

Die vorliegende Dissertation beleuchtet mithilfe eines mikrohistorischen Blicks die Té-
tigkeit deutscher Diakonissen in London, die dort am 1845 gegriindeten German Hospital
tdtig waren. Das German Hospital war das erste transnationale Projekt Theodor Fliedners
(1800—1864), des Griinders der deutschen evangelischen Anstaltdiakonie in Kaiserswerth
bei Diisseldorf. Ab dem frithen 20. Jahrhundert kam fiir die Londoner Diakonissen mit der
Gemeindepflege, einer Vorlduferform des heutigen Spitex-Dienstes, ein weiteres Arbeits-
feld dazu. Die Studie leistet damit einen Beitrag zur transnationalen Erweiterung der bisher
bereits kultur- und geschlechtergeschichtlich gut belegten deutschen historischen Diako-
nissenforschung. Die Begrenzung des Untersuchungszeitraums auf das Ende des Ersten
Weltkriegs begriindet der Autor mit der Neustrukturierung des German Hospitals in der
Nachkriegszeit und der tiefgreifenden Wirkung des Ersten Weltkriegs auf die in Grossbri-
tannien lebende deutsche Bevélkerung. Danach driftete diese in der Folge des Ersten Welt-
kriegs von der einst bedeutenden deutschen Community zur quantitativ gesehen margina-
len Gruppe ab.

Den Hauptkapiteln zu den Londoner Arbeitsfeldern, den rationalen Machtverhéltnissen
im Arbeitsalltag und den Grenzrdumen als Moglichkeitsrdumen, geht ein wichtiges Kapitel
zu den biografischen Hintergriinden der in London stationierten Diakonissen voran. Zahl-
reiches Material wie Briefwechsel zwischen den Diakonissen und Personen der Leitungs-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 489

ebenen im jeweiligen Mutterhaus oder Selbstzeugnisse von Diakonissen wurde ausgewer-
tet. Der Einbezug von biografischem Material zeigt nicht nur detaillierte Aspekte zu
Selbst- und Fremdzuschreibungen auf, sondern gibt ferner Aufschluss zur Aneignung von
Profession oder zwischenmenschlichen Verhaltenskodexen.

Hier liegt die besondere Stirke dieser Studie, in der Auseinandersetzung mit der noch
wenig erforschten sozialskonomischen Herkunft der nach London entsandten Diakonissen
aus den deutschen Diakonissenhéusern in Kaiserswerth, Darmstadt und Bielefeld. Die bio-
grafischen Hintergriinde sind fiir diesen hier gewahlten Zugriff zentral: Welche Motivati-
onen oder Perspektiven kommen in den Denk- und Handlungsmustern der einzelnen Dia-
konisse zum Tragen? Zudem werden tiber den einzelbiografischen Zugang durch die Ana-
lyse von Selbstzeugnissen Professionalisierungsprozesse entlang der Etappen des Unter-
suchungszeitraums deutlich. Wihrend fiir das 19. Jahrhundert subjektbezogene Quellen zu
Diakonissen von emotionalen Schilderungen wie Selbstzweifeln und inneren Konflikten
handeln, sind die Inhalte der Selbstzeugnisse der zweiten Londoner Diakonissengruppe
aus Bielefeld ab 1894 deutlich mehr auf Aspekte des Arbeitslebens ausgerichtet und zeu-
gen von zunchmendem Selbstbewusstsein. Durch die stirkere Konzentration auf dussere
Ablidufe des Alltags und auf berufliche Abldufe konstatiert der Autor mittels dieser zweiten
Quellengruppe fiir die Londoner Kommunitit eine konfliktdrmere Phase fiir das 20. Jahr-
hundert. Mehrfach tangiert die Studie die Schnittfelder von Profession und Geschlecht.
Denn, die Professionalisierung der Krankenpflege forderte die Komplementaritit der ge-
schlechtsspezifischen Aufteilung des Krankenhausdienstfeldes in die ménnliche, leitende
Arzteschaft und die weiblichen Diakonissen im vielfach untergeordneten Hilfs- oder Pfle-
gedienst zutage. Nicht zuletzt aus dieser Perspektive heraus ist die modernisierungstheo-
retische Lesart kritisch zu betrachten. Dennoch, einer der Moglichkeitsrdume bot sich ge-
rade den Diakonissen in London in hherem Mass als den Diakonissen in Deutschland.
Als Handlungsspielraum ergriffen sie diesen Uber die Konstruktion von Karriere. Indem
wohl aufgrund der Entsendung hoher qualifizierter und erfahrener Arbeitskriifte tiber-
durchschnittlich viele Diakonissen auf Aussenstationen leitende Funktionen als Ober-
schwestern innehatten und traditionelle hierarchische Strukturen in Teilen neu definierten,
waren diese aufsteigenden Berufsentwiirfe als Karriereverldufe hier besser moglich. Es
wird in diesen Themenfeldern ebenfalls eine Geschichte der Konflikte nachgezeichnet, die
nach Losungen verlangte.

Obwohl nicht unter diesem Gesichtspunkt gebiindelt prisentiert, arbeitet der Autor auf-
grund der biographischen Erzidhlungen die individuellen Bewiltigungsstrategien von reli-
gidsen Frauen im Spannungsfeld von Geschlecht, Beruf und Institution pointiert heraus.
Eine Moglichkeit der Konfliktlosung bot sich den Londoner Diakonissen iiber den Austritt
aus der Diakonissengemeinschaft, den sie tiber ihren hohen Ausbildungsgrad legitimierten.
Bei geniigender, bis zu diesem Zeitpunkt erarbeiteter Akzeptanz und erfahrener Profession
war die soziale Absicherung meistens gewéhrleistet und bot iiber die Anstaltsinstitution
hinweg einen weiteren postdiakonischen Moglichkeitsraum im transnationalen Arrange-
ment. Eines der Beispiele, das der Autor hierzu anfiihrt, ist die Kaiserswerther Diakonisse
Karoline Lange, die 1857 ihre Mutterhausgemeinschaft wegen unpassender zugewiesener
Arbeitsfelder verliess und spiter ein Rekonvaleszentenheim in England leitete.

Bei einem solchen subjektbezogenen Ansatz dieser Studie bleiben dennoch kollektiv-
institutionelle Faktoren wie normative Leitbilder oder historische Begebenheiten der Aus-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



490 Rezensionen — Comptes rendus

breitung der Anstaltsdiakonie in England nicht auf der Strecke. Gesellschaftliche und reli-
givse Entwicklungen, welche die transnationale Kontextualisierung des Hauptthemas von
den protestantischen Erweckungsbewegungen iiber die Metaphorik der Inneren Mission
bis zur Sékularisierung der englischen Krankenpflege durch Florence Nightingale (1820—
1910) in den Blick nehmen, sind einleitend als zentrale Parameter fiir die Handlungsspiel-
rdume der Londoner Diakonissen dargelegt. Uberlegungen zur Diskussion zentraler For-
schungsfelder wie die Transmission von Health Practices oder Global Transfer innerhalb
religioser Berufsschwesternschaften, die fiir den anglo-amerikanischen Raum u.v.a. mit
Carmen M. Mangion oder Susanne Kreutzer bereits gut erforscht sind, bezieht der Autor
gewinnbringend fiir die Situation des German Hospitals ein. Den Interpretationsrahmen
bilden theoretische Ansitze zur historischen Praxeologie, die verkniipft mit der Mikroge-
schichte, eine plausible methodische Vorgehensweise ergeben. Diesem Konzept gemiéss
erfolgen gesellschaftliche Transformationen aus den Logiken sozialer Praxis. Menschen
sind in diesem Verstindnis handlungsméchtig, werden aber nicht als autonome Subjekte
verstanden.

In einem beschrinkten Mass handelt es sich beim diakonisch-missionarisch motivierten
«Entsendungsprinzip> um vom Autor vorgeschlagene Migrationsforschung. Die grenz-
tiberschreitende Verlagerung von Aufenthaltsorten erfolgte fiir <entsendete> Diakonissen
nur bedingt auch tiber administrative Grenzen hinweg. Die rdumliche Mobilitit geschah
fiir Diakonissen mit der Verlagerung ihres Arbeitsortes innerhalb des national in Deutsch-
land georteten Kosmos’ der Anstaltsdiakonie, die in ihrer ideologischen Grundlage des
Missionsgedankens auf transnationale Bewegungen angelegt war. Da Wert- und Verhal-
tensmassstidbe praktisch vollsténdig ins neue auslidndische Arbeitsumfeld transferiert wur-
den, dort tiber interne Direktiven und Zeitschriften erneuert sowie deren Umsetzung iiber
Briefwechsel mit dem leitenden deutschen Ehepaar auch gelenkt oder kontrolliert wurden,
handelte es sich hierbei um &rtliche und zeitlich begrenzte Verschiebungen innerhalb des
diakonischen Filialnetzes.

Zu Recht weist der Autor abschliessend auf ein verbleibendes Desiderat der religidsen
Frauengeschichte hin, das die Leistungen religiéser Frauen in Bezug auf die 6konomischen
Auswirkungen im philanthropischen Sektor gesehen fiir das 19. und 20. Jahrhundert be-
trifft, die weit mehr als das Arbeiten fiir einen Gotteslohn umfassten. Mit der vorliegenden
Studie ist fiir den deutschen Raum in der diakonischen Transmissionsforschung eine Liicke
aufgearbeitet. So ist es dariiber hinaus erfreulich, dass ein Werk mehr einen Beitrag zur
Geschichte weiblicher Diakonie beisteuert, dessen Autor die Relevanz dieser religits-so-
zialen Meilensteine flir die Gesellschaft erkannte.

Es bleibt fiir das Resiimee zu bemerken, dass das Transnationale im Londoner German
Hospital fiir Diakonissen tatsdchlich Moglichkeitsrdume erdffnete, auch wenn diese hie
und da den vorgesehenen Regularien der Mutterhaus-Diakonie zuwiderliefen und nicht auf
der ganzen Linie entlang dem Bild einer mustergiiltigen Diakonisse verliefen. Mitunter
liessen diese ausgelagerten Rdume das allzu Menschliche in wohlgeordneten Bahnen zu.
Der Londoner Diakonissen-Band ist nicht zuletzt deshalb {iber seinen hohen wissenschaft-
lichen Gehalt hinweg bestens als gender-biografische Lektiire zu empfehlen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 491

Es werden unter diesem Gesichtspunkt starke weibliche Fiihrungsgestalten wie die Kai-
serswerther Oberschwester Christiane Biirger und deren fiir London weitergefasste Frei-
rdume nachgezeichnet.

Luzern Esther Vorburger-Bossart

Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Von der freisinnigen Vorherrschaft zum Proporz. Der
schweizerische Bundesrat 1900-1919. Bundesprdsident als Primus inter Pares und De-
partementalisierung. Basel, NZZ Libro, 2023, 321 S., Abb., ISBN 978-3-907396-53-7.

Urs Altermann legt seinen dritten Band zu den «Bundesratswahlen» vor. Der erste befasste
sich mit der Zeit Vom Unruheherd zur stabilen Republik. Der schweizerische Bundesrat
1848—1875. Diesem folgte der Band Der lange Weg zum historischen Kompromiss. Der
schweizerische Bundesrat 1874—1900." Nun schliesst Urs Altermatt mit seinem dritten
Beitrag Von der freisinnigen Vorherrschaft zum Proporz. Der schweizerische Bundesrat
1900-1919 die Buchreihe {iber die Bundesratsgeschichte von 1848 bis 1919 ab.

Der emeritierte Freiburger Historiker befasst sich seit 1980 mit der Thematik der
Schweizer Landesregierung. 1991 im Kontext des «700-Jahr-Bundesjubildums> verdffent-
lichte er das erste «Bundesratslexikon» unter dem Titel Die Schweizer Bundesrdte. Ein
biografisches Lexikon, das zum Standardwerk geworden und 2019 in einer {iberarbeiteten
und erweiterten Neuauflage mit 20 neuen Portréts von Bundesritinnen und Bundesriten
erschienen ist.

Die nunmehr dreibéndige Studie zur Geschichte der Schweizer Landesregierung be-
leuchtet mit 1848 bis 1919 einen Zeitraum, der fiir die Weiterentwicklung der modernen
Schweiz von grosser Bedeutung ist. Urs Altermatt analysiert einen «Quantensprung». Die
Totalrevision der Bundesverfassung 1874 erweiterte die urspriingliche représentative De-
mokratie von 1848 mit direktdemokratischen Elementen (1874 das Referendum und 1891
die Initiative) und stérkte die Zentralgewalt des Bundes gegeniiber den Kantonen. 1919
wurde anstelle des Majorz- das Proporzwahlrecht eingefiihrt, mit weitreichenden Folgen
im Parteiensystem.

Der neue dritte Band, der die Zeit zwischen 1900 und 1919 beleuchtet, gliedert sich in
acht Teile. In der Einfithrung «Quantensprung zum modernen Nationalstaat» zeigt Urs Al-
termatt, vor welchem Hintergrund sich das schweizerische Regierungssystem formierte.
Daran fiigen sich die Kapitel «Das ruhige erste Jahrzehnt», « Turbulenzen, Vakanzen und
eine erschreckende Zahl von Todesfillen», «Vorabend des Ersten Weltkriegs» sowie
«Erste Kriegsjahre: chaotische Generalswahl, sprachenpolitische Spannungen und der
Sturz des Aussenministers», «Krisen als Bewihrungsproben fiir den neutralen Kleinstaaty»,
«Die Geburt des Sonderfalls Schweiz» sowie ein ldngeres resiimierendes Abschlusskapi-
tel. Entstanden ist damit eine zeitiibergreifende und kontextuell abgestiitzte Gesamtschau
des Bundesratskollektivs.

Fiir die Zeit nach 1900 legt Urs Altermatt zudem {iberraschende Erkenntnisse offen, die
mitunter im Laufe der Zeit in Vergessenheit geraten sind. Das betrifft etwa die Einordnung
der Parteienlandschaft in der Schweiz. Mit der Zasur durch die Proporzwahlen von 1919
waren die Freisinnigen, Sozialdemokraten und Katholisch-Konservativen fortan die drei
grossen Parteien, gefolgt von der Bauern-, Gewerbe- und Biirgerpartei und einer kleineren

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



492 Rezensionen — Comptes rendus

Gruppe Liberal(-Konservativer). Dabei gingen die alten Parteibezeichnungen und die Dif-
ferenz zwischen Radikaldemokraten und Liberaler Mitte bald vergessen und es bildete sich
die Konstruktion und Vorstellung einer Freisinnigen Grossfamilie heraus. Hier setzte das
freisinnige Meisternarrativ der immer schon einheitlich agierenden Staatspartei an. Ver-
gessen ging die Bedeutung, die die <Liberale Mitte» am Aufbau des modernen Bundesstaa-
tes hatte. Sie und nicht die Radikaldemokraten bildeten das Riickgrat des damaligen Bun-
desrates mit fithrenden Kdpfen wie Jonas Furrer und Emil Welti, den Altermatt als «letzten
Bundesratskénig» umschreibt (S. 227).

Bei Ausbruch des Ersten Weltkriegs gab es mit Camille Decoppet (1912—-1919) bekannt-
lich nur ein frankophones Mitglied in der Landesregierung. Allerdings war mit Felix Ca-
londer (bis heute) der einzige ratoromanisch sprechende Bundesrat (1913—-1920) vertreten.
Die Schweiz hatte so mit dem Tessiner Giuseppe Motta (1912—-1940), einem weiteren La-
teiner, eine Landesregierung, in der alle Sprachgruppen vertreten waren, was jedoch die
Spannungen zwischen den Landesteilen vor dem Hintergrund des Kriegs nicht minderte.
Als 1917 der Genfer Gustave Ador (1917-1919) fiir den St. Galler Arthur Hoffmann
(1911-1917) nachriickte, amtierten gar vier Lateiner im Bundesrat, was sich als gliickliche
Losung fiir den Kleinstaat in der unmittelbaren Nachkriegszeit erwies. Und vergessen geht
auch oft die Funktion von Neutralitdt. Fiir die mehrsprachige Schweiz wihrend des Ersten
Weltkriegs war sie von immanenter Wichtigkeit mit ihrer national-kohésiven Funktion.

Eine weitere wichtige Entwicklung in dieser Phase vollzog sich in der Aussenpolitik.
Mit dem Ende des «System Droz» (1897) war wieder der jéhrlich wechselnde Bundespri-
sident fiir die Aussenpolitik zusténdig. Ohne stindiges Aussendepartement fiel damit die
Schweiz «aus der Zeit», wie Altermatt darlegt (S. 109). Warum dies jedoch derart lange
dauerte, zeigt der Blick ins Regierungssystem Bundesrat: Die Schaffung eines stindigen
Departements flir auswirtige Angelegenheiten schien vor allem der Aussenpolitik und
Diplomatie zu dienen und warf gleichzeitig Fragen rund ums Bundesprésidium auf. Dieses
war noch nach dem Modell des «<Landammanns> aus der Mediationszeit ausgerichtet. Die
Griindervéter gingen bei der Verkniipfung von Bundesprisidium und Politischem Depar-
tement noch von der grundsitzlichen Idee einer Rochade aller Departemente aus. In der
Praxis kehrte jedoch der abtretende Bundesprésident vielfach in sein angestammtes Depar-
tement zuriick. So verblieben amtsjiingere Bundesriite in einem Stellvertretermodus, wie
der Luzerner Josef Anton Schobinger (1908-1911), der in seinen vier Amtsjahren vier De-
partementen vorstand. 1909 ergriffen die eidgendssischen Rite die Initiative und beauf-
tragten den Bundesrat, seine interne Organisation zu priifen. Erst die Verwaltungsreform
von 1913 schuf die Voraussetzungen und liess den Bundesprisidenten zum <Primus inter
Pares» werden. «Die faktische Vorrangstellung einzelner Bundespriisidenten im 19. Jahr-
hundert von Jonas Furrer bis Emil Welti ging vergessen und wurde vom Narrativ von der
Kollegialitit der schweizerischen Regierung tiberdeckt» (S. 124).

Der Weg vom Prisidialdepartement mit dem Eidgendssischen Politischen Departement
(EPD) zum eigenstdndigen Aussendepartement (EDA) war damit lange. Arthur Hoffmann,
der nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs 1915 Bundesprisident war, behielt das Politische
Departement kriegsbedingt weiter, bis er 1917 wegen einer selbstverschuldeten Neutrali-
tatsverletzung zum Riicktritt gezwungen wurde. Der Schock der Hoffmann-Afféire bewog
den Bundesrat nochmals zur Riickkehr zum alten System, wenn er auch den nachfolgenden
Gustave Ador fiir ein halbes Jahr im EPD beliess. Nachdem Ador {iber ein Rénkespiel im
Bundesrat 1919 zum Bundesprisidenten gekiirt wurde, leitete er fiir ein weiteres Jahr das

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 493

EPD. Erst mit Motta, der 1920 Bundesprisident wurde und von da an das EPD behielt,
wechselte der Bundesrat definitiv zum nunmehr modifizierten «System Droz>. Motta lei-
tete das Aussenministerium bis zu seinem Abgang 1940.

Der Band schliesst mit den Konsequenzen aus den ersten Proporzwahlen 1919, als es
zudem in der Landesregierung zu einer Dreiervakanz gekommen war. So erhielt die Bun-
desversammlung einen breiteren Spielraum und gleichzeitig konnten die neuen partei- und
regionalpolitischen Anspriiche in der Landesregierung abgebildet werden. Urs Altermatt
spricht von einem historischen «Meilensteiny, als es dem Freisinn nicht mehr gelang, den
offiziellen Kandidaten durchzubringen (S. 182). Ein informeller Rechtsblock von Katho-
lisch-Konservativen und BGB zusammen mit freisinnigen Dissidenten entschied die Bun-
desratswahlen, so im Falle der Wahl von Ernest Chuard (1920-1928). Mit der Wahl eines
zweiten Katholisch-Konservativen, dem Freiburger Jean-Marie Musy (1920-1934) in den
Bundesrat, erfolgte ein weiterer Schritt in Richtung Proporz.

Im abschliessenden Résiimé werden die Entwicklungen zwischen 1848 und 1919/20 mit
20 Hinweisen auf den Punkt gebracht. Gezeigt wird, wie sich die Schweiz vom «revoluti-
ondren Unruheherd zur angesehenen Republik» entwickelte und der Bundesrat als «origi-
nellste Schopfung der Griinderviter» zu bezeichnen ist (S. 198). Das geschaffene Siebner-
gremium orientierte sich am siebenk6pfigen Ausschuss der Tagsatzung wihrend des Son-
derbundskriegs. Immer wieder wurde anldsslich der verschiedenen Verwaltungs- und Re-
gierungsreformen eine Erhohung der Mitgliederzahl diskutiert. Vergleicht man die Zahl
mit den Ministerequipen anderer européischer Regierungen mit 15 bis 20 Mitgliedern, so
wirkt die Zahl sehr klein. In der Konsequenz stehen Schweizer Bundesrétinnen und Bun-
desrite mehreren Ministerien vor, was seit 1979 zu einer steigenden Zahl von Staatssekre-
tdrinnen und -sekretidren fiihrt. Dieses zweistufige Regierungsmodell wurde, wie Altermatt
zeigen kann, bereits in den 1870er-Jahren von Bundesrat Dubs vorgeschlagen. Eine wei-
tere Folge ist, dass die Schweizer Departementsvorsteherinnen und -vorsteher wie kleinere
«De-facto-Regierungschefs» wirken (S. 204).

Altermatt verweist in seinem Résumé auf viele weitere Punkte, wie die Einzelwahl der
Regierungsmitglieder. Lange Zeit stellte eine fehlende Pensionsregelung ein Problem dar.
Noch in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts starben zudem viele Bundesrite im Amt.
Dies diirfte nach Meinung von Urs Altermatt auch mit dem kriftezehrenden Amt zusam-
menhéngen. Erst seit dem Zweiten Weltkrieg kommen Sterbefille von amtierenden Bun-
desrdten kaum mehr vor. Durch den Bundesbeschluss von 1920 betreffend Ruhegehilter
der Mitglieder des Bundesrats konnten diese fortan ohne finanzielle Schwierigkeiten zu-
riicktreten. Damit war auch ein pseudomonarchischer Anstrich genommen, indem Magis-
traten erst durch den Tod aus dem Amt schieden. In der Zeit zwischen 1848 und 1919/20
wurden die Fundamente zur modernen Schweiz gelegt. Dies verlief nicht vorhersehbar und
war von Dynamiken und Konflikten begleitet, wie Einblicke in die Landesregierung zei-
gen.

Mit diesem rundum gelungenen und dusserst erkenntnisreichen Band schliesst Urs Al-
termatt die fiir das Verstindnis des Schweizer Bundesrats prigende Phase von 1848 bis
1919 ab. Als Gesamtwerk bieten die drei Bédnde eine hochst detailreiche und reflektierte
Strukturgeschichte der schweizerischen Regierung, die eloquent die Beispiele einzelner
Magistraten einbezieht, ohne den Blick auf die grosse Linie zu verlieren.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



494 Rezensionen — Comptes rendus

Beide Rezensionen sind von Markus Furrer zu: Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Vom Un-
ruheherd zur stabilen Republik. Der schweizerische Bundesrat 1848-1875. Teamplayer,
Schattenkdnige und Sesselkleber, Basel 2020, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions-
und Kulturgeschichte 115 (2021), 475-477; Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Der lange Weg
zum historischen Kompromiss. Der schweizerische Bundesrat 1874-1900. Referendums-
stiirme, Ministeranarchie, Ungliicksfille, Basel 2021, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Reli-
gions- und Kulturgeschichte 116 (2022), 473-475.

Horw Markus Furrer

Matthias Biihlmann, Einheit durch Vielfalt? Zum oékumenischen Projekt Oscar Cull-
manns, Zirich, TVZ, 2023 (BBSHT 80), 393 S., ISBN 978-3-290-18563-3, ebook ISBN
978-3-290-18564-0, DOI: https://doi.org/10.34313/978-3-290-18564-0.

Seit 2009 befindet sich der Nachlass des Neutestamentlers und Okumenikers Oscar Cull-
mann (1902—-1999) an der Universitéitsbibliothek Basel, dariiber hinaus liegt seit 2016 ein
kommentiertes Inventar dieses Nachlasses vor. Damit ist die Moglichkeit eréffnet, mehr
Aufschluss iiber seine Kontakte und die Hintergriinde seiner Positionierungen zu gewin-
nen. Matthias Bithlmann nutzt in seiner an der Universitit Bern erarbeiteten und von Mar-
tin Sallmann moderierten Dissertation diese Chance, um sich speziell der Studie «Einheit
durch Vielfalt» (1986) zu widmen, die der 84jihrige Cullmann in Weiterentwicklung
fritherer 6kumenischer Ansitze schrieb.

Im Einzelnen gibt Biithlmann nach einer Einleitung (1 [Ziffern bezeichnen in diesem
Absatz Buchabschnitte, danach Seitenzahlen]) einen biografischen Abriss zum Leben und
Schaffen Cullmanns (2) und beschreibt sein 6kumenisches Projekt «Einheit durch Viel-
falt» (3), um danach als Hintergrund fiinf Phasen zu unterscheiden, in denen Cullmann
seine kumenische Sicht entwickelt hatte (4). Es folgt ein Uberblick iiber Reaktionen (5)
sowie eine Darstellung der exemplarisch klug ausgewihlten Briefwechsel Cullmanns mit
Wolthart Pannenberg, Manfred Plate und Heinrich Fries, Lukas Vischer, Alexandre Pa-
padopoulou sowie Joseph Ratzinger (6). Hier wird erkennbar, wie Cullmann mit Anerken-
nung und Kritik umging und die erfahrenen Anregungen in einem Zusatzkapitel zur 1990
erschienenen Neuauflage von «Einheit durch Vielfalt» einbrachte. Der Band schliesst mit
«aktuellen Perspektiven», die nach der Durchsicht durch Reaktionen der Pépste seit Johan-
nes Paul II. die Wiirdigung durch Papst Franziskus beleuchten (7). sowie einem Fazit in
zehn Thesen (8).

Wihrend Cullmanns Name oft eher mit einem Plddoyer fir Vielfalt in Verbindung ge-
bracht wird, zeigt die Studie, wie sehr er zwei Anliegen gleichzeitig hochhilt: eine Einheit,
die kein blosses Nebeneinander von Kirchen darstellt, dies aber unter Beriicksichtigung
der Vielfalt. Insbesondere dem Werk «Einheit durch Vielfalt» gehe es «um eine Form der
Einheit, die nicht nur in der Vielfalt besteht, sondern durch sie zustande kommt» (12).
Einheit und Vielfalt sehe Cullmann im Wirken des Heiligen Geistes verbunden. Die Folgen
der Verweigerung gegeniiber dem Geistwirken identifiziere er in Spaltung wie in Gleich-
schaltung.

Seit den frithen 1960er Jahren verwendet Cullmann fiir die Besonderheiten der Konfes-
sionen den Begriff des Charismas (vgl. 59f.144f) und prangert es als falschen (oder gar

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 495

anarchischen) Okumenismus an, die Charismen zu beschneiden bzw. in einer Fusion ni-
vellieren zu wollen (vgl. 64£.165). In diesem Zusammenhang deutet er die paulinische ek-
klesiologische Leibmetapher nicht nur auf die individuellen Glieder des Leibes, sondern
auch auf gemeinschaftliche Formen des Gliedseins, auf lokale Gemeinden bzw. Einzelkir-
chen schon zu neutestamentlicher Zeit und in der Ubertragung auch auf die Kirchen bzw.
Konfessionen (vgl. 58£.190). Als Ziel konturiert Cullmann eine « Gemeinschaft autonomer
Kirchen» (vgl. 71-89). Darin wiirden die einzelnen Kirchen ihre eigenen Strukturen be-
halten, sich aber in einer konziliaren Versammlung zusammenfinden, die «als Band der
Einheit dient, nicht aber die Vielfalt der Charismen tangiert» (72).

Mit dem Untertitel « Grundlegung und Beitrag zur Diskussion tiber die Moglichkeit ihrer
Verwirklichung» sieht Biihlmann angezeigt, dass Cullmann «nicht nur die allgemeine 6ku-
menische Debatte bereichern wollte, sondern konkret einen Beitrag fiir die Verwirklichung
einer so gestalteten Einheit zu leisten beabsichtigte» (12). Gerade weil es ihm um die kon-
krete Umsetzung geht, scheint er auf Anerkennung erpicht und durch Kritik oder Distan-
zierung enttduschbar gewesen zu sein (vgl. insbesondere 293-304).

Es gelingt Bithmann, die Konturen des Alterswerks «Einheit durch Vielfalt» im Ver-
gleich mit den fritheren Vorstéssen Cullmanns herauszuarbeiten. So erhellt er Beziige der
neutestamentlichen Arbeit Cullmanns zu seinem dkumenischen Denken, vor allem hin-
sichtlich der Einschétzung, dass die Kirchen sich in unterschiedlicher Weise in die heils-
geschichtliche Spannung von «schon erfiillt» und «noch nicht vollendet» einschreiben. Das
Problem der rémisch-katholischen Kirche sehe Cullmann darin, dass sie diese Spannung
zugunsten der schon gegebenen Erfiillung aufldse (vgl. 104-106.121f). Biihlmann erinnert
Cullmanns erstmals 1952 vorgebrachten und (u.a.) durch 2 Kor 8f inspirierten Vorschlag
einer 6kumenischen Kollekte, womit er «das Feld der historischen und exegetischen Stu-
dien» verlassen habe, um «einen praktischen Vorschlag anzufiigen» (116). Auf diesen Vor-
schlag kommt Cullmann in seinem spéten Werk allerdings nicht mehr zuriick. Bithlmann
relativiert jedoch bisherige Einschétzungen, dass insbesondere das 2. Vatikanische Konzil
eine Wende in Cullmanns Denken darstelle. Nicht Cullmann habe seine eigenen Positio-
nierungen grundlegend verindert, sondern er habe mit und nach dem Konzil neue Ein-
schitzungen der Okumenefihigkeit der rémisch-katholischen Kirche gewonnen (vgl. 147).

Bithlmann legt eine gut lesbare und informative Studie vor, die eine Analyse der publi-
zierten Werke Cullmanns zum Thema Okumene mit einem interessanten Einblick in Kor-
respondenzen aus dem Archiv verbindet. Er profiliert einen engagierten Okumeniker, der
ein Gespiir dafiir hatte, dass Okumene nicht nur von Theorie, sondern von Praxis lebt und
dass es «eine unmittelbare 6kumenische Pflicht zu erfiillen [gilt]: bereits jetzt gemeinsam
die Anndherung zu suchen, ohne das Ende der Diskussion abzuwarten, das wir vielleicht
nie erleben werden» (Oscar Cullmann, zit. 134). Bithimann selbst schreibt sich durch den
Versuch einer Aktualisierung in diese Dynamik ein.

Neben einer kleinen Zahl von Druckfehlern ist die Falschschreibung des Namens von
Gian-Andrea Aepli — Autor einer anderen Studie zu Oscar Cullmann — zu vermerken. Ge-
geniiber den Seitenzahlen im Bibelstellenregister scheint sich die Paginierung nachtréiglich
noch verdndert zu haben. Das Buch ist im Open Access verfiigbar.

Chur Eva-Maria Faber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



496 Rezensionen — Comptes rendus

Katharina Heyden/Martin Sallmann (Hg.), Quellen auslegen. Konzepte und Methoden
der Historischen Theologie, Darmstadt, WBG, 2023, 211 S., ISBN 978-3-534-27816-9.

Lange Zeit war das Arbeitsbuch Kirchengeschichte von Christoph Markschies das unan-
gefochtene Standardwerk, das in Proseminaren zur Einiibung der kirchengeschichtlichen
Methoden verwendet wurde (vgl. Christoph Markschies, Arbeitsbuch Kirchengeschichte,
Tuibingen 1995). Neue Fragestellungen und Herausforderungen, die sich nicht zuletzt aus
der Globalisierung und Digitalisierung in den letzten Jahren ergeben und auch vor der The-
ologie nicht haltmachen, haben dazu gefiihrt, dass in kiirzester Zeit gleich mehrere Metho-
denbiicher fiir das kirchengeschichtliche Arbeiten auf den Markt gekommen sind (Tobias
Jammerthal/David Burkhart Janssen/Jonathan Reinert/Susanne Schuster, Methodik der Kir-
chengeschichte. Ein Lehrbuch, Tiibingen 2022; Andreas Stegmann/Matthias A. Deuschle/
Jennifer Wasmuth, Proseminar Kirchengeschichte. Einfithrung in die Methoden des wissen-
schaftlichen Arbeitens, Tiibingen 2022). Die Methodenbiicher zeigen in ihren jeweils unter-
schiedlichen Zuschnitten, wie vielgestaltig sich kirchengeschichtliche Forschung und
Lehre im 21. Jahrhundert gestaltet.

Katharina Heyden, Professorin fiir Altere Christentumsgeschichte in Bern, und Martin
Sallmann, Professor fiir Neuere Christentumsgeschichte, ebenfalls in Bern, haben ihr Buch
unter dem Titel Quellen auslegen. Konzepte und Methoden der Historischen Theologie
vorgelegt. Aus der Autor:innenkonstellation ergibt sich, dass das Buch tatsdchlich die
ganze, 2000jdhrige Kirchengeschichte im Blick hat und zudem auch die Kirchengeschichte
der Schweiz angemessen wiirdigt. Bereits der Titel lasst zwei wichtige Anliegen erkennen:
Die Autor:innen stellen die Analyse von Quellen ins Zentrum des kirchengeschichtlichen
Arbeitens, und sie verstehen Kirchengeschichte als «Historische Theologie». Ihr Arbeits-
buch bezeichnen sie selbst als « Werkstatt» mit einer « Werkstattkiste». Die Nutzer:innen
des Buchs sollen sich aus der « Werkstattkiste» (S. 11) bedienen, sind aber zugleich dazu
angehalten, ihre eigenen Fragen und Perspektiven zu entwickeln. Bewusst verwenden
Heyden und Sallmann die Bezeichnung «Historische Theologie», unter der sie, in Anleh-
nung an Albrecht Beutel, eine Wissenschaft verstehen, die die «Inanspruchnahme des
Christlichen in der Vergangenheit erforscht» (S. 17). Kirchengeschichte/Historische The-
ologie wird im Kanon der theologischen Facher und in ihrer Beziehung zur Geschichts-
wissenschaft bzw. zu anderen Geisteswissenschaften verortet. Als Ziel historisch-theolo-
gischer Arbeit formulieren die Autor:innen eine «Intersubjektive Plausibilitdt» (S. 29):
«[...] welche (Re-)Konstruktionen der Vergangenheit, welche Erklédrungsmuster und wel-
che Narrative [erweisen und bewihren] sich intersubjektiv fiir die je eigene Gegenwart als
plausibel»? Die Einfithrung in die Arbeit mit Quellen beginnt mit dem Kapitel «Suchen,
Finden, Fragen» (S. 33—61). Hier erldutern die Autor:innen nicht nur, was man in den Ge-
schichtswissenschaften unter Relikten und Quellen versteht, sondern auch, wie und wo
man diese findet. Kurze Informationen zu Handschriftensammlungen, Archiven etc. helfen
hoffentlich dabei, Hemmschwellen vor dem ersten Besuch dieser Institutionen abzubauen.
Ausfiihrlich wird zudem erklért, wie eine gute historische Fragestellung gefunden werden
kann, wie Forschungsliteratur recherchiert wird, und wie sich (angehende) Kirchenhisto-
riker:innen im Gewirr von Quellen, Fragestellung und Forschungsliteratur zurechtfinden
konnen — auch unter Einbeziehung digitaler Hilfsmittel und Methoden.

Herzstiick des Buches ist das Kapitel «Lesen, Untersuchen und Ausdeuten von Text-
quellen» (S. 62—164), das den Leser:innen eine ausfithrliche Anleitung zum Umgang mit

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 497

Textquellen vom ersten Lesen bis zum Quellenvergleich bietet. Die Frage nach der Autor-
schaft sowie die Datierung und Lokalisierung von Quellen wird ebenso erkldrt wie die
gesamte dussere und innere Quellenkritik mit all ihren Feinheiten. Auch die Wirkungs-
und Rezeptionsgeschichte von Quellen sowie die damit verbundenen Problematiken (be-
absichtigte Wirkung — tatséchliche Wirkung) werden beleuchtet. Besonders ist hervorzu-
heben, dass das Buch nicht nur Texte, sondern auch Bilder als Quellen fiir die kirchenhis-
torische Arbeit in den Blick nimmt und Hinweise zu deren Analyse bietet (S. 165-189).
Zunichst stellen die Autor:innen die ikonographisch-ikonologische Methode nach Erwin
Panofsky dar. Dieser Methode wird die Cluster-Analyse, urspriinglich eine Form der
Textanalyse aus der Rhetorik, gegeniibergestellt. Am Ende bieten die Autor:innen eine
Synthese aus ikonographisch-ikonologischer Methode und Cluster-Analyse, die bei der
Analyse von Bildern als historischen Quellen angewandt werden kann. Das Schlusskapitel
(S. 190-194) fragt danach, wie historische Quellen zu verstehen, einzuordnen und zu be-
werten sind. Dabei wird — wie im gesamten Buch — immer wieder betont, dass die For-
schenden nie den Kontext der Quelle aus dem Blick verlieren diirfen, zugleich aber auch
ihren eigenen Kontext, aus dem heraus sie die Quellen analysieren, reflektieren miissen.

Die Autor:innen sehen es abschliessend als Aufgabe historischer Theologie an, die Po-
tentiale des Christlichen in der Geschichte zu erschliessen. Zugleich kdnnte ihrer Meinung
nach «historische Hermeneutik auch danach fragen, welche der fiir die Vergangenheit re-
konstruierten Potentiale der christlichen Traditionen in der je eigenen Gegenwart aktiviert
werden miissten, um den politischen, sozialen und kulturellen Herausforderungen ange-
messen zu begegnen» (S. 193) — jedoch immer unter der Voraussetzung, dass die Histori-
ker:innen auch ihre eigene Kontextbezogenheit reflektieren.

Das Arbeitsbuch stellt — wie der Titel schon sagt — die Quellen und ihre Analyse ins
Zentrum und liefert dazu Kirchenhistoriker:innen ausfiithrliches Handwerkszeug. IThre ei-
gene Position legen die Autor:innen von Anfang an offen — vor allem durch ihre Definition
von «Historischer Theologie». Dies erfolgt in aller Deutlichkeit, aber ohne normativen
Anspruch, so dass auch Kirchenhistoriker:innen, die ein anderes Fachverstidndnis haben,
mit Gewinn mit dem Buch arbeiten kénnen.

Anregend ist die Einbettung der kirchenhistorischen Quellenanalyse in theologische, ge-
schichtswissenschaftliche, literaturgeschichtliche und kunstgeschichtliche Theorien und
Methoden. Die Anschlussfihigkeit der Kirchengeschichte an theologische und nicht-theo-
logische Disziplinen wird dadurch offenbar, wobei der Eigenwert der Kirchengeschichte
nicht aus dem Blick gerit. Fiir Studierende in jilngeren Semestern stellen gerade diese the-
orielastigen Teile in ihrer notwendigen Kiirze woméglich eine Uberforderung dar. Fortge-
schrittene Kirchenhistoriker:innen werden jedoch sicher davon profitieren und méglicher-
weise zur intensiveren Lektiire aussertheologischer Literatur angeregt. Hervorzuheben ist
auch die tibersichtliche Struktur des Lehrbuchs: Zentrale Inhalte und Fragestellungen sind
am Ende der Kapitel knapp zusammengefasst; Stichpunkte am Rand bieten einen schnellen
Uberblick tiber die Inhalte im Haupttext; zahlreiche Literaturverweise runden die einzel-
nen Kapitel und Teilkapitel ab. Die Arbeitsmaterialien am Ende des Buches helfen bei der
Durchfithrung einer Quellenanalyse, beim Verfassen einer schriftlichen Arbeit oder eines
Exposés. Ausserdem sind die zahlreichen Anwendungsbeispiele zu wiirdigen: An Quellen
—quer durch alle Epochen der Kirchengeschichte —werden die Analyseschritte anschaulich
erprobt. Das trégt nicht nur zum besseren Verstdndnis der Theorie bei: Mit Hilfe dieser

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



498 Rezensionen — Comptes rendus

Miniaturen erhalten die Leser:innen unterhaltsame Einblicke in die Vielfalt kirchenhisto-
rischer Themen. Seien es Opferbescheinigungen aus dem Rémischen Reich, Visionen der
Mechthild von Magdeburg, der Streit um das Apostolikum oder die Dreifaltigkeitsikone
von Andrej Rubljov — all diese Beispiele machen Lust auf eigene kirchengeschichtliche
Forschungen.

Basel Andrea Gabriele Hofmann

Rudolf Steiner, Schrifien iiber soziale Dreigliederung: Die Kernpunkte der sozialen
Frage. In Ausfiihrung der Dreigliederung des sozialen Organismus (Schriften. Kritische
Ausgabe [SKA 13]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement, mit einem
Vorwort von Christoph Strawe/André Bleicher, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-
Holzboog, 2024, CXLI, 379 S.

Rudolf Steiner, Schriften zum Verhdltnis der Anthroposophie zu den Natur- und Geistes-
wissenschaften: Vom Menschenrdtsel. Von Seelenrdtseln. Goethes Geistesart (Schriften.
Kritische Ausgabe [SKA 12]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement,
mit einem Vorwort von Johannes Kiersch, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-Holz-
boog, 2023, LXIV, 470 S.

Rudolf Steiner, Schrifien zur meditativen Erarbeitung der Anthroposophie I (1912-1913):
Ein Weg zur Selbsterkenntnis des Menschen. Die Schwelle der geistigen Welt (Schriften.
Kritische Ausgabe [SKA 10]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement,
mit einem Vorwort von Terje Sparby, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-Holzboog,
2022, LXXXIX, 197 S.

Drei neue Bde. der kritischen Ausgabe wichtiger Schriften (SKA) Rudolf Steiners (1861—
1925), des Begriinders der Anthroposophie, hat Christian Clement 2022/24 in seiner dis-
ziplinierten Produktivitét ediert. Der Bd. 13 ist der politischste des Editionsprojektes und
beinhaltet im Zentrum die Monographie Kernpunkte der Sozialen Frage, die Steiner 1919
als Programmschrift einer neuen Gesellschaft, eines dritten Weges zwischen Kapitalismus
und Kommunismus geschrieben hat. Dazu kommen nach nicht prézise benannten Kriterien
kleinere Texte aus dem Umfeld sowie aus den Jahren um 1900. Editorisch stellen sich
wieder die Frage nach den Kriterien der Auswahl von Umfeldtexten. Ein besonderes Prob-
lem bilden Texte aus dem Jahr 1917 zur Nachkriegsordnung des deutschen und habsbur-
gischen Reiches, denn deren unpublizierte Vorlagen hat das Rudolf Steiner-Archiv nicht
zur Verfluigung herausgegeben (S. 251) — das stellt den Sinn dieses Editionsprojektes in-
frage.

In der 96-seitigen «Einleitung» dokumentieren Christoph Strawe und André Bleicher
eine intime Kenntnis von Steiners Schriften mit interessanten Einsichten. Aber der Text
zielt auf eine Plausibilisierung von und Werbung flir Steiners Ideen. Dazu wird er in die
Riege von Klassikern der politischen Philosophie integriert (Habermas, Polanyi, Max We-
ber), aber es bleibt weitgehend bei einem name-dropping. Problematischer ist, dass die
wissenschaftlichen Publikationen zu relevanten Fragen der Okonomie, der Demokratiethe-
orie oder den historischen Entwicklungen wihrend der zweiten Revolution in Deutschland

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 499

im Sommer 1919 fast komplett fehlen. Eingeigelt in anthroposophische Literatur ist tiber
weite Strecken ein Weltanschauungstext entstanden. Auch der «Stellenkommentar» — ein
Herzstiick in den ersten Bde.n der SKA — ist mit seinen 20 Seiten diinn und weit entfernt
von den wissenschaftlichen Debatten.

Den Vorwurf, der wissenschaftlichen Debatte auszuweichen, kann man Christian Cle-
ment in seinem «Vorwort» nicht machen, er stiirzt sich in die kritische Auseinanderset-
zung. Dabei dokumentiert er einmal mehr, wie er Steiners Vorstellungen in seinen Inter-
pretationsrahmen integriert. Unkommentiert liest man Clements Steiner-Paraphrasen wie:
«Der biirgerliche Mensch [...] lebe aber in tieferen Schichten seines Inneren weiterhin mit
der vormodernen und daher noch stirker in der Wirklichkeit des Geistigen wurzelnden
Gefiithlen und Uberzeugungen» (S. XIX); oder: Die «Dreigliederung» sei nach Steiner
«nicht eine Theorie, welche der sozialen Wirklichkeit tibergestiilpt werden soll, um diese
zu gestalten, sondern eine innere strukturbildende Tendenz der Wirklichkeit selbsty (S.
XX).

Ich stelle an seine Interpretation Steiners vor allem drei Fragen, in denen es um nicht
mehr und nicht weniger als um die Demokratiefdhigkeit der Anthroposophie geht:

(1.) Welchen Stellenwert hat Steiners esoterische («hohere») Einsicht? Diese mdchte
Clement «vdllig unabhéngig von ihrem schwierigen anthroposophischen Hintergrund» le-
sen konnen (S. XXV). Wenn Steiner etwa behaupte, «daB dasjenige, was sozial fruchtbar
ist an Ideen, eigentlich nur gefunden werden kann von den wenigen Menschen, welche
sich gewisser spiritueller Fahigkeiten bedienen konnen», dann spreche er «keineswegs
iber die Organisation des Geisteslebens [...] oder dariiber, wie im dreigliedrigen Staat mit
Wissen umgegangen werden soll, sondern ausschlieBlich tiber die Herkunft der Dreiglie-
derungsideen aus der besonderen anthroposophischen Denk- und Erkenntnispraxis» (S.
XXX dhnlich S. XXIX). Diese Abtrennung Steiners von seiner «hdheren» Erkenntnis ist
—und Clement weil} dies — inneranthroposophisch «umstritten» (S. XIII, Anm. 9), denn sie
bedeutet, die Anthroposophie von ihrem «elitdren» Anspruch (so Clement explizit in aller
Offenheit, S. XXVI), diesem Kern und Markenzeichen, zu 16sen. Clement will damit er-
neut Steiner zum Philosophen aufwerten und ihn als Esoteriker marginalisieren, wie er es
schon in der Kommentierung von Steiners philosophischen Werken getan hat (s. SZRKG,
111 [2017]. 462f.). Aber dazu miisste man Steiner das Herz seiner theosophischen Uber-
zeugungen nehmen, Steiner hat in meiner Wahrnehmung zusammengedacht, was Clement
trennen mochte.

(2.) Welches Demokratiekonzept findet sich bei Steiner? Clement strukturiert Steiners
Denken iiber zwei Schliisselbegriffe: Organismus und Dreigliederung. Mit dem Organis-
musbegriff nutzte Steiner die Metaphorik des «gesunden» und «natiirlichen» menschlichen
Korpers. Diese Formulierungen wies Steiner zwar als inadédquat zuriick (S. 40—43), blieb
aber in den Konsequenzen seiner Semantik gefangen. Die Probleme organizistischer Me-
taphern sind in der Politikwissenschaft insbesondere nach der NS-Zeit breit diskutiert wor-
den — in diesem Bd. tauchen derartige Reflexionen praktisch nicht auf. Strawe/Bleicher
versuchen vielmehr, Steiners naturale Denkfiguren zu plausibilisieren, also zu verteidigen
(S. XL; XLVIII), aber eine kritische Auseinandersetzung mit diesem Zentrum von Steiners
Politikkonzeption unterbleibt.

Der gesellschaftliche «Organismusy besitzt nach Steiner drei «Glieder», die er als Er-
gebnis einer «objektiven Betrachtung» ausweist (S. XXXII): Geistes-, Wirtschafts- und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



500 Rezensionen — Comptes rendus

Rechts«lebeny. Hier bietet sich evidenterweise der Bezug auf Theorien funktionaler Dif-
ferenzierung an, die von Strawe/Bleicher auch angesprochen werden; aber eine Diskussion
auf dem Niveau der gegenwiértigen Debatte unterbleibt. Eines der Probleme ist bei Steiner
die Limitierung demokratischer Verfahren auf den Rechtsbereich (S. 137. 141. 147 u. 6.).
Das ist nicht nur massiv unterkomplex im Blick auf das Funktionieren moderner Gesell-
schaften, sondern auch Ausdruck seiner Vorbehalte gegeniiber demokratischen Verfahren
und fiithrt zu der politisch zentralen Frage:

(3.) Welche Bedeutung besitzt die Demokratie fir Steiner? Fiir Clement hat Steiner
«sein Verhiltnis zur Demokratie grundlegend revidiert» (S. XXVI), «der reife Steiner war
also durchaus ein Advokat des Demokratischen» (S. XXVII). Allerdings kommentiert Cle-
ment von den sehr vielen kritischen AuBerungen Steiners zur Demokratie nur wenige und
nimmt oft auf nicht prizise nachgewiesene AuBerungen Steiners Bezug (etwa S. XXVII).
Bei Strawe/Bleicher entfillt eine Auseinandersetzung mit Steiners demokratiekritischen
Aussagen gleich ganz — stattdessen weist man Kritik zuriick und iibt sich lieber in der
Vorwirtsverteidigung, indem man unter dem Stichwort «Demokratie und Menschen-
rechte» das 6ffentliche Schulsystem kritisiert (S. CXXIV).

Das folgende Beispiel illustriert Clements Umgang mit Steiners Verstéindnis von Demo-
kratie. Er interpretiert dessen Aussage, dass man «im Westen [...] die Herrschaft des
Anglo-Amerikanertums Menschheitsbefreiung und Demokratie» nenne und so «den
Schein, als ob man auch wirklich ein Menschenbefreier sein wolle», erzeuge (S. XXVI 1),
folgendermafien: Steiner habe nur das «verlogene Demokratiegerede gewisser Eliten» (S.
XXVII) und ein «von der Hochfinanz kontrolliertes und dadurch korrumpiertes Zweipar-
teiensystems in den USA» kritisieren wollen (S. XXXI). Clements Verteidigung Steiners
ist mindestens so problematisch wie dessen AuBerung selbst. Dass Steiner hier deutsche
Stereotypen des frithen 20. Jahrhunderts gegeniiber den angelséchsischen Demokratien re-
produziert, wozu es eine intensive wissenschaftliche Debatte gibt, erfihrt man weder bei
Clement noch bei Strawe und Bleicher. Dariiber hinausgehende politiktheoretische Debat-
ten, etwa zum Verhéltnis von Mehrheit und politischer Rationalitdt (wie der volonté
général/de tous), die seit dem 18. Jahrhundert die Demokratiedebatte begleiten, fehlen
ebenfalls. Auf des Pudels Kern st6ft man, wenn man bei Clement liest, dass Steiner die
Demokratie «als zeitnotwendig» betrachtet habe. Das ist bei Clement nicht (nur) als Lob
gemeint, sondern auch als Relativierung. Denn damit hinge «auch der notwendige andere
Gedanke zusammen, dass diese «Zeit» einmal zu Ende sein und das Prinzip der Demokratie
dann ebenso {iberlebt sein wird, wie alle geschichtlichen Sozialformen» — so Clement (S.
XXVI, Anm. 30). Fiir die politische Praxis bedeutet dies: Die Demokratie ist eine Regie-
rungsform auf Abruf — jedenfalls fiir Clement und fiir Anthroposophen und Anthroposo-
phinnen mit «héherer» Erkenntnis. Per Saldo: Steiners Aussagen {iber Demokratien ste-
cken voller Vorurteile und besitzen durch ihren Anspruch auf «hohere» Erkenntnis ein
strukturell antidemokratisches Fundament.

SchlieBlich wire es statt der Ausbreitung anthroposophischer Plausibilisierung Steiners
hilfreicher gewesen, Informationen zu seiner Praxis, in der und fiir die er seine Schriften
schrieb, beizufiigen. Die Ausfithrungen dazu sind diirftig (S. LXVI {.) und ruhen wieder
auf anthroposophischer Literatur. Eine Thematisierung gescheiterter Praktiken (etwa der
anthroposophischen Aktiengesellschaften) fehlt ebenso wie eine Analyse des Scheiterns
von Steiners politischen Engagement.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 501

In Bd. 12 der SKA geht es um das Verhéltnis von Anthroposophie zu den «Natur- und
Geisteswissenschaften» — und man macht sich heute kaum noch ein Bild davon, in wel-
chem Ausmal es hier um einen zentralen Kontext der Anthroposophie geht. Steiner lebte
in einer Zeit umwiilzender Entdeckungen in den Naturwissenschaften und ihrer techni-
schen Anwendung, die die Gesellschaft tiefgreifend verdnderten. Auch das Verhéltnis zur
Religion war davon betroffen, « Wissenschaft und Religion» war ein Megathema des spé-
ten 19. und frithen 20. Jahrhunderts.

Clement hat dazu drei Texte Steiners aus den Jahren 1916 bis 1918 ausgewihlt, als er
wihrend des Krieges Zeit flir die Ausarbeitung von Texten neben der alltdglichen Vereins-
arbeit fand. Johannes Kiersch, Dozent in der Waldorf-Lehrerausbildung und ein gespréchs-
offener und irenischer Anthroposoph, hat die Einfiihrung beigesteuert.

Clement bringt die Eigenheit von Steiners Denken in dramatischer Weise auf den Punkt.
Er geht von einem «Verstidndnisabgrund» «zwischen dem «anthroposophischen For-
schungsparadigma und den akademischen etablierten Natur- und Geisteswissenschaften»
aus (S. IX), und dann wird es richtig ernst:

«Steiner zeigt [...]. dass Anthroposophie tatséchlich auf einem anderen Wissens- und
Wirklichkeitsverstindnis beruht als die etablierte akademische Wissenschaft»; die anthro-
posophische Erkenntnis «iiberfordere» das naturwissenschaftliche Denken (S. IX). Es gehe
um die «Methodik einer auf spiritueller Erfahrung beruhenden Geisteswissenschaft» (S.
XI): «anthroposophische Geisteswissenschaft beruht nach Steiner auf verschiedenen For-
men <nicht-sinnlicher) oder «libersinnlicher, d. h. von Inhalten sinnlicher Wahrnehmung
unabhingiger Bewusstheit» (S. XII), auf einer Wahrnehmung, «in denjenigen Bereichen
des menschlichen Wesens, die in der Anthroposophie als <Atherleib», <Astralleibs und <Ich»
bezeichnet werden» (S. XIV).

Aus derartigen AuBerungen ziehe ich drei Folgerungen:

(1.) Mit konsensfihigen akademischen Wissenschaftsbegriffen ist Clements Rekon-
struktion von Steiners Vorstellungen nicht in Deckung zu bringen. Seine Lesart von Steiner
ist eine Steilvorlage fur alle, die der Anthroposophie ihre Wissenschaftlichkeit absprechen.
Ob Clement diese Konsequenzen will, ist eine Frage, ob man Steiner damit gerecht wird
(ich habe da groBe Fragezeichen), die andere. Steiner jedenfalls wollte keine derartige
Trennung von der akademischen Wissenschaft.

(2.) Die Selektionsentscheidungen dieses Bd.es sind problematisch, weil sie ein gigan-
tisches Thema bei Steiner auf Texte von 1912/13 reduzieren, die alles andere als repréisen-
tativ sind. Demgegeniiber wire es ein Leichtes gewesen, wenigstens in einer Einfithrung
Vorstellungen aus unterschiedlichen Lebensphasen zu thematisieren, die andere Zugénge
Steiners dokumentieren.

Auch Steiners Auseinandersetzung mit den groffien Themen der Physik oder der Biologie
und ihren Methoden bleibt auf der Strecke, etwa die Rezeption des von Steiner hochge-
schitzten Biologen Ernst Haeckel. Durch diese Auswahl geht Clement den brennenden
Debatten um Steiners Werk aus dem Weg, etwa der Evolutionstheorie, an denen die an-
throposophische Kosmologie, der Lehrplan der Waldorfschulen oder die Rassenfrage hén-
gen. Zugegebenermallen ist der Zugriff auf Steiners biologische Vorstellungen nicht ein-
fach, weil er sich dazu nur wenig in eigenstidndigen Texten geduBert hat, aber tibergehen
ist keine Alternative.

(3.) Die wissenschaftstheoretischen Debatten um das Verhéltnis von «Natur- und Geis-
teswissenschaften» (respektive Kultur- oder Gesellschaftswissenschaften, aber Clement

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



502 Rezensionen — Comptes rendus

verbleibt in der Terminologie des 19. Jahrhunderts und héufig in derjenigen Steiners) feh-
len weitestgehend. Der Name Wilhelm Diltheys kommt {iber ein name-dropping nicht hin-
aus — Windelband und Rickert: nichts — du Bois-Reymond, mit dem sich Steiner intensiv
beschéftigt hat: Fehlanzeige. Und nach den Reflexen gegenwirtiger Debatten um das Wis-
senschaftsverstindnis muss man erst gar nicht suchen, es gibt sie nicht. Statt sich mit dem
groflen Thema der Naturwissenschaften um 1900 zu beschiftigen, wiederholt Clement,
zuriickgreifend auf seine Dissertation (S. XVIII), Uberlegungen zur Wissenschaftstheorie,
die er schon andernorts ausgebreitet hat (etwa in SKA 2). Und erneut ist die einbezogene
Literatur unzureichend, es handelt sich weitgehend um ein Stelldichein anthroposophi-
scher Autorinnen und Autoren.

Die Einleitung von Kiersch hilft auch deshalb nicht weiter, weil er sich gegen die «kri-
tische akademische Forschung» einmauert, die seiner Meinung nach mit «engen Spielriu-
men, die ihnen vom Denkstil eines in vieler Hinsicht reduktionistischen Wissenschaftspa-
radigmas zugestanden werden» und «mit methodischen Scheuklappen» arbeite (S. XXXV
f.). Er zieht daraus, wie Clement, dic Konsequenz eines fast uniiberbriickbaren Grabens
zwischen einem anthroposophischen und einem universitdren Wissenschaftsverstidndnis.
Der Feststellung, dass sich «geistige Wahrnehmungen als solche der unmittelbaren Uber-
priifbarkeit [entziehen]» (S. LIII), folgert er, dass « Anthroposophie [...] methodisch etwas
ganz anderes als traditionelle Natur- und Geisteswissenschaft» anstrebe (S. LIV). Damit
positioniert auch er die Anthroposophie nolens volens in der Ecke einer esoterischen Pra-
Xis.

Die ganze Tragddie der Einfihrungen kann man an der Person Max Dessoirs (1867—
1947) ablesen, Professor fiir Philosophie, Doyen der Okkultismusforschung, der den Be-
griff «Parapsychologie» prigte. An ihm arbeitete sich Steiner ab, sein Name fillt in den in
Bd. 13 aufgenommenen Schriften mehr als 150 Mal. Aber in den Einfithrungen von Cle-
ment und Kiersch bleibt es bei drei Nennungen, ohne Erlduterung von Dessoirs Position,
ohne Erlduterung des Konfliktes mit Steiner, ohne Kontextualisierung — es gibt einfach
nichts. Selbst im Stellenkommentar bleibt es bei dem Nachweis der von Steiner zitierten
Stellen in Dessoirs Buch «Vom Jenseits der Seele» (S. 376-388).

Letztlich geht es Clement und Kiersch einmal mehr primér um die Plausibilisierung von
Steiners Weltanschauung, weniger um eine kritische und methodisch reflektierte Analyse
und historische Kontextualisierung seiner Vorstellungen. Dies dokumentieren auch Ver-
kniipfungen von Steiners Vorstellungen mit zeitgendssischen Vorstellungen, etwa zu New
Age-Autoren und zur Psychologie bei Clement (S. XIII. XXIII) oder zu Kunst, zu Susanne
K. Langer, Ernst Cassirer zur «mathematischen Mystik» bei Kiersch (S. XL—XLIII).

Im letzten zu besprechenden Bd. (SKA 10) sind zwei Schriften Steiners zur «Medita-
tion» aufgenommen, Ein Weg zur Selbsterkenntnis des Menschen von 1912 und Die
Schwelle der geistigen Welt von 1913, das Vorwort stammt von Christian Clement, die
Einfithrung von Terje Sparby, Professor fiir Philosophie an der Steiner-Hochschule in
Oslo. Was allerdings eine «meditative Erarbeitung der Anthroposophie» (Clement) kenn-
zeichnet, bleibt unklar, ebenso Steiners Verstidndnis der anthroposophischen «Meditation».
Als er 1918 in einem Nachtrag dafiir den Begriff «Seelenweg» nutzt (S. 62), wird auch
nicht klarer, was seine «Meditation» von seinen theosophischen Praktiken héherer Er-
kenntnis unterscheidet — wenn es denn hier eine gréBere Differenz gibt — oder von anderen
meditativen Praktiken in Steiners Umfeld.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 503

Clement platziert auch in diesem Bd. Steiner auflerhalb der akademischen Wissenschaft.
Bei der «anthroposophischen Meditation» gehe es fiir «[den] Menschen der Moderne» (sic)
«um grundsétzlich andere Arten des Wahrnehmens, Denkens und Erkennens» (S. VII f).
Diese Diastase sieht er auch bei Inhalten. So soll die «individuelle Bewusstseinsentwick-
lung [...] nach Steiner in der Regel Vorwegnahme bzw. Grundlage von Entwicklungsstu-
fen, die spéter auch von einem Kollektiv durchgemacht werden und eine <Kulturstufe» der
Menschheit darstellen», sein (S. XV). Dies entspricht Haeckels Theorie der Rekapitulation
der Phylogenese in der Ontogenese, die (natiirlich) auch Steiner adaptierte, aber davon
erfiahrt man nichts, stattdessen geht es bei Clement wieder um Fichte und Hegel sowie um
Freud und Jung.

Interessanter sind fiir die weitere Forschung die verstreuten Hinweise auf Verénderun-
gen in Steiners Denken. Clement etwa sieht eine Distanzierung vom Begriff Monismus
seit 1902 (S. XI), eine Erweiterung des Modells von Bewusstseinsphasen (S. XIX) und
eine Uneinheitlichkeit von Steiners Bewusstseinstheorie (S. XIV), aber es bleibt bei An-
deutungen. Sparby erwihnt Steiners Kreation neuer Begriffe, ohne dem aber weiter nach-
zugehen (S. 145), und verweist auf Spannungen, etwa wenn Steiner beanspruche, einen
«objektiven Zugangy» zu einer htheren Welt zu vermitteln, gleichzeitig jedoch in seiner
Partikularitit, etwa von «Gefithlen», verbleibe (S. LVII). Literatur zur boomenden Emoti-
onsforschung sucht man vergebens. — Bemerkenswert sind seine Hinweise, wie sehr sich
das anthroposophische Milieu von einer wissenschaftlichen Beschiftigung mit diesen Stei-
ner-Texten entfremdet hat (S. XXXIV. XLII).

Auch Sparby weist sich als Anhénger Steiners aus, etwa wenn er seine Beobachterposi-
tion verlésst: «Steiners Werke [...] enthalten zahlreiche Schilderungen von sinnlich nicht
wahrnehmbaren Realititen» (S. XXVII), und «kein wirklicher Grund» spreche «von einem
phidnomenalistischen [sic] Standpunkt aus» gegen die Existenz von «rein geistigen Wesen
oder Engeln» (S. LXX). Eine anregende Uberlegung betrifft die Frage, ob Steiner eigene
«geistige Erlebnisse» gehabt habe. «Tatsdchlich ldsst Steiner offen», so Sparby, «ob und
in welchem Mafle es sich um eigene geistige Erlebnisse handelt» (S. XXVIII; dhnlich S.
XXX). Dieses Thema ist fiir das anthroposophische Milieu brisant, weil daran die Verléss-
lichkeit seiner Aussagen tiber «hhere Welten» und letztlich das gesamte System {ibersinn-
licher Erkenntnis héngt. Das mag ein Grund sein, warum Sparby die konkrete Frage, ob
oder was bei Steiner auf « Erfahrung» oder auf theosophische « Uberlieferung» zuriickgehe,
offenlésst (S. XXXII). Steiner selbst war an diesem Punkt jedoch tiberhaupt nicht schiich-
tern. In Ein Weg beanspruchte er, eine «unmittelbar mit dem Seelen-Erleben zusammen-
hingende Mitteilung» zu geben; «diese Schrift kann deshalb angesehen werden als die
Wiedergabe von Seelenerlebnissen.» (S. 9f.) Die an dieser Stelle notwendige Beschifti-
gung mit Steiners Erlebnisbegriff gibt es nicht, und hinsichtlich seiner Biographie stellen
sich weitere Fragen: Mir sind keine biographischen Belege bekannt, dass Steiner selbst
intensiv meditiert habe.

Sodann fehlt in den Ausfithrungen zum « Werkkontext» (S. XX VIII) fast alles, was man
in einer wissenschaftlichen Perspektive erwarten kann, und die seitenlangen Ausfithrungen
zu «Problemstellungen» sind eine Plausibilisierung von Steiner aus anthroposophischer
Perspektive. Man erfihrt nichts zum historischen Kontext, etwa der Entstehung beider
Werke unmittelbar vor und nach Steiners Abspaltung von der Theosophie Annie Besants
im Dezember 1912. Uberhaupt bleibt der theosophische Kontext wieder unterbelichtet.
Begriffe wie Kundalini, Auren und Chakren werden mit dem Hinweis erledigt, dass Steiner

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



504 Rezensionen — Comptes rendus

«vor allem seine unmittelbare kulturelle Umgebung im Auge» gehabt habe (S. XXXVI).
Wissenschaftliche Literatur dazu wird einmal mehr nicht zur Kenntnis genommen. Und
standig zeigen sich bei Sparby fehlende Kenntnisse der aktuellen wissenschaftlichen De-
batten. Wenn er etwa behauptet, die Existenz der Rosenkreuzerbruderschaft des 17. Jahr-
hunderts im Umfeld von Valentin Andreae sei «umstritten» (S. XXXVI, Anm. 10), so be-
wegt er sich damit auBerhalb der Forschung; schon Andreae selbst hatte die Erzéhlung der
Rosenkreuzerbruderschaft als seine fiktionale Erzidhlung offengelegt. die Forschung hat
dies vollumfénglich bestitigt. Vielmehr geht Sparby damit der Unkenntis Steiners auf den
Leim, der die Existenz dieser geheimen Bruderschaft kontrafaktisch postuliert hatte. An-
regend sind hingegen Uberlegungen in Anlehnung an buddhistische Vorstellungen, ob
Steiner einigen Elementen seiner Anthropologie «einen illusorischen Charakter» zuge-
schrieben habe (S. LXXVII-LXXX). Allerdings fiihrt Sparby diese Uberlegungen freihiin-
dig vor, ohne direkte Beziige auf Steiners Werk — und so ldsst sich eine Diskussion mit
ihm nicht fithren.

Beim Stellenkommentar bleibt man dann ungldubig stehen: Nachweise stammen prak-
tisch nur aus der SKA und aus Steiners Werken. Diese selbstreferenzielle Sammeltitigkeit
geht jeder Auseinandersetzung mit auBeranthroposophischen Uberlegungen und Publika-
tionen aus dem Weg. Die Begriindung schldgt dem Fass den Boden aus: Steiner habe
«génzlich auf Beziige auf andere Werke oder Autoren verzichtet» (S. 143). Aber genau
deshalb bendtigen die Leserinnen und der Leser Verstédndnishilfen, weil die «Beziige auf
andere Werke» implizit und nicht nur inhaltlich massiv in dem Text stecken.

SchlieBlich setzt eine schludrige Editionsarbeit dem Ganzen die Krone auf. Beim bibli-
ographischen Apparat fiir Die Schwelle zur geistigen Welt hat man einfach via copy &
paste den Apparat von Ein Weg zur Selbsterkenntnis (S. LXXXV) iibernommen, sodass
die editorischen Hinweise ins Nichts fithren und die Edition in diesem Kern unbenutzbar
ist. Dieses Desaster ist ein Hinweis, dass die Geschwindigkeit der Edition massiv auf die
Qualitit driickt.

Zusammenfassend: In diesen Bde.n tiirmen sich inhaltliche und editorische Probleme.
In allen Einleitungstexten fehlen zentrale wissenschaftliche Dimensionen und Publikatio-
nen, es handelt sich vielfach um Weltanschauungsliteratur, die kritische Analyse durch
Apologie ersetzt. Editionstechnisch wire zudem zu iiberlegen, wie mit den sich wiederho-
lenden Erorterungen zur Erkenntnistheorie umzugehen ist, wihrend die eigentlichen The-
men der edierten Texte an den Rand gedriickt oder ignoriert (iibersehen?) werden. Dazu
kommen nun auch editorische Probleme, keine Einbeziehung unpublizierter Vorlagen oder
falsche bibliographische Angaben, die einen Bd. unbenutzbar machen. All das passiert im
Verlag frommann-holzboog, einem im deutschen Sprachraum und weltweit bedeutenden
Wissenschaftsverlag, und droht, dessen Renommee zu untergraben.

Fribourg Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 505

Florian Hitz, Auf den Spuren der Hugenotten und Waldenser. In 28 Tagen von Genf nach
Schaffhausen. Mit einem historischen Uberblick von Margrit Wick-Werder, Pfiffikon
(Schwyz)/Bern, Fink Medien AG/Stiftung VIA, 2023, 96 S., ISBN 978-3-905865-30-1.

Florian Hitz, Sur les pas des Huguenots et des Vaudois du Piémont. De Genéve a
Schaffhous en 28 jours. Avec un expos¢ historique de Margrit Wick-Werder. Traduit de
I’allemand par Laurent Auberson, Pfiffikon (Schwytz)/Berne, Fink Medien AG/Stiftung
VIA, 2023, 96 pp., ISBN 978-3-905865-31-8.

Der Wander- und Kulturfiihrer Auf den Spuren der Hugenotten und Waldenser gibt einen
guten Einblick in das schweizerische Teilstiick des ehemaligen Fluchtweges der Glaubens-
fliichtlinge des vorrevolutiondren Frankreichs und Savoyen. Die franzosischen Glaubens-
gemeinschaften der Hugenotten, respektive Waldenser aus dem Herzogtum Savoyen, wur-
den aufgrund ihrer Bekenntnisse zum Calvinismus landesweit verfolgt und durchquerten
auf ihren Fluchtwegen nach Deutschland u.a. das eidgendssische Mittelland. Auf rund 580
Kilometern zwischen Genf und Schaffhausen erstreckt sich die geschichtstrichtige Route
aus dem 17. Jahrhundert. Der aufgearbeitete Kulturweg folgt der alten Fluchtroute, die
grosstenteils entlang den Wasserwegen durchs Mittelland fithrt und macht hier und da ei-
nen Umweg zu einem kulturell bedeutsamen Erbe. Auf den 28 Etappen wandern Interes-
sierte von Genf am Arc Lémanique durch das waadtlindische und neuenburgische Mittel-
land bis ins zentrale Drei-Seen-Land, dort wird via Aarau und Ziirich durch eine land-
schaftlich abwechslungsreiche Wegfiihrung das an Deutschland grenzende Schaffhausen
erreicht. Zusitzlich zu den 28 Etappen bietet der Wanderfiithrer drei Varianten (Charrot-
Genf-Plainpalais; Route durchs Broyetal, Wegfiihrung via Biel/Bienne durch die grosste
bilinguale Stadt der Schweiz sowie 6 Stadtrundgéinge: Genf, Lausanne, Neuenburg, Bern,
Ziirich, Schaffhausen).

Nach einer Einfiihrung zum schweizerischen Teil der Kulturroute des Europarates setzt
sich der Wanderfiihrer mit den historisch bedeutsamen Wendepunkten der evangelischen
und reformierten Glaubensfliichtlinge auseinander. Die Bieler Historikerin Margrit Wick-
Werder macht einen geschichtlichen Uberblick und diskutiert politische, gesellschaftliche
und religiose Fluchtmotive und -griinde (S. 11-21). Lesende erhalten ausserdem durch eine
kurz skizzierte Chronologie der ausschlaggebenden historischen Ereignisse eine Einfiih-
rung in das Zeitgeschehen. Dabei wird auch aufgezeigt, welche gesellschaftlichen und po-
litischen Ereignisse die Gldubigen zur Flucht nétigten. Der iiber drei Jahrhunderte dau-
ernde Exodus der Hugenotten und Waldenser betraf alle Bevolkerungsgruppen, von Geist-
lichen, Adeligen, Kaufleuten und Offizieren bis zu Handwerkern, Landarbeitern und
Dienstboten und war geprigt von eher spontanen Abreisen bis zu vorbereiteten in interna-
tionale Netzwerke expandierender Unternehmer.

Der ausfiihrlich gestaltete zweite Teil des Buches entfaltet sich als detaillierter Wander-
begleiter der 28 Etappen, welche von Genf quer durch die Schweiz nach Schaffhausen
bzw. ins angrenzende Deutschland fiihren. Es sind die originalen Fluchtwege des 17. Jahr-
hunderts, auf denen Wanderer entlang der Wasserwege unterwegs sein kénnen. Auf jeder
der landschaftlich abwechslungsreichen Strecken wird auf kulturelles Erbe aufmerksam
gemacht. Der Start der ersten Wander-Etappe fithrt von Chancy nach Genf. Historische
Quellen offenbaren unterschiedlich starke Wellen von Glaubensfliichtlingen; die meisten
riskierten mit der Aufhebung des Edikts von Nantes ab 1685 die Flucht. In der Folge teilte

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOL: 10.24894/2673-3641.00187



506 Rezensionen — Comptes rendus

die Genfer Regierung den anreisenden Fliichtlingsgruppen das Schwemmland beim Zu-
sammenfluss von Rhone und Arve fiir den Gemiiseanbau zu. Die Hugenotten brachten aus
ihrer Heimat das traditionelle Savoir-faire der <culture maraichére> mit — die fiir Genf bis
heute legendére Kardy fand Eingang in den Gemiiseanbau, aber auch Bohnen, Krautstiele,
Lauch, Lattich und Spargel. Im &stlichen Mittelland finden sich noch heute Spuren der
Textilindustrie, auch sie ldsst sich zuriickfithren auf die {iberlieferten Kenntnisse der Hu-
genotten, die ihre Fertigkeiten an die Bevdlkerung des Transitlandes weitergaben. Der
Wander- und Kulturfiihrer macht aber auch nicht Halt vor oft verdréngten und wenig glor-
reichen Kapiteln der Geschichte. Die in Neuchétel bewunderten prunkvollen Bauten und
imposanten Palédste von Familien wie de Pourtalés oder DuPeyrou rufen den transatlanti-
schen Waren- und Sklavenhandel in Erinnerung; denn auch Hugenotten waren in die flo-
rierende Wirtschaft — insbesondere mit Baumwolle — verstrickt.

Das von der Stiftung VIA herausgegebene, farbige und ansprechend gestaltete Bdndchen
passt in jede Jackentasche, der QR-Code fithrt schnell zum Kartenmaterial des Bundesamts
fiir Landestopografie swisstopo und kompensiert die etwas knapp ausgeschilderten Weg-
abschnitte, denn die blauen Symboltifelchen verlieren sich unter den manchmal recht zahl-
reichen Beschilderungen und Hinweisen anderer Wanderrouten. Die konsequent zweispra-
chige Webseite via-huguenots.ch tiberrascht — neben den digital hinterlegten Routen — mit
viel Zusatzmaterial: Angebote wie etwa der Stadtrundgang in Ziirich, der Visioguide Nauf-
rage 05.09.1687, ein historischer Abriss sowie Links zu weiteren Anbietern und Museen
im Ausland.

Auf den Spuren der Hugenotten und Waldenser richtet sich an ein breites Publikum und
ist eine Einladung, sich mit aktuellen Gegebenheiten auseinanderzusetzen. So schlédgt die
Ausstellung « Wurzeln schlagen — Menschen und Pflanzen im Exil | Prendre racine — Hom-
mes et plantes en exil» den Bogen zur aktuellen Migration, indem sie in «Neuen Gérten»
(des HEKS) gezeigt wird: Die Ausstellung zu den von den Hugenotten im 17. Jahrhundert
nach Genf gebrachten Gemiiseanbau bringt in den Familiengérten fiir Migrant:innen un-
terschiedliche Menschen in Kontakt. Der vor 300 Jahren stattgefundene, hugenottische
Einfluss auf den Gemiiseanbau in der Schweiz setzt sich in der aktuellen Migration fort.
Wie lange wird es wohl dauern, bis albanische oder iranische Gemiisesorten den schwei-
zerischen Speiseplan weiter diversifizieren? Es dauerte einige Jahrhunderte, bis die Ein-
fliisse der Hugenotten positiv konnotiert bzw. gar als Innovationsschub betrachtet wurden;
nicht wenige wihnen sich heute stolz, hugenottische Vorfahren ausmachen zu kénnen! Die
erwanderbaren Geschichtsetappen aus dem 17. Jahrhundert er6ffnen neue Sichtweisen fiir
die aktuelle (post-)migrantische Gesellschaft. So ermdoglicht die Zeitreise ins 17. Jahrhun-
dert die aktuellen Fluchtwege und Glaubensfliichtlinge in einem erweiterten, geschichtli-
chen Kontext einzuordnen.

Bern Iréne Zingg

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 507

Enrico Castro Montes/Idesbald Goddeeris/Magaly Rodriguez Garcia/Janne
Schreurs/Karel Van Nieuwenhuyse/Marjolein Wilke, Dekolonisering in verleden en

heden. Postkoloniale en subaltern perspectieven voor geschiedenisonderwijs, Leuven,
Leuven University Press, 2023, 151 p., ISBN 978-94-6270-350-6.

An introduction to postcolonial and subaltern perspectives for history education in Flemish
secondary schools, written in Dutch: perhaps not the most obvious choice for a review in
the Swiss Journal for Religious and Cultural History (SJRCH). However, with the theme
of this edition of SJRCH focusing on postcolonial memory, the most recent volume in the
«Historical Thinking» series of Leuven University Press does provide an interesting, prac-
tice-based example of contemporary historical culture around the colonial past, in a spe-
cific cultural and political setting: post-2020 and Black Lives Matter Belgium. Moreover,
it touches on a theme even more so relevant to the focus of this SIRCH: the representation
of the colonial past in history education.

Like previous volumes in the «Historical Thinking» series, Dekolonisering in verleden
en heden. Postkoloniale en subalterne perspectieven voor geschiedenisonderwijs (Deco-
lonising in the Past and the Present. Postcolonial and Subaltern Perspectives for History
Education) is intended specifically for history teachers, but is promoted as also being rele-
vant for historians in general and all who are interested in the topic. The compact book,
only 151 pages long, covers a lot of ground. The first section provides an overview of
relevant theories and historical developments, covering everything from different histori-
cal stages of (political) decolonisation — from 18th century British American colonies to
post WWII-decolonisation movements — to a summary of key postcolonial, decolonial and
subaltern concepts and thinkers. The second section consists of specific teaching modules
on decolonisation after 1945, developed by the authors in collaboration with teachers and
teacher trainers. This review will touch briefly on both sections.

The authors have compiled a comprehensive yet concise introduction to the topic. Espe-
cially useful is Idesbald Goddeeris’ chapter. Goddeeris provides a fine introduction to the
different phases of decolonisation, approaching it first as a political process and offering a
succinct historical overview, and secondly as a (more recent) mental process. Goddeeris
offers ample material/analysis for the history teacher, such as comparisons between the
first two phases of decolonisation and contemporary examples of postcolonial memory in
the Belgian public sphere, the latter through a paragraph on the recently renewed Afrika
Museum in Tervuren.

After this broad, introductory chapter by Goddeeris, the next two chapters delve more
into the theory, method and sources of postcolonial and decolonial perspectives. All the
key thinkers (Said, Spivak, Bhabha, Mignolo) are covered, briefly but well. The value of
the chapters lie in their conceptual clarity and brevity; the most important debates in the
field are mentioned and concrete prompts are offered for teachers, for example on how to
counter eurocentrism. This first section is rounded off by an interesting chapter on Subal-
tern Studies. Specifically, the focus on the influence of subaltern studies on Belgian histo-
riography is valuable. English speakers will be happy to know that the first, more theore-
tical part of this chapter is based on an earlier article by Magaly Rodriguez Garcia and
Amandine Lauro, published in 2016 in the Journal of Belgian History (Magaly Rodriguez
Garcia/Amandine Lauro, Belgian History and the Making of Marginality and Subalternity,
in: Journal of Belgian History 46/1 [2016], 14-39). Both chapters offer case studies, which

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



508 Rezensionen — Comptes rendus

might seem a little redundant in view of the contents of section two, but especially the case
studies in the chapter on subalternity are exciting and intriguing for the non-teaching rea-
ders as well, focusing on sex work and sport.

The second half of the book, in turn, is a lot less relevant for the non-Belgian and non-
teaching readers, but still interesting for those working in the field of postcolonial/memory
studies. It functions as a didactic incorporation of the theoretical insights from part one,
and was developed in line with the new minimum targets on historical awareness in Bel-
gium, that went into effect in 2019. In these new minimum targets, <historical thinking»
was put front and centre, and compared to the previous period, concretely defined as a
combination of «doing» and <knowing) history. The lessons were tested during a research
project in 2020-2021, with different level students in the 5th and 6th year of secondary
school. Again, for the interested reader: an English-language article published last year by
the same authors — Karel van Nieuwenhuyse and Marjolein Wilke — offers a similar content
and more background information on the design principles behind the lesson series
(Marjolein Wilke/Fien Depaepe/Karel Van Nieuwenhuyse, Fostering Secondary Student’s
Historical Thinking: A Design Study in Flemish History Education, in: Journal of Forma-
tive Design in Learning 7/1 [2023], 61-81). It is in these lessons that the suitability of the
subject of history in schools for in-depth, nuanced and critical reflections with students on
current societal debates about identity and the colonial past come to the fore, and in that
regard, this volume of «Historical Thinking» definitely lives up to its central aim of provi-
ding theory and body to current societal debates. In short, Decolonising in the Past and the
Present is a relevant and concise introduction to postcolonial and decolonial theory for
history teachers and historians alike, and — for the readers of this journal — a valuable in-
troduction to the dynamics of (post-)colonial memory in contemporary history education
in Belgium.

Tienhoven Madelief Feenstra

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



	Rezensionen = Comptes rendus

