
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus

I. Alte Geschichte:
Tempel, Bestattungen undAnthropologie

Abraham I. Fernândez Pichel (ed.), OfGods and Men. Research on the Egyptian Temple

from the New Kingdom to the Graeco-Roman Period (Monografias de Oriente Antiguo 2),
Alcalâ, Editorial Universidad de Alcalâ, 2022, 281 S., ISBN 978-84-18979-18-7.

Die hier zu besprechende Publikation fasst mehrere Fallstudien zu altägyptischen Tempeln
zusammen. Der zeitliche Rahmen der in den Beiträgen behandelten Themen spannt sich

vom Neuen Reich bis in die griechisch-römische Zeit. Der Inhalt des Buches besteht aus

folgenden Kapiteln:
L. Chapon rekonstruiert eine Szene der Dekoration des Henket-anch des westthebani-

schen Millionenjahrhauses von Thutmosis III.. Die Fragmente (Inv. No. 1180/1105) weisen

Reste der aus PT 20 und PT 126 bekannten Formel «m hph ir.t hr» auf (15-16). Die
Szene hängt entweder mit dem Opferritual oder Mundöffnungsritual zusammen (22).

F. Taterka klärt über die Funktion der historischen Reliefs im Tempel der Hatschepsut
in Deir el-Bahari auf. Die allgemein anerkannten historischen Szenen in Deir el-Bahari
bestehen aus a) Puntzyklus, b) Reliefs mit dem Obeliskentransport, c) Festszenen (41).
Königliche Reliefs mit Inschriften besitzen einen propagandistischen Charakter (42). Die
Puntszene soll nach Meinung des Autors auf magische Weise dazu gedient haben, die
Expedition in das sagenumwobene Land zu wiederholen (60). Die Interpretation erscheint
möglich, kann aber nicht definitiv abgesichert werden.

Ch. Salvador untersucht die Zugänglichkeit des Amuntempels von Karnak. Der Ostsektor

konnte mit den Installationen der persönlichen Frömmigkeit von der Allgemeinheit
betreten werden (85). Die Mittlerstatuen am 10. Pylon fungierten als Bindeglied zwischen
der Welt innerhalb und außerhalb des Tempels (90), was im Ganzen stimmen dürfte.

J. Hourdin behandelt die Kollonaden des Taharka in Karnak. Die Tilgungen der Königsnamen

deuten auf die damnatio memoriae der napatanischen Könige unter Psammetich II.
hin (111). Der Hof des 10. Pylons bildete einen wichtigen Ort für Götterprozessionen
(127). Der Stellenwert des Chonskultes in der Kuschitenzeit in Kamak geht auch aus den
Inschriften des Monthemhat hervor (129).

N. Marcovic diskutiert Hohepriester von Memphis während der Saiten- und Perserzeit.
Die wachsende Weitergabe von Priesterämtern der unterägyptischen Tempel und deren

Monopolisierung durch bestimmte Familien tritt in der Mitte des 8. Jhdts. v. Chr. deutlich
hervor (142). In der 26. Dynastie fanden Heiraten zwischen Königen und Angehörigen
lokaler Priesterfamilien statt (143). Die Serapeumsstele Paris, Musée du Louvre IM 4213
darf mit der Erwähnung von vier Generationen der Eigentümerfamilie als informativstes
Denkmal dieser Art gelten (150).

R. Preys wertet die Ritualszenen im Tempel von Dendera aus. Die Szenen mit Tieropfern

für Hathor kommen im Tempel nur selten vor (187). Der «Thron des Re» dient als

Substitut für den Tempel von Edfu 185). Die Tötung des Krokodils taucht an den Wänden
des Tempels von Dendera zehn Mal auf (188). Im Hof der Wabet drückt sich der Unterschied

zwischen osirianischen und solaren Themen durch die Tötung der Krokodile auf

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



450 Rezensionen - Comptes rendus

der Ostwand und Tötung der Schildkröte auf der Westwand aus (190). Das Opfer der O-

ryxantilope in den westlichen und östlichen Krypten (no 18-19) ist der Göttin Bastet
gewidmet (195).

F. Coppens betrachtet die Nilüberschwemmung in den hydrologischen Prozessionen in
ptolemäischen und römischen Tempeln. Die Bezeichnung «mw rnpi» «verjüngendes Wasser»

kommt seit den Pyramidentexten des Alten Reiches vor (216). Die Personifikation
des verjüngenden Wassers lässt sich in den hydrologischen Prozessionen siebzehn Mal
beobachten, wobei sich die Belege auf den Horustempel von Edfii, Hathortempel von Den-
dera und Chnumtempel von Esna verteilen (216). Der jüngste Beleg stammt aus der Zeit
des Domitian oder Hadrian (218).

J. Oller Guzman befasst sich mit den religiösen Gebäuden in Selkis. Das Alter der Stätte

liegt zwischen dem 1. und 6. Jhdt. n. Chr. (242). In Sikait konnten bisher vier Tempel bzw.
Schreine identifiziert werden (244). Der «Small Temple» zeichnet sich durch eine griechische

Inschrift mit der Widmung an Serapis, Isis von Senskis, Apoll und andere Götter aus

(244). Der «Southern Temple» gehört mit drei monumentalen Eingängen zu den wichtigsten

Bauwerken der Siedlung (249). Die Münzfunde im «Southern Temple» lassen sich
vielleicht als Votivgabe verstehen (253).

244: zum «Small Temple» vgl. jetzt J. Oller Guzmân/S. Garcia-Dils de la Vega/D. F.

Abella/J. M. Carrasco Lopez/H. A. Gilg/D. E. Maestro/A. M. Pérez/E. M. Garcia, Results
of the 2022 Season in the Beryl Mining Area of Wadi Sikait: Excavations in Sikait and
Documentation of the Emerald Mines, Thetis, Mannheimer Beiträge zur Archäologie und
Geschichte der antiken Mittelmeerkulturen 27 (2022), 7-9

Das Buch ermuntert insgesamt zu einer positiven Bewertung. Die klug ausgewählten
Themen werden dem Leser gut verständlich nähergebracht. Die Texte sind in einer flüssig
zu lesenden Sprache verfasst. Der Rez. hätte freilich auch ohne den langatmigen Exkurs
zur Etymologie des Wortes Propaganda (43-45) leben können. Der leichte Kritikpunkt tut
dem ansonsten ordentlichen Eindruck keinen Abbruch.

Bonn Stefan Bojowald

Burkhard Backes, Tairkap undPestjenfi, Zwei Bestattungsensembles der Spätzeit im
Berliner Ägyptischen Museum (ÄM 3-6 und 50-54) (Studien zu altägyptischen Totentexten
22) Wiesbaden, Harrassowitz, 2024, 463 S„ ISBN 978-3-447-12083-8.

Die hier zu besprechende Publikation macht zwei Sargensembles der ägyptischen Spätzeit
aus dem Besitz des Ägyptischen Museums/Berlin zugänglich. Die offenbar gemeinsame
Auffindung der Objekte und die Prosopographie der Eigentümer deuten auf Mitglieder
derselben Großfamilie hin. Der Inhalt des Buches besteht aus folgenden Teilen: In der

Einleitung wird die Forschungsgeschichte und Vorgehensweise skizziert. Die Bestattungsensembles

fanden bereits 1822 als Teil der Sammlung Minutoli ihren Weg nach Berlin (1).
In Teil I steht die Bestattung der Tairkap im Mittelpunkt. Die Mumie ist noch immer

von Leichentuch und Mumiennetz umwickelt (7). Die Interpretation des ««=/» als Relikt
des vorher ausgelassenen «n/r» (9) ist unnötig, die Erklärung als Dativ ergibt durchaus
Sinn. Der Innensarg (=ÄM 4) gehört zum typisch spätzeitlichen Modell (11). Der
Innenbereich verzichtet ganz aufbildliche Darstellungen (12). Die Außenseite ist mit schwarzen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 451

Hieroglyphen beschriftet (12). Die Übergangszone zwischen Deckel und Wanne wurde
erst nach Verschließen des Sarges bemalt (13). Der Deckel fällt außen durch das grüne
Gesicht, die blauen Haare und den umfangreichen Brustschmuck auf (71). Die Nut-Formel
auf den beiden Särgen der Tairkap lehnt sich an die Version auf den Kastensärgen CGC
41003 und CGC 41018 aus der beginnenden 26. Dyn. an (75). Die Spruchfolge TB 43-45
aufÄM 4 kommt aufkeinem anderen Sarg vor (129). Die plane Rückseite des Außensarges
(=ÄM 3) hält sich an die Konventionen der äußeren anthropoiden Särge der Spätzeit (135).
Die Dekoration der Außenseite von ÄM 3 bildet die ausführlichere Realisierung des

Grundschemas zweiteiliger anthropoider Sargensembles der 25.-26 Dyn. (137). Die
Kombination von TB 89, TB 73 und TB 19 auf dem Textschurz bleibt bisher singular (192).
Der Kanopenkasten (=ÄM 6) ist nur auf dem Deckel bildlich und schriftlich dekoriert
(200). Die Bestattung der Tairkap kann ins 7. Jhdt. v. Chr. datiert werden (217).

Teil II ist der Bestattung des Pestjenfi gewidmet. Die Mumie ist ebenfalls noch im
Originalzustand, wobei das Mumiennetz entfernt wurde (223). Der Innensarg (=ÄM 52) stellt
mit der Wiedergabe der Mumie auf einem Sockel einen typischen Vertreter der Spätzeit
dar (227). Der Innensarg ist innen vollständig durch Bild und Text dekoriert (227). Die
Bilder im Kopfbereich aufDeckel und Wanne weisen solare Züge auf (228). Die Figur der
Isis wurde bei ÄM 52 vom Sockel auf den Fußteil des Deckels verschoben (261). Die
Sargdekoration zeichnet sich u. a. beim Götterbart durch große Sorgfalt aus (270). Die
Auswahl und Anordnung der Bilder und Texte auf ÄM 52 orientieren sich am Standard
der Särge der 26. Dynastie (330). Die fünf auf der Außenseite geschriebenen TB-Sprüche
deuten auf die rückwärtige Umsetzung einer retrograden Vorlage hin (330). Die
Dekorationselemente des Mittleren Sarges (=ÄM 51) sind für die sparsam verzierten Mittelsärge
seit der 22. Dynastie charakteristisch (335). Die technische Ausführung der Götter auf der
Außenseite der Wanne des heute verlorenen Kastensarges (=ÄM 50) lässt sich anhand alter
Photographien als Relief rekonstruieren (347). Der Kanopenkasten (=ÄM 54) besitzt bei
fast quadratischem Grundriss eine ungewöhnlich flache Gestalt (366). Die Datierung der

Bestattung des Pestjenfi legt das 7. Jhdt. v. Chr. nahe (395).
Teil III enthält den editorischen Anhang. Fazit und Ausblick werden formuliert und die

Paläographie präsentiert (403^152). Die Indizes (453-455), Bibliographie (456^-63) und
Tafeln (1-71) mit Färb- und Schwarzweißaufnahmen der Objekte schließen das Buch ab.

Die folgenden Anmerkungen tragen vielleicht zu einem besseren Gesamtbild bei:
15: die Übersetzung «Flammende» von «nsr.t» ist durch «Flamme» zu ersetzen.
20: der Rückbezug des Pronomens «=£» nach «wrd» «ermüden» auf die Glieder

verstößt gegen den Numerus, die Verstorbene ist eher selbst das Subjekt.
47: Die Auslassung des «h» in «3h.t» «Feld» erklärt sich nicht als Folge des

Zeilenwechsels, sondern als Assimilation aufgrund des bekannten Lautwechsels zwischen «J»
und «.h».

58: Die Unterordnung als Finalsätze von «A/=f tp=t, nwi-à n=t r.wt=t, é31ç=é n=t
twf=k (sic!), dmd=à n=t ké.wt=k (sic!)» «um dir deinen Kopf zu erheben, um dir deine
Glieder zu umsorgen, um dir dein Fleisch einzusammeln, um dir deine Knochen
zusammenzusetzen» entbehrt jeder Grundlage, es liegen selbstständige Hauptsätze vor.

79: «das bedeutet die Entstehung des Heh/von Millionen» von «hpr pw n (n)hh» ist in
«das bedeutet das Entstehen von Heh/Millionen» zu ändern, «hpr» ist substantivierter
Infinitiv und kein nomen actionis.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



452 Rezensionen - Comptes rendus

81: zur Doppelschreibung des «n» in «mni» «landen» vgl. ähnlich J. J. Janssen,
Commodity Prices from the Ramesside Period, An Economic Study of the Age of Necropolis
Workmen at Thebes (Leiden, 1975), 103.

98: «ich will deinen Körper bewachen» von «hwi(=i) Ar.wi=b> ist in «ich will deinen

Körper beschützen» zu ändern.
111 : die Transkription «dii(= i) r.wi=k r Ih.tn.tp.t nb=i (?)» und Übersetzung «Ich will

deine Arme hin zum Horizont des Himmels ziehen, mein Herr» sind verfehlt, richtig
muss es «dii r.wt=k r 3h.t n.tp.t, nb=i» «Deine Arme reichen bis zum Horizont des

Himmels, mein Herr» heißen.
174: «ich habe dir dein Fleisch behandelte von «srwh.n=i n=t iwj=tpnv> ist in «ich habe

dir dieses dein Fleisch behandelt» zu ändern; «ich sammelte deine Glieder ein» von
«S3k.n=i n=t c.wt=t» ist in «ich sammelte dir deine Glieder ein» zu korrigieren.

296: «Ich nahe dem Gott» von «lw=i m tkn ntr» setzt ein «iw=i hr tkn ntr» voraus, die
Version mit «m» lässt sich im Deutschen kaum adäquat wiedergeben.

Die abschließende Bewertung gelangt zu folgendem Ergebnis: Die Beschreibung der
Objekte ist durchaus akzeptabel. Die Übersetzung ist aber von zu vielen Unsauberkeiten

geprägt, kleinere Fauxpas wurden dabei gar nicht mitgezählt. Der Leser muss sich daher
auf gewisse Schwächen des Buches gefasst machen.

Bonn Stefan Bojowald

Jan Dietrich/Alexandra Grund-Wittenberg/Bernd Janowski/Ute Neumann-Gorsolke
(Hg.), Handbuch Alttestamentliche Anthropologie, Tübingen, Mohr Siebeck, 2024, XV +
756 S„ ISBN 978-3-16-162519-0.

Vor der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde die Frage nach dem alttestamentlichen
Menschenbild meist als Aspekt innerhalb der Theologie des Alten Testaments oder als Teil der
Kultur- und Religionsgeschichte behandelt. Einen ersten systematischen Entwurfmit
fachwissenschaftlichem Anspruch legt erst 1973 Hans Walter Wolff mit seiner Anthropologie
des Alten Testaments (6. Aufl. 2010, mit zwei Anhängen hg. von B. Janowski) vor, in der

er drei wesentliche Aspekte entfaltet: Als «Anthropologische Sprachlehre» analysiert er
Bedeutung und Verwendung der Grundbegriffe nœpces («Lebendigkeit], Vitalität»), bäsär
(«Fleisch»), rû"h («Atem, Wind, Geist»), leb/lebäb («Herz») sowie die grundlegenden
Körper- und Wahrnehmungskonzepte. Kennzeichnend ist dabei das Bemühen, anstelle des

unter dem Einfluss griechischen Denkens etablierte dichotomische bzw. trichotomische
Menschenbild (Leib - Seele bzw. Leib - Seele - Geist) durch eine dem biblischen Befund
entsprechende ganzheitliche Deutung des Menschen zu ersetzen. In der «Biographischen
Anthropologie» erläutert er die (in unterschiedlichen literarischen Zusammenhängen
verschieden profilierten) Auffassungen von Zeit, Schöpfung und Lebensrhythmen. Die
«Soziologische Anthropologie» beleuchtet die Lebenswelt des Menschen in den verschiedenen

Bezügen zu Familie und hierarchisch gegliederter Gesellschaft sowie gegenüber Gott.
Dieses Standardwerk wurde inzwischen mit einer Reihe kritischer Anfragen konfrontiert

(vgl. XIII-XV; außerdem etwa den Forschungsüberblick von B. Janowski, ThLZ, 139

[2014], 535-554), besonders nachdem die biblische Anthropologie etwa ab der
Jahrtausendwende als theologisches und interdisziplinär anschlussfähiges Thema neu entdeckt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 453

und in zahlreichen Publikationen Anstöße etwa aus den Disziplinen der Altorientalistik,
Kulturanthropologie, der Historischen, Pädagogischen und Philosophischen Anthropologie

sowie der Historischen Psychologie oder auch der Kommunikations- und Medienwissenschaft

aufgegriffen wurden. Kritisiert wurde im Horizont der durch diesen breiten
Resonanzraum veränderten und erweiterten Perspektiven etwa das Festhalten an der
Prävalenz des Hörens gegenüber dem Sehen und an «antikanaanäischen Klischees» beim
Thema Sexualität (vgl. S. Schroer/T. Staubli, Die Körpersymbolik der Bibel, Darmstadt
22005, 12-13) oder die reduktionistische Beschränkung auf lediglich vier anthropologische
Grundbegriffe (vgl. A. Wagner [Hg.], Anthropologische Aufbrüche [FRLANT 32],
Göttingen 2009, 183-199). Zudem erscheint heute eine eingehendere Berücksichtigung der
Fragen von Geschlechterdifferenz und Genderproblematik und v. a. der religionsgeschichtliche

Vergleich unter Berücksichtigung der Kulturen Ägyptens, des Alten Orients und des

antiken Mittelmeerraums geboten.
Diesen Entwicklungen will das vorgelegte Handbuch Rechnung tragen, indem es - unter

Beteiligung von über 60 Autorinnen und Autoren - den gegenwärtigen Forschungsstand
zusammenfasse «durch neue Perspektiven, übergreifende Beiträge und interdisziplinäre
Akzente» weiterführt und der akademischen Fachwelt, aber auch einem breiteren
Adressatenkreis zugänglich macht (vgl. XIII).

Der erste Teil präsentiert als forschungsgeschichtliche Orientierung «Klassiker der

Anthropologie» (3-56). Vorgestellt werden biographische Skizzen (samt photographischem

Porträt) und kommentierte Werkangaben von Fachwissenschaftlern, die durch
Monographien oder einschlägige Aufsätze einen richtungsweisenden Beitrag zur Entwicklung
der alttestamentlichen Anthropologie geleistet haben. In diesen Überblick sind aufgenommen:

Franz Delitzsch (1813-1890); Henry Wheeler Robinson (1872-1945); Ludwig Köhler

(1880-1956); Johannes Pedersen (1883-1977); Walter Eichrodt (1890-1978); Roland
de Vaux (1903-1971); Walther Zimmerli (1907-1983); Claus Westermann (1909-2000);
Edmund Leach (1910-1989); Hans Walter Wolff (1911-1993); Leo Adler (1915-1978);
Mary Douglas 1921-2007); James Barr 1924-2006); Klaus Koch 1926-2019); John W.
Rogerson 1935-2018).

Teil II enthält detaillierte «Begriffsartikel» (59-516), die wesentlichen übergreifenden
Themenfeldern zugeordnet sind, in die jeweils eine knappe Einleitung einfuhrt. Behandelt
werden Aspekte der Gegenstandsbereiche:

1. «Lebensphasen» (59-89) mit Artikeln zu den biographischen Etappen von Geburt,
Kindheit, Adoleszenz und Erwachsenenalter bis hin zu Alter und Tod sowie zu den
familiären Übergangsriten beim Eintritt in die jeweiligen Phasen.

2. «Person» (91-180): Ausgehend von einem «konsteilativen Personenbegriff»
Wahrnehmung des Menschen als aus einzelnen Teilen und Organen zusammengesetzte
Ganzheit und eine für das Selbstverständnis wesentliche Einbindung in soziale
Zusammenhänge) werden etwa «Gefühle und Emotionen», Begriffe für innere und äußere
Körperteile oder psychische Verfasstheiten (z. B. «Resilienz», «Trauma», «Vulnerabilität»)
behandelt.

3. «Soziale und ethische Aspekte» (181-277), d.h. die Abhängigkeit von der konkreten
Umwelt und die Einbindung in die Beziehungen zu Gott, den Mitmenschen und zur (etwa
ökonomisch grundlegenden) Tierwelt.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



454 Rezensionen - Comptes rendus

4. «Kultur und Kommunikation» (279-322) in den Ausprägungen von Denkformen und
Medien kultureller Sinnbildung und Identität (wie «Erinnerung und Gedächtnis», «Musik»,

«Schrift und Schreiber», «Sprache» oder «Tanz»).
5. «Recht» (323-355) als historisch gewachsene, sozial bindende und ethnisch differenzierende

Größe im Zusammenspiel mit Fragen von Religion, Ethik und Moral.
6. «Wirtschaft und Gesellschaft» (357-420) stehen in einem engen Interdependenzver-

hältnis: Nach der bronze- und früheisenzeitlichen Dorfkultur bewirkt die einsetzende
Urbanisierung beim Übergang zur Staatlichkeit eine gesellschaftliche Differenzierung, die
Ursache einer sich verschärfenden Kluft zwischen Arm und Reich wird (mit Erläuterungen
etwa zu «Berufe, Berufsgruppen», «Dorf und Stadt», «Steuern und Abgaben»).

7. «Religion» (421-489): Ausgehend von einer funktionalen Definition, die das Religiöse

in seiner Wirkung als Mittel der Kontingenzbewältigung betrachtet, werden die
historischen, sozialen und geographischen Kontexte von Religion in Israel und seiner Umwelt
behandelt (mit Artikeln etwa zu «Fest, Feste», «Glaube», «Gottesfurcht», «Kult und
Kultkritik», «Opfer», «Sünde» oder «Tempel»),

8. «Raum und Zeit» (491-516) geben die Bedingungen des individuellen und sozialen
Lebensrhythmus' vor und sind zugleich mit symbolischen Bedeutungen verknüpft, die
Ausdruck des Weltbilds sind (mit Erläuterungen zu «Kalender», «Kulturland und Wüste»,
«Natur, Naturerfahrung», «Raum», Raumvorstellungen», «Weltbild», «Zeit, Zeitvorstellungen»).

Teil III behandelt die «Anthropologischen Konzeptionen» (519-722) in ihrer Pluralität,
wie sie in den unterschiedlichen alttestamentlichen Traditionen greifbar wird. Dargestellt
wird (jeweils mit einleitenden Begriffsbestimmungen und literaturgeschichtlichen Hinweisen)

die Anthropologie in den zentralen Literaturbereichen: Urgeschichte (519-532),
Erzelternerzählungen (533-544), Priesterschrift (v. a. in Levitikus und Numeri) (545-557),
Deuteronomium (558-569), Geschichtsbücher (Samuel- und Königsbücher) (570-581),
Prophetenbücher (582-593), Psalmen (594-606), Weisheitsliteratur (607-619), Hoheslied
(620-631), ergänzt durch Beiträge zur «Rechtsanthropologie» (632-642), Bildanthropologie

(643-656), der Anthropologie der Septuaginta (657-679) und der Texte von Qumran
(680-696), in den deuterokanonischen und pseudepigraphischen Schriften (697-707) und
abschließend zu «Impulsen der alttestamentlichen Anthropologie für die christliche
Theologie» (708-722).

In seinem - hier nur anzudeutenden - Materialreichtum, der Breite der interdisziplinär
behandelten Einzelaspekte und der synthetischen Orientierung (sowie nicht zuletzt durch
zahlreiche weiterführende Literaturhinweise) gibt das Handbuch umfassend Einblick in
die zentralen Textzeugnisse und literarischen sowie lebensweltlichen Kontexte zu den
alttestamentlichen Auffassungen vom Menschen und den Deutungen menschlicher
Existenzbedingungen. Für jede künftige Beschäftigung mit Fragen der biblischen Anthropologie
werden seine reichen Informationen ein unverzichtbarer Referenzpunkt sein.

Fulda Stephan Lauber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 455

II. Mittelalter:
Machtkonstellation, Häresie und Frauen

Dan Jones, Mächte und Throne. Eine neue Geschichte des Mittelalters. Aus dem Englischen

von Heike Schlatterer (Original: Powers and Thrones. A New History of the Middle
Ages, Head of Zeus 2021), München, C.H.Beck, 2023, 793 S„ ISBN 978-3-406-80625-4.

Mit seinem Werk Mächte und Throne trifft der Autor das ungebrochene Interesse eines

breiten Publikums an der Geschichte des Mittelalters. Im Unterschied zu den zahlreichen
Publikationen anderer Autoren und Autorinnen, welche sich auf ganz bestimmte Themen
dieser Epoche beschränken, möchte dieses Werk das gesamte Mittelalter abdecken - 1000
Jahre auf knapp 800 Seiten.

Wie Jones in der Einleitung selbst schreibt, will er die Lesenden dabei nicht nur
informieren, sondern auch unterhalten. Dass ihm beides ein Anliegen ist, wird bereits durch
seine Ausbildung und Arbeit ersichtlich. Der Cambridge-Absolvent studierte Geschichte,
arbeitet heute als Journalist und moderierte mehrere englische Fernsehdokumentationen
über verschiedene historische Themen Grossbritanniens. Er schrieb bereits einige Bestseller,

so über die Plantagenet-Dynastie, die Rosenkriege, die Magna Charta und weitere -
alle mit Fokus auf England. In Mächte und Throne sprengt er den englischen Horizont und

geht darüber hinaus - weit darüber hinaus!
Das Buch ist aufgebaut in vier Teile zu je vier Kapiteln mit einer variierenden Anzahl

Unterkapiteln. Im Anhang folgen ein «Anmerkungen» genanntes Quellenverzeichnis, ein
Literaturverzeichnis und ein Personenregister; ergänzt wird der Text durch 42 passende
und hochwertig reproduzierte Abbildungen.

Im ersten Teil «Imperium» spannt Jones den Bogen vom Untergang des weströmischen
Reiches über die «Barbaren», die Byzantiner zu den Arabern. Unter der Überschrift
«Herrschaft» behandelt der zweite Teil neue aufstrebende Reiche am Beispiel der Franken,
jeweils das Mönch- und das Rittertum sowie ihre Symbiose in den Ritterorden, und die
Kreuzzüge. Mit dem dritten Teil «Wiedergeburt» richtet er den Blick auf das Reich der

Mongolen, auf das Handelswesen, auf Gelehrte und Baumeister. Über die fatale Zeit der
Pest mit ihren Auswirkungen, die Erneuerer, einer ganzen Reihe von Vertretern der
intellektuellen und künstlerischen Welt des ausgehenden Mittelalters, die Seefahrer und
schliesslich die Protestanten schreibt er unter dem Titel «Revolution» im vierten und letzten

Teil. Er behandelt also insgesamt bekannte Hauptthemen des Mittelalters. Der mit dem
Desaster des Niedergangs Westroms begonnene Erzählkreis schliesst sich wiederum in der
Stadt Rom mit dem Massaker des «Sacco di Roma» (1527).

Jones versteht es sehr gut beim Beginn jedes neuen Kapitels, bei der Leserschaft eine

erwartungsvolle Spannung aufzubauen, indem er die Erzählung mit konkreten Begebenheiten

oder Persönlichkeiten einleitet. So setzt z.B. das Kapitel über die Mönche mit einer
Anekdote über den Herzog Wilhelm von Aquitanien ein, der ein neues Kloster stiften
wollte und dazu einen geeigneten Platz suchte; auf Drängen des Abtes Bruno, den er um
Rat gefragt hatte, verzichtete Wilhelm schliesslich auf das Land rund um seine Lieblings-
jagdhütte; an dem Ort entstand das Kloster Cluny. In ähnlicher Form beginnt das Kapitel
über die Seefahrer mit der Schilderung einer monströsen Kanone, die bei der Belagerung
von Konstantinopel 1453 eingesetzt wurde.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



456 Rezensionen - Comptes rendus

Ebenfalls interessant ist, wie es Jones immer wieder versteht, einen neuen Blick auf
bekannte historische Tatsachen zu lenken. Im Kapitel «Seelen zu verkaufen», indem er die
Aufmerksamkeit auf das Schicksal der Sklaven im Zusammenhang mit dem Untergang
Roms richtet, oder wenn er packend und mit neuen Akzenten die verschiedenen
Völkerwanderungen schildert, deren Ursache er vielleicht etwas zu anachronistisch auch in den

damals sich verändernden klimatischen Bedingungen sieht und zwar in einer Dürreperiode,
die zwischen 350 und 370 in Ostasien herrschte.

Je mehr sich das Buch dem Jahr 1500 nähert, umso mehr Persönlichkeiten, Künstler und

Wissenschaftler, betreten die Bühne; Christoph Kolumbus, der bei der Obergabe der Al-
hambra 1492 anwesend ist, Francesco Petrarca erfindet die Liebeslyrik, Leonardo da Vinci,
Albrecht Dürer, Johannes Gutenberg, Martin Luther, etc. Dabei weiss Jones über fast jeden
irgendwelche Anekdoten zum Besten zu geben: z.B. dass da Vinci ein Vegetarier war.

Des Weiteren ist der Autor bemüht, immer wieder mal Gegenwartsbezüge herzustellen.
So vergleicht er das Auseinanderbrechen des Karolingerreichs nach dem Tod Karls des
Grossen mit dem Zerbrechen der Solidarität unter den blutsverwandten europäischen
Monarchen vor dem ersten Weltkrieg. In den Konflikten, die um Petrus Abaelard und John

Wyclif entstanden, macht er eine «cancel culture» oder «wokeness» aus, sieht die Gründung

von Klöstern durch Fürsten um ihres Seelenheilwillens und heutige C02-Kompen-
sierungsprojekten in ähnlichem Licht, oder zieht Parallelen zwischen der Pestepidemie und
der während der Buchentstehung grassierenden Covid-19 Pandemie. Das gelingt ihm
manchmal mehr, manchmal weniger, sind doch einige Vergleiche sehr gewagt, besonders,
wenn sie mit heutigen Termini um- oder beschrieben werden.

Bereits in der Einleitung gibt Jones selbst jedoch zu bedenken, dass vieles nicht berücksichtigt

werden konnte, da die ganze Zeitspanne viel zu umfangreich und zu komplex ist.
Durch das recht kühne Unterfangen, eine solche Zeitepoche in knapp 800 Seiten zu Buche

zu bringen, war eine Selektion der Themen und Schwerpunkte unvermeidbar. Dabei bleibt
jedoch bei so mancher Thematik, wie z.B. den Ursachen des ersten Kreuzzugs, eine
vertiefte Analyse auf der Strecke, die entscheidend für ein ausgewogenes Verständnis wäre.
Jene, die sich in ein konkretes Thema vertiefen möchten, werden auf die nicht so ausführlichen

Anmerkungen mit Quellenangabe im Anhang verwiesen. Das macht einerseits das

Lesen flüssiger, andererseits das Überprüfen mühsamer. Hier zeigt sich bei ihm der
journalistische, populärwissenschaftliche Einschlag, dem nicht so sehr an einer gründlichen
Vertiefung und Analyse gelegen ist, als an einer guten, markigen Story; dem entsprechen
auch die zahlreichen kurzweiligen und unterhaltsamen Details und Geschichten. Die Grenzen

zwischen seinem historiografischen Anspruch und einem historischen Roman scheinen

manchmal verschwommen zu sein. Insbesondere wenn Jones auf die Positionen,
Handlungen oder die Lehre der katholischen Kirche eingeht, was eine vertiefte
kirchengeschichtliche Kenntnis erfordert, zeigt er sich nicht selten ungenau und tendenziös ironisch.
Immer wieder fallt er auch in alte Klischees zurück, die von der neueren Forschung widerlegt

sind; so z.B., wenn er das Narrativ vom sexuell zügellosen Papst Alexander VI.
wiedergibt, oder wenn Innozenz III. in Bezug auf die Katharer-Frage einseitig auf machtpolitische

Aspekte reduziert wird. In einem solch umfangreichen Werk können sich auch Fehler

einschleichen: so war Alphons VI. (Leon) nicht der Sohn Sanchos II. (Kastilien),
sondern dessen Bruder (vgl. S. 298).

Schliesslich ist zu bemerken, dass der Autor in der Vorbemerkung zwar angibt, mit
Ausnahme von Australien und der Antarktis jeden Kontinent zu behandeln, dann jedoch in der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 457

Einleitung selbst zu bedenken gibt, die behandelte Zeitspanne fast hauptsächlich auf
Europa zu konzentrieren und die Geschichte aus westlicher Perspektive zu erzählen. Und
tatsächlich, nur wenn Europa irgendwie betroffen ist, spielen aussereuropäische Mächte eine

Rolle, wie z.B. beim Ansturm der Mongolen oder der Ausbreitung des Islam; Afrika findet
Erwähnung in Zusammenhang mit den portugiesischen Seefahrern, Indien und China
insofern Europäer sie bereisen.

Nichtsdestotrotz erreicht Jones mit Sicherheit sein Ziel: informieren und unterhalten.
Das gelingt ihm sehr gut. Das Buch liest sich leicht und motiviert stets, die jeweils nächsten
Seiten in Angriff zu nehmen. Seine Anekdoten und konkreten Beispiele bereichern die
sonst eher trockenen Fakten und sorgen hie und da für Staunen oder Schmunzeln. Allen
Geschichtsinteressierten, die in die mittelalterliche Geschichte eintauchen und dabei
kurzweilig unterhalten werden wollen, kann dieses Buch als Freizeitlektüre empfohlen werden.
Wer eine vertiefte Wissensaneignung sucht, der ist mit spezialisierten Sachbüchern besser
bedient.

Chur Manuel von Däniken

Markus Krumm/Eugenio Riversi/Alessia Trivellone, Die Erfindung der Katharer.
Konstruktion einer Häresie in Mittelalter und Moderne, Regensburg, Schnell und Steiner Verlag,

2023, 208 S., ISBN978-3-7954-3797-8.

Das im Jahr 2023 im Schnell und Steiner Verlag erschienene Buch der Historiker Markus
Krumm von der Universität München, Eugenio Riversi von der Universität Bonn und A-
lessia Trivellone von der Université Paul Valéry in Montpellier beleuchtet die Geschichte
der Katharer, die ab dem 12. Jahrhundert in Südfrankreich die damalige Amtskirche vor
neue Herausforderungen stellten, aus einem neuen Blickwinkel. Bislang ging man in der
Katharerforschung von drei Prämissen aus: 1) Die Katharer waren Dualisten. 2) Die
Katharer entwickelten sich aus den vom Balkan stammenden Bogomilen. 3) Die Katharer
etablierten eine Gegenkirche.

Das vorliegende Buch entspringt der jüngeren Forschung zu den Katharern, in der
grundlegende Fragen noch einmal neu gestellt werden. Lässt sich von einer einheitlichen
katharischen Häresie sprechen? Wie konkret lässt sich ihre Abstammung vom Balkan
rekonstruieren? Ist Dualismus tatsächlich Kern des katharischen Glaubens? Vereinfacht
gesagt gibt es in der Katharerforschung heute zwei Lager. Eine Partei vertritt das traditionelle
Bild des Katharismus, die andere Partei stellt eben dieses in Frage. Im letzten Kapitel des

vorliegenden Buches werden die Historiker Robert I. Moore, Mark Gregory Pegg und
Julien Théry als Vertreter des neueren Bildes des Katharismus benannt. Jedoch sind mit Peter
Biller und John Hugh Arnold auch Vertreter des traditionellen Bildes zu finden.

In dem 208 Seiten langen Buch werden die Katharer als Konstruktion aus Mittelalter
und Moderne ins Zentrum gerückt. Ein besonderes Augenmerk wird hierbei auf die
schwierige Quellenlage gelegt, mit der sich Historiker* innen konfrontiert sehen. Mit
Abstand der grösste Teil der vorhandenen Quellen stammt aus der Feder von Protagonisten
der Amtskirche. Viele der Quellen erwähnen die Katharer nicht explizit. Sie sind sehr vage
und nicht einheitlich. Auch auf die Entwicklung des Begriffs «Katharer» wird näher ein-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



458 Rezensionen - Comptes rendus

gegangen. Hier hervorzuheben sind die Schriften des in den Rheinlanden lebenden
Zisterziensermönchs Eckbert von Schönau (gestorben 1184). Diese sprechen zwar von «Ka-
tharern», Eckbert bedient sich hier allerdings bei Augustinus, der seinerseits die Bewegung
der Novatianer in seinen Werken als «Katharer» bezeichnete. Im Hochmittelalter war es

gang und gäbe, sich bei den Kirchenvätern zu bedienen, um Namen für neue häretische

Bewegungen zu finden. Ebenso werden die äusseren Umstände des Albigenserkreuzzuges
dargestellt. So spielte die politische Lage um 1209 eine grosse Rolle beim Ausbruch dieses

Waffengangs. Die Gegenreformation schuf Jahrhunderte später eine ganze Reihe neuer
Feindbilder. In der Neuzeit kommt den Katharern zudem eine identitätsstiftende Rolle zu.
So ist Okzitanien heute allgemein auch als «Katharerland» bekannt und lockt so jedes Jahr
Touristen in den Süden Frankreichs, die sich auf die Spuren der seit mittlerweile über 800
Jahre verschwundenen Katharer begeben wollen.

Das Buch ist gut lesbar und sehr verständlich geschrieben. Die Thesen des Buches werden

kongruent dargestellt und mit ausführlichen Quellenwerk belegt. So sind die
Gedankengänge der drei Autoren gut nachzuvollziehen. Das letzte Kapitel des Buches gibt einen
tieferen Einblick in die neuere Forschung. Es legt anhand von zwei jüngeren Veröffentlichungen

dar, welche Standpunkte von welchen Historikern vertreten werden. Indem auf
beide Lager eingegangen wird, ermöglicht das Buch dem Leser einen weitgefassteren
Einblick in die gegenwärtige Debatte und gibt zudem Anregungen für vertiefende Lektüre.
Die Thesen, die das Buch aufstellt, würden, wenn sie in Zukunft allgemein rezipiert werden,

durch die Dekonstruktion des bisherigen Bildes des Katharismus innerhalb der Ka-
tharerforschung sowie innerhalb der Häresiegeschichte allgemein, zu einem Paradigmenwechsel

führen, da die gesamte bisherige Häresiegeschichte unter den Prämissen der neu

gewonnenen Erkenntnisse betrachtet werden müsste. Es wird spannend sein, die Entwicklungen

weiterhin zu verfolgen.

Chur Elisheba Schmid

Dietmar Mieth, Ketzerflammen in Paris. Marguerite Porete, Meister Eckhart und die Intrigen

der Inquisition, Hannover, Der blaue Reiter, 2024, 281 S., ISBN 978-3-933722-88-1.

Der Titel des zu besprechenden Werkes verrät nicht geradeswegs, wovon das faszinierende
Buch handelt. Glücklicherweise verdeutlicht der Untertitel bereits, dass darin von
Marguerite Porete die Rede ist. Die Autorin des berühmten «Spiegels der einfachen Seelen»

(Miroir des simples âmes) wurde am 1. Juni 1310 auf der Place de grève in Paris von der
Inquisition dem Feuertod überantwortet. Der Roman des früheren Professors für Theologische

Ethik an der Universität Tübingen wagt den Versuch, die Bedeutung dieses Ereignisses

im intellektuellen, religiösen und politischen Kontext zu situieren und zu deuten.

Zugleich aber will der Autor zweifellos die Leserschaft mit der gegenwärtigen Bedeutung
sowohl dieser vergangenen Ereignisse als auch der einbezogenen Schriften und vor allem
der darin entwickelten Gedanken konfrontieren. Die gelingt ihm, wie es mir scheint, dank
einer beeindruckenden Konstruktion des Romans, der verschiedenen Akteuren, wenn dieser

Ausdruck gestattet ist, das Wort erteilt. Natürlich kommt Marguerite selber zu Wort,
sie berichtet von ihrem Lebensweg (41-45); sie erinnert daran, dass die Beginen den «Weg
der Liebe ausserhalb der Konventionen» (83) wählen; sie fasst die wichtigsten Punkte ihrer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 459

Lehre zusammen: «Unsere Liebe ist unsere Vernunft» (82). «Und so ganz bin ich verwandelt,

dass ich vor Liebe meinen Eigennamen verloren habe» (169). «Die vollkommene
Freiheit kennt kein Worumwillen» (175).

Die Leserschaft begegnet indes vor allem anderen Personen, die mit den Ereignissen um
1310 in irgendeiner Weise verbunden sind. Unter den verschiedenen Figuren, die das Wort
ergreifen, ist vornehmlich der Zisterzienser Paul, ein Mönch des Klosters von Sénanque,
den die Verurteilung und der Tod von Marguerite tief erschüttert hat, zu erwähnen. Die
Ereignisse in Paris, die zur Hinrichtung von Marguerite gefuhrt haben, haben sein Leben
verändert. Er spricht sogar von einer «Bekehrung vom Saulus zu Paulus» (228). Der
Grossinquisitor, der Dominikaner Wilhelm von Paris (Guillelmus de Parisiis) verteidigt dagegen
seinen Prozess gegen die Templer, der bekanntlich 1310 zur Exekution von 54 Templern
führte. Er erklärt, die Kirche brauche eine «genaue Diagnose für das Gift des Geistes. Die
Inquisition ist die Diagnostik des Geistes» (97). Er, für den die Kirche «der Ort des gesunden

Glaubens» (102) ist, versteht die Vernunft als einen «Fallensteller für solche, die ein
Bekenntnis verweigern» (99). Überraschend ist der Auftritt von Gottfried von Fontaines,
dem Pariser Theologieprofessor (139-143). Allerdings kann hier daran erinnert werden,
dass in der lateinischen und altenglischen Übersetzung im 140. Kapitel des «Spiegels»
erwähnt wird, dieser Pariser Theologieprofessor habe das Werk geprüft und habe darin
nichts Anstössiges gefunden. Mieth zitiert aus den Quodlibeta dieses Professors, wo er die
Vorteile der freien Diskussion für die Wahrheitssuche betont: «Denn derjenige, der gegen
sein - sich in diesem Falle irrendes - Gewissen handelt, begeht immer eine schwerere
Sünde als derjenige, der seinem Gewissen folgt» (141). Die Beziehung von Marguerite zu
Gottfried ist übrigens auch schon wissenschaftlich geprüft worden (vgl. Sean L. Field, The
Master and Marguerite: Godfrey of Fontaines' praise of The Mirror of Simple Souls, in:
Journal of Medieval History, 35/2 [2009], 136-149).

Besonders bemerkenswert ist die vom Autor inszenierte Beziehung zwischen
Marguerite mit Meister Eckhart, der ja bekanntlich ab 1311 erneut in Paris lehrte. Beide teilen
die Hochachtung der Volksprache: Mieths Eckhart sagt «neue Sprachen prägen neue
Erfahrungen» (61). Aus einem Gespräch mit Marguerite lernte der deutsche Dominikaner
nach der Fiktion von Mieth «das (Leben ohne Worumwillen> (sans pourquoi), die totale
Abgeschiedenheit der Wünsche, die Vorstellung von einem fernnahen Gott, die Verwandlung

der Innerlichkeit unserer Seele» (64) kennen. «Wie Marguerite sage ich auch: <Liebe>

ist der Schlüssel zu allem» (180). Beiden ist nach Mieth der «Weg ausserhalb der Konventionen»

(83) gemeinsam, aber auch das Bewusstsein, dass eine radikale Wende in der
Gesellschaft und der Kirche notwendig ist. Zur Zeit der Hinrichtung von Marguerite war auch

Raymundus Lullus in Paris, der bekanntlich von 1309-1311 daselbst lebte. Wie Eckhart
und Marguerite ist auch er von der Bedeutung einer «Übersetzung der Theologie und der
Philosophie des Christentums in die Volkssprache» (256) überzeugt. Die vom Autor inszenierte

Beziehung von Eckhart und Lull zu Marguerite - nicht sosehr im wörtlichen,
historischen, sondern im übertragenen Sinne - ist nach meiner Einschätzung der wichtigste
Aspekt des Buches. Die drei Personen sind, nach der Auffassung von Mieth, sich einig: «Wir
brauchen wirklich eine andere Gesellschaft und eine andere Kirche» (73). Mieth be-
schliesst das Buch mit einem persönlichen Nachwort: «Marguerite heute lesen». Wenn ich
richtig verstehe, distanziert er sich hier von einer falsch verstandenen (Liebe als Selbstauslöschung)

(wie sie gewisse Passagen im Spiegel suggerieren) und er formuliert schliesslich
einen Traum: eine genaue Erforschung des Häresieprozesses «gegen eine Frau, die [...] zu

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



460 Rezensionen - Comptes rendus

Unrecht als Ketzerin verbrannt wurde» (275) als Anfang der kirchlichen Aufarbeitung
ihrer irdischen Ungerechtigkeiten.

Diese knappen Hinweise auf die inhaltliche Vielfalt des rezensierten Buches verdeutlicht

das Interesse, das es zweifelsohne verdient. Es stimmt die Leserschaft nachdenklich,
aber öffnet durch die Erzählung des Vergangenen neue Perspektiven der Reflexion auch

die Gegenwart betreffend. Die Annäherung des «Spiegels» an Meister Eckhart und Ray-
mundus Lullus finde ich ausnehmend anregend und aufschlussreich. In der Tat haben die
drei Personen Dimensionen des Denkens und Handelns entworfen, die das nachdenkliche
Verweilen tatsächlich verdienen. Von besonderer Wichtigkeit ist zweifellos, dass alle drei

- Marguerite, Eckhart und Lull - der Volkssprache (Französisch, Deutsch und Katalanisch)

für die Verbreitung und die Formulierung ihrer Lehren - der Lehren des Christentums

- besondere Aufmerksamkeit geschenkt haben. Dante, der einmal kurz erwähnt wird
(und der möglicherweise um 1310 ebenfalls in Paris war) verfolgte durchaus dasselbe
Bemühen. Die Adressaten und das Publikum der vier Personen waren Laien. Das ist von
besonderer Tragweite. Und es scheint mir unbezweifelbar, dass diese Beziehung zu einem

Laienpublikum eine spezifische Transformation nicht allein der Form, sondern vornehmlich

der Inhalte des Denkens - und insonderheit der Theologie - ermöglicht und bewirkt
hat. Mieth berücksichtigt dies durchaus und hebt es hervor. Es ist indes nicht bedeutungslos,

dass diese Bezugnahme der Theorie auf die Laien auch im Bereich des politischen
Denkens wirksam war und die Möglichkeiten einer zukunftsträchtigen, laikalen politischen

Theorie eröffnet hat.

Paris Ruedi Imbach

Laura Swan, Die Weisheit der Beginen. Geschichte und Spiritualität einer mittelalterlichen

Frauenbewegung. Aus dem Englischen von Katalene Mauritz, Brita Lieb und
Cornelia Perthes (Original: The Wisdom of the Beguines. The Forgotten Story of a Medieval
Women's Movement, BlueBridge 2014), Freiburg im Breisgau, Herder Verlag, 2023,
222 S., ISBN 978-3-451-39641-0.

Die US-amerikanische Benediktinerin Laura Swan entfuhrt die Lesenden in ihrem Buch
Die Weisheit der Beginen in die faszinierende Welt des auch für das Gebiet der heutigen
Schweiz wichtigen Beginentums. Das Hochmittelalter wurde in subtiler Weise von den

Beginen mitgeprägt. Diese «religiösen» Frauen lebten ein frommes und zumeist
gemeinschaftliches Leben. Ohne formale Klostergelübde standen sie an der porösen Grenze
zwischen Laien- und Ordensstand. In einer Zeit, in der Frauen oft auf die Rolle von Ehefrau
oder Nonne in Klausur festgelegt waren, eröffnete das Beginen-Dasein neue Möglichkeiten

spiritueller, sozialer und wirtschaftlicher Selbstbestimmung.
Swan zeichnet ein lebendiges und detailreiches Bild einiger spiritueller Pionierinnen des

so genannten Mittelalters. Inmitten einer patriarchalen Gesellschafft fanden sie einen
einzigartigen Weg, um ein Leben der Frömmigkeit, des Dienstes am Nächsten und des
Gemeinschaftslebens zu bestreiten. Die soziale und religiös-kirchliche Landschaft des

Hochmittelalters, die die Entstehung der Beginen förderte, beschreibt Swan ebenso wie sie einen
Einblick in ihre Praxis (z.B. Predigttätigkeit) und das spirituelle Schrifttum der Beginen
bietet. Besonders beeindruckend ist, wie die Autorin die Relevanz und Bedeutung der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 461

Beginen für die heutige Zeit herausstellt, indem sie deren Prinzipien der Gemeinschaft, des

Dienstes und der inneren Freiheit in den modernen Kontext stellt.
Das Buch stammt im englischen Original aus dem Jahr 2014: The Wisdom ofthe Beguines

- The Forgotten Story ofa Medieval Women's Movement. Die Veröffentlichung in deutscher

Sprache erfolgte knapp zehn Jahre danach, 2023 im Herder-Verlag, unter dem leicht veränderten

Titel Die Weisheit der Beginen. Geschichte und Spiritualität einer mittelalterlichen
Frauenbewegung. Bereits der Titel lässt vermuten, dass die Beginen im europäischen Raum
bekannter sein müssen als auf dem amerikanischen Kontinent, denn im kontinentaleuropäischen

Kontext sind die Beginen nicht gänzlich vergessen worden, sie erleben sogar eine Art
«Revival»: Anlass für die Übersetzung war die Anfrage des Dachverbandes der Beginen e.V.
aus Deutschland, welcher das Buch an seiner zweiten Internationalen Tagung präsentierte.
Die Übersetzung verantworteten schliesslich drei moderne Beginen.

Das Hardcover zeigt ein von Roger van der Weyden (1399-1464) erstelltes Bildnis einer
jungen Frau mit Flügelhaube um 1435 und gibt eine erste Vorstellung, wie eine Frau im
Mittelalter gekleidet sein konnte. Ebenfalls in Anlehnung an das Mittelalter wird im Buch
eine Antiqua-Schrift verwendet; Grossbuchstaben und Serifen sind lateinischen Buchstaben

nachempfunden. Jeweils der erste Buchstabe der Kapitel wird als schlichtes Initial
dargestellt, womöglich eine Hommage an die Tätigkeit der Beginen in der Buchproduktion
und -illustrierung.

Das Grusswort, das Fazit sowie die Bibliographie mitsamt den verschiedenen Registern
weisen auf den wissenschaftlichen Anspruch des Buches hin. Die Autorin nutzt einen
populärwissenschaftlichen Schreibstil und verbindet historische Fakten mit ausgeprägt
erzählerischen Elementen. So verleiht sie dem Buch eine lebendige sowie fesselnd-narrative
Facette. Aus diesem Grund zeigt sich das Buch nicht nur für Historikerinnen interessant,
sondern ist für ein breites Publikum mit Interesse an spirituellen und sozialen
Frauenbewegungen im Mittelalter gedacht. Die Autorin stützt sich inhaltlich auf über zweihundert
englischsprachige Veröffentlichungen.

Laura Swan startet das erste Kapitel (S. 19-31) mit der Frage, wer die Beginen überhaupt
waren und beschreibt, dass die Bezeichnung «Begine» ursprünglich als Spott im Rahmen
einer Fremdbezeichnung genutzt und mit «vorgetäuschter Frömmigkeit» in Verbindung
gebracht wurde, wobei der Begriff aufgrund von regionalen Sprachunterschieden nicht
überall gleich Verwendung fand. Wichtig waren den Beginen, welche aus verschiedenen
sozialen Schichten stammten, vorab die soziale Unabhängigkeit, die sie durch Bildung,
Immobilienbesitz und Handwerk erlangten.

Das zweite Kapitel (S. 31-58) berichtet der Leserschaft über mehrere bestätigte sowie
mutmassliche Beginen aus verschiedenen Ländern in Europa. Es wird schnell klar, dass es
in fast ganz Europa Beginen sowie Beginenhöfe gegeben haben muss. Auf letztere geht
die Autorin im dritten Kapitel (S. 59-80) ein und beschreibt sehr bildhaft, wie die Frauen
in einem belebten Begijnhof in Flandern lebten. Diese mächtigen Beginenhöfe, welche in
vielen grösseren Städten insbesondere im heutigen Belgien, den Niederlanden und im Norden

Frankreichs existiert haben, spielten für das damalige Stadtbild eine zentrale Rolle. Im
kurzen vierten Kapitel (S. 82-93) geht Swan auf die wichtige Rolle der Krankenpflege und
der sozialen Fürsorge (Diakonie) ein, den daraus entstandenen Leprosorien ausserhalb der
Städte sowie der bedauerlichen Kehrseite der Dienste der Beginen, die in Vorwürfen zur
sexuellen Devianz mündeten (S. 88).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



462 Rezensionen - Comptes rendus

In den folgenden drei Kapiteln fokussiert die Autorin dann auf die Spiritualität (S. 94—

115), die Barmherzigkeit (S. 116-129) und den Einsatz der Beginen als Predigerinnen und
«bibliodramatische» Darstellerinnen (S. 130-147). Sehr üppig wird über die mystischen
Erlebnisse der Beginen, einschliesslich Levitationen und Stigmata, berichtet. Zu der

Gruppe der Stigmatisierten gehören gemäss der Autorin nebst Maria von Oignies (1177—

1213), Elisabeth von Spalbeek (1248-1316) und Gertrud von Oosten (gest. 1358) auch
Christina von Stommeln (1242-1312) sowie Ida von Löwen (gest. 1300), wobei in der
weiterführenden Literatur nicht alle unbedingt als Beginen definiert werden (vgl. S. 105).
Auch das für damalige Zeiten verbreitete Verständnis des Fegefeuers als prekärer
Zwischenort im Jenseits wird eingehend beschrieben, bevor weitere Beginen vorgestellt werden,

welche für Visionen und ekstatische Erlebnisse bekannt wurden. Ein eindrückliches
Beispiel davon war Christina Mirabilis (1150-1224) oder auch «die Wunderbare» (S. 131).
Beschrieben wird im Buch ihre leidenschaftliche Art, als Frau zu predigen, die Lévitation
aus dem Sarg heraus bis hin zum Dachsparren nach ihrem vermeintlichen Tod und die
Rückkehr ins Leben aus dem Fegefeuer. Kritische Einwände oder Reflexionen solchen
Narrationen gegenüber lässt die Autorin aussen vor.

Das Erbe der Beginen besteht nebst zahlreichen Überlieferungen aus Texten, welche
von ihnen selbst oder ihnen nahestehenden Geistlichen geschrieben wurden. Auf die Literatur

der Beginen geht die Verfasserin im achten Kapitel (S. 148-162) ein. Gegen Ende
des Buches zeichnet sich zudem auch das historische Ende des Beginenwesens ab: die

Spiritualität und die Autonomie der Frauen eckten zunehmend an. Sie sahen sich vermehrt
mit dem Vorwurf der Ketzerei und Häresie (S. 163-180) konfrontiert und verlieren immer
stärker an Zuspruch von Kirchenmännern. Zuvor unterstützten reformorientierte hierarchische

Kreise der Kirche die Beginen des Öfteren. Doch trotz des Verbots gewisser Praktiken
der Beginen und Begarden (das männliche Pendant) am Konzil in Vienne im Jahre 1311,
konnte sich die Bewegung dank ihrer Anpassungsfähigkeit bis in die Zeit nach der
Französischen Revolution halten. Dann nahmen die Säkularisationen ihren Lauf und zerschlugen

die Bewegung vorerst.
Besieht man die für das Buch verwendeten Quellen genauer, sticht schnell ins Auge,

dass ausschliesslich Literatur in englischer Sprache bzw. englische Übersetzungen beigezogen

wurden. Da die Beginen ein kontinentaleuropäisches Phänomen waren, hätte der
Fokus stärker auf Quellen in den entsprechenden Sprachräumen und gegebenenfalls auch

aus der entsprechenden Zeit liegen sollen. Der erkennbar erhobene wissenschaftliche
Anspruch wird im Verlauf des Buches selbst nicht eingeholt; so finden sich z.B. zwischen den

unzähligen Frauen, die Swan als Beginen vorstellt, einige, die nachweislich keine waren.
Als prominentestes Beispiel wäre an dieser Stelle Klara von Assisi (1193/94-1253) zu
nennen (S. 46, Absatz 2). Eine Reduktion der Anzahl der erwähnten Frauen und dafür eine
vertiefte Betrachtung wäre sowohl dem Lesefluss als auch der Aufmerksamkeit der
Leserinnen zugutegekommen. Ausserdem wird nicht klar, wie die Strömung der «Vita Apos-
tolica» mit ihrem Anspruch radikaler evangelischer Armut mit dem Beginentum zusammen

gedacht werden kann, wenn ja die Beginen gleichzeitig demonstrativ als starker,
selbstbewusster und «steuerzahlender» Wirtschaftsfaktor präsentiert werden. Eine kri-
tisch-distanzierte Betrachtung der Materie lässt das Buch allgemein etwas vermissen.
Einschätzungen der Autorin werden zu Fakten erhoben und die Beginen im Gesamt in einem
überaus positiven, nachahmenswerten Licht dargestellt. Klare Abgrenzungen zwischen
«Beginen», «Beatas» und «Pinzochere» (letztere v.a. im südländischen Raum) würden in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 463

einer Neuauflage der Orientierung der Leseninnen helfen. Ausserdem präsentiert sich die
deutsche Übersetzung an mehreren Stellen holprig und unausgereift. So ist beispielsweise
bis am Ende des Buches unklar, was genau unter dem Begriff «semireligiose Frauen» (vgl.
nur S. 52, Absatz 2) verstanden werden soll.

Dennoch bietet das Buch, das sich vom Schreibstil eher an Leseninnen richtet, die kein
vertieftes Vorwissen mitbringen, einen soliden ersten Überblick über das Leben und den

Dienst der Beginen. Zudem erlangen die Leseninnen einen Einblick in den grösseren Kontext,

in dem die Beginen im Mittelalter standen. So wird anhand von Marguerite Porète,
die von der Inquisition zum Tode auf dem Scheiterhaufen verurteilt wurde, exemplarisch
das Schicksal vieler «Ketzer:innen» beschrieben (S. 163ff). Zudem spielte zu dieser Zeit
die Etablierung des Pflichtzölibats für Priester eine starke Rolle in der Kirchenpolitik.
Durch die Unterdrückung der unabhängigen Beginen, die nicht selten beschuldigt wurden,
Kleriker zu verführen, erhoffte man sich von Seiten der Institution grössere Erfolge bei der

beabsichtigten Durchsetzung des priesterlichen Pflichtzölibats (S. 168, Abschnitt 1). Die
Unterwanderung der von der Kirche verhängten Interdikte durch die Beginen verschaffte
ihnen nicht nur einen enormen Einfluss auf die Seelsorge, sondern auch, wie so viele Male,
das Missfallen der Amtskirche (S.168, Abschnitt 1). Man bzw. frau sprang hier in die
Bresche in einer spirituellen Notlage.

Auf diese und andere Art wird ein Phänomen beleuchtet, das (wie der Originaltitel des

Werks noch deutlicher zum Ausdruck bringt als die deutsche Übersetzung) etwas in
Vergessenheit geraten ist. Laura Swan leistet einen Beitrag dazu, dass die Geschichte dieser
mittelalterlichen Frauenbewegung nicht verschwindet, sondern in den Köpfen der Gesellschaft

präsent bleibt. Auf spektakuläre sowie kurzweilige Art und Weise berichtet Swan,
wie schon angedeutet, über die spirituellen Ekstasen einiger Beginen. Dies mag für die
Leserinnen und Leser zwar unterhaltsam erscheinen, dennoch drängt sich die Frage auf:
Erlebte wirklich eine Vielzahl von Beginen solche mystischen und aussergewöhnlichen
Verzückungen? Berichte über spirituelle Ekstasen haben etwas Ambivalentes an sich. Auf
der Seite 99 wird zum Beispiel über die «Verzückungen» von Luitgard von Aywières
(1182-1246) und Douceline von Digne (1214-1274) berichtet. Einerseits besteht die
Chance, dass sich die Leserschaft dadurch bannen und mitreissen lässt. Andererseits können

solche «heroischen» Berichte aber befremdlich wirken. Die Quellen, welche die
Autorin verwendet, berichten oft von aussergewöhnlichen Gebetserfahrungen. Stärkere
Quellenkritik wäre da angebracht gewesen. Dafür erhält das alltägliche Gebetsleben der Beginen

wenig Aufmerksamkeit. Aufgrund des Duktus' im Buch könnte die Leserschaft zu
folgendem Trugschluss gelangen: «Alle Beginen erlebten mystische Ekstasen.»

Des Weiteren erwähnt Swan eine grosse Anzahl religiöser Persönlichkeiten; sehr viele
Namen werden hintereinander aufgeführt, was den Eindruck eines fast exzessiven
«Namedroppings» erweckt. Ein durchdachtes «Namensmanagement» wäre wohl hilfreich
gewesen. Als Beispiel dient hier die nahe bei Wien lebende Begine Agnes Blannbekin (um
1322-1315), welche auf der Seite 50 erstmals erwähnt wird und auf die die Autorin auf
der Seite 108 nochmals zurückkommt. Es wäre wünschenswert gewesen, wenn sich die
Autorin, neben der strukturellen Frage, wann und wo Personen im Text genannt werden,
kritisch mit den hagiografischen Quellen zu diesen Personen auseinandergesetzt hätte.

Im letzten Kapitel des Buches gelingt es der Autorin dann besser, eine hinterfragende
Perspektive einzunehmen, weil auch die Kritik in der Zeit rezipiert wird (S. 170). Ganz
sachlich fragt sie: «Waren die Beginen Ketzerinnen?» Und beantwortet die Frage in aller

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



464 Rezensionen - Comptes rendus

Nüchternheit: «Die meisten von ihnen waren es nicht, einige waren es doch.» Jedoch
könnte man auch eine andere Frage stellen, nämlich: Gibt es überhaupt «Ketzerinnen»,
oder werden polarisierende Persönlichkeiten nicht vielmehr zu solchen «gemacht»? Während

sie in den Kapiteln zuvor einige Seitenhiebe gegen die Autoritäten der katholischen
Kirchen verteilte, gibt Swan nun zu Protokoll, dass sich einige Beginen tatsächlich
«ketzerisch» verhielten - und nimmt dadurch allerdings selbst die Perspektive der kirchlichen
Hierarchie ein. Die bis dato eher einseitige Berichterstattung zugunsten der Beginen und

gegen die katholischen Würdenträger konnte so etwas ausgewogener gestaltet werden.
Überzeugend bleibt Swans ideologiekritische Aussage: «Die Mächtigen versuchten
immer, Gott zu kontrollieren» (S. 167).

Swan gelingt es in ihrem Buch, einige interessante analytische Stränge aufzugreifen,
welche noch detaillierter beleuchtet werden könnten. Spannend zu verfolgen wären zum
Beispiel folgender Schwerpunkt: Das Konzil von Vienne (1311-1312) verurteilt die Be-
garden und Beginen in acht canones. In aller Kürze zusammengefasst werden die Beginen
dabei als Sekte bezeichnet, welche Irrlehren verbreitet. Eine detaillierte Auseinandersetzung

über die canones könnte für die Leserschaft einen Mehrwert erbringen. Denn dadurch
wäre feststellbar, welche Aussagen der Beginen und Begarden sich der «katholischen
Lehrmeinung» widersetzen.

In einem Fazit unseres Rezensionskollektivs ist zu bemerken, dass Swans Buch einen

guten ersten Einblick in die Welt der Beginen ermöglicht. In drei Doppelstunden haben

wir das Niedergeschriebene eingehend diskutiert und bearbeitet. Die vielen Einzelbiogra-
fien und die Übersicht über verschiedene Dienste der «frommen» Frauen reizen den
Lesenden, sich weiter mit dieser Bewegung auseinanderzusetzen. Bewusst oder unbewusst
legt der Text stellenweise «Köder» aus, an die man ohne Weiteres anbeissen kann; so z.B.
die erwähnten sozialen Dienste, die Swan zwar nennt, dann aber darauf nicht allgemein
vertiefend, oder dann wieder allzu konkret anhand ekstatischer Einzelbeispiele eingeht.
Die Motivation, nachzulesen, wie z.B. die Krankenbesuche vonstatten gingen oder wie
sich diese gesellschaftlich auswirkten, ist geweckt. Allerdings muss diese Vertiefung durch
andere Werke selbst erarbeitet werden. Daneben ist man nach der Lektüre angeregt, die
Beginen und ihre Lebensweise in heutige gesellschaftliche und kirchliche Diskussionen
und Perspektiven aufzunehmen, und ihren Wert und die Wichtigkeit für uns heute in einer
Art «prospektiven Kirchengeschichte» zu entdecken.

Die Weisheit der Beginen hat enormes, teilweise noch etwas unausgeschöpftes Potential.

Durch eine stellenweise Vertiefung wichtiger alltäglicher Aspekte des Beginenlebens
und eine Reduktion von Biografien mit übernatürlichen Begebenheiten, würde das Buch
stark an Überzeugungskraft gewinnen. Die vorgängig aufgeführten aktuellen Mängel wären

durch eine Revision leicht verbesserbar. Auch die qualitative Überprüfung der
deutschen Übersetzung des Buches, die an einigen Stellen holprig oder inakkurat ist, müsste

man in den Revisionsschritt miteinbeziehen, um die Leserfreundlichkeit positiv zu
beeinflussen.

Chur Tobias Briker, Samuel Halter, Tamara Landolt,
David Neuhold, Elisheba Schmid, Manuel von Däniken

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 465

Henrike Lähnemann/Eva Schlotheuber, Unerhörte Frauen. Die Netzwerke der Nonnen
im Mittelalter, Berlin, Propyläen Verlag, 2023, 222 S., III. ISBN 978-3-549-10037-0.

Mit dem vorliegenden Band wenden sich die beiden Verfasserinnen, beide ausgewiesene
Kennerinnen der Materie, an ein breiteres geschichtsaffines Publikum. Es geht ihnen um
die Sichtbarmachung einer zumindest in der öffentlichen Wahrnehmung vernachlässigten
Personengruppe, nämlich der Bewohnerinnen von Klöstern, die durch das Leben in der
Klausur ihrer Um- und damit auch der Nachwelt vermeintlich entrückt waren. So verstanden,

handelte es sich tatsächlich um «un-erhörte», stimmlose Frauen. Diese Vorstellung
muss freilich relativiert werden, und das ist auch der Zweck dieses Buches, das auf den

Forschungen der beiden Koautorinnen beruht: Eva Schlotheuber hat in ihrer Habilitationsschrift

das von ihr in der Folge ediert vorgelegte Konventstagebuch einer anonymen
Zisterzienserin aus dem Kloster Heilig Kreuz bei Braunschweig über die Jahre 1484—1507

ausgewertet; das zweite Quellenkorpus, das in das Buch einfliesst, ist die Briefsammlung
aus dem Benediktinerkloster Lüne bei Lüneburg aus den letzten vier Jahrzehnten des 15.

und der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die von einer Forschungsgruppe um Eva
Schlotheuber und Henrike Lähnemann herausgegeben worden ist.

Diese Quellenbestände erlauben aufschlussreiche, bisweilen überraschende Einblicke in
das Leben der darin dokumentierten Klosterfrauen, die sich bei Bedarf sehr wohl Gehör
verschaffen konnten. Ihre Kommunikation mit der «Aussenwelt» verlief zum einen über
die ihnen beigeordneten Kleriker, die Pröpste, zum anderen über ihre weltlichen Kontakte:
einerseits die weltlichen Prokuratoren, welche die Belange der geistlichen Häuser zu
vertreten hatten, andererseits persönliche Familienkontakte, welche die Nonnen auch nach
ihrem Klostereintritt - in der Regel schriftlich - unterhielten und die in einflussreiche (Pat-
rizier-)Kreise in den Städten reichen konnten, in deren Umland sich die Klöster befanden.
Daraus entsteht ein lebhaftes Bild klösterlicher Gemeinschaften im ausgehenden Mittelalter

bzw. in der einsetzenden Frühen Neuzeit. Diese Gemeinschaften bildeten durchaus mit
ihrer Umwelt verbundene «Mikrokosmen», denen nebst den eigentlichen Chornonnen
auch Laienschwestern, Bedienstete und Kleriker angehörten. Dass das Leben hinter
Klostermauern am Vorabend der Reformation kein Auslaufmodell war, belegen die Klosterreformen

des 15. Jahrhunderts - beispielsweise im Teilbereich der Liturgiereform, die, um
die Verfasserinnen zu zitieren, «eine intensive intellektuelle und musikalische Schulung»
erforderte, «die Teil der Gemeinschaftsbildung war» (129).

Die Liturgie war denn auch ein Aspekt, an dem sich der Widerstand der Schwestern

gegen die Reformation entzündete, war doch «das lateinische Textstudium [...] Ausdruck
des geistlichen Selbstverständnisses der Nonnen» (153). Wie lang sich dieser Widerstand

- etwa in Form von «Parallelgottesdiensten» - halten konnte, hing von verschiedenen
Faktoren ab. In Medingen erklärten sich die Nonnen 1554 bereit, «den Kelch beim Abendmahl

zu akzeptieren», nicht ohne sich «eine weitgehende unbehelligte Fortführung des

geistlichen Lebens mit Mitspracherecht bei der Besetzung der Pfarrstelle und Fortfuhrung
der lateinischen Stundengebete und Messliturgie» zu sichern (163). Zumindest in
Niedersachsen bestanden Nonnenklöster also als evangelische Einrichtungen weiter, so dass

«eine als wichtig empfundene Lebensform und Bildungseinrichtung für Frauen unter
veränderten Vorzeichen» bewahrt wurde (164).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



466 Rezensionen - Comptes rendus

Den Autorinnen ist ein gut lesbarer und informativer Band gelungen, der mancherlei
überkommene Vorstellungen berichtigt. Er kommt ohne Register und Anmerkungen aus, im
Anhang werden ausgewählte Literaturhinweise angegeben.

Solothurn Georg Modestin

III. Frühe Neuzeit:
Gelehrte, Äbte, Könige, Hexen

Olivier Fatio, Le pasteur Ottaviano Mei et sa bibliothèque (vers 1548-1619) Publications

de l'Association suisse pour l'histoire du refuge huguenot 12), Neuchâtel, Alphil,
2021, 146 S., 111. ISBN 978-2-88930-400-4.

Der Ausgangspunkt für die vorliegende Studie ist ein im Archivio di Stato in Sondrio
aufbewahrtes Bibliotheksinventar, das 1619 - zweifellos nach dem Tod des Bücherbesitzers

- vom Notar Guglielmo de Peverelli gen. Ferlino aufgenommen worden ist. Die Seltenheit
derartiger Quellen, die den geistigen Horizont eines in der Frühen Neuzeit lebenden
Individuums zumindest erahnen lassen, hat die Edition des Inventars stimuliert. Eingeleitet
wird diese Edition durch einen biographischen Abriss zum Eigentümer der aufgeführten
Bücher, nämlich dem reformierten Pastor Ottaviano Mei, Abkömmling einer Luccheser
Patrizierfamilie, dessen Vater seine Heimatstadt aus Glaubensgründen verliess und in Genf
Zuflucht fand. Sein ältester Sohn Ottaviano, zur Mitte des 16. Jahrhunderts geboren, liess
sich aller Wahrscheinlichkeit nach in Genf zum Pastor ausbilden und wurde -nicht zuletzt
aufgrund seiner Italienischkenntnisse - von der örtlichen Compagnie des pasteurs
vorgeschlagen, als es darum ging, einen weiteren Geistlichen ins Veltlin zu schicken, um die

dortigen reformierten Glaubensbrüder und -Schwestern zu stärken.
Das Veltlin, ehemals eine mailändische Besitzung, war 1512 von den Drei Bünden

besetzt und als Untertanengebiet einverleibt worden. Aufgrund dieser besonderen politischen
Stellung wurde es zum Zufluchtsort für reformierte Glaubensflüchtlinge aus Italien, da die
Bündner Herrschaft die freie Religionsausübung gewährleistete. Mei wurde 1580 zum Pastor

von Teglio berufen, wo er seelsorgerisch und pädagogisch am lokalen Kollegium, einer
reformierten Bildungseinrichtung, tätig war. Er nahm am Religionsgespräch von Tirano
(1595-1597) teil, dessen Akten er mitedieren sollte, und an demjenigen von Piuro (1597).
In der Folge übernahm er die Gemeinde von Chiavenna, eine der grössten im Veltlin. Er
übte sein Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1619 aus, wobei seine letzten Jahre durch die

Sorge um das in zunehmendem Masse polarisierte religiöse Klima verdüstert wurde. Wie
berechtigt Meis Befürchtungen waren, zeigte sich bereits ein Jahr später, als es - im
Spannungsfeld internationaler Interessen - zum sogenannten «Veltliner Mord» bzw. «Sacro
Macello» kam.

Hintergrund der tragischen Ereignisse war die Rivalität zwischen den Anhängern einer
Allianz mit Frankreich und Venedig und den Anhängern einer auf Mailand und Spanien
hin ausgerichteten Politik, welche die Drei Bünde sowie deren Untertanengebiete spaltete.
In diesem Zusammenhang ist der Plan einer Gruppe katholischer Adeliger zu sehen, die,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 467

von Spanien ermuntert, versuchten, die Bündner Herrschaft über das Veltlin zu stürzen
und - bei der Gelegenheit - auch den Protestantismus in den Untertanengebieten zu
eliminieren. In der Nacht vom 18. zum 19. Juli 1620 begann ein dreitätiges Massaker, dem
zwischen vier- und sechshundert Protestantinnen und Protestanten zum Opfer fielen. Ein
Bündner Eingreifen wurde von Spanien verhindert, was wiederum ein französisches
Eingreifen nach sich zog. Erst 1639 gelangten die Drei Bünde wieder in den Besitz ihrer
Untertanengebiete - um den Preis freilich, dass in Letzteren nur noch die katholische Konfession

geduldet werden durfte.
Ottaviano Meis Bibliothek widerspiegelt das breite Interessenspektrum ihres gelehrten

Besitzers, dessen Büchersammlung einen enzyklopädischen Wissensdurst erahnen lässt:
Selbstredend sind Bibeln und reformierte theologische Schriften breit vertreten, darunter
Titel, welche ihr Publikum auf Kontroversen mit dem Katholizismus und evangelischen
«Abweichlern» («non-conformistes») vorbereiten sollten. Weitere thematische Schwerpunkte

sind (kirchen-)geschichtliche Abhandlungen, darunter die bekannten Magdeburger
Zenturien, die unter der Federführung des Lutheraners Matthias Flacius Illyricus entstanden

waren, sowie dessen Catalogus testium veritatis (wobei diese Wahrheit dezidiert
reformierten Charakter hat). Zu erwähnen ist in diesem Zusammenhang auch die Histoire
des martyrs persécutez et mis à mort pour la vérité de l'Evangile... von Jean Crespin und
Simon Goulart. Weitere Interessengebiete Meis waren philosophischer (mit einer merklichen

aristotelischen Neigung), pädagogischer, geographischer, juristischer und sogar
wirtschaftlicher Natur. Für eine willkommene Abwechslung dürften die verzeichneten
literarischen Werke gesorgt haben, unter denen sowohl antike als auch jüngere Autoren vertreten

sind.

Mit der Edition des Inventars von Meis persönlicher Bibliothek bietet Olivier Fatios -
durch ein NamensVerzeichnis erschlossener - Band der geistesgeschichtlich orientierten
Frühneuzeitforschung eine zweifellos willkommene Quelle dar.

Solothum Georg Modestin

Rudolf Gamper/Peter Niederhäuser, Laurenz von Heidegg. Ein Renaissance-Abt im
Zeitalter der Reformation (Murensia 10), Zürich, Chronos Verlag, 2024, 71 S., ISBN 978-
3-0340-1748-0.'

In der Reihe «Murensia» veröffentlicht die im Hinblick auf das 1000-jährige Klosterjubiläum

2027 gegründete Stiftung «Geschichte Kloster Muri» in unregelmässigen Abständen
Kleinschriften zu ausgewählten Themen der Kloster- und Regionalgeschichte. Nach dem
Band von Dominik Sauerländer, der einen breiten Blick auf die Reformation in den Freien
Ämtern wirft, ist nun erneut ein Band erschienen, der den Fokus auf das frühe 16.
Jahrhundert richtet. Rudolf Gamper und Peter Niederhäuser nähern sich dieser Zeit ausgehend
von der Person des Abtes Laurenz von Heidegg, der dem Kloster Muri während mehr als

vierzig Jahren (1508-1549) vorstand. Ins Zentrum ihrer Darstellung stellen sie die Biogra-
fie des Abtes, sein Wirken und vor allem die mit ihm in Verbindung stehenden, grösstenteils

noch erhaltenen Objekte und Kunstwerke. Letztere lassen Laurenz von Heidegg, so
die Kernthese, als typischen Renaissance-Abt erscheinen, der nicht nur das Überleben des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



468 Rezensionen - Comptes rendus

Konvents in den Wirren der Reformationszeit sicherte, sondern ab den 1530er-Jahren auch

für die Erneuerung von Kirche und Konvent sorgte.
Die von Laurenz in Auftrag gegebenen Bauten und Kunstaufträge sowie die von ihm

gekauften liturgischen Bücher widerspiegeln das kirchliche Engagement des Abtes, vor
allem jedoch, so die Autoren, sein als Sprössling einer Adelsfamilie besonders ausgeprägtes

Repräsentationsbedürfnis. Dieses Bedürfnis nach Glanz und Pracht sehen Gamper und
Niederhäuser als Kontinuitätslinie, die über die Reformationszeit hinausreicht. Bereits zu
Beginn seiner Amtszeit trat Laurenz als Bauherr in Erscheinung. Nach der Zerstörung und

Plünderung des Klosters im Zweiten Kappelerkrieg beschränkte er sich nicht auf die
Reparatur der Schäden. Er erneuerte und erweiterte die 1509 gebaute Abtkapelle, initiierte
Neubauten wie jene des Kreuzgangs und des Amtshauses in Bremgarten und gab einen
bischöflichen Krummstab - gemäss Gamper und Niederhäuser Laurenz' wertvollste
Anschaffung - und kunstreich verzierte Chorbücher in Auftrag.

Der Fokus auf die materielle Kultur, die von den zahlreichen Abbildungen unterstrichen
wird, ist zweifellos die Stärke des Buches. Darüber hinaus sind die Autoren darum bemüht,
ein nuanciertes Bild des Abtes zu zeichnen. Seine Affinität zur Kunst sei evident, die von
der früheren Forschung betonten wissenschaftlichen und humanistischen Interessen
dekonstruieren die Autoren hingegen. Abt Laurenz erscheint als ein Verteidiger der alten

Ordnung, ohne jedoch kriegstreibend oder polemisch gewirkt zu haben. Im Gegenteil
zeigte er sein politisches Geschick, als es etwa darum ging, den Forderungen konvertierter
und deshalb ausgetretener Konventualen nach einer Abfindung entgegenzutreten oder nach
1531 den Gottesdienst in den Freien Ämtern und im Kloster zu erneuern.

Darüber hinaus bleibt die Annäherung an die Person des Abtes notgedrungen
bruchstückhaft. Zu dünn ist die Quellenlage, als dass sich etwa konkrete Aussagen über seine

Integration in das gesellschaftliche Leben machen Hessen. Die beiden Autoren legen diese
Grenzen offen und füllen die Leerstellen mit historischen Kontextualisierungen und
teilweise mit plausiblen, aber dennoch spekulativ bleibenden Schlussfolgerungen - eine
Herangehensweise, die dem Format und dem anvisierten (breiten) Zielpublikum geschuldet
sein dürfte. Darauf ist wohl auch zurückzuführen, dass Niederhäuser und Gamper histori-
ografische Einordnungen, beispielsweise eine Einbettung in die Reformationsgeschichtsforschung,

weitgehend vermissen lassen. Wer hingegen nach lokal- und regionalgeschichtlichen

Zusammenhängen und Ausführungen zum Kloster Muri am Beginn der Frühen
Neuzeit sucht, wird auf diesen kenntnisreich geschriebenen Seiten fündig.

Bern Daniel Sidler

Volker Reinhardt, Montaigne. Philosophie in Zeiten des Krieges. Eine Biographie, München,

C.H. Beck, 2023, 433 S„ ISBN 978-3-406-79741-5.

Frankreichs Frühe Neuzeit ist gezeichnet durch die kriegerische Auseinandersetzung
zwischen der katholischen und der calvinischen Konfession. Gemäß der frühneuzeitlichen
Kultur resultieren diese Religionskriege aus einem komplexen Verhältnis von Territorialpolitik

und religiösem Welt- wie Selbstverständnis. So sind sie erheblichen Maßes auch

Auseinandersetzungen der theologischen und philosophischen Lehren. Als sich katholischerseits
mit der Liga entgegen der wiederholt zur Vermittlung neigenden Hofpolitik eine vehemente

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 469

Ablehnung jeglichen Kompromisses entwickelt, entsteht Montaignes literarische
Auseinandersetzung mit diesen Lehren, mit ihrer praktischen Durchsetzung und mit ihren politischen
Folgen (vgl. 9, 24f„ 45, 66-69, 76, 94f„ 125-127,236f„ 239, 249-251, 300-305).

Montaigne ist als Neuadeliger an sich und vor allem als Bürgermeister von Bordeaux
nicht einfach ein Mensch der Feder, sondern auch der amtlichen Tätigkeit. Reinhardts
biografische Erzählung thematisiert damit auch Montaignes politisches Handeln, namentlich
seine diplomatischen Vermittlungsbemühungen zwischen den Hugenotten und dem Hof.
Montaigne selbst bezieht eine konservative königsnahe Position, da er einzig in einer der

Religionen übergeordneten staatlichen Zentralgewalt die Lösung zur Aufhebung der
blutigen Konflikte sieht. In seinem Bemühen um Vermittlung wird er dabei in einer sich
immer mehr polarisierenden Eskalation nicht nur politisch isoliert, sondern auch am Leben
bedroht. Gegen Schluss vorliegender Biografie steht Montaignes brieflicher Austausch mit
Henrich IV. im Fokus. Mehr und mehr sieht Montaigne in Henri de Navarre sein eigenes
politisches Denken und Tun verwirklicht. Dass der siegreiche Hugenottenführer sich dann
zum Allgemeinwohl unter die bestehende Tradition beugt und zum Katholizismus konvertiert,

mag als Sieg von Montaignes Religionspolitik angesehen werden: «Mit dem Übertritt
Heinrichs IV. zur katholischen Religion im Juli 1593, seinem Einzug in Paris im Jahr
darauf und seinem Toleranzedikt von 1598, das die Minderheitsreligion des Calvinismus und
deren Anhänger legalisierte, gewann Montaignes Werk gewissermaßen staatstragenden
Charakter.» (304f.; vgl. 34f„ 67-70, 74, 76, 94f„ 120f„ 125-129, 132-134, 175f„ 189-
191, 220-222, 225f., 234, 236-241, 246, 249-251, 293-296, 300, 304f.)

Diese politische Situation betreffend lehrt Reinhardts Studie, wie aufmerksam und
vorsichtig Montaignes Schriften gelesen werden müssen. Denn diese sind in Zeiten der Inquisition

und der staatlich-repressiven Religionsspionage geschrieben. Nun betreibt gerade
Montaigne das <Zwischen-den-Zeilen Schreiben) auf Höchstniveau (vgl. 28, 58-60, 76,
133f., 136f.). Seine eigentliche Ansicht zur Religion fordert diverse kirchliche Lehren und
Strukturen seiner Zeit heraus, sowohl protestantischer- wie katholischerseits. Und diese

politisch-kirchlichen Institutionen sind durchaus gewaltbereit. Von daher, also von
Montaignes spezifischer Lage aus, lässt sich vermutlich nachvollziehen, dass vorliegendes
Buch teils in etwas pauschaler Terminologie argumentiert, wie zum Beispiel: «Montaignes
Ideen zu Mensch, Religion und Natur waren mit jeder Form von Rechtgläubigkeit völlig
unvereinbar. Als Selbstdenker hatte er sich längst vom Christentum in all seinen Spielarten
abgewandt und eine Weltsicht ausgebildet, für die alle Religionen menschliche Erfindungen

und nur allzu oft Anleitungen zur Unmenschlichkeit waren.» (134; vgl. 13, 59f., 85,
133f., 136-139, 155, 212, 264-266) Es fragt sich, ob das «Christentum», auch das damalige,

hier wirklich «in all seinen Spielarten» erschöpft ist, oder ob es nicht doch auch Weiten

und Tiefen besitzt, die Montaigne hier auffangen. Gibt es doch auch in seiner Zeit der
religiösen Gewalt durchwegs sich als christlich verstehende Menschen, Lehren, Strukturen,

Gemeinden und Institutionen, die sich wie er selbst gegen die religiös begründete
Brutalität stellen. Die komplizierte, vielfältige und ambivalente religiöse Erfahrungswelt der
damaligen Menschen bedarf also einer sehr differenzierten und sorgfältigen Terminologie.
Dennoch scheint jene eher pauschal anmutende Darstellung, wie sie vorliegendes Buch
teils wählt, angemessen zu sein als Ausdruck der verzweifelten Wut, die Montaigne
angesichts des moralischen Versagens der Kirchen seiner Zeit empfunden haben muss.

Hauptsächlich nun konzentriert sich Reinhardts Buch auf Montaignes literarisches
Hauptwerk, die Essais. Dieser Fokus hat nicht nur im rein intellektuellen, sondern auch im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



470 Rezensionen - Comptes rendus

allgemein-biografïschen Rahmen seine interpretatorische Legitimität. Wie Reinhardt nämlich

souverän demonstriert, hat Montaigne einen Großteil seines Daseins auf diesen

literarisch-philosophischen Selbstvollzug konzentriert. Montaigne schreibt gegen die ständige
Bedrohung an Leib und Leben «in Zeiten des Krieges», um sich in die Beständigkeit, in
die Geborgenheit des Denkens zu flüchten. Zudem schreibt er als moralische Appellation
an seine Gesellschaft, um sie von ihrer gewalttätigen Verrohung wegzuführen. Ein Großteil

seiner gedanklichen Arbeit hegt in der Ergründung der Ursachen der menschlichen
Brutalität, wobei er ein philosophisch-anthropologisches, empirisch-soziologisches,
kulturhistorisches sowie moralisch-selbstreflexives Spektrum abdeckt. Nebst seinen Essais
bildet auch Montaignes Bericht von seiner Romreise über das Deutsche Reich und
Eidgenossenschaft 1580 und 1581 eine kulturphilosophische Vergleichsstudie. Angesichts der
Gräuel, die sich die Menschen aufgrund ihrer Konfession antuen, richtet sich Montaignes
Kritik zunehmend auf die Religion und auf <dogmatistische> Philosophiesysteme. Dass

divergierende Lehren vom Abendmahl das Reich in einen Bürgerkrieg stoßen, ist der
Beweis, dass in solchen Systemen nicht das wahre Christentum der Nächstenliebe liegen
kann. Ein Mittel zur politischen Stabilität sieht Montaigne einerseits, wie gesagt, im
kulturellen Konservatismus, andererseits, und hier kommen nun die Essais zu trage, in

konsequenter Skepsis: Der Mensch kann Gottes Wille und damit die wahre Konfession nicht
erkennen. Montaignes Agnostizismus, genährt mit Sentenzen des Lukrez, des Sextus Em-
piricus und des Prediger Salomo, geht von einer empirischen Ausgangslage aus, nämlich
jener kulturphilosophischen und kulturhistorischen Relativierung, durch welche eine
demütig-neutrale Position eingenommen werden kann. Nebst seiner religiösen Toleranz
zeichnet sich Montaigne hierbei auch durch seine Kritik an der europäischen Kulturarroganz

gegenüber der Neuen Welt aus. Montaigne versteht es in seinen Essais, durch
Selbstskepsis die eigene Position zu relativieren und damit diejenige der <Anderen>
einnehmen respektive verstehen und wertschätzen zu können. Von hier aus formuliert er auch
scharfe Kritik gegen das mörderische Justizsystem sowie gegen die gewissenlose Brutalität
des Menschen an Tieren. Montaignes Essais helfen, wie gesagt, letztlich auch ihm selbst:
Er schreibt gegen die Angst in einer Lage ständiger Lebensbedrohung. Seine Essais kommen

daher immer wieder präzise auf religiös-existenzielle Probleme wie Leid und
Vergänglichkeit zu sprechen, wobei er zwar wiederholt in pessimistische Resignation zurückfällt,

aber dennoch kontinuierlich im Vertrauen auf das Gute mit moralischem Tatendrang
vorwärtsschreitet: «Nicht wenige der zitierten Passagen zeigen, dass Montaigne zwischen
skeptischer Zuversicht und völliger Verzweiflung über das Elend seiner Zeit und seiner

körperlichen Verfassung schwankte. Die Menschen durch gute Beispiele zum Guten zu
erziehen, ist der Grundsatz des humanistischen Menschenbildes [...]. Im Gegensatz dazu
zeichnet Montaigne im Bild von sich keinen strahlenden Tugendhelden, sondern einen
Menschen mit dem natürlichen Trieb zur Güte und mit ansonsten eher durchschnittlichen
Neigungen und Fähigkeiten. Die große Kunst der Essais besteht darin, dieses Tableau so
natürlich scheinen zu lassen, dass es zur Nachfolge auffordert. Wie viel es mit dem <ech-

ten> Montaigne zu tun hat, bleibt genauso offen wie die Frage, ob es die erhofften
Breitenwirkungen erzielte.» (288; vgl. 12-17, 23f„ 38. 47-49, 51. 56, 58-60, 80f„ 88-90, 93-95,
97, 100, 106-109, 114f., 118-121, 126-128, 133f„ 136-141, 146, 154f„ 164, 174-176,
182, 187-191, 193-198, 212, 240f„ 260f„ 264-266, 270, 274, 280f., 286-288, 292f.)

Reinhardts Buch zeichnet sich somit durch sein intellektuell und emotional tiefgehendes
Nachvollziehen von Montaignes Lage und Anliegen aus. Es beschreibt uns eine zarte Seele

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 471

in «Zeiten des Krieges», wobei sich zeigt, dass die Brutalität, die sich die Menschen
gegenseitig antun, gegenüber dieser gutmütigen, mitfühlenden Seele Montaignes zunehmend
sehr schwach dasteht.

Wien Andreas Burri

Johannes Willms, Louis XIV. Der Sonnenkönig und seine Zeit, München, C.H. Beck. 532

S„ ISBN 978-3-406-80067-2.

Die neue Biografie zu Louis XIV zeichnet das Bild eines Monarchen, dessen Egomanie
ihn zu massiven politischen Fehlentscheidungen führte. Geprägt von der Fronde des Adels,
der nicht die Abschaffung der Monarchie, sondern die Beteiligung an der Macht forderte,
etablierte Louis XIV ein absolutistisches Herrschaftssystem: Der von Mazarin ausgebildete

König personifizierte die religiös legitimierte Herrschaft als nationale Identität. Der
französische König war bewusst volksnah und stellte seinen Alltag auch der (unterem
Bevölkerungsschicht zur Schau. Die sich in der Frühaufklärung rasant entwickelnden
Wissenschaften und Künste wurden in den panegyrischen Dienst des französischen Königs
genommen. Das ganze politisch-kulturelle Leben des Adels wurde programmatisch auf die

Inszenierung der königlichen Person ausgerichtet. Die kulturellen Leistungen, die sich
damit im Zuge seiner Herrschaft ergaben, prägten die Epoche. Über die Grenzen hinaus wurden

diese Kultur und dieses Herrschaftsmodell imitiert. Der geltungssüchtige Adel musste
sich an dieser Schau des Königs messen und bewähren, womit des Adels Ehrgeiz strukturell

weg von der Politik hin zum passiven Schaustellen neutralisiert wurde. Diese
aristokratische gloire lebte aber nicht nur vom Prunk, sondern auch von der primitiven, also

kriegerischen Überlegenheit. Diese gloire war logischerweise nur dem König vorbehalten.
Dieser folgend, wurde Louis XIV zu verheerenden innen- wie außenpolitischen
Fehlentscheidungen geführt: Willms Biografie konzentriert sich auf die Kriegstreiberei. Louis
XIV initiierte über seine Regierungszeit wiederholt Kriege. Unter seiner Regierung ging
die französische Kriegsführung mit enormer Inhumanität vor, in dem sie Städte zerstörte
und ganze Landstriche einäscherte. Grobfahrlässig forderte er die osmanische Armee
gegen Wien, um seinen habsburgischen Kontrahenten zu neutralisieren. Die kurzweiligen
außenpolitischen Erfolge waren das Werk seiner Militärs und Diplomaten. Kurzweilig waren

sie, weil er sich dazuschaltete: Durch Demütigungen, Heucheleien und Lügen provozierte

er großangelegte antifranzösische Allianzen. Um des Adels Ehrgeiz zu bändigen,
musste er ihn durch Divertissement und Prunk am Hof betäuben, was ebenso Unsummen
verschlang. Louis XIV blutete seine Bevölkerung aus. Er vererbte Frankreich eine
Misswirtschaft, die die Französische Revolution mitbedingte. Willms führt die politische und
moralische Inkompetenz auf die Egomanie des Königs zurück: das Befinden seiner Person

war ihm der einzige Maßstab für seine Politik. So widerrief er aus Tartüfferie das Edikt
von Nantes, das der hugenottischen Bevölkerung freie Religionsausübung zugesagt hätte,
und ließ tausende Menschen in Frankreich, und darüber hinaus in Savoyen, brutal verfolgen.

Nebst moralischen Gründen war dieser Zug auch auf der Linie reiner Staatsräson
verheerend, weil sich der Tod oder die Flucht der hugenottischen Bevölkerung massiv auf den
Staatshaushalt und die Armee auswirkte. Letztere, die sich wie gesagt im Dauerkriegszustand

befand, schwächte er noch dadurch, indem er Soldaten für seine grenzenlose Bauwut,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



472 Rezensionen - Comptes rendus

die vielen das Leben kostete, verwendete. Willms Darstellung folgt der harschen Kritik,
die Fénelon dann gegen Louis XIV verfasste: Dessen Pflicht wäre es gewesen, für Frieden
und Wohlstand zu sorgen, seine ganze Regierungstätigkeit aber hatte er dagegengehandelt.
Louis XIV hat Fénelons Schrift wohl nicht zu lesen bekommen, dennoch schloss er sein
Leben nach unseren Quellen mit Reue über seine Volksausbeutung und Kriegstreiberei (9,

llf., 33-35, 38f.; 41 f., 51, 64-66, 93-96, 114f„ 117f„ 120-127, 130, 145f„ 157, 161 f.,
164f„ 175f„ 178, 180-190, 192, 198, 200-202,206,228f„ 233f„ 243-245, 250,254. 264-
269, 271-273,282-289, 292-295,330, 334f„ 340-346,377,381f„ 385f„ 391, 414f„ 417—

419, 424, 441, 446, 454f„ 457-460).
Willms Biografie zeichnet also die moralischen Katastrophen nach, die Louis XIV ver-

sursachte. Diskret wird Kritik an einer französischen Geschichtsschreibung und Kulturpolitik

geäußert, die noch heute die politische Inkompetenz, namentlich die Kriegstreiberei,
dieses Herrschers tuschiert oder relativiert (180f., 206, 417-419, 459f.). Dabei ist nicht
klar, ob hierbei von einer tendenziellen oder nur von einer vereinzelten Ignoranz die Rede
ist. Diese Frage würde eine umfassende Erörterung erfordern. Verharmlosung von
Kriegstreiberei in der Geschichtswissenschaft und Kulturpolitik ist jedenfalls und leider ein
globales Problem, Die Biografie konzentriert sich wie gesagt auf die außenpolitischen
Katastrophen, womit ein Großteil des Textes die Analyse der militärischen und diplomatischen
Verläufe ausmacht. So kann der Untertitel des Buches - Der Sonnenkönig und seine Zeit

- etwas irreführen, wenn uns mit «seine Zeit» auch seine Epoche interessiert, die ja getragen

ist von tiefgreifenden kulturellen Wandlungen. Schon nur in ideenhistorischer
Perspektive ist diese Epoche mit der Frühaufklärung, der französischen Klassik, dem
Jansenismus, der Roman- und Salonkultur, dem Feminismus, der Musik, um nur einige zu

nennen, eine ungemein faszinierende Zeit. Darüber hinaus fragt sich auch generell
kulturhistorisch: Wie haben die Menschen damals gelebt? Wie hat die Bevölkerung Louis XIV
erlebt? Wie gestaltete sich der Alltag im Frankreich dieser Zeit? Wie dachte man? Was
fürchtete man? Wo fand man Freude? Wie lebte man Religion? Die Biografie enthält zwar
zu solchen Fragen einige kontextualisierende Exkurse, zum Beispiel zur Sakralisierung des

Königtums im frühneuzeitlichen Frankreich, zum Quietismus, zur Fronde, zur Medizin am
Hofe, zur Wissenschaft, zur Kolonialisierung, zum Sklavenhandel, zum Kriegskapitalismus,

zum Leben respektive zum Divertissement in und um Versailles, und zu Personen
wie Mazarin, Fénelon, Jeanne Guyon und Maintenon (16, 26, 33-35, 44, 61, 64f., 69, 91,
93, 120-123, 126f„ 130, 136f„ 242-246, 265f„ 268f„ 285-289, 310f., 321, 324, 327f„
330f., 338, 341-350, 385f.). Aber diese Exkurse fallen sehr kurz aus, um gleich wieder der
detaillierten Analyse des politischen Geschehens Raum zu geben. Doch muss festgehalten
werden, dass Willms Biografie damit ihren Gegenstand nicht verfehlt: Es handelt sich um
eine Biografie über Louis XIV, der seine Herrschaft in den Dienst seiner gloire stellte.
Durch die genaue Analyse des politischen Geschehens kommt die ganze Fragwürdigkeit
von Louis XIV zu Tage: Auch ungeachtet der Unmoral seiner Politik, fragt sich, wie er
seine Fähigkeiten und Kräfte dermaßen überschätzen-, und die Folgen seines Tuns dermaßen

unterschätzen konnte. Der politische Fokus vorliegender Biografie ist ein Fokus, den
Louis XIV selbst aufzwingt, wenn er seine ganze Herrschaft dazu missbrauchte, einen
vermeintlichen Ruhm zu erlangen, der noch immer keiner wäre, wenn er ihn erreicht hätte.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 473

Denn erstens ist Dominanz kein Ruhm, und zweitens sind Mittel und Zweck nicht zu trennen.

Wien Andreas Burri

Béla Kapossy/Béatrice Lovis (dir.), Edward Gibbon et Lausanne. Le Pays de Vaud à la
rencontre des Lumières européennes, Gollion, Infolio, 2022, 528 p., ISBN 978-2-889-
68038-2.

Le présent recueil suit les nombreuses traces laissées par l'historien anglais E. Gibbon à

Lausanne, la ville où il a passé une grande partie de sa vie et travaillé à son œuvre principale

The History ofthe Decline and Fall of the Roman Empire (6 volumes 1776-1789). II
présente, décrit et interprète en outre les influences des Lumières romandes sur l'activité
littéraire de cet auteur.

Pour la première fois Gibbon est venu à Lausanne dans les années 1750. La ville était

une destination de formation appréciée dans toute l'Europe, notamment en raison de sa

situation géographique et politique: dans le sillage des conflits confessionnels puis
révolutionnaires, elle a accueilli un grand nombre de réfugiés religieux et intellectuels, ce qui a

permis d'y rassembler un riche réservoir d'idées. L'œuvre de Gibbon a ainsi été fortement
marquée par les échanges intellectuels qu'il a trouvés dans la culture des salons lausannois.
La situation politique problématique de Lausanne elle-même, alors sous domination
bernoise, a également eu un impact sur son analyse de l'Empire romain. De retour en Angleterre,

il entreprit en 1763 un voyage à Rome, passant par Lausanne où il fit une longue
escale. En 1783, il s'y installa définitivement et termina son opus magnum, en suivant avec
inquiétude le déroulement de plus en plus violent de la Révolution française. En 1793, il
rendit visite à un ami en Angleterre et y mourut en 1794, à la suite d'une intervention
médicale (Béla Kapossy/Béatrice Lovis: Introduction, 14-20).

À partir du XIXe siècle, plusieurs sources, relatives à la vie et à l'œuvre de Gibbon à

Lausanne, ont été découvertes. Comme Gibbon était en contact étroit avec de nombreux
intellectuels du siècle des Lumières, Lausanne a accumulé un riche fonds de sources sur
cette époque d'idées. Les chercheurs ont été régulièrement attirés par la ville, dont les
musées exposaient des livres, des manuscrits, des cartes, etc. appartenant à Gibbon. Ces
dernières années, le traitement archivistique du matériel a encore progressé. Le présent recueil
est le résultat de la collaboration entre l'université, le musée et l'archive. Outre les sources
écrites, différents objets relatifs à la vie quotidienne de Gibbon ont été mis à jour de
manière ciblée. Comme la ville de Lausanne a été de plus en plus au centre de la recherche

sur les Lumières au cours des dernières décennies, ce fonds sur la vie et l'œuvre de Gibbon
a encore été enrichi. Le recueil tente donc non seulement d'éclairer Gibbon dans le cadre
du Decline and Fall ofthe Roman Empire, mais aussi de restituer sa vie et sa vaste formation

dans le contexte des Lumières romandes. C'est dans cette optique que sont publiées
les soixante-dix contributions de trente-cinq auteurs issus de différentes disciplines
scientifiques, organisées dans le recueil autour des chapitres «Religion et éducation», «Histoire
et archéologie», «Politique et révolution», «Sociabilité et divertissements», «Arts et
littérature», «La grotte, lieu de vie et de mémoire» et «Archives et reliques» (Béla Kapossy/
Béatrice Lovis: Introduction, 20-22).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



474 Rezensionen - Comptes rendus

La complexité des informations contenues dans ce recueil n'est pas seulement assurée

par la diversité des contributions, mais aussi par la connaissance détaillée des contributions
elles-mêmes: des connaissances et amis de Gibbon ainsi que de leurs activités littéraires et

artistiques, aux plans architecturaux de sa maison; de la manière dont il fréquentait les

soirées lausannoises, à une liste détaillée de ses dépenses en nourriture et en vin; des jeux
de société, aux collections archéologiques de la Société des Lumières de Lausanne.
L'œuvre principale de Gibbon, Decline and Fall of the Roman Empire, c'est-à-dire son

contenu, sa méthodologie, son impact, sa prestation, ses défauts, son potentiel, etc., est

reléguée à l'arrière-plan et n'y est pas présentée de manière aussi détaillée que l'on pourrait
le souhaiter au vu de son caractère novateur et de l'histoire de son impact à l'époque des

Lumières. Mais ce livre met tout de même l'accent sur un autre aspect justifié: il veut nous
présenter le travail et la vie de Gibbon à Lausanne, creuset de la société des Lumières. Le
fait que ce recueil d'articles présente presque à chaque page des photos de haute qualité
des objets d'archives et des reproductions de tableaux rend son projet encore plus réussi.

Malgré son poids et sa taille, cette publication est un musée que l'on peut tenir entre ses

mains.

Wien Andreas Burri

Eva Marie Lehner, Taufe - Ehe - Tod. Praktiken des Verzeichnens in frühneuzeitlichen
Kirchenbüchern (Historische Wissensforschung 22), Göttingen, Wallstein Verlag. 2023,
374 S„ ISBN 978-3-8353-5380-0.

Kirchenbücher, auch Pfarrbücher, Rödel, Matrikel(n) genannt, sind handgeschriebene
Register, in denen kirchliche Amtshandlungen wie Taufen, Trauungen und Bestattungen
verzeichnet und dadurch beurkundet werden. In der Alten Eidgenossenschaft erstmals Ende
des 15. Jahrhunderts belegt, setzte sich die Registerführung nach der Reformation (in
reformierten Gebieten) bzw. nach dem Konzil von Trient und mit dem Rituale Romanum
von 1614 (in katholischen Gebieten) flächendeckend durch. Ab den 1830er Jahren begann
in der Schweiz die Säkularisierung des Zivilstandswesens, die jedoch insbesondere in
katholisch-konservativen Kreisen aufbeträchtlichen Widerstand stiess und eine der Streitfragen

im Kulturkampf bildete. Kirchlicherseits werden Register, die die vollzogenen Kasu-
alien verzeichnen, bis aufden heutigen Tag geführt-zum Teil noch immer handschriftlich.
Für manche Pfarreien und Kirchgemeinden liegt denn auch eine mitunter mehrhundertjährige

Oberlieferungskette vor. Vor allem für die Familienforschung, die historische
Demographie und die Prosopographie, aber auch für die Sozial- und Kulturgeschichte ganz
allgemein sind Kirchenbücher als serielle Quellen von eminenter Bedeutung.

Das Interesse von Eva Marie Lehner in ihrer (für die Drucklegung geringfügig
überarbeiteten) Dissertation ist freilich anders gelagert: Die Autorin nutzt Kirchenbücher primär,
um gattungsspezifische Praktiken des Verzeichnens wie auch die Herausbildung und
Verfestigung verwaltungsrechtlicher Kategorien herauszuarbeiten und auf diese Weise kirchliche

Bürokratisierungsprozesse nachzuzeichnen. Insofern interessiert sie sich weniger für
den faktischen Inhalt der Kirchenbücher als vielmehr für dessen Entstehung, Form und
kategoriale Ausprägung. Lehner, seit 2021 als Postdoc am Center for Dependency and

Slavery Studies der Universität Bonn tätig, verfolgt einen praxistheoretischen Ansatz und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 475

verortet ihre Fragestellung in der Verwaltungs-, der Wissensgeschichte und der historischen

Intersektionalitätsforschung. Letztlich fokussiert ihre Analyse auf soziale Machtverhältnisse,

Diskriminierung und Disziplinierung.
Die Autorin stützt sich auf einen beeindruckenden Quellenkorpus von 68 Kirchenbüchern

aus einem halben Dutzend vor allem kirchlicher Archive im heutigen Bayern und
Rheinland-Pfalz. Der Korpus umfasst vorreformatorische, lutherische, reformierte, katholische

und mehrkonfessionelle Kirchenbücher unterschiedlichen Umfangs aus dem 16. und
17. Jahrhundert, wobei die Auswahl keine Repräsentativität beansprucht. Anders als in den
mittelalterlichen Vorläufern (Sterbe-, Toten-, Jahrzeitbücher), in denen in der Regel nur
bestimmte Personengruppen aufgeführt sind, wurden in frühneuzeitlichen Kirchenbüchern
sämtliche Personen vor Ort, unabhängig von ihrem Stand und Geschlecht, verzeichnet.

Das in Garamond Premier und Brandon Grotesque gediegen gesetzte Buch mit zwei
Dutzend zum Teil farbigen Abbildungen, allesamt Reproduktionen von Kirchenbüchern
und Kirchenbucheinträgen, weist einen einfachen Aufbau auf: Nach einer Einleitung und
einer Kontextualisierung von Entstehung und Entwicklung ffühneuzeitlicher Kirchenbücher

folgen drei Kapitel, die sich je einer spezifischen kirchlichen Amtshandlung widmen,
die in Kirchenbüchern verzeichnet wurden, und die im Titel des Kapitels um den zentralen
Fokus der jeweiligen Analyse ergänzt werden: Taufe und Gemeinschaft (Kapitel 3), Ehe
und Bürokratie (Kapitel 4), Tod und Person (Kapitel 5). Der Band wird durch ein Schlusskapitel

mit Ergebnispräsentation, ein Abkürzungsverzeichnis, ein Orts-, ein Personen- und
ein Sachregister, ein Abbildungsverzeichnis, ein Quellen- und Literaturverzeichnis und
eine Danksagung abgeschlossen. Die Kapitel 2-5 ihrerseits setzen sich aus vier bis fünf
Unterkapiteln zusammen, wobei im letzten Unterkapitel jeweils «Zwischenergebnisse»
präsentiert werden. Die aufden ersten Blick bestechend einfache Gliederung hat den Nachteil,

dass unnummerierte Zwischentitel, von denen es immerhin rund 30 gibt, nicht im
Inhaltsverzeichnis aufgeführt sind.

In Kapitel 3 untersucht Lehner Taufbücher und -einträge, mittels derer Gemeinschaft
hergestellt wurde. Die «Einverleibung» der Täuflinge als neue Gemeindeglieder durch
Eintragung im Taufbuch stellte eine «textual community» her, wobei diese sowohl
Lebende als auch Verstorbene umfasste. Konfessionell unterschiedlich umgegangen wurde
mit Not-, Erweckungs- und Wundertaufen. Dokumentiert wurden auch Konversionen,
meist vom Judentum oder vom Islam zum Christentum. Die Autorin erkennt sowohl ein-
schliessende als auch differenzierende, potentiell ausschliessende Verzeichnispraktiken.
Besonders deutlich wird letzteres im Fall des zum Teil mit roter Tinte hinzugefügten
Buchstabens J zur Kennzeichnung von (ehemaligen) Jüdinnen und Juden.

Kapitel 4 thematisiert Ehebücher und -einträge. In protestantischen Gebieten führte die
Entsakralisierung der Ehe im Sinne Luthers dazu, dass «das Sakrament der Ehe und die
dazugehörigen kirchlich-religiösen Rituale durch einen bürokratischen Akt des Verzeich-
nens ersetzt» wurden (166). Die ab den 1520er Jahren angelegten Ehebücher bezweckten
eine (Neu-) Ordnung der Ehe, um deutlich(er) zwischen ehelicher und nichtehelicher
Sexualität unterscheiden und letztere zunehmend unterbinden zu können. Nichteheliche
Beziehungen wurden in Kirchenbüchern zum Teil mit besonderen Symbolen hervorgehoben
und von der Obrigkeit mit Zwangstrauungen oder angeordneten «stillen Hochzeiten»
(ohne Geläut, Musik, Spiel) sanktioniert. Nichteheliche Kinder - eine Kategorie, die sich
erst aufgrund entsprechender Verzeichnispraktiken herausbildete - wurden entweder
besonders markiert oder aber in gesonderten Teilregistem separiert verzeichnet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



476 Rezensionen - Comptes rendus

In Kapitel 5 schliesslich analysiert die Autorin, wie Personen in Sterberegistern und

-eintragen auf unterschiedliche und vielfältige Art und Weise verzeichnet wurden, um sie
sozial zu verorten und identifizierbar zu machen - wobei die kirchlichen Amtsträger hierbei

durchaus auch experimentierten. Wichtige Elemente waren der Name mit Zusätzen,
die oft die soziale Identität und spirituelle Verortung mittransportierten, und allfällige
ergänzende Angaben wie Alter, Versehrtheit oder Todesursache. Separat erstellte alphabetische

Verzeichnisse erlaubten das Auffinden von Personen in chronologisch angelegten
Registern.

Wie Lehner im Schlusskapitel ausführt, waren die Verzeichnispraktiken in frühneuzeitlichen

Kirchenbüchern von Anfang an mit Machtmechanismen verzahnt: «Es stand in der
Macht der kirchlichen Amtsträger, Unterschiede zu machen und diese - zumindest im
Kirchenbuch - festzuschreiben.» (316) Gemäss der Autorin vermag ihre Analyse zu zeigen,
«wie bestehende Kategorien aus der Intersektionalitätsforschung (wie bspw. class, race,
gender) mit dem empirischen Material dialogisiert werden müssen und können, um die
Alterität frühneuzeitlicher Gesellschaften sichtbar zu machen und in das Forschungsdesign
zu integrieren, aber auch um die Verwendung der eigenen Kategorien kritisch zu
hinterfragen.» (324)

Der letztzitierte Satz ist ein Beispiel für den Jargon, wie ihn Lehner auch andernorts
einsetzt (z.B. «narrativieren» u.ä., 109, 128, 280, 284, 311,315). Vor allem aber steht das

Postulat, «die Verwendung der eigenen Kategorien kritisch zu hinterfragen» oder, wie
verschiedentlich angemahnt wird, die Kategorienbildung zu «historisieren», in einem
eigentümlichen Widerspruch zur Tatsache, dass die Autorin zahlreiche Begriffe, Konzepte und
Kategorien, die in ihrer Arbeit eine zentrale Rolle spielen - z.B. Kirchenbuch, kirchlicher
Amtsträger, Kirchengemeinde, Bürokratisierung -, weder kritisch reflektiert noch
begriffsgeschichtlich einordnet. Die selektive Verengung des Fokus' auf ausgewählte Kategorien
ist der Anschlussfähigkeit von Lehners Studie an breitere Forschungsdiskurse nicht unbedingt

zuträglich. Gewisse Unstimmigkeiten - Zwingli und Calvin wandten sich 1526 mit
Sicherheit nicht gemeinsam an den Stadtrat von Zürich (43f.); «Lateralkonzil» (184) - lassen

zudem vermuten, dass das Interesse von Lehner am kirchengeschichtlichen Kontext,
in dem die von ihr untersuchten Kirchenbücher entstanden, begrenzt ist. Die Prognose sei

gewagt, dass die Studie von Eva Marie Lehner aufgrund ihres zwar differenzierten, aber
letzten Endes doch ziemlich selektiven Zugriffs auf die Quellengattung Kirchenbücher in
Fachkreisen nicht als jenes «Standardwerk» rezipiert werden wird, dessen bisheriges Fehlen

die Autorin zu Beginn ihres Buchs konstatiert.

Bern David Zimmer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus All

Etienne Dolet (1509-1546): Märtyrer des Freien Denkens. Leben und Werk nach der Bi-
ografie von Richard Coply Christie (1899) Cymbalum mundi. Anonym, vermutlich Bona-
venture Des Périers (1537/38), hg. von Heiner Jestrabek, Heidenheim, Verlag freiheits-
baum, edition Spinoza, 2024, 291 S. André Lorulot (1885-1963). Leben und Ideen eines
Freidenkers. Vie et idées d'un libre-penseur, hg. von Heiner Jestrabek, Heidenheim,
Verlag freiheitsbaum, edition Spinoza, 2024, 249 S.

Seit 2024 gibt der alternative, in Heidenheim beheimatete Kleinverlag «Freiheitsbaum»,
gegründet von Hellmut G. Haasis (1942-2024), die neue «Edition Libre Pensée» heraus.
Der Name «Verlag freiheitsbaum» ist Programm, gilt doch der Freiheitsbaum seit der
Französischen Revolution (1789), der Mainzer Republik (1793), den Juli- und Märzrevolutionen

(1830; 1848) als Symbol des Volkes für Freiheit und Demokratie.
Und seit vielen Jahren veröffentlicht Heiner Jestrabek in der Reihe «édition spinoza»

klassisch aufklärerische, religionskritische Schriften, regionsbezogene historische Studien
und schöne Literatur. Die neue Edition wendet sich den Freidenkern, speziell den Franzosen

Etienne Delot (1508-1546), Marie Vérone (1874-1938) und André Lorulot (1885—

1963), ihren Biografien, ihrem Wirken und ihren Schriften zu.
Bekanntlich hängen die Freidenker eng mit den demokratischen Strömungen des

Humanismus (einschließlich ihrer antiken Wurzeln), der europäischen Aufklärung und den
radikaldemokratischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts mit ihren Ausstrahlungen in die
Frauen- und Arbeiterbewegung des 20. Jahrhunderts zusammen. Öffentlich bekämpft wurden

obskuranter religiöser Fanatismus, intellektueller Dogmatismus, zynisch praktizierte
Rechtlosigkeit und schrankenlose Machtausübung der jeweiligen Herrschaftssysteme.

Von daher gesehen ist das Freidenkertum, sei es in seiner klassischen oder in seiner
modernen Form so aktuell wie nötig. Einer der frühen freien Denker war der französische
Humanist Étienne Dolet (1509-1546), dem Jestrabek einen fast 300 Seiten starken Band

gewidmet hat: Étienne Dolet (1509-1546): Märtyrer des Freien Denkens.
Der Band beinhaltet eine mit zeittypischen Abbildungen versehene Einführung von Heiner

Jestrabek (6-49), dann folgen als Nachdrucke die Biographie über Dolet von Richard
Copley Christie aus dem Jahr 1899 (50-268) sowie das «Cymbalum mundi» von Bona-
venture Des Périers (etwa um 1510-1544) aus den Jahren 1538/39 (269-291).

Étienne Dolet wurde am 3.8.1509 in Orléans geboren, ging als 17-Jähriger zum Studium
nach Padua, der damaligen Hochburg des Humanismus und der Renaissance mit ihren
pantheistisch, materialistisch und ciceronisch ausgerichteten Gelehrten, wurde dann
Sekretär des aus der Auvergne stammenden Bischof-Botschafters Jean de Langeac in Venedig,
ging 1532 an die Universität Toulouse, um Jura zu studieren. In Toulouse, seit jeher Hochburg

des sogenannte «Ketzer»-verfolgenden Dominikanerordens, kam es zur gleichen Zeit
wieder zu einer Verfolgungswelle des Protestantismus, Säuberungen der Universität,
Inhaftierungen und Folterungen von Professoren und Studenten, die sogar Ketzerverbrennungen

einschlössen.
Dolets öffentliche Kritik dieser Zustände in Reden 1533 und 1534 führten nicht nur zu

einer Gefängnisstrafe. Sondern auch zum Verweis aus der Stadt. Im August 1534 ließ sich
Dolet in der eher bürgerlich geprägten Stadt Lyon nieder, erlernte bei Sebastian Gryphius
(1509-1546), der auch Dolets humanistische Schriften herausgab, das Druckerhandwerk,
erhielt 1538 das Druckerprivileg und wirkte erfolgreich als Drucker und Herausgeber von
medizinischen, griechischen und lateinischen Klassikern und zeitgenössischer Literatur

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



478 Rezensionen - Comptes rendus

auch in französischer Sprache; darunter befanden sich auch einige Werke des Lyrikers
Clément Marots (1496-1544) und des Arztes und Romanciers Françoise Rabelais (1483—

1553).
Dolet selbst machte sich durch seine Schriften wie «Les deux discours contre Toulouse»,

«Le dialogue sur l'imitation de Cicéron contre Didier Erasme d'Amsterdam» und
«Commentaires sur la langue latine» in humanistischen Kreisen einen Namen als Gelehrter. Ab
1539 geriet Dolet wieder in das Fadenkreuz kirchenrechtlicher und folgend staatlicher
Verfolgung: Konnte er sich 1542 noch durch königliche Begnadigung vor der Hinrichtung
retten, wurde er 1544 im Rahmen einer Intrige in Paris erneut verhaftet, gefoltert, erdrosselt

und im August 1544 aufdem Place Maubert zusammen mit seinen Büchern verbrannt.
Das Verbrechen, dessen sich Dolet schuldig machte, war nach dem Urteil des Inquisitati-
onsgerichts, dass er nicht an ein Leben nach dem Tode und an die Unsterblichkeit der Seele

glaubte, diese Meinung jedoch nicht direkt vertrat, sondern in den Mund von Klassikern
wie Sokrates legte.

Der Mord an Dolet bildete den Auftakt zu einem schrecklichen Massaker an den
Bewohnern des sogenannten Waadlandes (Gebiet um den Genfer See): «Die drei Waadtlän-
der Städte wurden zerstört, 3.000 Menschen massakriert, 256 nach dem Massaker
hingerichtet, und nach einem Scheinprozess wurden sechs- oder siebenhundert weitere auf die
Galeeren geschickt und viele Kinder als Sklaven verkauft» (250), so Richard Copley Christie

in seiner 1899 veröffentlichten und im vorliegenden Band wieder nachgedruckten
Dolet- Biografie.

Hintergrund dieser ideologisch-politischen Auseinandersetzungen zwischen
frühbürgerlich-weltlichem Humanismus und feudal-kirchlichem Dogmatismus war eine epochale
Zeitenwende: das Aufkommen der Geldwirtschaft, ihre erste Verbreitung im Zuge der

Raubzüge der Entdeckungen und der ersten Akkumulation des Kapitals. Diese Zeit der
Umwälzungen eröffnete Freiräume für rational ausgerichtete Wissenschaften und
humanistisch-realistische Künste, forderte aber auch mutige Kämpfer als Opfer, die erst später
geehrt wurden.

So ließ die Pariser Stadtverwaltung 1889 am Place Maubert, dem Ort von Dolets
Hinrichtung, ein Denkmal mit einer Statue für Dolet und zur Verehrung des freien Denkens
errichten, das 1942 von der profaschistischen Vichy-Regierung zerstört, eingeschmolzen
und auch nicht wieder errichtet wurde.

Zu jener Zeit, als das Denkmal errichtet wurde, war die Freidenkerbewegung auch in
Frankreich lebendig und aktiv. Einer ihrer bekanntesten Aktivisten war André Lorulot.
Auch ihm hat der «Verlag freiheitsbaum» ein Buch gewidmet: André Lorulot (1885—
1963). Leben und Ideen eines Freidenkers.

In bekannter Weise hat Jestrabek das Buch gegliedert und illustriert: Nach einem längeren

Beitrag über Lorulots «Leben, Werk und Ideen eines Freidenkers» (7-26), der «Literatur

Bibliographie Oeuvre Lorulots» (27-34) folgen autobiographische Texte von Lorulot
«Ma vie mes Idées / Mein Leben meine Ideen» (35-192) von Freunden 1973

zusammengestellt und Auszüge aus der religionskritischen Satireschrift «La vie comique
de Jésus / Das komische Leben des Jesus» aus dem Jahr 1934 (193-245) mit Illustrationen
im Comicstil von Armageol (eigentlich Armand Gros bzw. Armand Mougeol [1891—

1974]).
André Lorulot, eigentlich Roulot, wurde 1885 in Paris in armen Verhältnisse geboren,

sein Vater war als Lithograf tätig, alkoholabhängig und gewalttätig, starb früh an einer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 479

Bleivergiftung. Wie in der Zeit üblich arbeitete André 14jährig als Lehrling, Bote, Buchhalter

und bildete sich autodidaktisch in Geschichte, Literatur und Philosophie weiter. Er
fand im Vorkriegsfrankreich Anschluss an radikaldemokratische und sozialistische Kreise,
schloss sich dann anarchistischen Zirkeln um die Zeitschrift «L'Anarchie» von Joseph
Albert 1875-1908) an und wirkte als politischer Redner und Schriftsteller. Nach Alberts Tod
übernahm Lorulot die Leitung der Zeitschrift (1909-1911), davor 1906-1908 beteiligt er
sich an der libertär-kommunistischen Wohn- und Arbeitsgemeinschaft «Colonie
libertaire» in Saint-Germain-en-Laye (Yvelines) und wurde als Antimilitarist strafrechtlich
verfolgt. Der Anarchist, Pazifist und sozialreformistische Aktivist Léon Prouvost (1856-
1921) wurde zu dieser Zeit sein einflussreicher Freund.

Nach dem Ersten Weltkrieg engagierte sich Lorulot verstärkt in der Freidenkerbewegung

und agitierte gegen den Klerikalismus: Er wirkte ab 1921 als Herausgeber der
Zeitung «L'Antireligieux», 1928 von «La libre pensée» und als erfolgreicher wie verfolgter
Redner der Freidenkerbewegung in allen französischen Departements, in Nordafrika, in
Belgien und in der Schweiz. Selbstredend engagierte er sich gegen den Faschismus, die
deutsche Besatzung und den französischen Kolonialismus. Er hielt etwa 2500 bis 3000

Vorträge, gab eine Vielzahl von Broschüren und Bücher, darunter die Satirezeitschrift «La
Calotte», heraus, schrieb auch Theaterstücke, Romane und Rundfunkbeiträge. Er starb
1963 in Herblay und ist auf dem Friedhof Père Lachaise (Paris) beerdigt.

Nachdem Lorulot den Opportunismus der Sozialisten in Gestalt Aristide Briand 1862—

1932) im Zusammenhang mit seiner Verurteilung wegen eines antimilitaristschen
Flugblattes 1907 persönlich erfahren (12) und sich entgültig mit Ende des Ersten Weltkrieges
vom militanten Anarchismus eines Viktor Serge (1890-1947) distanziert hatte, nahm er
eine unabhängige antiklerikale und aufklärerische Position ein. Das war auch nötig:
Obwohl Frankreich 1905 in Folge der Dreyfußaffaire die Trennung von Staat und Kirche
eingeführt hatte, blieb das Land stark vom Katholizismus geprägt. Sogar im 21. Jahrhundert
bekennt sich eine Mehrheit der Bevölkerung Frankreichs - zumindestens formal - zum
katholischen Glauben. Gegen religiösen Obskurantismus jeder Art agierte Lorulot sein
Leben lang. (Und in dieser Tradition agierte auch die französische Satirezeitschrift Charlie
Hebdo 2006, als sie die Muhammed Cartoons von Jylland-Posten veröfffentlichte und
einen Sturm der Entrüstung erfuhr.)

Nach seiner Abkehr vom radikalen Anarchismus und der Distanzierung vom
Parteisozialismus wurde und blieb Lorulots gesellschaftspolitisch - wie er in seiner Schrift «Ein
Blick in die Zukunft» (143-166) ausführte - genossenschaftlich orieniert: «Mein Ideal ist
und bleibt das genossenschaftliche Ideal, das ich dem etatistischen Sozialismus und dem
Kommunismus weit überlegener finde. Das Genossenschaftssystem respektiert die individuelle

Autonomie; es versucht nicht, die Persönlichkeit zu absorbieren und zu zermalmen;
es entlohnt jeden nach seinem Verdienst und seiner Anstrengung; es gewährt privaten
Initiativen ein Höchstmaß an Freiheit, das mit dem Interesse der Gemeinschaft vereinbar ist.»
(156) Und weiter: «Es muss die Genossenschaftsrepublik aufgebaut werden! Das
repräsentative System muss verbessert werden, damit der Parlamentarismus endlich zu einer
Regierung des Volkes durch das Volk wird.» (166) Abschließend als Kritik: das zu kleine
Druckbild erschwert das Lesen und zu viele Satzfehler sind ärgerlich.

Bad Münstereifel Ruth Wilma Albrecht

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



480 Rezensionen - Comptes rendus

Paolo Giulietti/Olimpia Niglio (eds.), Thesaurum Fidei. Missionari martiri e cristiani
nascosti in Giappone. Trecento anni di eroica fedeltà a Cristo. Atti del Convegno inter-
nazionale. Lucca, 6-7 maggio 2023, Studi Storici; 15) Edizioni La Villa, Viareggio,
2024, pp. 232 (comprende fotoriproduzione di immagini di archivio), ISBN
9788831971218.

L'opera Thesaurum Fidei. Missionari martiri e cristiani nascosti in Giappone. Trecento
anni di eroica fedeltà a Cristo raccoglie gli atti del convegno organizzato dall'Arcidiocesi
di Lucca e tenuto a Lucca nei giorni 6-7 maggio 2023, curati da Paolo Giulietti, arcive-
scovo di Lucca e da Olimpia Niglio, professore ordinario di Restaura Architettonico,
Université di Pavia, già docente presso la Kyoto University e la Hosei University di Tokyo.
L'evento traeva origine della memoria del beato Angelo Orsucci, domenicano lucchese,
martirizzato con la pena del fuoco il 10 settembre 1622 in Giappone, insieme ad altre 21

persone, e beatificato nel 1867 daPio IX.
La persecuzione dei cristiani, scaturita dal timoré dell'occidentalizzazione da parte delle

autorité giapponesi, trovô due momenti particolarmente intensi nel 1597 e nel 1622. La
condotta persecutoria delle autorité nipponiche nei confronti dei missionari e dei nativi
convertiti condusse, oltre che al martirio di molti di questi, all'esperienza dei kakure
kirishitan, i «cristiani nascosti». II convegno, dunque, oltre ad aver dedicato la sua
attenzione all'Orsucci, ha volutamente affrontato le tematiche del martirio, delle missioni
in Oriente (soprattutto in Giappone) e del cristianesimo nascosto. II volume, dopo i saluti
istituzioni (9-18) e l'introduzione (19-21) degli editori, si suddivide in cinque sezioni.

La prima, «Origine dell'evangelizzazione in Giappone» (25-106), comprende sei

interventi che evidenziano il progressivo diffondersi del cristianesimo in Giappone, a
partira dal XVI secolo, presentano alcune figure significative ed indicano documenti scritti
e tracce iconografiche raffiguranti il martirio. L'intervento di Olimpia Niglio e Paolo
Giulietti, «Il Sistema e la diffusione delle missioni tra Oriente e Occidente nel XVI secolo
e le prime chiese cristiane» (25^17), offre un excursus storico, dai primi contatti tra Europa
e Giappone alia nascita in terra nipponica della missione, per concludersi alia prima meté
del XVII secolo. Lo studio indica come fondamentale l'attivité dei gesuiti, tratteggiando
le figure di Francesco Saverio, di Alessandro Valignano e di Luis Sotelo.

Michela Catto in «Pensare il Sol Levante: Alessandro Valignano e la nuova scelta
missionaria per la conversione del Giappone» (61-69) si concentra sulla vita e sulle opera
del Valignano, studioso e conoscitore della société giapponese e difensore della
accommodatio gesuitica, anche di fronte alle accuse di altri missionari.

La seconda sezione, «Missionari e Martiri in Giappone» (109-119), considéra, in tre
interventi, le missioni dei tre principali Ordini impegnati in Giappone: gesuiti, francescani,
domenicani. Irene Gaddo con «II 'Grande Martirio' di Nagasaki del 1622: esperienze e

figure della Compagnia del Gesù» (109-144) analizza il dipinto anonimo (Grande Martirio
di Nagasaki del 1622>, conservato presso la chiesa del Gesù a Roma, raffigurante
l'esecuzione del 10 settembre 1622. Essa contestualizza storicamente i soggetti raffigurati
dei tre Ordini suddetti e ne offre una presentazione al lettore.

La terza sezione, «II Beato Angelo Orsucci» (147-198), con quattro interventi, entra in
modo precipuo nella presentazione della vita e del martirio del domenicano lucchese.
Giovanni Pizzorusso con «Angelo Orsucci, missionario domenicano da Lucca al

Giappone» (147-157) ripercorre la storia del Beato: la sua vita in famiglia nel contesta

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 481

lucchese, Pincontro a Roma con confratelli giunti dalle Filippine che fecero nascere in

Angelo la volontà di andare a predicare dove il Vangelo non era conosciuto, il tempo délia
missione nelle Filippine ed infine la scelta di andare in Giappone.

Marcello Brunini con «La spiritualità délia missione e del martirio in Angelo Orsucci»
(181-198) propone una letturadeU'esperienzadeH'Orsucci in chiave spirituale e teologica.
Sulla base delle lettere di fra Angelo, egli rilegge la sua vita alia luce della dinamica
spirituale del «desiderio». Il desiderio di essere discepolo, missionario e martire
caratterizza la vita di Angelo Orsucci e ne fa un imitatore di Cristo.

La quarta sezione, «Eredità e diffusione dei martiri giapponesi in Europa e il cristiane-
simo nascosto» (201-300), comporta sei articoli, due dei quali si concentrano sui cristiani
nascosti, tre sugli scritti sul martirio e l'influsso che essi avevano sui giovani aspiranti
missionari in età moderna e uno sulla documentazione conservata negli Archivi Vaticani.
Annibale Zambarbieri con «I cristiani nascosti in Giappone. Una panoramica» (201-207)
présenta come alcuni gruppi di cristiani, rimasti senza gerarchia ecclesiastica a seguito
delle persecuzioni, riuscirono a conservare il cristianesimo in modo clandestino traducen-
dolo in modalité proprie, pur facendo riferimento alla tradizione cattolica loro offerta dai
missionari fin dal XVI secolo. Federico Caruso con «II martirio e il culto delle reliquie in
Giappone: affinité e analogie con il cristianesimo primitivo tra fonti e iconografia attra-
verso la Relaciön di Melchor Mançano de Haro (1623) e le collezioni della Biblioteca
Statale di Lucca» (251-267) mette in evidenza corne nellapraticapersecutorianarratanella
Relazione, emergano analogie con la persecuzione subita dai cristiani della Chiesa primi-
tiva e come taie analogia si trovi anche nelle lettere dell'Orsucci. Andrea Cicerchia e Fe-
derica Germana Giordani con «I documenti sul Giappone degli archivi della Santa Sede

(Archivio Vaticano - Archivio del Dicastero per la Dottrina della Fede) secoli XVI-XVII1:
un progetto éditoriale» (235-250) ci presentano il loro progetto che mira ad offrire un
mezzo descrittivo per individuare la «documentazione sommersa» présente nei due archivi

per realizzare ulteriori e più approfonditi studi sui rapporti tra Giappone e Roma.
La quinta sezione, «Riesaminando la storia» (303-323), comporta due articoli. Gianni

La Bella con «La cultura ponte tra Giappone e Italia» (303-313) propone una panoramica
storica dei rapporti tra Giappone e Italia, mettendo in evidenza corne la cultura sia il mezzo
di questo incontro tra civilté diverse e corne un convegno come quello in oggetto possa
contribuire all'incontro. Infine Van C. Gessel con «Martyrdom, Apostasy and Faith in
Shusaku Endo's Chinmoku (Silence): Book and Film» (315-323) offre in poche pagine
un'avvincente presentazione del romanzo di Shüsaku Endo, scritto nel 1966 e ambientato
nel contesto persecutorio, che evidenzia l'esperienza di chi viene perseguitato per la fede:
le sofferenze fisiche, il dramma interiore, il silenzio di Dio, il dono di sé senza sicurezze.

Personaggi e tematiche riprese da un film del 2016 di Martin Scorsese.
II volume offre un'ampia panoramica a livello storiografico, fornisce spunti per ulteriori

ricerche e indica le fonti per realizzarle. La buona grafica e le immagini lo presentano come
una buona lettura anche per quanto concerne la forma; porta perô il difetto di non avere
l'indice dei nomi. I traguardi raggiunti con questa pubblicazione richiedono ulteriori studi,
come quello sul rapporto tra le missioni in Giappone e la Congregazione de Propaganda
Fide, congregazione che precipuamente si occupava delle missioni, la quale, dopo un'espe-
rienza tra il 1599 e il 1605, riprese la sua attività in modo deciso e continuativo proprio nel
1622. Un approfondimento degli studi sull'attivita di altri missionari in Giappone - si pensi
a Giovanni Battista Sidoti (1667-1714)- potrebbe realizzarsi in collegamento con gli studi

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



482 Rezensionen - Comptes rendus

proposti da Thesaurum Fidei. È certamente lodevole l'iniziativa di una Chiesa locale, l'Ar-
cidiocesi di Lucca, che ha voluto onorare un suo figlio con un'opera storiografica che mérita

di essere présente nell'atelier dello storico che si accinge a nuove ricerche.

Città del Vaticano Flavio Belluomini

Johannes Diliinger, Die Hexenverfolgung in Überlingen Neue Schriften des Städtischen

Kulturreferats Überlingen, Bd. 6), Messkirch, Gmeiner, 2023, 143 S., III., ISBN 978-
3-8392-0345-3.

Der vorliegende Band ist ein gelungenes Beispiel für die Vermittlung von historischem
Fachwissen an eine breitere, regionalgeschichtlich interessierte Leser:innenschaft. Johannes

Dillinger zählt zu den namhaftesten Vertretern der historischen Hexenforschung; in
seinem Buch beugt er sich nun über die Verfolgungen in der am Bodensee gelegenen
ehemaligen Reichsstadt Überlingen. Markantestes Merkmal dieser Verfolgungen waren zwei
Spitzen, die - gleichsam eingebettet in ein repressives <Grundrauschen> - die Stadt in der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts während jeweils einiger Jahre erschütterten. Dabei
geht der Autor einen langen, pädagogisch begründeten Weg: In einer längeren Einführung
werden der europäische Hexenbegriff sowie die Grundzüge des Hexenprozesses beleuchtet;

darauf folgt ein Überblick über die Opferzahlen, die auf der Grundlage aktueller
Schätzungen auf etwa 50 000 in Europa und in den Kolonien für Hexerei Hingerichtete
veranschlagt wer-den - dies als Korrektiv zu weitaus höheren Zahlen, die bisweilen herumgereicht

werden.
Nach dieser Situierung der Thematik geht der Verfasser in knapper Form auf die

politischen, jurisdiktioneilen und sozialen Verhältnisse in der Reichsstadt ein, in der
Hexereifälle von zwei vom Rat bestallten Turmherren untersucht wurden. Hatten diese ihre
Untersuchungen beendet, wurde der Casus vor das Oberstadtgericht gebracht, das vertraulich
tagte und abschliessend urteilte. Insgesamt lassen sich 42 Verfahren wegen Hexerei belegen,

die in mindestens 20, wahrscheinlich aber 22 Fällen (von denen nur eines einen Mann
betraf) mit einem Todesurteil beschlossen wurden. Weitere vier Verdächtigte verstarben
im Gefängnis. Dem gegenüber stehen je zwei mit Arreststrafen gebüsste bzw. aus der Stadt
verbannte Frauen und zwölfFreisprüche. In einem gewissen Rahmen urteilte das Überlin-

ger Gericht bisweilen also durchaus differenziert.
Erste Verdächtigungen fielen in die Frühzeit der europäischen Hexenverfolgungen im

15. Jahrhundert, in die auch der vom Verfasser als Rudolf von Baden identifizierte Über-

linger Johanniter-Komtur gehört, der vom berüchtigten Hexenhammer-Verfasser Heinrich

Institoris 1484 als Hexensachverständiger genannt worden ist. Ab 1529 verdichteten
sich Hexereigerüchte, die noch in den Folgejahren vom Rat eher zögerlich aufgegriffen
wurden. Zur ersten grossen Prozesswelle kam es erst 1574-1580, gefolgt von einer zweiten

1594-1597 - dies, nachdem ein zwischenzeitliches Aufflackern 1587/88 vom Rat
unterdrückt worden war. Dieser nichtlinearen Chronologie geht der Verfasser in seinen
synthetisierenden Überlegungen nach, welche auf die detaillierten Schilderungen der Verfahren

(auf die wir hier nicht eingehen können) folgen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 483

In diesen Überlegungen spiegelt sich die Komplexität der Materie, die sich einfachen
Erklärungsansätzen entzieht. So hält der Autor fest, dass «die Bereitschaft, Hexen zu
verfolgen, [...] nicht unmittelbar mit Epidemien verbunden [war]» (S. 113). Ebenso lässt sich
«keine klare Korrelation» zwischen der Verfolgungsintensität und den Getreidepreisen,
Weinerträgen und schwankenden Weinpreisen in den Jahren um die erste massive
Verfolgungswelle feststellen (S. 114). Andererseits scheint eine solche Korrelation 1608, dem

«schlechtestefn] Weinjahr seit Menschengedenken» (so der Überlinger Lehrer Pfau in
seinen zeitgenössischen Aufzeichnungen) sowie dem Jahr, in dem Überlingen «die letzte Serie

von Hexenprozessen in seiner Geschichte» erlebte (S. 115), sehr wohl bestanden zu
haben. Anders wiederum die schwere klimatische und wirtschaftliche Krise der
1620er-Jahre, die keine weiteren Prozesse stimulierte. Johannes Dillinger kommt

zusammenfassend zum Schluss, dass Schadensfälle in Haushalt und Familie Hexereiverdächtigungen

eher triggerten als grossflächige Klimaereignisse. Seiner Deutung zufolge
reagierte die Überlinger Obrigkeit zwar auf aufkommende Verdächtigungen und die damit
einhergehende Erwartungshaltung der Bevölkerung, selbst ging sie aber nie dazu über,
«aktiv nach Hexen zu fahnden oder gar Institutionen dafür zu schaffen» (S. 119), wie dies
in anderen Territorien mit verheerenden Folgen der Fall war. Insbesondere scheint der Rat
die Stadt vor den massiven Hexenverfolgungen bewahrt zu haben, welche in anderen
süddeutschen Territorien in den Jahren zwischen 1620 und 1640 wüteten.

Was das Profil der Überlinger <Hexen> betrifft, so weist es grosse Ähnlichkeiten mit
demjenigen in weiteren Herrschaften auf: Es handelte sich um Frauen, die grossmehrheitlich

nicht wohlhabend waren, die in instabilen Verhältnissen lebten, über ein schwaches
Netzwerk verfügten (jede vierte zum Tode Verurteilte stammte nicht aus der Stadt) und
deren «Beziehung zu ihrer sozialen Umwelt schwer gestört» war (S. 125) - randständige
Personen also, für die sich kaum jemand einsetzte.

Den Abschluss des gut lesbaren, für Laien, aber auch für Fachleute aufschlussreichen
und zu vergleichenden Ansätzen einladenden Buchs bildet ein Ausblick auf das Weiterleben

des Hexenglaubens im Raum Überlingen im 19. Jahrhundert. Dieses Weiterleben war
vor allem folkloristischer Natur, aber nicht nur: Der Verfasser verweist auf einen
tragischen Fall angeblichen Milchzaubers in Nesselwangen, heute ein Teilort der Gemeinde
Überlingen, in dessen Verlauf sich der Ehemann der Beschuldigten nach Jahren übler
Nachreden 1888 selbst tötete.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



484 Rezensionen - Comptes rendus

IV. 19. und 20. Jahrhundert und transversale Themen:
Transnational, transkonfessionell, transdisziplinär

Pamela Voekel, For God and Liberty. Catholicism and Revolution in the Atlantic World,
1790-1861, New York, Oxford University Press, 2023, 403 S„ ISBN 978-0-19-761020-6.

In her new book For God and Liberty, Dartmouth history professor Pamela Voekel
explores the roots of Latin American political conflict during the Age of Revolution through
the lens of religion. An expert in Latin American history with a special interest in the
crossover between religion and history, Voekel has developed a novel thesis regarding the

origins of political turmoil during this period. She counters the mainstream scholarly
narrative, which generally attributes the revolutionary developments to the rise of secularist
forces hostile to the Catholic Church, and argues instead that such changes are better
explained from the perspective of internal conflicts in the Church. Utilizing a vast number of
archival sources that includes contemporary political tracts, homilies, and political
speeches, Voekel constructs a compelling argument: that the Age of Revolution emerged
as the result of powerful transatlantic disputes between reformist and conservative Catholics,

both of whom held strong ideas about the faith and the structure of the Church and

fought to transform these ideas into reality through the arena of politics.
In a remarkably dense work of 250 pages, Voekel depicts the historical context of the

time period under consideration and illustrates the centrality of religion to the conflicts
throughout Latin America. For God and Liberty consists of eight chapters (each with
numerous subheadings), plus extensive bibliography, notes, and index sections together
comprising nearly 150 pages. Following a comprehensive introduction, Chapter 1 («Drawing
the Religious Battle Lines») presents the two sides that Voekel terms the «Reform
International» and the «Ultramontane International», revealing the link between the ideals of
the Yucatan's reformist «Sanjuanistas» and their pro-democratic counterparts at Spain's
Cortes de Câdiz, and between the conservative «Rutineros» and their Jesuit and other allies
in Europe. In Chapter 2 («The Rivals Muster»), Voekel traces the reformist vs. ultramontane

conflicts to the regions of Guatemala and New Granada, demonstrating the intersection

of economic and political interests within the framework of the local Catholic leadership.

The third chapter («The Sacred Polity») concentrates on the concrete example of the
contested lay election of José Matias Delgado to the office of bishop (in the new bishopric
of El Salvador that he himself established), and the «theo-political battle» that then
emerged among the Catholic population. Voekel then shifts the focus to the Vatican's
reactions to the threat of reformist developments (Chapter 4 - «The View from the Vatican»),
and the effects of its pro-conservative stance on the already-volatile political environment
in Latin America. Chapter 5 («Escalation and Confrontation») focuses on communications
between politically active clergy who used Christian sources to bolster their positions
regarding the construction of liberal or conservative government structures. Chapter 6 («The
Literary Barricades») brings together original sources to portray the political adversaries'
developments and actions from their own perspectives, while Chapter 7 («Religious Passion

Tore Us Apart») concentrates on the period after 1829 and explains the theological
underpinnings of the liberals' political decisions. Voekel concludes with the eighth chapter
(«The Long Shadow: Mexico's Reforma»), centered on the civil war of 1858-1861 in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 485

Mexico, the subsequent liberal victory, and the conservatives' counter-attempts. She
underlines here the deeply theological convictions of both sides and their conflicting visions
for the Church in Mexico.

Throughout the work, Voekel reaffirms her thesis that the revolutionary movements in
Latin America stemmed from profound theological differences. Reformist Catholics, she

proposes, often advocated for political systems based on individual rights and popular
representation by arguing for a return to Augustinian thought and a conception of ecclesiastical

authority based on the serious study of Church history, especially the Church Fathers
and the early councils. Their theological convictions made them more likely to support
democratic measures, for example (particularly in the Yucatân) the 1812 Constitution
produced by the Cortes de Cadiz, and a Colombian Junta's establishment of a bishopric and

subsequent election of its bishop without the approval of Rome (resulting in the Schism of
Socorro). Voekel is careful to point out that these reformists operated within the context
of «transnational» movements and the framework of the Church, favoring an «ecclesiology
[that] mirrored their democratic political leanings» and valuing «conciliar» over centralized

authority. Ultramontanes, on the other hand, believed deeply in the need for a centralized

Church hierarchy, papal primacy and infallibility. Voekel expounds on the support
the Ultramontanes ultimately found in the indigenous and female populations, which
helped to determine the trajectory of political conflicts in the 1830s and beyond. They too
functioned within a transatlantic framework, part of a longer and larger European battle
waged over the primacy and power of absolute monarchy and the papacy.

Another crucial point in Voekel's argument is the importance of the administration of
sacraments, and thus (in the Catholic understanding) of access to salvation, and of its role
in the escalation of the conflict. This escalation was provoked by each side's denial of the
effectiveness of the other's sacraments, especially baptism, marriage and the Eucharist.
This resulted in situations in which, after a change of power in a state or district, an entire
region's population was «rebaptized» or all marriages were repeated. Both sides played on
the eschatological fears and needs of a people that was largely uninvolved in the broader
ideological conflict.

Voekel's use of extensive primary sources makes For God and Liberty a work of significant

academic prowess. However, with multiple references on each page and a bibliography

of 125 pages, I would argue that she attempts to cover too much material in too short
of a work. The remarkable density of the book is further complicated by the fact that its
organization is somewhat lacking; Voekel does not hold to a single structural method (i.e.
chronological or geographical), but rather moves back and forth often between the two.
While she likely felt compelled to do this in order to cover the complex subject material
and to reaffirm important connections (she returns often to the European stage, for example,

to emphasize the transatlantic nature of the two parties), the same complexity makes
the book's trajectory quite challenging to follow. The reader finds that he must return to
the introduction for reminders of each chapters' main theme. Perhaps this explains why
the author fails to mention the official ecclesiastical dissolution of the Jesuit Congregation
from 1773 to 1814, although she repeatedly emphasizes the importance of this religious
order as the spearhead of the Ultramontanists and even as «the Pope's champions». She
refers only to their expulsion from the Spanish Empire in 1767 and permitted return in
1815, explaining that the Jesuits continued to exert a strong influence on the religious
sentiment of the population during this period of absence.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



486 Rezensionen - Comptes rendus

Although Voekel writes mostly in neutral language, she uses tendentious expressions in
some places; for example she refers to «Baroque Catholicism» when talking about the
conservatives (p. 23), describes new forms of devotion as well as the sacraments as the
«Church's warehouse of grace» (p. 59), and mentions Maria Teresa de Aycinena as one
who claimed to have visions as a «nun with a direct line to the Almighty» (p. 187). The
ironic, if not sarcastic, undertone is apparent in context and does not do justice to an
otherwise high-quality academic work.

The writer of this review is not a native English speaker and found the language style,
combined with the complexity of the material, to be challenging. Although the subject
matter is interesting from the point of view of church history, the book requires extensive
background knowledge in order to deeply comprehend its thesis, making it more appropriate

for historians and students of Latin American history. The issues of over-concision,
organization, and the mention of the dissolution of the Jesuits notwithstanding, For God
and Liberty proposes a powerful paradigm to analyze the Age of Revolution.

Chur Manuel von Däniken

Bruno Dumons (dir.), Les congrégationsféminines missionnaires. Éducation, santé et
humanitaire: une histoire transnationale (XLXe-XXe siècles), Roma, Viella, 2022, 498 pag.,
ISBN 978-12-5469-206-6.

L'opéra collettanea diretta da Bruno Dumons ci offre - per contenuti e approcci metodo-
logici - un ampio e diversificato panorama di ricerca sulla storia delle religiose missionarie
dagli anni delle potenze imperiali, alla lunga fase délia decolonizzazione. I successi e le
sfide che incontrano nel cammino dell'evangelizzazione sono analizzati in 16 saggi, la
maggior parte in lingua inglese e francese, raccolti in tre diverse sezioni geografiche e

corredati da rieche informazioni bibliografiche. E soprattutto a partire dalla fine del 1990
che iniziano a proliferare gli studi sulle congregazioni missionarie corne promotrici di cir-
colazione di idee, di processi di interazione e di trasformazione. Il volume in questione si

pone in questa prospettiva di ricerca e, spaziando i confini di uno specifico contesto geo-
grafico (dall'Europa al Medio Oriente e all'Africa settentrionale, passando per le Ameri-
che, fino all'Asia e Oceania), ci permette uno sguardo comparato e di lunga durata
sull'operato delle missionarie. Nonostante la posizione «sussidiaria» riservatagli all'in-
terno délia Chiesa cattolica, rispondendo ai bisogni specifici delle popolazioni locali, sot-
tolinea Marianne Thivend, riescono a ritagliarsi un ruolo di primo piano in campo educa-
tivo, sanitario, assistenziale e umanitario. Le donne religiose emergono dunque corne le
attrici principali non solo délia storia del cattolicesimo, ma anche délia storia sociale e

délia storia globale.
Un altro pregio dell'opera. è quello di mettere chiaramente in rilievo la complessità e la

dinamicità délia storia dell'evangelizzazione. Ne è un esempio la diversité delle esperienze
e delle situazioni vissute dalle missionarie francesi nei paesi del Sudest asiatico, illustrataci
da Marie de Rugy. Anche Annalaura Turiano, con la sua analisi delle religiose francescane
del Cairo, e Claire Fredj, la quale si concentra sull'apostolato sanitario presso le popolazioni

musulmane del Maghreb, mettono bene in evidenza che Tazione delle missionarie è

in continua evoluzione e si adatta alio specifico contesto (sociale, culturale e religioso) nel

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 487

quale operano. Christian Sorrel, poi, sottolinea la <tensione> che si créa tra locale e gobale,
e nello specifïco, tra le direttive generali delle superiori e la nécessité delle Soeurs de Saint-

Joseph de Chambéry di rispondere aile reali esigenze del luogo e del momento. Emerge
infine in più contributi corne le trasformazioni politiche, socio-culturali e teologiche del
secondo dopoguerra abbiano richiesto non solo la professionalizzazione dell'apostolato (si
veda per esempio il caso delle Medical Sisters studiato da Carmen Mangion), ma anche

una formazione pastorale più approfondita. Una pastorale che, come sottolinea Catherine

Foisy riguardo l'opéra educativa di due istituti religiosi in Québec, prestasse maggiore at-
tenzione alla cultura sottostante. Le missionarie sono spinte a intervenire in nuovi campi
di azione, corne nel caso delle Soeurs de Nazareth (analizzato da Norig Neveu) che si de-
dicano all'accoglienza umanitaria dei rifugiati palestinesi in Giordania, o delle religiose
presenti in Brasile - studiate da Paula Leonardi e Agueda Bittencourt - che si <reinventano>
nell'assistenza alla popolazione delle periferie cittadine. Non solo l'emergenza di nuove
situazioni e bisogni, ma anche la diversa cultura del paese di provenienza, corne pure l'in-
ternazionalizzazione delle congregazioni religiose - evidenzia Matthieu Brejon de Laver-
gnée mettendo a confronto l'apostolato sanitario delle missionarie francesi e di quelle ame-
ricane - ha un impatto déterminante sull'azione delle suore. La complessità délia storia
missionaria emerge in maniera prépondérante quando si affronta la questione del rapporta
spesso definito «conflittuale» tra evangelizzazione e potere politico, e, in particolare, tra
colonialismo e missioni. Cosi, se non si puè negare che le suore italiane in Eritrea, studiate
da Valentina Fusari, abbiamo portato avanti un processo di «italianizzazione» dei «me-
ticci» durante il periodo coloniale, le stesse si opposera perô all'applicazione delle politiche

razziali nei confronti degli italo-eritrei. Anche l'apostolato educativo delle Soeurs de

la Charité de Monreal (analizzato da Marion Robinaud), inizialmente strumentale
all'azione del governo che mirava alla «detribalizzazione» delle popolazioni autoctone, a

partira dalla fine degli anni Trenta avrà come priorité l'emancipazione degli amerindiani.
Da sottolineare ancora, che moite delle scuole missionarie, come per esempio quelle delle
Suore del Sacra Cuore a Shangai (presentate da Cindy Yik-yi Chu), hanno dato un impulso
importante al rimescolamento di culture e idee. Alla creazione di uno «spazio transnazio-
nale di comunicazione», per esempio tra la Germania imperiale e le colonie délia Nuova
Guinea, caso studiato da Katharina Stornig, le religiose contribuiscono anche attraverso
scritti e pubblicazioni. Infine, l'opéra svolta da Suzanne Aubert a difesa dei valori e delle

pratiche di guarigione Maori, illustrata da Jessie Munro, mostra che quando si studia il
rapporta tra missioni e cultura (locale), qualsiasi tentativo di generalizzazione sarebbe sba-

gliato. Comptasse e articolate sono pure 1e dinamiche di genere che si instaurano all'in-
terno délia missione. Nonostante fino alla meta del XX secolo ta religiose siano discriminate

dalla gerarchia ecclesiastica che le considéra - nel migliore dei casi - semplici «ausi-
liarie» dei padri missionari, riescono tuttavia a crearsi delta possibilité di autonomia e,

corne scrive Susana Monreal nel suo capitata sulle Suore Domenicane in America Latina,
a istituire «reti regionali» di leadership femminile. Allô stesso tempo, creano anche nuovi
spazi di liberté e di azione per 1e donne del posta, corne nel caso délia Fraternité des Douleurs

in Cita, studiata da Alexandrine de La Taille-Trétinville.
Nell'introduzione al libra Dumons sottolinea che lo scopo è quello di far risaltare la

traiettoria transnazionale delle congregazioni femminili e il contribute che apportano non
solo alla mondializzazione del cattolicesimo, ma anche a quello che oggi definiremmo
l'empowerment femminile. Senza dubbio l'opéra riesce in questo, superando la doppia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



488 Rezensionen - Comptes rendus

<discriminazione> délia quale le religiose sono state vittime a livello storiografico: relegate
ad un ruolo di secondo piano dalla storia délia Chiesa e del cattolicesimo, ignorate nella
loro <agentività> dalla storia delle donne. Ma le esperienze di vita raccolte in questo volume
non possono essere confinate solo al campo délia storia missionaria e délia storia di genere;
sono invece «essenziali», come scrive Sarah Curtis nelle pagine introduttive, per chiunque
voglia comprendere le dinamiche délia storia connessa e delle relazioni di potere nel pas-
saggio tra epoca moderna e contemporanea. Ci uniamo infine alla voce di Elizabeth Foster,
la quale si augura che nel futuro vengano maggiormente studiate le trasformazioni attra-
versate dalle congregazioni missionarie femminili nell'era délia decolonizzazione.

Washington DC/Bologna Ilaria Macconi Heckner

Michael Czolkoss-Hettwer, Transnationale Möglichkeitsräume. Deutsche Diakonissen
in London (1846-1918), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2022, 458 S., ISBN 978-3-
525-31140-0.

Sind Grenzräume auch Möglichkeitsräume für Mitglieder evangelischer Frauengemeinschaften,

zu deren Ethos Diskulturation als ein prägendes Merkmal gehörte? Waren im
translokalen Setting im entfernten London Handlungsspielräume für Diakonissen möglich,
die in deutschen Mutterhäusern nicht ausgefaltet werden konnten? Wohl in Anlehnung an
den spatial turn geht es bei den Transnationalen Möglichkeitsräumen um das Verhältnis
von Profession und Geschlecht in einem ausgelagerten Erfahrungsraum. Das Milieu, dem
die protestantischen Diakonissenhäuser zugehörten, war transnational vernetzt und mobil.
Aufgrund des <Entsendungsprinzips>, dem zufolge die Schwestern von der Leitung auch

zu ausländischen Arbeitseinsätzen entsandt wurden, gehörte eine grenzüberschreitende
Mobilität zum Arbeitsalltag der Frauen.

Die vorliegende Dissertation beleuchtet mithilfe eines mikrohistorischen Blicks die
Tätigkeit deutscher Diakonissen in London, die dort am 1845 gegründeten German Hospital
tätig waren. Das German Hospital war das erste transnationale Projekt Theodor Fliedners
(1800-1864), des Gründers der deutschen evangelischen Anstaltdiakonie in Kaiserswerth
bei Düsseldorf. Ab dem frühen 20. Jahrhundert kam für die Londoner Diakonissen mit der
Gemeindepflege, einer Vorläuferform des heutigen Spitex-Dienstes, ein weiteres Arbeitsfeld

dazu. Die Studie leistet damit einen Beitrag zur transnationalen Erweiterung der bisher
bereits kultur- und geschlechtergeschichtlich gut belegten deutschen historischen
Diakonissenforschung. Die Begrenzung des Untersuchungszeitraums auf das Ende des Ersten

Weltkriegs begründet der Autor mit der Neustrukturierung des German Hospitals in der
Nachkriegszeit und der tiefgreifenden Wirkung des Ersten Weltkriegs auf die in Grossbritannien

lebende deutsche Bevölkerung. Danach driftete diese in der Folge des Ersten
Weltkriegs von der einst bedeutenden deutschen Community zur quantitativ gesehen marginalen

Gruppe ab.

Den Hauptkapiteln zu den Londoner Arbeitsfeldern, den rationalen Machtverhältnissen
im Arbeitsalltag und den Grenzräumen als Möglichkeitsräumen, geht ein wichtiges Kapitel
zu den biografischen Hintergründen der in London stationierten Diakonissen voran.
Zahlreiches Material wie Briefwechsel zwischen den Diakonissen und Personen der Leitungs-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 489

ebenen im jeweiligen Mutterhaus oder Selbstzeugnisse von Diakonissen wurde ausgewertet.
Der Einbezug von biografischem Material zeigt nicht nur detaillierte Aspekte zu

Selbst- und Fremdzuschreibungen auf, sondern gibt ferner Aufschluss zur Aneignung von
Profession oder zwischenmenschlichen Verhaltenskodexen.

Hier liegt die besondere Stärke dieser Studie, in der Auseinandersetzung mit der noch
wenig erforschten sozialökonomischen Herkunft der nach London entsandten Diakonissen
aus den deutschen Diakonissenhäusern in Kaiserswerth, Darmstadt und Bielefeld. Die
biografischen Hintergründe sind für diesen hier gewählten Zugriff zentral: Welche Motivationen

oder Perspektiven kommen in den Denk- und Handlungsmustern der einzelnen
Diakonisse zum Tragen? Zudem werden über den einzelbiografischen Zugang durch die Analyse

von Selbstzeugnissen Professionalisierungsprozesse entlang der Etappen des

Untersuchungszeitraums deutlich. Während für das 19. Jahrhundert subjektbezogene Quellen zu
Diakonissen von emotionalen Schilderungen wie Selbstzweifeln und inneren Konflikten
handeln, sind die Inhalte der Selbstzeugnisse der zweiten Londoner Diakonissengruppe
aus Bielefeld ab 1894 deutlich mehr auf Aspekte des Arbeitslebens ausgerichtet und zeugen

von zunehmendem Selbstbewusstsein. Durch die stärkere Konzentration auf äussere
Abläufe des Alltags und aufberufliche Abläufe konstatiert der Autor mittels dieser zweiten
Quellengruppe für die Londoner Kommunität eine konfliktärmere Phase für das 20.
Jahrhundert. Mehrfach tangiert die Studie die Schnittfelder von Profession und Geschlecht.

Denn, die Professionalisierung der Krankenpflege förderte die Komplementarität der ge-
schlechtsspezifischen Aufteilung des Krankenhausdienstfeldes in die männliche, leitende
Ärzteschaft und die weiblichen Diakonissen im vielfach untergeordneten Hilfs- oder
Pflegedienst zutage. Nicht zuletzt aus dieser Perspektive heraus ist die modernisierungstheoretische

Lesart kritisch zu betrachten. Dennoch, einer der Möglichkeitsräume bot sich
gerade den Diakonissen in London in höherem Mass als den Diakonissen in Deutschland.
Als Handlungsspielraum ergriffen sie diesen über die Konstruktion von Karriere. Indem
wohl aufgrund der Entsendung höher qualifizierter und erfahrener Arbeitskräfte
überdurchschnittlich viele Diakonissen auf Aussenstationen leitende Funktionen als
Oberschwestern innehatten und traditionelle hierarchische Strukturen in Teilen neu definierten,
waren diese aufsteigenden Berufsentwürfe als Karriereverläufe hier besser möglich. Es

wird in diesen Themenfeldern ebenfalls eine Geschichte der Konflikte nachgezeichnet, die
nach Lösungen verlangte.

Obwohl nicht unter diesem Gesichtspunkt gebündelt präsentiert, arbeitet der Autor
aufgrund der biographischen Erzählungen die individuellen Bewältigungsstrategien von
religiösen Frauen im Spannungsfeld von Geschlecht, Beruf und Institution pointiert heraus.
Eine Möglichkeit der Konfliktlösung bot sich den Londoner Diakonissen über den Austritt
aus der Diakonissengemeinschaft, den sie über ihren hohen Ausbildungsgrad legitimierten.
Bei genügender, bis zu diesem Zeitpunkt erarbeiteter Akzeptanz und erfahrener Profession
war die soziale Absicherung meistens gewährleistet und bot über die Anstaltsinstitution
hinweg einen weiteren postdiakonischen Möglichkeitsraum im transnationalen Arrangement.

Eines der Beispiele, das der Autor hierzu anführt, ist die Kaiserswerther Diakonisse
Karoline Lange, die 1857 ihre Mutterhausgemeinschaft wegen unpassender zugewiesener
Arbeitsfelder verliess und später ein Rekonvaleszentenheim in England leitete.

Bei einem solchen subjektbezogenen Ansatz dieser Studie bleiben dennoch
kollektivinstitutionelle Faktoren wie normative Leitbilder oder historische Begebenheiten der Aus-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



490 Rezensionen - Comptes rendus

breitung der Anstaltsdiakonie in England nicht auf der Strecke. Gesellschaftliche und
religiöse Entwicklungen, welche die transnationale Kontextualisierung des Hauptthemas von
den protestantischen Erweckungsbewegungen über die Metaphorik der Inneren Mission
bis zur Säkularisierung der englischen Krankenpflege durch Florence Nightingale (1820—

1910) in den Blick nehmen, sind einleitend als zentrale Parameter für die Handlungsspielräume

der Londoner Diakonissen dargelegt. Überlegungen zur Diskussion zentraler
Forschungsfelder wie die Transmission von Health Practices oder Global Transfer innerhalb
religiöser Berufsschwesternschaften, die für den anglo-amerikanischen Raum u.v.a. mit
Carmen M. Mangion oder Susanne Kreutzer bereits gut erforscht sind, bezieht der Autor
gewinnbringend für die Situation des German Hospitals ein. Den Interpretationsrahmen
bilden theoretische Ansätze zur historischen Praxeologie, die verknüpft mit der Mikroge-
schichte, eine plausible methodische Vorgehensweise ergeben. Diesem Konzept gemäss
erfolgen gesellschaftliche Transformationen aus den Logiken sozialer Praxis. Menschen
sind in diesem Verständnis handlungsmächtig, werden aber nicht als autonome Subjekte
verstanden.

In einem beschränkten Mass handelt es sich beim diakonisch-missionarisch motivierten
<Entsendungsprinzip> um vom Autor vorgeschlagene Migrationsforschung. Die
grenzüberschreitende Verlagerung von Aufenthaltsorten erfolgte für <entsendete> Diakonissen
nur bedingt auch über administrative Grenzen hinweg. Die räumliche Mobilität geschah
für Diakonissen mit der Verlagerung ihres Arbeitsortes innerhalb des national in Deutschland

georteten Kosmos' der Anstaltsdiakonie, die in ihrer ideologischen Grundlage des

Missionsgedankens auf transnationale Bewegungen angelegt war. Da Wert- und
Verhaltensmassstäbe praktisch vollständig ins neue ausländische Arbeitsumfeld transferiert wurden,

dort über interne Direktiven und Zeitschriften erneuert sowie deren Umsetzung über
Briefwechsel mit dem leitenden deutschen Ehepaar auch gelenkt oder kontrolliert wurden,
handelte es sich hierbei um örtliche und zeitlich begrenzte Verschiebungen innerhalb des

diakonischen Filialnetzes.
Zu Recht weist der Autor abschliessend auf ein verbleibendes Desiderat der religiösen

Frauengeschichte hin, das die Leistungen religiöser Frauen in Bezug aufdie ökonomischen
Auswirkungen im philanthropischen Sektor gesehen für das 19. und 20. Jahrhundert
betrifft, die weit mehr als das Arbeiten für einen Gotteslohn umfassten. Mit der vorliegenden
Studie ist für den deutschen Raum in der diakonischen Transmissionsforschung eine Lücke
aufgearbeitet. So ist es darüber hinaus erfreulich, dass ein Werk mehr einen Beitrag zur
Geschichte weiblicher Diakonie beisteuert, dessen Autor die Relevanz dieser religiös-sozialen

Meilensteine für die Gesellschaft erkannte.
Es bleibt für das Resümee zu bemerken, dass das Transnationale im Londoner German

Hospital für Diakonissen tatsächlich Möglichkeitsräume eröffnete, auch wenn diese hie
und da den vorgesehenen Regularien der Mutterhaus-Diakonie zuwiderliefen und nicht auf
der ganzen Linie entlang dem Bild einer mustergültigen Diakonisse verliefen. Mitunter
Hessen diese ausgelagerten Räume das allzu Menschliche in wohlgeordneten Bahnen zu.
Der Londoner Diakonissen-Band ist nicht zuletzt deshalb über seinen hohen wissenschaftlichen

Gehalt hinweg bestens als gender-biografische Lektüre zu empfehlen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 491

Es werden unter diesem Gesichtspunkt starke weibliche Führungsgestalten wie die
Kaiserswerther Oberschwester Christiane Bürger und deren für London weitergefasste
Freiräume nachgezeichnet.

Luzern Esther Vorburger-Bossart

Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Von derfreisinnigen Vorherrschaft zum Proporz. Der
schweizerische Bundesrat 1900-1919. Bundespräsident als Primus inter Pares und De-
partementalisierung. Basel, NZZ Libro, 2023, 321 S., Abb., ISBN 978-3-907396-53-7.

Urs Altermann legt seinen dritten Band zu den «Bundesratswahlen» vor. Der erste befasste
sich mit der Zeit Vom Unruheherd zur stabilen Republik Der schweizerische Bundesrat
1848—1875. Diesem folgte der Band Der lange Weg zum historischen Kompromiss. Der
schweizerische Bundesrat 1874-1900.* Nun schliesst Urs Altermatt mit seinem dritten
Beitrag Von der freisinnigen Vorherrschaft zum Proporz. Der schweizerische Bundesrat
1900-1919 die Buchreihe über die Bundesratsgeschichte von 1848 bis 1919 ab.

Der emeritierte Freiburger Historiker befasst sich seit 1980 mit der Thematik der
Schweizer Landesregierung. 1991 im Kontext des <700-Jahr-Bundesjubiläums> veröffentlichte

er das erste «Bundesratslexikon» unter dem Titel Die Schweizer Bundesräte. Ein
biografisches Lexikon, das zum Standardwerk geworden und 2019 in einer überarbeiteten
und erweiterten Neuauflage mit 20 neuen Porträts von Bundesrätinnen und Bundesräten
erschienen ist.

Die nunmehr dreibändige Studie zur Geschichte der Schweizer Landesregierung
beleuchtet mit 1848 bis 1919 einen Zeitraum, der für die Weiterentwicklung der modernen
Schweiz von grosser Bedeutung ist. Urs Altermatt analysiert einen «Quantensprung». Die
Totalrevision der Bundesverfassung 1874 erweiterte die ursprüngliche repräsentative
Demokratie von 1848 mit direktdemokratischen Elementen (1874 das Referendum und 1891

die Initiative) und stärkte die Zentralgewalt des Bundes gegenüber den Kantonen. 1919

wurde anstelle des Majorz- das Proporzwahlrecht eingeführt, mit weitreichenden Folgen
im Parteiensystem.

Der neue dritte Band, der die Zeit zwischen 1900 und 1919 beleuchtet, gliedert sich in
acht Teile. In der Einfuhrung «Quantensprung zum modernen Nationalstaat» zeigt Urs
Altermatt, vor welchem Hintergrund sich das schweizerische Regierungssystem formierte.
Daran fugen sich die Kapitel «Das ruhige erste Jahrzehnt», «Turbulenzen, Vakanzen und
eine erschreckende Zahl von Todesfällen», «Vorabend des Ersten Weltkriegs» sowie
«Erste Kriegsjahre: chaotische Generalswahl, sprachenpolitische Spannungen und der
Sturz des Aussenministers», «Krisen als Bewährungsproben für den neutralen Kleinstaat»,
«Die Geburt des Sonderfalls Schweiz» sowie ein längeres resümierendes Abschlusskapitel.

Entstanden ist damit eine zeitübergreifende und kontextuell abgestützte Gesamtschau
des Bundesratskollektivs.

Für die Zeit nach 1900 legt Urs Altermatt zudem überraschende Erkenntnisse offen, die
mitunter im Laufe der Zeit in Vergessenheit geraten sind. Das betrifft etwa die Einordnung
der Parteienlandschaft in der Schweiz. Mit der Zäsur durch die Proporzwahlen von 1919

waren die Freisinnigen, Sozialdemokraten und Katholisch-Konservativen fortan die drei

grossen Parteien, gefolgt von der Bauern-, Gewerbe- und Bürgerpartei und einer kleineren

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



492 Rezensionen - Comptes rendus

Gruppe Liberal(-Konservativer). Dabei gingen die alten Parteibezeichnungen und die
Differenz zwischen Radikaldemokraten und Liberaler Mitte bald vergessen und es bildete sich
die Konstruktion und Vorstellung einer Freisinnigen Grossfamilie heraus. Hier setzte das

freisinnige Meisternarrativ der immer schon einheitlich agierenden Staatspartei an.

Vergessen ging die Bedeutung, die die <Liberale Mitte> am Aufbau des modernen Bundesstaates

hatte. Sie und nicht die Radikaldemokraten bildeten das Rückgrat des damaligen
Bundesrates mit fuhrenden Köpfen wie Jonas Furrer und Emil Welti, den Altermatt als «letzten
Bundesratskönig» umschreibt (S. 227).

Bei Ausbruch des Ersten Weltkriegs gab es mit Camille Decoppet (1912-1919) bekanntlich

nur ein frankophones Mitglied in der Landesregierung. Allerdings war mit Felix Ca-
londer (bis heute) der einzige rätoromanisch sprechende Bundesrat (1913-1920) vertreten.
Die Schweiz hatte so mit dem Tessiner Giuseppe Motta (1912-1940), einem weiteren
Lateiner, eine Landesregierung, in der alle Sprachgruppen vertreten waren, was jedoch die

Spannungen zwischen den Landesteilen vor dem Hintergrund des Kriegs nicht minderte.
Als 1917 der Genfer Gustave Ador (1917-1919) für den St. Galler Arthur Hoffmann
(1911-1917) nachrückte, amtierten gar vier Lateiner im Bundesrat, was sich als glückliche
Lösung für den Kleinstaat in der unmittelbaren Nachkriegszeit erwies. Und vergessen geht
auch oft die Funktion von Neutralität. Für die mehrsprachige Schweiz während des Ersten

Weltkriegs war sie von immanenter Wichtigkeit mit ihrer national-kohäsiven Funktion.
Eine weitere wichtige Entwicklung in dieser Phase vollzog sich in der Aussenpolitik.

Mit dem Ende des <System Droz> (1897) war wieder der jährlich wechselnde Bundespräsident

für die Aussenpolitik zuständig. Ohne ständiges Aussendepartement fiel damit die
Schweiz «aus der Zeit», wie Altermatt darlegt (S. 109). Warum dies jedoch derart lange
dauerte, zeigt der Blick ins Regierungssystem Bundesrat: Die Schaffung eines ständigen
Departements für auswärtige Angelegenheiten schien vor allem der Aussenpolitik und

Diplomatie zu dienen und warfgleichzeitig Fragen rund ums Bundespräsidium auf. Dieses

war noch nach dem Modell des <Landammanns> aus der Mediationszeit ausgerichtet. Die
Gründerväter gingen bei der Verknüpfung von Bundespräsidium und Politischem
Departement noch von der grundsätzlichen Idee einer Rochade aller Departemente aus. In der
Praxis kehrte jedoch der abtretende Bundespräsident vielfach in sein angestammtes
Departement zurück. So verblieben amtsjüngere Bundesräte in einem Stellvertretermodus, wie
der Luzerner JosefAnton Schobinger (1908-1911), der in seinen vier Amtsjahren vier
Departementen vorstand. 1909 ergriffen die eidgenössischen Räte die Initiative und
beauftragten den Bundesrat, seine interne Organisation zu prüfen. Erst die Verwaltungsreform
von 1913 schuf die Voraussetzungen und liess den Bundespräsidenten zum <Primus inter
Pares> werden. «Die faktische Vorrangstellung einzelner Bundespräsidenten im 19.
Jahrhundert von Jonas Furrer bis Emil Welti ging vergessen und wurde vom Narrativ von der
Kollegialität der schweizerischen Regierung überdeckt» (S. 124).

Der Weg vom Präsidialdepartement mit dem Eidgenössischen Politischen Departement
(EPD) zum eigenständigen Aussendepartement (EDA) war damit lange. Arthur Hoffmann,
der nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs 1915 Bundespräsident war, behielt das Politische
Departement kriegsbedingt weiter, bis er 1917 wegen einer selbstverschuldeten
Neutralitätsverletzung zum Rücktritt gezwungen wurde. Der Schock der Hoffmann-Affäre bewog
den Bundesrat nochmals zur Rückkehr zum alten System, wenn er auch den nachfolgenden
Gustave Ador für ein halbes Jahr im EPD beliess. Nachdem Ador über ein Ränkespiel im
Bundesrat 1919 zum Bundespräsidenten gekürt wurde, leitete er für ein weiteres Jahr das

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 493

EPD. Erst mit Motta, der 1920 Bundespräsident wurde und von da an das EPD behielt,
wechselte der Bundesrat definitiv zum nunmehr modifizierten (System Droz>. Motta
leitete das Aussenministerium bis zu seinem Abgang 1940.

Der Band schliesst mit den Konsequenzen aus den ersten Proporzwahlen 1919, als es

zudem in der Landesregierung zu einer Dreiervakanz gekommen war. So erhielt die
Bundesversammlung einen breiteren Spielraum und gleichzeitig konnten die neuen partei- und

regionalpolitischen Ansprüche in der Landesregierung abgebildet werden. Urs Altermatt
spricht von einem historischen «Meilenstein», als es dem Freisinn nicht mehr gelang, den
offiziellen Kandidaten durchzubringen (S. 182). Ein informeller Rechtsblock von
Katholisch-Konservativen und BGB zusammen mit freisinnigen Dissidenten entschied die
Bundesratswahlen, so im Falle der Wahl von Ernest Chuard (1920-1928). Mit der Wahl eines
zweiten Katholisch-Konservativen, dem Freiburger Jean-Marie Musy (1920-1934) in den

Bundesrat, erfolgte ein weiterer Schritt in Richtung Proporz.
Im abschliessenden Résûmé werden die Entwicklungen zwischen 1848 und 1919/20 mit

20 Hinweisen auf den Punkt gebracht. Gezeigt wird, wie sich die Schweiz vom «revolutionären

Unruheherd zur angesehenen Republik» entwickelte und der Bundesrat als «originellste

Schöpfung der Gründerväter» zu bezeichnen ist (S. 198). Das geschaffene
Siebnergremium orientierte sich am siebenköpfigen Ausschuss der Tagsatzung während des

Sonderbundskriegs. Immer wieder wurde anlässlich der verschiedenen Verwaltungs- und
Regierungsreformen eine Erhöhung der Mitgliederzahl diskutiert. Vergleicht man die Zahl
mit den Ministerequipen anderer europäischer Regierungen mit 15 bis 20 Mitgliedern, so

wirkt die Zahl sehr klein. In der Konsequenz stehen Schweizer Bundesrätinnen und
Bundesräte mehreren Ministerien vor, was seit 1979 zu einer steigenden Zahl von Staatssekretärinnen

und -Sekretären führt. Dieses zweistufige Regierungsmodell wurde, wie Altermatt
zeigen kann, bereits in den 1870er-Jahren von Bundesrat Dubs vorgeschlagen. Eine weitere

Folge ist, dass die Schweizer Departementsvorsteherinnen und -Vorsteher wie kleinere
«De-facto-Regierungschefs» wirken (S. 204).

Altermatt verweist in seinem Résumé auf viele weitere Punkte, wie die Einzelwahl der

Regierungsmitglieder. Lange Zeit stellte eine fehlende Pensionsregelung ein Problem dar.
Noch in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts starben zudem viele Bundesräte im Amt.
Dies dürfte nach Meinung von Urs Altermatt auch mit dem kräftezehrenden Amt
zusammenhängen. Erst seit dem Zweiten Weltkrieg kommen Sterbefälle von amtierenden
Bundesräten kaum mehr vor. Durch den Bundesbeschluss von 1920 betreffend Ruhegehälter
der Mitglieder des Bundesrats konnten diese fortan ohne finanzielle Schwierigkeiten
zurücktreten. Damit war auch ein pseudomonarchischer Anstrich genommen, indem Magistraten

erst durch den Tod aus dem Amt schieden. In der Zeit zwischen 1848 und 1919/20
wurden die Fundamente zur modernen Schweiz gelegt. Dies verliefnicht vorhersehbar und
war von Dynamiken und Konflikten begleitet, wie Einblicke in die Landesregierung
zeigen.

Mit diesem rundum gelungenen und äusserst erkenntnisreichen Band schliesst Urs
Altermatt die für das Verständnis des Schweizer Bundesrats prägende Phase von 1848 bis
1919 ab. Als Gesamtwerk bieten die drei Bände eine höchst detailreiche und reflektierte
Strukturgeschichte der schweizerischen Regierung, die eloquent die Beispiele einzelner
Magistraten einbezieht, ohne den Blick auf die grosse Linie zu verlieren.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



494 Rezensionen - Comptes rendus

Beide Rezensionen sind von Markus Furrer zu: Urs Altermatt, Bundesratswählen. Vom
Unruheherd zur stabilen Republik. Der schweizerische Bundesrat 1848-1875. Teamplayer,
Schattenkönige und Sesselkleber, Basel 2020, in: Schweizerische Zeitschrift für Religionsund

Kulturgeschichte 115 (2021), 475-477; Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Der lange Weg
zum historischen Kompromiss. Der schweizerische Bundesrat 1874-1900. Referendumsstürme,

Ministeranarchie, Unglücksfälle, Basel 2021, in: Schweizerische Zeitschrift für
Religions- und Kulturgeschichte 116 (2022), 473-475.

Horw Markus Furrer

Matthias Bühlmann, Einheit durch Vielfalt? Zum ökumenischen Projekt Oscar Cull-
manns, Zürich, TVZ, 2023 (BBSHT 80), 393 S„ ISBN 978-3-290-18563-3, ebook ISBN
978-3-290-18564-0, DOI: https://doi.org/10.34313/978-3-290-18564-0.

Seit 2009 befindet sich der Nachlass des Neutestamentiers und Ökumenikers Oscar Cull-
mann (1902-1999) an der Universitätsbibliothek Basel, darüber hinaus liegt seit 2016 ein
kommentiertes Inventar dieses Nachlasses vor. Damit ist die Möglichkeit eröffnet, mehr
Aufschluss über seine Kontakte und die Hintergründe seiner Positionierungen zu gewinnen.

Matthias Bühlmann nutzt in seiner an der Universität Bern erarbeiteten und von Martin

Sallmann moderierten Dissertation diese Chance, um sich speziell der Studie «Einheit
durch Vielfalb) (1986) zu widmen, die der 84jährige Cullmann in Weiterentwicklung
früherer ökumenischer Ansätze schrieb.

Im Einzelnen gibt Bühlmann nach einer Einleitung (1 [Ziffern bezeichnen in diesem
Absatz Buchabschnitte, danach Seitenzahlen]) einen biografischen Abriss zum Leben und
Schaffen Cullmanns (2) und beschreibt sein ökumenisches Projekt «Einheit durch Vielfalt»

(3), um danach als Hintergrund fünf Phasen zu unterscheiden, in denen Cullmann
seine ökumenische Sicht entwickelt hatte (4). Es folgt ein Überblick über Reaktionen (5)
sowie eine Darstellung der exemplarisch klug ausgewählten Briefwechsel Cullmanns mit
Wolfhart Pannenberg, Manfred Plate und Heinrich Fries, Lukas Vischer, Alexandre Pa-

padopoulou sowie Joseph Ratzinger (6). Hier wird erkennbar, wie Cullmann mit Anerkennung

und Kritik umging und die erfahrenen Anregungen in einem Zusatzkapitel zur 1990
erschienenen Neuauflage von «Einheit durch Vielfalt» einbrachte. Der Band schliesst mit
«aktuellen Perspektiven», die nach der Durchsicht durch Reaktionen der Päpste seit Johannes

Paul II. die Würdigung durch Papst Franziskus beleuchten (7), sowie einem Fazit in
zehn Thesen (8).

Während Cullmanns Name oft eher mit einem Plädoyer für Vielfalt in Verbindung
gebracht wird, zeigt die Studie, wie sehr er zwei Anliegen gleichzeitig hochhält: eine Einheit,
die kein blosses Nebeneinander von Kirchen darstellt, dies aber unter Berücksichtigung
der Vielfalt. Insbesondere dem Werk «Einheit durch Vielfalt» gehe es «um eine Form der
Einheit, die nicht nur in der Vielfalt besteht, sondern durch sie zustande kommt» (12).
Einheit und Vielfalt sehe Cullmann im Wirken des Heiligen Geistes verbunden. Die Folgen
der Verweigerung gegenüber dem Geistwirken identifiziere er in Spaltung wie in
Gleichschaltung.

Seit den frühen 1960er Jahren verwendet Cullmann für die Besonderheiten der Konfessionen

den Begriff des Charismas (vgl. 59f.l44f) und prangert es als falschen (oder gar

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 495

anarchischen) Ökumenismus an, die Charismen zu beschneiden bzw. in einer Fusion
nivellieren zu wollen (vgl. 64f.l65). In diesem Zusammenhang deutet er die paulinische ek-

klesiologische Leibmetapher nicht nur auf die individuellen Glieder des Leibes, sondern
auch aufgemeinschaftliche Formen des Gliedseins, auf lokale Gemeinden bzw. Einzelkirchen

schon zu neutestamentlicher Zeit und in der Übertragung auch auf die Kirchen bzw.
Konfessionen (vgl. 58f. 190). Als Ziel konturiert Cullmann eine «Gemeinschaft autonomer
Kirchen» (vgl. 71-89). Darin würden die einzelnen Kirchen ihre eigenen Strukturen
behalten, sich aber in einer konziliaren Versammlung zusammenfinden, die «als Band der
Einheit dient, nicht aber die Vielfalt der Charismen tangiert» (72).

Mit dem Untertitel «Grundlegung und Beitrag zur Diskussion über die Möglichkeit ihrer
Verwirklichung» sieht Bühlmann angezeigt, dass Cullmann «nicht nur die allgemeine
ökumenische Debatte bereichern wollte, sondern konkret einen Beitrag für die Verwirklichung
einer so gestalteten Einheit zu leisten beabsichtigte» (12). Gerade weil es ihm um die
konkrete Umsetzung geht, scheint er auf Anerkennung erpicht und durch Kritik oder
Distanzierung enttäuschbar gewesen zu sein (vgl. insbesondere 293-304).

Es gelingt Bühlmann, die Konturen des Alterswerks «Einheit durch Vielfalt» im
Vergleich mit den früheren Vorstössen Cullmanns herauszuarbeiten. So erhellt er Bezüge der
neutestamentlichen Arbeit Cullmanns zu seinem ökumenischen Denken, vor allem
hinsichtlich der Einschätzung, dass die Kirchen sich in unterschiedlicher Weise in die
heilsgeschichtliche Spannung von «schon erfüllt» und «noch nicht vollendet» einschreiben. Das
Problem der römisch-katholischen Kirche sehe Cullmann darin, dass sie diese Spannung
zugunsten der schon gegebenen Erfüllung auflöse (vgl. 104—106.121 f). Bühlmann erinnert
Cullmanns erstmals 1952 vorgebrachten und (u.a.) durch 2 Kor 8f inspirierten Vorschlag
einer ökumenischen Kollekte, womit er «das Feld der historischen und exegetischen
Studien» verlassen habe, um «einen praktischen Vorschlag anzufügen» (116). Auf diesen
Vorschlag kommt Cullmann in seinem späten Werk allerdings nicht mehr zurück. Bühlmann
relativiert jedoch bisherige Einschätzungen, dass insbesondere das 2. Vatikanische Konzil
eine Wende in Cullmanns Denken darstelle. Nicht Cullmann habe seine eigenen
Positionierungen grundlegend verändert, sondern er habe mit und nach dem Konzil neue
Einschätzungen der Ökumenefähigkeit der römisch-katholischen Kirche gewonnen (vgl. 147).

Bühlmann legt eine gut lesbare und informative Studie vor, die eine Analyse der
publizierten Werke Cullmanns zum Thema Ökumene mit einem interessanten Einblick in
Korrespondenzen aus dem Archiv verbindet. Er profiliert einen engagierten Ökumeniker, der
ein Gespür dafür hatte, dass Ökumene nicht nur von Theorie, sondern von Praxis lebt und
dass es «eine unmittelbare ökumenische Pflicht zu erfüllen [gilt]: bereits jetzt gemeinsam
die Annäherung zu suchen, ohne das Ende der Diskussion abzuwarten, das wir vielleicht
nie erleben werden» (Oscar Cullmann, zit. 134). Bühlmann selbst schreibt sich durch den
Versuch einer Aktualisierung in diese Dynamik ein.

Neben einer kleinen Zahl von Druckfehlern ist die Falschschreibung des Namens von
Gian-Andrea Aepli - Autor einer anderen Studie zu Oscar Cullmann - zu vermerken.
Gegenüber den Seitenzahlen im Bibelstellenregister scheint sich die Paginierung nachträglich
noch verändert zu haben. Das Buch ist im Open Access verfügbar.

Chur Eva-Maria Faber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



496 Rezensionen - Comptes rendus

Katharina Heyden/Martin Sallmann (Hg.). Quellen auslegen. Konzepte und Methoden
der Historischen Theologie. Darmstadt, WBG, 2023, 211 S., ISBN 978-3-534-27816-9.

Lange Zeit war das Arbeitsbuch Kirchengeschichte von Christoph Markschies das
unangefochtene Standardwerk, das in Proseminaren zur Einübung der kirchengeschichtlichen
Methoden verwendet wurde (vgl. Christoph Markschies, Arbeitsbuch Kirchengeschichte,
Tübingen 1995). Neue Fragestellungen und Herausforderungen, die sich nicht zuletzt aus
der Globalisierung und Digitalisierung in den letzten Jahren ergeben und auch vor der
Theologie nicht haltmachen, haben dazu geführt, dass in kürzester Zeit gleich mehrere
Methodenbücher für das kirchengeschichtliche Arbeiten auf den Markt gekommen sind (Tobias
Jammerthal/David Burkhart Janssen/Jonathan Reinert/Susanne Schuster, Methodik der
Kirchengeschichte. Ein Lehrbuch, Tübingen 2022; Andreas Stegmann/Matthias A. Deuschle/
Jennifer Wasmuth, Proseminar Kirchengeschichte. Einführung in die Methoden des
wissenschaftlichen Arbeitens, Tübingen 2022). Die Methodenbücher zeigen in ihren jeweils
unterschiedlichen Zuschnitten, wie vielgestaltig sich kirchengeschichtliche Forschung und
Lehre im 21. Jahrhundert gestaltet.

Katharina Heyden, Professorin für Ältere Christentumsgeschichte in Bern, und Martin
Sallmann, Professor für Neuere Christentumsgeschichte, ebenfalls in Bern, haben ihr Buch
unter dem Titel Quellen auslegen. Konzepte und Methoden der Historischen Theologie
vorgelegt. Aus der Autor:innenkonstellation ergibt sich, dass das Buch tatsächlich die

ganze, 2000jährige Kirchengeschichte im Blick hat und zudem auch die Kirchengeschichte
der Schweiz angemessen würdigt. Bereits der Titel lässt zwei wichtige Anliegen erkennen:
Die Autorinnen stellen die Analyse von Quellen ins Zentrum des kirchengeschichtlichen
Arbeitens, und sie verstehen Kirchengeschichte als «Historische Theologie». Ihr Arbeitsbuch

bezeichnen sie selbst als «Werkstatt» mit einer «Werkstattkiste». Die Nutzer:innen
des Buchs sollen sich aus der «Werkstattkiste» (S. 11) bedienen, sind aber zugleich dazu

angehalten, ihre eigenen Fragen und Perspektiven zu entwickeln. Bewusst verwenden
Heyden und Sallmann die Bezeichnung «Historische Theologie», unter der sie, in Anlehnung

an Albrecht Beutel, eine Wissenschaft verstehen, die die «Inanspruchnahme des

Christlichen in der Vergangenheit erforscht» (S. 17). Kirchengeschichte/Historische
Theologie wird im Kanon der theologischen Fächer und in ihrer Beziehung zur
Geschichtswissenschaft bzw. zu anderen Geisteswissenschaften verortet. Als Ziel historisch-theologischer

Arbeit formulieren die Autorinnen eine «Intersubjektive Plausibilität» (S. 29):
«[...] welche (Re-)Konstruktionen der Vergangenheit, welche Erklärungsmuster und welche

Narrative [erweisen und bewähren] sich intersubjektiv für die je eigene Gegenwart als

plausibel»? Die Einführung in die Arbeit mit Quellen beginnt mit dem Kapitel «Suchen,
Finden, Fragen» (S. 33-61). Hier erläutern die Autorinnen nicht nur, was man in den
Geschichtswissenschaften unter Relikten und Quellen versteht, sondern auch, wie und wo
man diese findet. Kurze Informationen zu Handschriftensammlungen, Archiven etc. helfen
hoffentlich dabei, Hemmschwellen vor dem ersten Besuch dieser Institutionen abzubauen.
Ausführlich wird zudem erklärt, wie eine gute historische Fragestellung gefunden werden
kann, wie Forschungsliteratur recherchiert wird, und wie sich (angehende) Kirchenhistorikerinnen

im Gewirr von Quellen, Fragestellung und Forschungsliteratur zurechtfinden
können - auch unter Einbeziehung digitaler Hilfsmittel und Methoden.

Herzstück des Buches ist das Kapitel «Lesen, Untersuchen und Ausdeuten von
Textquellen» (S. 62-164), das den Leserinnen eine ausführliche Anleitung zum Umgang mit

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 497

Textquellen vom ersten Lesen bis zum Quellenvergleich bietet. Die Frage nach der Autorschaft

sowie die Datierung und Lokalisierung von Quellen wird ebenso erklärt wie die

gesamte äussere und innere Quellenkritik mit all ihren Feinheiten. Auch die Wirkungsund

Rezeptionsgeschichte von Quellen sowie die damit verbundenen Problematiken
(beabsichtigte Wirkung - tatsächliche Wirkung) werden beleuchtet. Besonders ist hervorzuheben,

dass das Buch nicht nur Texte, sondern auch Bilder als Quellen für die kirchenhistorische

Arbeit in den Blick nimmt und Hinweise zu deren Analyse bietet (S. 165-189).
Zunächst stellen die Autorinnen die ikonographisch-ikonologische Methode nach Erwin
Panofsky dar. Dieser Methode wird die Cluster-Analyse, ursprünglich eine Form der

Textanalyse aus der Rhetorik, gegenübergestellt. Am Ende bieten die Autorinnen eine
Synthese aus ikonographisch-ikonologischer Methode und Cluster-Analyse, die bei der
Analyse von Bildern als historischen Quellen angewandt werden kann. Das Schlusskapitel
(S. 190-194) fragt danach, wie historische Quellen zu verstehen, einzuordnen und zu
bewerten sind. Dabei wird - wie im gesamten Buch - immer wieder betont, dass die
Forschenden nie den Kontext der Quelle aus dem Blick verlieren dürfen, zugleich aber auch
ihren eigenen Kontext, aus dem heraus sie die Quellen analysieren, reflektieren müssen.

Die Autorinnen sehen es abschliessend als Aufgabe historischer Theologie an, die
Potentiale des Christlichen in der Geschichte zu erschliessen. Zugleich könnte ihrer Meinung
nach «historische Hermeneutik auch danach fragen, welche der für die Vergangenheit
rekonstruierten Potentiale der christlichen Traditionen in der je eigenen Gegenwart aktiviert
werden müssten, um den politischen, sozialen und kulturellen Herausforderungen
angemessen zu begegnen» (S. 193) -jedoch immer unter der Voraussetzung, dass die
Historikerinnen auch ihre eigene Kontextbezogenheit reflektieren.

Das Arbeitsbuch stellt - wie der Titel schon sagt - die Quellen und ihre Analyse ins
Zentrum und liefert dazu Kirchenhistorikerinnen ausführliches Handwerkszeug. Ihre
eigene Position legen die Autorinnen von Anfang an offen - vor allem durch ihre Definition
von «Historischer Theologie». Dies erfolgt in aller Deutlichkeit, aber ohne normativen
Anspruch, so dass auch Kirchenhistoriker: innen, die ein anderes Fachverständnis haben,
mit Gewinn mit dem Buch arbeiten können.

Anregend ist die Einbettung der kirchenhistorischen Quellenanalyse in theologische,
geschichtswissenschaftliche, literaturgeschichtliche und kunstgeschichtliche Theorien und
Methoden. Die Anschlussfähigkeit der Kirchengeschichte an theologische und nicht-theologische

Disziplinen wird dadurch offenbar, wobei der Eigenwert der Kirchengeschichte
nicht aus dem Blick gerät. Für Studierende in jüngeren Semestern stellen gerade diese the-
orielastigen Teile in ihrer notwendigen Kürze womöglich eine Überforderung dar.
Fortgeschrittene Kirchenhistoriker:innen werden jedoch sicher davon profitieren und möglicherweise

zur intensiveren Lektüre aussertheologischer Literatur angeregt. Hervorzuheben ist
auch die übersichtliche Struktur des Lehrbuchs: Zentrale Inhalte und Fragestellungen sind
am Ende der Kapitel knapp zusammengefasst; Stichpunkte am Rand bieten einen schnellen
Überblick über die Inhalte im Haupttext; zahlreiche Literaturverweise runden die einzelnen

Kapitel und Teilkapitel ab. Die Arbeitsmaterialien am Ende des Buches helfen bei der
Durchführung einer Quellenanalyse, beim Verfassen einer schriftlichen Arbeit oder eines

Exposés. Ausserdem sind die zahlreichen Anwendungsbeispiele zu würdigen: An Quellen

- quer durch alle Epochen der Kirchengeschichte-werden die Analyseschritte anschaulich
erprobt. Das trägt nicht nur zum besseren Verständnis der Theorie bei: Mit Hilfe dieser

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187



498 Rezensionen - Comptes rendus

Miniaturen erhalten die Leserinnen unterhaltsame Einblicke in die Vielfalt kirchenhistorischer

Themen. Seien es Opferbescheinigungen aus dem Römischen Reich, Visionen der
Mechthild von Magdeburg, der Streit um das Apostolikum oder die Dreifaltigkeitsikone
von Andrej Rubljov - all diese Beispiele machen Lust auf eigene kirchengeschichtliche
Forschungen.

Basel Andrea Gabriele Hofmann

Rudolf Steiner, Schriften über soziale Dreigliederung: Die Kernpunkte der sozialen
Frage. In Ausführung der Dreigliederung des sozialen Organismus (Schriften. Kritische
Ausgabe [SKA 13]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement, mit einem
Vorwort von Christoph Strawe/André Bleicher, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-
Holzboog, 2024, CXLI, 379 S.

Rudolf Steiner, Schriften zum Verhältnis der Anthroposophie zu den Natur- und
Geisteswissenschaften: Vom Menschenrätsel. Von Seelenrätseln. Goethes Geistesart (Schriften.
Kritische Ausgabe [SKA 12]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement,
mit einem Vorwort von Johannes Kiersch, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-Holz-
boog, 2023, LX1V, 470 S.

Rudolf Steiner, Schriften zur meditativen Erarbeitung der Anthroposophie I (1912-1913):
Ein Weg zur Selbsterkenntnis des Menschen. Die Schwelle der geistigen Welt (Schriften.
Kritische Ausgabe [SKA 10]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement,
mit einem Vorwort von Terje Sparby, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-Holzboog,
2022, LXXX1X, 197 S.

Drei neue Bde. der kritischen Ausgabe wichtiger Schriften (SKA) Rudolf Steiners (1861—

1925), des Begründers der Anthroposophie, hat Christian Clement 2022/24 in seiner
disziplinierten Produktivität ediert. Der Bd. 13 ist der politischste des Editionsprojektes und
beinhaltet im Zentrum die Monographie Kernpunkte der Sozialen Frage, die Steiner 1919
als Programmschrift einer neuen Gesellschaft, eines dritten Weges zwischen Kapitalismus
und Kommunismus geschrieben hat. Dazu kommen nach nicht präzise benannten Kriterien
kleinere Texte aus dem Umfeld sowie aus den Jahren um 1900. Editorisch stellen sich
wieder die Frage nach den Kriterien der Auswahl von Umfeldtexten. Ein besonderes Problem

bilden Texte aus dem Jahr 1917 zur Nachkriegsordnung des deutschen und habsbur-
gischen Reiches, denn deren unpublizierte Vorlagen hat das Rudolf Steiner-Archiv nicht
zur Verfügung herausgegeben (S. 251) - das stellt den Sinn dieses Editionsprojektes in-
frage.

In der 96-seitigen «Einleitung» dokumentieren Christoph Strawe und André Bleicher
eine intime Kenntnis von Steiners Schriften mit interessanten Einsichten. Aber der Text
zielt auf eine Plausibilisierung von und Werbung für Steiners Ideen. Dazu wird er in die
Riege von Klassikern der politischen Philosophie integriert (Habermas, Polanyi, Max
Weber), aber es bleibt weitgehend bei einem name-dropping. Problematischer ist, dass die
wissenschaftlichen Publikationen zu relevanten Fragen der Ökonomie, der Demokratietheorie

oder den historischen Entwicklungen während der zweiten Revolution in Deutschland

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen — Comptes rendus 499

im Sommer 1919 fast komplett fehlen. Eingeigelt in anthroposophische Literatur ist über
weite Strecken ein Weltanschauungstext entstanden. Auch der «Stellenkommentar» - ein
Herzstück in den ersten Bde.n der SKA - ist mit seinen 20 Seiten dünn und weit entfernt
von den wissenschaftlichen Debatten.

Den Vorwurf, der wissenschaftlichen Debatte auszuweichen, kann man Christian
Clement in seinem «Vorwort» nicht machen, er stürzt sich in die kritische Auseinandersetzung.

Dabei dokumentiert er einmal mehr, wie er Steiners Vorstellungen in seinen
Interpretationsrahmen integriert. Unkommentiert liest man Clements Steiner-Paraphrasen wie:
«Der bürgerliche Mensch [...] lebe aber in tieferen Schichten seines Inneren weiterhin mit
der vormodernen und daher noch stärker in der Wirklichkeit des Geistigen wurzelnden
Gefühlen und Überzeugungen» (S. XIX); oder: Die «Dreigliederung» sei nach Steiner
«nicht eine Theorie, welche der sozialen Wirklichkeit übergestülpt werden soll, um diese

zu gestalten, sondern eine innere strukturbildende Tendenz der Wirklichkeit selbst» (S.

XX).
Ich stelle an seine Interpretation Steiners vor allem drei Fragen, in denen es um nicht

mehr und nicht weniger als um die Demokratielahigkeit der Anthroposophie geht:
(1.) Welchen Stellenwert hat Steiners esoterische («höhere») Einsicht? Diese möchte

Clement «völlig unabhängig von ihrem schwierigen anthroposophischen Hintergrund»
lesen können (S. XXV). Wenn Steiner etwa behaupte, «daß dasjenige, was sozial fruchtbar
ist an Ideen, eigentlich nur gefunden werden kann von den wenigen Menschen, welche
sich gewisser spiritueller Fähigkeiten bedienen können», dann spreche er «keineswegs
über die Organisation des Geisteslebens [...] oder darüber, wie im dreigliedrigen Staat mit
Wissen umgegangen werden soll, sondern ausschließlich über die Herkunft der
Dreigliederungsideen aus der besonderen anthroposophischen Denk- und Erkenntnispraxis» (S.

XXX; ähnlich S. XXIX). Diese Abtrennung Steiners von seiner «höheren» Erkenntnis ist

- und Clement weiß dies - inneranthroposophisch «umstritten» (S. XIII, Anm. 9), denn sie

bedeutet, die Anthroposophie von ihrem «elitären» Anspruch (so Clement explizit in aller
Offenheit, S. XXVI), diesem Kern und Markenzeichen, zu lösen. Clement will damit
erneut Steiner zum Philosophen aufwerten und ihn als Esoteriker marginalisieren, wie er es

schon in der Kommentierung von Steiners philosophischen Werken getan hat (s. SZRKG,
111 [2017], 462f.). Aber dazu müsste man Steiner das Herz seiner theosophischen
Überzeugungen nehmen, Steiner hat in meiner Wahrnehmung zusammengedacht, was Clement
trennen möchte.

(2.) Welches Demokratiekonzept findet sich bei Steiner? Clement strukturiert Steiners
Denken über zwei Schlüsselbegriffe: Organismus und Dreigliederung. Mit dem
Organismusbegriffnutzte Steiner die Metaphorik des «gesunden» und «natürlichen» menschlichen
Körpers. Diese Formulierungen wies Steiner zwar als inadäquat zurück (S. 40—43), blieb
aber in den Konsequenzen seiner Semantik gefangen. Die Probleme organizistischer
Metaphern sind in der Politikwissenschaft insbesondere nach der NS-Zeit breit diskutiert worden

- in diesem Bd. tauchen derartige Reflexionen praktisch nicht auf. Strawe/Bleicher
versuchen vielmehr, Steiners naturale Denkfiguren zu plausibilisieren, also zu verteidigen
(S. XL; XLVIII), aber eine kritische Auseinandersetzung mit diesem Zentrum von Steiners

Politikkonzeption unterbleibt.
Der gesellschaftliche «Organismus» besitzt nach Steiner drei «Glieder», die er als

Ergebnis einer «objektiven Betrachtung» ausweist (S. XXXII): Geistes-, Wirtschafts- und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



500 Rezensionen - Comptes rendus

Rechts«leben». Hier bietet sich evidenterweise der Bezug auf Theorien funktionaler
Differenzierung an, die von Strawe/Bleicher auch angesprochen werden; aber eine Diskussion
auf dem Niveau der gegenwärtigen Debatte unterbleibt. Eines der Probleme ist bei Steiner
die Limitierung demokratischer Verfahren auf den Rechtsbereich (S. 137. 141. 147 u. ö.).
Das ist nicht nur massiv unterkomplex im Blick auf das Funktionieren moderner
Gesellschaften, sondern auch Ausdruck seiner Vorbehalte gegenüber demokratischen Verfahren
und führt zu der politisch zentralen Frage:

(3.) Welche Bedeutung besitzt die Demokratie für Steiner? Für Clement hat Steiner
«sein Verhältnis zur Demokratie grundlegend revidiert» (S. XXVI), «der reife Steiner war
also durchaus ein Advokat des Demokratischen» (S. XXVII). Allerdings kommentiert
Clement von den sehr vielen kritischen Äußerungen Steiners zur Demokratie nur wenige und
nimmt oft auf nicht präzise nachgewiesene Äußerungen Steiners Bezug (etwa S. XXVII).
Bei Strawe/Bleicher entfällt eine Auseinandersetzung mit Steiners demokratiekritischen
Aussagen gleich ganz - stattdessen weist man Kritik zurück und übt sich lieber in der

Vorwärtsverteidigung, indem man unter dem Stichwort «Demokratie und Menschenrechte»

das öffentliche Schulsystem kritisiert (S. CXXIV).
Das folgende Beispiel illustriert Clements Umgang mit Steiners Verständnis von Demokratie.

Er interpretiert dessen Aussage, dass man «im Westen [...] die Herrschaft des

Anglo-Amerikanertums Menschheitsbefreiung und Demokratie» nenne und so «den
Schein, als ob man auch wirklich ein Menschenbefreier sein wolle», erzeuge (S. XXVI f.),
folgendermaßen: Steiner habe nur das «verlogene Demokratiegerede gewisser Eliten» (S.

XXVII) und ein «von der Hochfinanz kontrolliertes und dadurch korrumpiertes
Zweiparteiensystems in den USA» kritisieren wollen (S. XXXI). Clements Verteidigung Steiners
ist mindestens so problematisch wie dessen Äußerung selbst. Dass Steiner hier deutsche

Stereotypen des frühen 20. Jahrhunderts gegenüber den angelsächsischen Demokratien
reproduziert, wozu es eine intensive wissenschaftliche Debatte gibt, erfährt man weder bei
Clement noch bei Strawe und Bleicher. Darüber hinausgehende politiktheoretische Debatten,

etwa zum Verhältnis von Mehrheit und politischer Rationalität (wie der volonté
général/de tous), die seit dem 18. Jahrhundert die Demokratiedebatte begleiten, fehlen
ebenfalls. Auf des Pudels Kern stößt man, wenn man bei Clement liest, dass Steiner die
Demokratie «als zeitnotwendig» betrachtet habe. Das ist bei Clement nicht (nur) als Lob
gemeint, sondern auch als Relativierung. Denn damit hänge «auch der notwendige andere
Gedanke zusammen, dass diese <Zeit> einmal zu Ende sein und das Prinzip der Demokratie
dann ebenso überlebt sein wird, wie alle geschichtlichen Sozialformen» - so Clement (S.

XXVI, Anm. 30). Für die politische Praxis bedeutet dies: Die Demokratie ist eine
Regierungsform auf Abruf-jedenfalls für Clement und für Anthroposophen und Anthroposo-
phinnen mit «höherer» Erkenntnis. Per Saldo: Steiners Aussagen über Demokratien
stecken voller Vorurteile und besitzen durch ihren Anspruch auf «höhere» Erkenntnis ein
strukturell antidemokratisches Fundament.

Schließlich wäre es statt der Ausbreitung anthroposophischer Plausibilisierung Steiners
hilfreicher gewesen, Informationen zu seiner Praxis, in der und für die er seine Schriften
schrieb, beizufügen. Die Ausführungen dazu sind dürftig (S. LXVI f.) und ruhen wieder
auf anthroposophischer Literatur. Eine Thematisierung gescheiterter Praktiken (etwa der

anthroposophischen Aktiengesellschaften) fehlt ebenso wie eine Analyse des Scheiterns
von Steiners politischen Engagement.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 501

In Bd. 12 der SKA geht es um das Verhältnis von Anthroposophie zu den «Natur- und
Geisteswissenschaften» - und man macht sich heute kaum noch ein Bild davon, in
welchem Ausmaß es hier um einen zentralen Kontext der Anthroposophie geht. Steiner lebte
in einer Zeit umwälzender Entdeckungen in den Naturwissenschaften und ihrer technischen

Anwendung, die die Gesellschaft tiefgreifend veränderten. Auch das Verhältnis zur
Religion war davon betroffen, «Wissenschaft und Religion» war ein Megathema des späten

19. und frühen 20. Jahrhunderts.
Clement hat dazu drei Texte Steiners aus den Jahren 1916 bis 1918 ausgewählt, als er

während des Krieges Zeit für die Ausarbeitung von Texten neben der alltäglichen Vereinsarbeit

fand. Johannes Kiersch, Dozent in der Waldorf-Lehrerausbildung und ein gesprächsoffener

und irenischer Anthroposoph, hat die Einführung beigesteuert.
Clement bringt die Eigenheit von Steiners Denken in dramatischer Weise auf den Punkt.

Er geht von einem «Verständnisabgrund» «zwischen dem «anthroposophischen
Forschungsparadigma und den akademischen etablierten Natur- und Geisteswissenschaften»
aus (S. IX), und dann wird es richtig ernst:

«Steiner zeigt [...], dass Anthroposophie tatsächlich auf einem anderen Wissens- und
Wirklichkeitsverständnis beruht als die etablierte akademische Wissenschaft»; die anthro-
posophische Erkenntnis «überfordere» das naturwissenschaftliche Denken (S. IX). Es gehe

um die «Methodik einer auf spiritueller Erfahrung beruhenden Geisteswissenschaft» (S.

XI); «anthroposophische Geisteswissenschaft beruht nach Steiner auf verschiedenen
Formen <nicht-sinnlicher> oder (übersinnlicher), d. h. von Inhalten sinnlicher Wahrnehmung
unabhängiger Bewusstheit» (S. XII), auf einer Wahrnehmung, «in denjenigen Bereichen
des menschlichen Wesens, die in der Anthroposophie als <Ätherleib>, < Astralleib) und <Ich>

bezeichnet werden» (S. XIV).
Aus derartigen Äußerungen ziehe ich drei Folgerungen:
(1.) Mit konsensfähigen akademischen Wissenschaftsbegriffen ist Clements

Rekonstruktion von Steiners Vorstellungen nicht in Deckung zu bringen. Seine Lesart von Steiner
ist eine Steilvorlage für alle, die der Anthroposophie ihre Wissenschaftlichkeit absprechen.
Ob Clement diese Konsequenzen will, ist eine Frage, ob man Steiner damit gerecht wird
(ich habe da große Fragezeichen), die andere. Steiner jedenfalls wollte keine derartige
Trennung von der akademischen Wissenschaft.

(2.) Die Selektionsentscheidungen dieses Bd.es sind problematisch, weil sie ein
gigantisches Thema bei Steiner aufTexte von 1912/13 reduzieren, die alles andere als repräsentativ

sind. Demgegenüber wäre es ein Leichtes gewesen, wenigstens in einer Einführung
Vorstellungen aus unterschiedlichen Lebensphasen zu thematisieren, die andere Zugänge
Steiners dokumentieren.

Auch Steiners Auseinandersetzung mit den großen Themen der Physik oder der Biologie
und ihren Methoden bleibt auf der Strecke, etwa die Rezeption des von Steiner
hochgeschätzten Biologen Ernst Haeckel. Durch diese Auswahl geht Clement den brennenden
Debatten um Steiners Werk aus dem Weg, etwa der Evolutionstheorie, an denen die
anthroposophische Kosmologie, der Lehrplan der Waldorfschulen oder die Rassenfrage hängen.

Zugegebenermaßen ist der Zugriff auf Steiners biologische Vorstellungen nicht
einfach, weil er sich dazu nur wenig in eigenständigen Texten geäußert hat, aber übergehen
ist keine Alternative.

(3.) Die wissenschaftstheoretischen Debatten um das Verhältnis von «Natur- und
Geisteswissenschaften» (respektive Kultur- oder Gesellschaftswissenschaften, aber Clement

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



502 Rezensionen - Comptes rendus

verbleibt in der Terminologie des 19. Jahrhunderts und häufig in derjenigen Steiners) fehlen

weitestgehend. Der Name Wilhelm Diltheys kommt über ein name-dropping nicht hinaus

- Windelband und Rickert: nichts - du Bois-Reymond, mit dem sich Steiner intensiv
beschäftigt hat: Fehlanzeige. Und nach den Reflexen gegenwärtiger Debatten um das
Wissenschaftsverständnis muss man erst gar nicht suchen, es gibt sie nicht. Statt sich mit dem

großen Thema der Naturwissenschaften um 1900 zu beschäftigen, wiederholt Clement,
zurückgreifend auf seine Dissertation (S. XVIII), Überlegungen zur Wissenschaftstheorie,
die er schon andernorts ausgebreitet hat (etwa in SKA 2). Und erneut ist die einbezogene
Literatur unzureichend, es handelt sich weitgehend um ein Stelldichein anthroposophi-
scher Autorinnen und Autoren.

Die Einleitung von Kiersch hilft auch deshalb nicht weiter, weil er sich gegen die
«kritische akademische Forschung» einmauert, die seiner Meinung nach mit «engen Spielräumen,

die ihnen vom Denkstil eines in vieler Hinsicht reduktionistischen Wissenschaftsparadigmas

zugestanden werden» und «mit methodischen Scheuklappen» arbeite (S. XXXV
f.). Er zieht daraus, wie Clement, die Konsequenz eines fast unüberbrückbaren Grabens
zwischen einem anthroposophischen und einem universitären Wissenschaftsverständnis.
Der Feststellung, dass sich «geistige Wahrnehmungen als solche der unmittelbaren
Überprüfbarkeit [entziehen]» (S. LIII), folgert er, dass «Anthroposophie [...] methodisch etwas

ganz anderes als traditionelle Natur- und Geisteswissenschaft» anstrebe (S. LIV). Damit
positioniert auch er die Anthroposophie nolens volens in der Ecke einer esoterischen Praxis.

Die ganze Tragödie der Einführungen kann man an der Person Max Dessoirs (1867-
1947) ablesen, Professor für Philosophie, Doyen der Okkultismusforschung, der den

Begriff «Parapsychologie» prägte. An ihm arbeitete sich Steiner ab, sein Name fällt in den in
Bd. 13 aufgenommenen Schriften mehr als 150 Mal. Aber in den Einführungen von
Clement und Kiersch bleibt es bei drei Nennungen, ohne Erläuterung von Dessoirs Position,
ohne Erläuterung des Konfliktes mit Steiner, ohne Kontextualisierung - es gibt einfach
nichts. Selbst im Stellenkommentar bleibt es bei dem Nachweis der von Steiner zitierten
Stellen in Dessoirs Buch «Vom Jenseits der Seele» (S. 376-388).

Letztlich geht es Clement und Kiersch einmal mehr primär um die Plausibilisierung von
Steiners Weltanschauung, weniger um eine kritische und methodisch reflektierte Analyse
und historische Kontextualisierung seiner Vorstellungen. Dies dokumentieren auch
Verknüpfungen von Steiners Vorstellungen mit zeitgenössischen Vorstellungen, etwa zu New
Age-Autoren und zur Psychologie bei Clement (S. XIII. XXIII) oder zu Kunst, zu Susanne

K. Langer, Ernst Cassirer zur «mathematischen Mystik» bei Kiersch (S. XL-XLIII).
Im letzten zu besprechenden Bd. (SKA 10) sind zwei Schriften Steiners zur «Meditation»

aufgenommen, Ein Weg zur Selbsterkenntnis des Menschen von 1912 und Die
Schwelle der geistigen Welt von 1913; das Vorwort stammt von Christian Clement, die
Einführung von Terje Sparby, Professor für Philosophie an der Steiner-Hochschule in
Oslo. Was allerdings eine «meditative Erarbeitung der Anthroposophie» (Clement)
kennzeichnet, bleibt unklar, ebenso Steiners Verständnis der anthroposophischen «Meditation».
Als er 1918 in einem Nachtrag dafür den Begriff «Seelenweg» nutzt (S. 62), wird auch
nicht klarer, was seine «Meditation» von seinen theosophischen Praktiken höherer
Erkenntnis unterscheidet - wenn es denn hier eine größere Differenz gibt - oder von anderen
meditativen Praktiken in Steiners Umfeld.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 503

Clement platziert auch in diesem Bd. Steiner außerhalb der akademischen Wissenschaft.
Bei der «anthroposophischen Meditation» gehe es für « [den] Menschen der Moderne» (sie)
«um grundsätzlich andere Arten des Wahrnehmens, Denkens und Erkennens» (S. VII f.).
Diese Diastase sieht er auch bei Inhalten. So soll die «individuelle Bewusstseinsentwick-
lung [...] nach Steiner in der Regel Vorwegnahme bzw. Grundlage von Entwicklungsstufen,

die später auch von einem Kollektiv durchgemacht werden und eine <Kulturstufe> der
Menschheit darstellen», sein (S. XV). Dies entspricht Haeckels Theorie der Rekapitulation
der Phylogenese in der Ontogenese, die (natürlich) auch Steiner adaptierte, aber davon
erfährt man nichts, stattdessen geht es bei Clement wieder um Fichte und Hegel sowie um
Freud und Jung.

Interessanter sind für die weitere Forschung die verstreuten Hinweise auf Veränderungen

in Steiners Denken. Clement etwa sieht eine Distanzierung vom Begriff Monismus
seit 1902 (S. XI), eine Erweiterung des Modells von Bewusstseinsphasen (S. XIX) und
eine Uneinheitlichkeit von Steiners Bewusstseinstheorie (S. XIV), aber es bleibt bei
Andeutungen. Sparby erwähnt Steiners Kreation neuer Begriffe, ohne dem aber weiter
nachzugehen (S. 145), und verweist auf Spannungen, etwa wenn Steiner beanspruche, einen

«objektiven Zugang» zu einer höheren Welt zu vermitteln, gleichzeitig jedoch in seiner

Partikularität, etwa von «Gefühlen», verbleibe (S. LVII). Literatur zur boomenden
Emotionsforschung sucht man vergebens. - Bemerkenswert sind seine Hinweise, wie sehr sich
das anthroposophische Milieu von einer wissenschaftlichen Beschäftigung mit diesen
Steiner-Texten entfremdet hat (S. XXXIV. XLII).

Auch Sparby weist sich als Anhänger Steiners aus, etwa wenn er seine Beobachterposition

verlässt: «Steiners Werke [...] enthalten zahlreiche Schilderungen von sinnlich nicht
wahrnehmbaren Realitäten» (S. XXVII), und «kein wirklicher Grund» spreche «von einem

phänomenalistischen [sie] Standpunkt aus» gegen die Existenz von «rein geistigen Wesen
oder Engeln» (S. LXX). Eine anregende Überlegung betrifft die Frage, ob Steiner eigene
«geistige Erlebnisse» gehabt habe. «Tatsächlich lässt Steiner offen», so Sparby, «ob und
in welchem Maße es sich um eigene geistige Erlebnisse handelt» (S. XXVIII; ähnlich S.

XXX). Dieses Thema ist für das anthroposophische Milieu brisant, weil daran die Verläss-
lichkeit seiner Aussagen über «höhere Welten» und letztlich das gesamte System übersinnlicher

Erkenntnis hängt. Das mag ein Grund sein, warum Sparby die konkrete Frage, ob
oder was bei Steiner auf«Erfahrung» oder auf theosophische «Überlieferung» zurückgehe,
offenlässt (S. XXXII). Steiner selbst war an diesem Punkt jedoch überhaupt nicht schüchtern.

In Ein Weg beanspruchte er, eine «unmittelbar mit dem Seelen-Erleben zusammenhängende

Mitteilung» zu geben; «diese Schrift kann deshalb angesehen werden als die

Wiedergabe von Seelenerlebnissen.» (S. 9f.) Die an dieser Stelle notwendige Beschäftigung

mit Steiners Erlebnisbegriff gibt es nicht, und hinsichtlich seiner Biographie stellen
sich weitere Fragen: Mir sind keine biographischen Belege bekannt, dass Steiner selbst
intensiv meditiert habe.

Sodann fehlt in den Ausführungen zum «Werkkontext» (S. XXVIII) fast alles, was man
in einer wissenschaftlichen Perspektive erwarten kann, und die seitenlangen Ausführungen
zu «Problemstellungen» sind eine Plausibilisierung von Steiner aus anthroposophischer
Perspektive. Man erfahrt nichts zum historischen Kontext, etwa der Entstehung beider
Werke unmittelbar vor und nach Steiners Abspaltung von der Theosophie Annie Besants
im Dezember 1912. Überhaupt bleibt der theosophische Kontext wieder unterbelichtet.
Begriffe wie Kundalini, Auren und Chakren werden mit dem Hinweis erledigt, dass Steiner

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



504 Rezensionen - Comptes rendus

«vor allem seine unmittelbare kulturelle Umgebung im Auge» gehabt habe (S. XXXVI).
Wissenschaftliche Literatur dazu wird einmal mehr nicht zur Kenntnis genommen. Und
ständig zeigen sich bei Sparby fehlende Kenntnisse der aktuellen wissenschaftlichen
Debatten. Wenn er etwa behauptet, die Existenz der Rosenkreuzerbruderschaft des 17.
Jahrhunderts im Umfeld von Valentin Andreae sei «umstritten» (S. XXXVI, Anm. 10), so

bewegt er sich damit außerhalb der Forschung; schon Andreae selbst hatte die Erzählung der
Rosenkreuzerbruderschaft als seine fiktionale Erzählung offengelegt, die Forschung hat
dies vollumfänglich bestätigt. Vielmehr geht Sparby damit der Unkenntis Steiners auf den

Leim, der die Existenz dieser geheimen Bruderschaft kontrafaktisch postuliert hatte.
Anregend sind hingegen Überlegungen in Anlehnung an buddhistische Vorstellungen, ob
Steiner einigen Elementen seiner Anthropologie «einen illusorischen Charakter»
zugeschrieben habe (S. LXXVII-LXXX). Allerdings führt Sparby diese Überlegungen freihändig

vor, ohne direkte Bezüge auf Steiners Werk - und so lässt sich eine Diskussion mit
ihm nicht führen.

Beim Stellenkommentar bleibt man dann ungläubig stehen: Nachweise stammen praktisch

nur aus der SKA und aus Steiners Werken. Diese selbstreferenzielle Sammeltätigkeit
geht jeder Auseinandersetzung mit außeranthroposophischen Überlegungen und Publikationen

aus dem Weg. Die Begründung schlägt dem Fass den Boden aus: Steiner habe

«gänzlich auf Bezüge auf andere Werke oder Autoren verzichtet» (S. 143). Aber genau
deshalb benötigen die Leserinnen und der Leser Verständnishilfen, weil die «Bezüge auf
andere Werke» implizit und nicht nur inhaltlich massiv in dem Text stecken.

Schließlich setzt eine schludrige Editionsarbeit dem Ganzen die Krone auf. Beim
bibliographischen Apparat für Die Schwelle zur geistigen Welt hat man einfach via copy &
paste den Apparat von Ein Weg zur Selbsterkenntnis (S. LXXXV) übernommen, sodass

die editorischen Hinweise ins Nichts führen und die Edition in diesem Kern unbenutzbar
ist. Dieses Desaster ist ein Hinweis, dass die Geschwindigkeit der Edition massiv auf die
Qualität drückt.

Zusammenfassend: In diesen Bde.n türmen sich inhaltliche und editorische Probleme.
In allen Einleitungstexten fehlen zentrale wissenschaftliche Dimensionen und Publikationen,

es handelt sich vielfach um Weltanschauungsliteratur, die kritische Analyse durch
Apologie ersetzt. Editionstechnisch wäre zudem zu überlegen, wie mit den sich wiederholenden

Erörterungen zur Erkenntnistheorie umzugehen ist, während die eigentlichen Themen

der edierten Texte an den Rand gedrückt oder ignoriert (übersehen?) werden. Dazu
kommen nun auch editorische Probleme, keine Einbeziehung unpublizierter Vorlagen oder
falsche bibliographische Angaben, die einen Bd. unbenutzbar machen. All das passiert im
Verlag frommann-holzboog, einem im deutschen Sprachraum und weltweit bedeutenden
Wissenschaftsverlag, und droht, dessen Renommee zu untergraben.

Fribourg Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 505

Florian Hitz, Aufden Spuren der Hugenotten und Waldenser. In 28 Tagen von Genfnach
Schaffhausen. Mit einem historischen Überblick von Margrit Wick-Werder, Pfäffikon
(Schwyz)/Bern, Fink Medien AG/Stiftung VIA, 2023, 96 S„ ISBN 978-3-905865-30-1.

Florian Hitz, Sur les pas des Huguenots et des Vaudois du Piémont. De Genève à

Schajfhous en 28jours. Avec un exposé historique de Margrit Wick-Werder. Traduit de

l'allemand par Laurent Auberson, Pfäffikon (Schwytz)/Berne, Fink Medien AG/Stiftung
VIA, 2023, 96 pp., ISBN 978-3-905865-31-8.

Der Wander- und Kulturführer Aufden Spuren der Hugenotten und Waldenser gibt einen

guten Einblick in das schweizerische Teilstück des ehemaligen Fluchtweges der
Glaubensflüchtlinge des vorrevolutionären Frankreichs und Savoyen. Die französischen
Glaubensgemeinschaften der Hugenotten, respektive Waldenser aus dem Herzogtum Savoyen, wurden

aufgrund ihrer Bekenntnisse zum Calvinismus landesweit verfolgt und durchquerten
auf ihren Fluchtwegen nach Deutschland u.a. das eidgenössische Mittelland. Auf rund 580
Kilometern zwischen Genf und Schaffhausen erstreckt sich die geschichtsträchtige Route
aus dem 17. Jahrhundert. Der aufgearbeitete Kulturweg folgt der alten Fluchtroute, die
grösstenteils entlang den Wasserwegen durchs Mittelland führt und macht hier und da
einen Umweg zu einem kulturell bedeutsamen Erbe. Auf den 28 Etappen wandern Interessierte

von Genf am Arc Lémanique durch das waadtländische und neuenburgische Mittelland

bis ins zentrale Drei-Seen-Land, dort wird via Aarau und Zürich durch eine
landschaftlich abwechslungsreiche Wegführung das an Deutschland grenzende Schaffhausen
erreicht. Zusätzlich zu den 28 Etappen bietet der Wanderführer drei Varianten (Charrot-
Genf-Plainpalais; Route durchs Broyetal, Wegführung via Biel/Bienne durch die grösste
bilinguale Stadt der Schweiz sowie 6 Stadtrundgänge: Genf, Lausanne, Neuenburg, Bern,
Zürich, Schaffhausen).

Nach einer Einführung zum schweizerischen Teil der Kulturroute des Europarates setzt
sich der Wanderführer mit den historisch bedeutsamen Wendepunkten der evangelischen
und reformierten Glaubensflüchtlinge auseinander. Die Bieler Historikerin Margrit Wick-
Werder macht einen geschichtlichen Überblick und diskutiert politische, gesellschaftliche
und religiöse Fluchtmotive und -gründe (S. 11-21 Lesende erhalten ausserdem durch eine
kurz skizzierte Chronologie der ausschlaggebenden historischen Ereignisse eine Einführung

in das Zeitgeschehen. Dabei wird auch aufgezeigt, welche gesellschaftlichen und
politischen Ereignisse die Gläubigen zur Flucht nötigten. Der über drei Jahrhunderte
dauernde Exodus der Hugenotten und Waldenser betrafalle Bevölkerungsgruppen, von
Geistlichen, Adeligen, Kaufleuten und Offizieren bis zu Handwerkern, Landarbeitern und
Dienstboten und war geprägt von eher spontanen Abreisen bis zu vorbereiteten in internationale

Netzwerke expandierender Unternehmer.
Der ausführlich gestaltete zweite Teil des Buches entfaltet sich als detaillierter

Wanderbegleiter der 28 Etappen, welche von Genf quer durch die Schweiz nach Schaffhausen
bzw. ins angrenzende Deutschland führen. Es sind die originalen Fluchtwege des 17.
Jahrhunderts, auf denen Wanderer entlang der Wasserwege unterwegs sein können. Auf jeder
der landschaftlich abwechslungsreichen Strecken wird auf kulturelles Erbe aufmerksam
gemacht. Der Start der ersten Wander-Etappe führt von Chancy nach Genf. Historische
Quellen offenbaren unterschiedlich starke Wellen von Glaubensflüchtlingen; die meisten
riskierten mit der Aufhebung des Edikts von Nantes ab 1685 die Flucht. In der Folge teilte

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



506 Rezensionen - Comptes rendus

die Genfer Regierung den anreisenden Flüchtlingsgruppen das Schwemmland beim Zu-
sammenfluss von Rhone und Arve für den Gemüseanbau zu. Die Hugenotten brachten aus
ihrer Heimat das traditionelle Savoir-faire der <culture maraîchère) mit - die für Genf bis
heute legendäre Kardy fand Eingang in den Gemüseanbau, aber auch Bohnen, Krautstiele,
Lauch, Lattich und Spargel. Im östlichen Mittelland finden sich noch heute Spuren der
Textilindustrie, auch sie lässt sich zurückfuhren auf die überlieferten Kenntnisse der
Hugenotten, die ihre Fertigkeiten an die Bevölkerung des Transitlandes weitergaben. Der
Wander- und Kulturführer macht aber auch nicht Halt vor oft verdrängten und wenig
glorreichen Kapiteln der Geschichte. Die in Neuchâtel bewunderten prunkvollen Bauten und

imposanten Paläste von Familien wie de Pourtalès oder DuPeyrou rufen den transatlantischen

Waren- und Sklavenhandel in Erinnerung; denn auch Hugenotten waren in die
florierende Wirtschaft - insbesondere mit Baumwolle - verstrickt.

Das von der Stiftung VIA herausgegebene, farbige und ansprechend gestaltete Bändchen

passt in jede Jackentasche, der QR-Code fuhrt schnell zum Kartenmaterial des Bundesamts
für Landestopografie swisstopo und kompensiert die etwas knapp ausgeschilderten
Wegabschnitte, denn die blauen Symboltäfelchen verlieren sich unter den manchmal recht
zahlreichen Beschilderungen und Hinweisen anderer Wanderrouten. Die konsequent zweisprachige

Webseite via-huguenots.ch überrascht - neben den digital hinterlegten Routen - mit
viel Zusatzmaterial: Angebote wie etwa der Stadtrundgang in Zürich, der Visioguide Naufrage

05.09.1687, ein historischer Abriss sowie Links zu weiteren Anbietern und Museen
im Ausland.

Aufden Spuren der Hugenotten und Waldenser richtet sich an ein breites Publikum und
ist eine Einladung, sich mit aktuellen Gegebenheiten auseinanderzusetzen. So schlägt die
Ausstellung «Wurzeln schlagen - Menschen und Pflanzen im Exil | Prendre racine - Hommes

et plantes en exil» den Bogen zur aktuellen Migration, indem sie in «Neuen Gärten»
(des HEKS) gezeigt wird: Die Ausstellung zu den von den Hugenotten im 17. Jahrhundert
nach Genf gebrachten Gemüseanbau bringt in den Familiengärten für Migrant:innen
unterschiedliche Menschen in Kontakt. Der vor 300 Jahren stattgefundene, hugenottische
Einfluss auf den Gemüseanbau in der Schweiz setzt sich in der aktuellen Migration fort.
Wie lange wird es wohl dauern, bis albanische oder iranische Gemüsesorten den
schweizerischen Speiseplan weiter diversifizieren? Es dauerte einige Jahrhunderte, bis die
Einflüsse der Hugenotten positiv konnotiert bzw. gar als Innovationsschub betrachtet wurden;
nicht wenige wähnen sich heute stolz, hugenottische Vorfahren ausmachen zu können! Die
erwanderbaren Geschichtsetappen aus dem 17. Jahrhundert eröffnen neue Sichtweisen für
die aktuelle (post-)migrantische Gesellschaft. So ermöglicht die Zeitreise ins 17. Jahrhundert

die aktuellen Fluchtwege und Glaubensflüchtlinge in einem erweiterten, geschichtlichen

Kontext einzuordnen.

Bern Irène Zingg

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



Rezensionen - Comptes rendus 507

Enrico Castro Montes/Idesbald Goddeeris/Magaly Rodriguez Garcia/Janne
Schreurs/Karel Van Nieuwenhuyse/Marjolein Wilke, Dekolonisering in verleden en
heden. Postkoloniale en subaltern perspectieven voor geschiedenisonderwijs, Leuven,
Leuven University Press, 2023, 151 p., ISBN 978-94-6270-350-6.

An introduction to postcolonial and subaltern perspectives for history education in Flemish
secondary schools, written in Dutch: perhaps not the most obvious choice for a review in
the Swiss Journalfor Religious and Cultural History (SJRCH). However, with the theme
of this edition of SJRCH focusing on postcolonial memory, the most recent volume in the
«Historical Thinking» series ofLeuven University Press does provide an interesting,
practice-based example of contemporary historical culture around the colonial past, in a
specific cultural and political setting: post-2020 and Black Lives Matter Belgium. Moreover,
it touches on a theme even more so relevant to the focus of this SJRCH: the representation
of the colonial past in history education.

Like previous volumes in the «Historical Thinking» series, Dekolonisering in verleden
en heden. Postkoloniale en subalterne perspectieven voor geschiedenisonderwijs (Deco-
lonising in the Past and the Present. Postcolonial and Subaltem Perspectives for History
Education) is intended specifically for history teachers, but is promoted as also being relevant

for historians in general and all who are interested in the topic. The compact book,
only 151 pages long, covers a lot of ground. The first section provides an overview of
relevant theories and historical developments, covering everything from different historical

stages of (political) decolonisation - from 18th century British American colonies to

post WWII-decolonisation movements - to a summary ofkey postcolonial, decolonial and

subaltem concepts and thinkers. The second section consists of specific teaching modules

on decolonisation after 1945, developed by the authors in collaboration with teachers and
teacher trainers. This review will touch briefly on both sections.

The authors have compiled a comprehensive yet concise introduction to the topic. Especially

useful is Idesbald Goddeeris' chapter. Goddeeris provides a fine introduction to the
different phases of decolonisation, approaching it first as a political process and offering a

succinct historical overview, and secondly as a (more recent) mental process. Goddeeris
offers ample material/analysis for the history teacher, such as comparisons between the
first two phases of decolonisation and contemporary examples of postcolonial memory in
the Belgian public sphere, the latter through a paragraph on the recently renewed Afrika
Museum in Tervuren.

After this broad, introductory chapter by Goddeeris, the next two chapters delve more
into the theory, method and sources of postcolonial and decolonial perspectives. All the
key thinkers (Saïd, Spivak, Bhabha, Mignolo) are covered, briefly but well. The value of
the chapters lie in their conceptual clarity and brevity; the most important debates in the
field are mentioned and concrete prompts are offered for teachers, for example on how to
counter eurocentrism. This first section is rounded off by an interesting chapter on Subaltern

Studies. Specifically, the focus on the influence of subaltem studies on Belgian
historiography is valuable. English speakers will be happy to know that the first, more theoretical

part of this chapter is based on an earlier article by Magaly Rodriguez Garciâ and

Amandine Lauro, published in 2016 in the Journal of Belgian History (Magaly Rodriguez
Garcia/Amandine Lauro, Belgian History and the Making ofMarginality and Subaltemity,
in: Journal ofBelgian History 46/1 [2016], 14-39). Both chapters offer case studies, which

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOI: 10.24894/2673-3641.00187



508 Rezensionen - Comptes rendus

might seem a little redundant in view of the contents of section two, but especially the case
studies in the chapter on subalternity are exciting and intriguing for the non-teaching
readers as well, focusing on sex work and sport.

The second half of the book, in turn, is a lot less relevant for the non-Belgian and non-
teaching readers, but still interesting for those working in the field of postcolonial/memory
studies. It functions as a didactic incorporation of the theoretical insights from part one,
and was developed in line with the new minimum targets on historical awareness in
Belgium, that went into effect in 2019. In these new minimum targets, (historical thinking)
was put front and centre, and compared to the previous period, concretely defined as a

combination of (doing) and (knowing) history. The lessons were tested during a research

project in 2020-2021, with different level students in the 5th and 6th year of secondary
school. Again, for the interested reader: an English-language article published last year by
the same authors - Karel van Nieuwenhuyse and Marjolein Wilke - offers a similar content
and more background information on the design principles behind the lesson series

(Marjolein Wilke/Fien Depaepe/Karel Van Nieuwenhuyse, Fostering Secondary Student's
Historical Thinking: A Design Study in Flemish History Education, in: Journal of Formative

Design in Learning 7/1 [2023], 61-81). It is in these lessons that the suitability of the

subject of history in schools for in-depth, nuanced and critical reflections with students on
current societal debates about identity and the colonial past come to the fore, and in that
regard, this volume of «Historical Thinking» definitely lives up to its central aim of providing

theory and body to current societal debates. In short, Decolonising in the Past and the
Present is a relevant and concise introduction to postcolonial and decolonial theory for
history teachers and historians alike, and - for the readers of this journal - a valuable
introduction to the dynamics of (post-)colonial memory in contemporary history education
in Belgium.

Tienhoven Madelief Feenstra

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 449-508, DOl: 10.24894/2673-3641.00187


	Rezensionen = Comptes rendus

