Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 118 (2024)

Artikel: Christianisierung oder Sinisierung in der frihen Chinamission? : Die
Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero
referenzierenden Schrift Dell'amicizia

Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1075886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christianisierung oder Sinisierung in der frithen
Chinamission? Die Inkulturationsmethode
Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero
referenzierenden Schrift Dell’amicizia”

Heinz Sproll

Der Name Rom wird als das «symbolische Signifikat der Referenz» ! bezeichnet,
iiber den sich seit der Antike die okzidentale Kultur verstindigt. Uber so unter-
schiedliche Rom-Semantiken wie zum Ersten (das «Sacrum Imperium Romanum»
des Mittelalters), Zweiten (Byzanz) und Dritten Rom (Moskau), zum Rom der
Republik bei den (Founding Fathers> und bei den Protagonisten der Franzosi-
schen Revolution und zum pépstlichen Rom der «Cathreda Petri> der katholischen
Ekklesiologie und des Corpus luris Canonici werden bis in die Gegenwart for-
mative Narrative und performative Diskurse generiert, die das Selbst- und Fremd-
verstdndnis des Abendlandes bis heute konstituieren: «Auch heute exportiert der
Westen seine Struktur, sein Ordnungsdenken, seinen Juridismus, seine Staatlich-
keit [...] Die Romreferenz ist absolut intakt und Rom spielt entgegen allen Versi-
cherungen immer noch die Rolle des groBen Wchters des Abendlandes.»?

Jede instituierte Macht des Westens referenziert mithin auf Rom ihre Legiti-
mierbarkeit. Damit aber die referentiellen Semantiken auf Rom fokussiert bleiben
und damit Rom als «Distributionsmedium fremder Kulturen® und Operator [...]
lingual-juridischer Transfers»* fungieren kann, muss es sich als ubiquitérer Zent-
ralreferent von seinem topographischen Ort entkoppeln, so wenn beispielsweise
im rémischen Recht fremde Verkehrs- und Kommunikationsstandards konverti-
bel gemacht werden.’

Die semantische Offenheit, Anschlussfdhigkeit und Konversionsféhigkeit er-
laubt es dem Zentralreferenten Rom, andere Bezugschiffren zu dereferenzieren

*

Besonderer Dank gebiihrt Frau Dr. Simona Colombo-Scheffold, Esslingen, fiir die Forma-
tierung des Textes und Frau Miriam Stawski, Fribourg, fiir die vielen niitzlichen sinologi-
schen Hinweise.

Cornelia Vissmann, Das Recht und seine Mittel, Frankfurt a. M. 2012, 27.

Paul Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Geriicht, in: Tumult, 26 (2001), 112.
Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 33.

Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 34-35.

Vegl. u. a. Tomasz Giaro, Aktualisierung Europas, Genua 2000; ders.. Privatrecht als Technik
der Gerechtigkeit, in: Herfried Miinkler/Marcus Llanque (Hg.), Konzeptionen der Gerech-
tigkeit, Baden-Baden 1999, 7.

L =

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



352 Heinz Sproll

und Antidiskurse gegen Rom — so beispielsweise die der Reformation und des
Deutschen Idealismus — zu inkludieren oder in der Latenz weiter wirksam zu blei-
ben. So werden in Sprechakten der <renovatio imperii> oder der <translatio impe-
rii>® oft nur an der Oberfliche abgerissenen Traditionsketten als mimetische
Romreferenzen in Form von Renaissancen und Humanismen rekonstruiert und
gehen in ihrer normativen Geltung gestérkt aus dem Vergessen hervor.’

Die enorme Referenzierbarkeit, Konversionsfihigkeit und Hybridisierungskapa-
zitét des zentralen Codes Rom, fremde Sprachen und Kulturen in eigene Narrative
und Traditionsmuster produktiv und mimetisch zu verwandeln und zu integrieren,
aber auch den Transfer romischer Standards in fremde kulturelle Kontexte in der
sog. Romanisierung® mimetisch zu konvertieren, ist funktionaler Ermoglichungs-
grund fiir seine «sine fine» (Vergil),? geradezu unbegrenzte und nicht transzendier-
bare Deutungshegemonie als «Imperium der Interpretation, die Norm jeder Refe-
renz».'” Mag es im Hinblick auf postmoderne Antidiskurse auch scheinen, dass der
Name Rom als universaler Zentralreferent des Okzidents an performativer Geltung
eingebiisst hat und dass er im Hinblick auf afrikanische Semantiken'' — in volliger
Verkennung seines metahistorischen Potentials und seiner metaideologischen
Funktion trotz seiner Mythisierung durch diverse Abendlanddiskurse'* — im post-
kolonialen Diskurs als eurozentrisch und kolonialistisch dekonstruiert worden sei,
so deutet nichts darauf hin, dass er zugunsten anderer Codes dereferenziert wurde.

Ganz im Gegenteil: Als mimetischer Organisator wechselseitiger Uberset-
zungsoperationen 1 strukturiert er weiterhin in Sprechakten im Rahmen der
«weltumspannenden und weltweiten Latinisierung» '* und narrativen Metaphern

Vgl. Werner Goez, Translatio imperii, Tiibingen 1957; Piet A. Van den Baar, Die kirchliche
Lehre der translatio imperii in Rom bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts (= Analecta Gregori-
ana, Vol. 18), Rom 1956.

7 Vgl. Harald Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 32000.

Vgl. u. a. Wouter Vanacker/Arjan Zuiderhoeck (Hg.), Imperial Identities in the Roman
World, London/New York 2017; John C. Barrett, Romanisation, in: David J. Mattingly/
Susan E. Alcock/John C. Barrett (Hg.), Dialogues in Roman Imperialism, Portsmouth 1997,
51-64; Greg Woolf, Becoming Roman (1998), Cambridge 2003.

% Vergil, Aen 1, 279.

Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 25.

Vgl. u. a. Frantz Fanon, Fiir eine afrikanische Revolution, Paris 1972; Achille Mbembe,
Politik der Feindschaft, Berlin 2017.

Vgl. neuerdings Franziska Metzger/Heinz Sproll (Hg.), Abendlanddiskurse und Erinne-
rungsriume im 19. und 20. Jahrhundert, Wien/Koln 2022.

Vegl. u. a. Maurizio Bettini, Vertere: Un’antropologia della traduzione nella cultura antica,
Turin 2012; neuerdings Barbara Cassin, Nostalgie. Wann sind wir wirklich zu Hause?, Ber-
lin 2021, 61; Florence Dupont, Rom — Stadt ohne Ursprung, Darmstadt 2013,

Jacques Derrida, Glaube und Wissen, in: ders./Gianni Vattimo (Hg.), Die Religion, Frank-
furt a. M. 2001.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission? 353

im Speichergedéchtnis die Erinnerungsrdume!®> des Okzidents, iibertrigt in rezi-
proken Transaktionen fremde Standards in eigene und konvertiert identische in
nicht-identische Paradigmen.'® Rom wird mithin zum «Paradigma <inbegrif-
fene(r) Andersartigkeity».!”

Was fiir Rom als Zentralreferent im Allgemeinen gilt, trifft besonders flir Mar-
cus Tullius Cicero (106—43 v. Chr.) zu, der nicht nur als Organisator von Uber-
setzungsoperationen griechischer Philosophie in rémische Kontexte fungierte,
sondern das abendldndische Bildungsgeddchtnis seit Quintilian (ca. 30—69 n.
Chr.) wie kaum ein anderer romischer Autor, Vergil (70-19 v. Chr.) ausgenom-
men, konstituierte.'® Ciceros Epistemologie, die das Problem kognitiver Unge-
wissheiten, mithin die Dichotomien zwischen <«dubium> und <fides», Skeptizismus
und Dogmatismus im Verfahren eines Denkstils variabler Konstellationen von
epistemischen Urteilen der <Alia ex alia ... videantur) ' bzw. der rhetorischen «dis-
putatio ad utramque> zugunsten des methodisch-analytischen Urteils der «proba-
bilis argumentatio> als «veri simile>?° dank der der (natura hominis) inhérenten
(recta ratio» im entelechetisch verstandenen Kosmos?' zum kohérenten, auf der
Freiheit personaler Urteilskraft basierenden, synthetischen Urteil von maximaler
Wahrscheinlichkeit des durch eine konjekturale Metaphysik bestimmten <eikos
logos) als korrespondierendes Abbild der transzendenten, modal qualifizierten
Wahrheit des Seins, besonders im Bereich der Ethik, in einem dialektischen Er-
mittlungsverfahren transgrediert, enthdlt im Katalysator des «<probabile» als «<veri
similey in der Verbindung von Rhetorik und Philosophie in der Forschung bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts ein lange tibersehenes, kohdrentes mimetisches Poten-
tial an Referenzierbarkeit und Konversionsfihigkeit, das zumindest wieder seit

Zum Begriff und zur Theorie vgl. u. a. Aleida Assmann, Erinnerungsrdume, Miinchen 2018,
besonders 343-—407; Franziska Metzger, Erinnerungsriume, in: dies./Dimiter Daphinoff
(Hg.), Ausdehnung der Zeit, Wien/K6ln/Weimar 2019, 1945,

16 Vgl. beispielhaft Rémi Brague, L’Europe. La voie Romaine, Paris 1992.

Cassin, Nostalgie (wie Anm. 13), 76.

Vgl. Wilhelm Dilthey, Die Gesamtmotive des metaphysischen Bewusstseins, in: ders., Ge-
sammelte Schriften I, Leipzig/Berlin 1914, 499; Theodor Zielinski, Cicero im Wandel der
Jahrhunderte, Leipzig/Berlin *1912; Bruno Weil, 2000 Jahre Cicero, Ziirich/Stuttgart 1962.
19 Nat deor. 1,9.

Ac. Pr. 2, 32, Vgl. u.a. Walter Nicgorski, Cicero’s Scepticism and His Recovery of Political
Philosophy, New York 2016; ders., Cicero’s Distinctive Voice of Friendship. De Amicitia and
De Re Publica, in: John von Heyking/Richard Avramenko (Hg.), Friendship and Politics: Es-
says in Political Thought, Notre Dame 2008, 84—114; Therese Fuhrer, Der Begriff des veri
simile bei Cicero und Augustin, in: Museum Helveticum, 50 (1993), 107-125; Siegbert Peetz,
Ciceros Konzept des probabile, in: Philosophisches Jahrbuch, 112 (2005), 97-113; Marco Blei-
stein, Alia ex alia nexa. Untersuchungen zur Struktur von Ciceros Philosophieren, Heidelberg
2022.

2 Val. Peter Nitschke, Die Gotter, die Tugenden und der Staat, in: Emanuel Richter/Riidiger
Voigt/Helmut Konig (Hg.), Res publica und Demokratie. Die Bedeutung von Cicero fiir das
heutige Staatsverstindnis, Baden-Baden 2007, 123—138.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOIL: 10.24894/2673-3641.00182



354 Heinz Sproll

dem Renaissance-Humanismus naturrechtliche Diskurse in 6ffentlichen Ré&umen
mit enormen Wirkungen politischen Handelns ermdglichte und sie gerade durch
die Rezeption des epistemischen und ethischen Probabilismus auch fiir aussereu-
ropidische Kulturen anschlussfihig machte.

Im Bildungsgedéchtnis des Renaissance-Humanismus?? wurde Cicero® be-
sonders in den <studia humanitatis) nicht nur als Rhetor?*, sondern auch als Para-
digma der von biirgerlichem Gemeinsinn bestimmten rémischen Republik und als
normative Matrix fiir die frithneuzeitliche Biirgerrepublik memoriert.? So refe-
rierte gerade die humanistisch bestimmte, von Ignatius von Loyola (1491-1556)
am 15. August 1534 gegriindete Societas lesu?®, auf Ciceros Moraltheologie?’
und nahm seine Werke in ihren Bildungskanon auf.?® Mehr noch: Die Jesuiten-
missionare globalisierten das Bildungsgedéchtnis und den Erinnerungsraum an
Ciceros Oeuvre, indem sie sie vermittels ihres Inkulturationshandelns mit der chi-
nesischen Kultur des Konfuzianismus in eine kommensurable und intrinsische
Relation setzten.?

Im Unterschied zum Konstruktivismus, der die eigenen epistemologischen
Pramissen nur unzureichend reflektiert und daher stipuliert, historische Phéno-
mene seien Produkte (<Erfindungeny) einer jeweiligen von ideologisch-politi-
schen Interessen bestimmten ex-post Konstruktion, die es zu dekonstruieren gelte,
wird in vorliegender Studie eine solche Hermeneutik der Memoration angewandt,

22 Vgl. Michael Lackner, Das vergangene Gedéchtnis. Die jesuitische mnemotechnische Ab-

handlung Xiguo Jifa. Ubersetzung und Kommentar, Wiesbaden 1986.

2 Vgl. Anne Eusterschulte/Giinter Frank, Cicero in der friihen Neuzeit, Stuttgart 2018.

2 Vgl. u. a. Marc Fumaroli, L’age de I’éloqunce, Paris 1980; Neudruck Genf 2002.

25 Immer noch grundlegend: Hans Baron, Cicero and the Roman Civic Spirit in Middle Ages
and the Early Renaissance, Manchester 1936; ders., Biirgersinn und Humanismus in Florenz,
Berlin 1994; Quentin Skinner, The Foundation of Modern Political Thought, Bd. I: The Re-
naissance, Cambridge 1978: John G. H. Pollock, Die andere Biirgergesellschaft, Frankfurt
a. M. 1993,

%6 Zur Friihgeschichte der Gesellschaft Jesu vgl. John O’Malley, Die Ersten Jesuiten, Wiirz-
burg 1995.

7 Vgl. Robert Aleksander Maryks, Saint Cicero and the Jesuits. The Influence of the Liberal

Arts on the Adoption of Moral Probabilism, London 2008.

Vgl. u. a. Francois Dainville, L enseignement de I’histoire dans les colléges des Jésuites du

XVI au XVIII siécle, Paris 1957; Heinz Sproll, Die Begriindung der Historischen Bildung

aus dem Geist des christlichen Humanismus, in: Archivum Historicum Societatis Iesu, 79

(2010), 345-380; Paul Nelles, Historia Magistra Antiquitatis, in: Renaissance Studies, 13/2

(1999), 130-172; Jaska Kainulainen, Virtue and Civic Values in Early Modern Education,

in: Journal of Jesuit Studies, 5 (2018), 520-548.

2 Vgl. neverdings Andreas Miiller-Lee, The Jesuit Mission to China and the Reception of An-
cient Greek and Roman Culture in China and Korea, in: Almut-Barbara Renger/Xin Fan
(Hg.), Receptions and Roman Antiquity in East Asia, Leiden/Boston 2018, 19—49, zu Ricci
21-30; Noel Golvers, Reading Classical Latin Authors in the Jesuit Mission in China: Se-
venteenth to Eighteenth Centuries, in: Renger/Xin Fan, Receptions and Roman Antiquity in
East China (wie Anm. 29), 50-72.

28

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOIL: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friithen Chinamission? 353

die zu verstehen sucht, wie Erinnerungsrdume in der <ongue durée) generiert
wurden und als <ars) im Sinne Ciceros®® bis zur Sattelzeit der Aufkldrung von
1750 bis 18503! lebensweltlich verankert waren und mithin einen hohen norma-
tiven, verhaltensbestimmenden Geltungswert beanspruchen konnten.

So wurde Ciceros Laelius De amicitia®® in diesem vorsattelzeitlichen Kontext
nicht nur unter philologischem Interesse, sondern auch unter der humanistischen
Zielsetzung gelesen, im wechselseitigen Zusammenhang zwischen «litterae) und
«mores) parinetische Normen fiir ein gutes und gelungenes Leben zu erortern.*

Da kulturgeschichtliche Studien trotz gegenwirtiger postkolonialer Diskurse
bis vor kurzem noch weitgehend unilateral normative okzidentale Perspektiven
transportieren®, sind sie kaum geeignet, die komplexen hermeneutischen und
kommunikativen Prozesse der Ubersetzung antiker Standards vermittels huma-
nistischer Deutung in den chinesischen Kontext zu verstehen.

Daher wird die folgende Studie von drei Erkenntnisinteressen bestimmt. Dabei
wird erwartet, dass das Theorem der Erinnerungsrdume in globalgeschichtlicher

30 Cicero, De orat 2, 352-354; Rhetorica ad Herenium 3, 26—40. Vgl. Quintilian, Institutio
oratoria 11.2,1-51. Zum Transfer der technisch verstandenen <ars memorativa> durch Ricci
in den konfuzianischen Kontext vgl. Michael Lackner, Jesuit Memoria, Chinese Xinfa:
Some Preliminary Remarks on the Organisation of Memory, in: Federico Masini (Hg.), Wes-
tern Humanistic Culture Presented to China by Jesuit Missionaries (XVII-XVIII centuries),
Rom 1996, 201-219.

31 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft, Frankfurt a. M. !'2020.

32 Cicero, Laelius. De amicitia. Laelius tiber die Freundschaft. Ubersetzt und hg. von Marion Gie-
bel, Stuttgart 2014/2015.

33 Vgl. u. a. Eusterschulte/Frank, Cicero in der frithen Neuzeit (wie Anm. 23); Mathias Asche,

Humanistische Bildungskonzeptionen im konfessionellen Zeitalter. Problemaufriss in zehn

Thesen, in: Julius Oswald/Rita Haub (Hg.). Jesuitica. Forschungen zur frithen Geschichte

des Jesuitenordens in Bayern bis zur Aufhebung 1773 (Beihefte zur Zeitschrift fiir Bayeri-

sche Landesgeschichte, Beiheft 17), Miinchen 2001, 373—404; Anton Schindling, Bildung
und Wissenschaft in der Frithen Neuzeit 1650-1800, Enzyklop#die Deutscher Geschichte

Bd. 30, Miinchen 21999; ders., Die katholische Bildungsreform zwischen Humanismus und

Barock, in: Hans Maier/Volker Press (Hg.), Vorderosterreich in der Frithen Neuzeit, Sigma-

ringen 1989, 137-176; Fidel Ridle, Gegenreformatorischer Humanismus, in: Volker Ham-

merstein/Gerrit Walther (Hg.), Spithumanismus, Géttingen 2000, 128-147; Peter Wolf, Hu-
manismus im Dienst der Gegenreformation, in: Thomas Maissen/Gerrit Walter (Hg.), Funk-
tionen des Humanismus, Gottingen 2006, 262—302; Wolfgang Reinhard (Hg.), Humanismus

im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhunderts, Weinheim 1984.

Vgl. neuerdings die selbstreflexiven Studien: Wolfgang Reinhard, Gelenkter Kulturwandel

im siebzehnten Jahrhundert. Akkulturation in den Jesuitenmissionen als universalhistori-

sches Problem, Miinchen 2016, 633—653: Wolfgang Behringer, Der grosse Aufbruch. Glo-

balgeschichte der Frithen Neuzeit, Miinchen 2023, bes. 410-415; Martin Muslow, Uber-
reichweiten. Perspektiven einer globalen Ideengeschichte, Berlin 2022; Hellwig Schmidt-

Glinzer, Kleine Geschichte Chinas, Miinchen 2008, 128-131; Miiller-Lee, The Jesuit Mis-

sion in China and the Reception of Ancient Greek and Roman Culture in China and Korea

(wie Anm. 29).

34

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



356 Heinz Sproll

Perspektive bisher hegemoniale eurozentrische Diskurse so zu iiberwinden ver-
mag, dass diachrone und transkulturelle hybride Operationen der Ubersetzung
und Memoration zwischen dem humanistischen Europa und dem neo-konfuzia-
nischen China der Song-Schule im 16. und 17. Jahrhundert als symmetrische
Kommunikationsformen zwischen Gruppen unterschiedlicher kultureller Prove-
nienz verstanden werden kdnnen.

1. Ausgehend von Ciceros epistemologischer und ethischer Prémisse des Pro-
babilismus geht es zunichst um die Rekonstruktion der langfristig konstruierten
Erinnerungsrdaume im Sinne der hermeneutisch-transkulturellen Vermittlung von
Ciceros Laelius tiber Matteo Riccis Dell'amicizia als humanistischen Grundtext
in den konfuzianischen Kontext als Jigaoyou lun, %, Nanchang 1595, beson-
ders unter der Fragestellung, ob Ricci die Alteritdt der chinesischen Kultur er-
kannte und sie in seiner Inkulturationsmethode beriicksichtigte. Zugespitzt for-
muliert: Ist Riccis Traktat als ein performatives Elaborat zu deuten, das zum
Zweck der Europdisierung christliche Elemente funktionalisierte oder umgekehrt
als ein sinisiertes Werk, das seine christliche Substanz im Verlauf der Transmis-
sion verloren hat?

2. Des Weiteren wird der Frage nachgegangen, inwiefern diese transkulturelle
Ubersetzungsoperation Riccis als «Go-Between» von der bisherigen okzidentalen
Kulturwissenschaft, die weitgehend von in sich geschlossenen, selbstreferentiel-
len und mithin inkommensurablen Kulturrdumen ausgeht*®, als versuchte, letzt-
lich gescheiterte®” praimperialistische Strategie zur Auflosung des neo-konfuzia-
nisch bestimmten Werte- und Ordnungsmodells Chinas der seit der Mitte des 13.
Jahrhunderts dominierenden Song-Schule®® in der ausgehenden Zeit der Ming-
Dynastie (1368—1644) gedeutet wird oder ob vielmehr gerade iiber die Vermitt-
lung westlich-humanistischer Erinnerungsrdume solche kulturellen Hybridisie-
rungen durch Ubersetzungsoperationen®” in China angestossen wurden, die zwar

35 René Etiemble, Les Jésuites en Chine. La querelle des rites (1552—1773), Paris 1966.

% So Samuel Huntington, The Clash of Civilisations and the Remaking of World Order,
(1996), New York 2011.

37 Vgl. Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert (wie Anm. 34);
Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35).

%% Vgl. Hans van Ess, Der Konfuzianismus, Miinchen 32023, 82-85.

* Vgl. u. a. Nicolas Standaert (Hg.), Handbook of Christianity in China, Bd. 1, Leiden 2001,
309-321; ders., The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-century China, in:
Renaissance Studies, 17/3 (2003), 367-391; Jacques Gernet, Chine et Christianisme: Action
et réaction, Paris 1982, 329; ders., La politique de conversion de Matteo Ricci/Matteo Ricci’s
Conversion Policy, in: Archives de sciences sociales des religions, 36 (1973), 71-89; Johan-
nes Hoffmann-Herreros, Matteo Ricci. Den Chinesen Chinese sein — ein Missionar sucht
seine Wege, Mainz 1990, 83—114; Michael Lackner, Lessons from Matteo Ricci, in: Reli-
gions and Christianity in Today China, I1/4 (2012), 33-41: Der Autor sieht in der konfuzia-
nisch bestimmten Kultur Chinas und im rationalen Diskurs des europdischen Humanismus

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOLI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission? 357

im Ritenstreit*® abgebrochen wurden, gleichwohl aber im Zusammenhang mit der
von Ricci intendierten Christianisierung*! als Modell zur Uberwindung eines he-
gemonialen und unipolaren westlichen Zivilisationsmodells durch ein dialogi-
sches, transkulturelles und inklusivistisches Paradigma globaler Kulturbegegnun-
gen, besonders zwischen dem sidkularisierten postchristlichen Westen und dem
sich seiner konfuzianischen Wurzeln wieder besinnenden China gelten kdnnen.

3. Um Residualbestéinde bisheriger eurozentrischer und hegemonialer Deu-

tungsparadigmen besser zu erkennen, sollen chinesische Forschungsergebnisse

40

41

den Ermdglichungsgrund fiir Riccis Dialoge auf der epistemischen Basis einer «Theologia
naturalis> mit den konfuzianischen «literati> — ein Modell, das die China-Wahrnehmung in
Europa bis ca. 1750 priigte, aber immer noch von ungebrochener Aktualitiit bleibt; dhnlich:
Thierry Meynard, The Jesuit Reading of Confucius, Leiden/Boston 2011; Klaus Schatz, Kul-
turelle Optionen der Jesuiten in China, in: Wenchao Li/Hans Poser (Hg.), Das Neueste {iber
China: G.W. Leibnizens Novissima Sinica von 1697 (= Studia Leibnitiana/Supplementa 33),
Stuttgart 2000, 71-78, bes. 73; Paul A. Rule, K’ung-tzu or Confucius?, Sydney/London/Bos-
ton 1986, 1-69.

Vgl. u. a. Pasquale d’Elia, Ermeneutica Ricciana, in: Gregorianum, 34/4 (1953), 669—-679;
Yves Raguin, Das Problem der Inkulturation und der chinesische Ritenstreit, in: Michael
Sievernich/Giinter Switek (Hg.) Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu,
Freiburg i. Br/Basel/Wien 1990, 272-292; Umberto Bresciani, Confucianism and Christia-
nity, in: Karl-Josef Becker/Ilaria Moratti (Hg.), Catholic Engagement with World Religions.
A Comprehensive Study, New York 2010, 414-437; Klaus Schatz, Ritenstreit, in: Walter
Kasper u. a. (Hg.), Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg i. Br. 2017, Sp. 1202—
1203; Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35); Gernet, Chine et Christianisme (wie
Anm. 39), 247-261; Standaert, Handbook of Christianity in China (wie Anm. 39), 680—688.
Vgl. u.a. Joseph Shih, Il metodo missionario di Matteo Ricci, in: La Civilta Cattolica, 134/1
(1983), 141-150; Bartolomeo Sorge, Il padre Matteo Ricci in Cina. Pioniere di «mediazione
culturale», in: La Civiltad Cattolica, 131 (1980), 32—46; Herbert Butz/Renato Cristin (Hg.),
Philosophie und Spiritualitét bei Matteo Ricci, Berlin 2007; Christoph Shelke/Marietta De-
michele, Matteo Ricci in Cina, Rom 2010; Jonathan D. Spence, The Memory Palace of
Matteo Ricci, New York 1984; George H. Dunne, Das grosse Experiment, Stuttgart 1965;
Antonio Paolucci/Giovanni Morello (Hg.), Ai crinali della storia. Padre Matteo Ricci (1552—
1610) fra Roma e Pechino. Catalogo della mostra in Vaticano (Braccio Carlo Magno) 30.
Ottobre 2009-24. Gennaio 2010, Turin 2009; Filippo Mignini (Hg.), Matteo Ricci. Europa
am Hofe der Ming, Ausstellungskatalog, Berlin (Museum fiir Ostasiatische Kunst) 9. Juni-
27. August 2005, Berlin/Mailand 2005; beispielhaft fiir den Perspektivenwechsel schon
Gottfried Wilhelm Leibniz, Novissima Sinica: Das Neueste von China (1697), hg., tibersetzt,
erldutert v. H.-G. Nesselrath u. H. Reinbothe, Kln 1979; Claudia von Collani, Theologie
und Wissenschaft in China, in: Karl Miiller (Hg.), Naturwissenschaftliches Weltbild und
Evangelisierung, Nettetal 1993, 83—115; dies., Matteo Ricci, Zum 400. Todestag des Pio-
niers der neuzeitlichen Chinamission, in: Stimmen der Zeit, 228 (2010), 339-351; Johannes
Bettray, Die Akkommodationsmethode des P. Matteo Ricci SJ in China, Rom 1955; Michael
Sievernich, Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart, Darmstadt 2009, bes. 7—
9,131-133 und passim; Paul Oberholzer/Rita Haub, Matteo Ricci und der Kaiser von China,
Wiirzburg 2010; Ronnie Po-chia Hsia, A Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci, 1552
1610, Oxford 2010; ders., Matteo Ricci and the Catholic Mission to China. A Short History
with Documents, Indianapolis/Cambridge 2016, bes. 1-40; aus chinesischer Perspektive Yu
Liu, The Preparation for Proselytizing: Matteo Ricci’s Treatise «Jiao-You-Lun (On Fried-
ship)», in: Mosaic, 43/3 (2010), 167-183.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



358 Heinz Sproll

herangezogen werden, die der Frage nach dem von Ricci initiierten Erinnerungs-
raum nachgehen, ob und wie Ciceros Laelius, vermittelt tiber Li Madous*?* (|35
# = der sinisierte Name Riccis) Jiaoyou lun 3 &% und Tianzou shiyi (I H
#: = Die wahre Bedeutung des Herrn des Himmels), im konfuzianischen Bil-
dungsgedichtnis einen Ort fanden, Beijing 1603.* Missionsgeschichtlich gewen-
det: Generierte Li Madous’ Jiaoyou lun %% 7 einen Erinnerungsraum bei den
Mandarinen der spiten Ming-Dynastie (1368—1644) und am Hof Kaiser Wanlis
(Zhu Yijun) (1563-1620), in dem christliche Norm- und Ordnungsvorstellungen
so libersetzt werden konnten, dass sie ihren mit universalem Anspruch vorgetra-
genen heilsgeschichtlichen Wahrheitsanspruch vermittels der dialogischen Inter-
kulturalitét in die Alteritdt der vom lateinisch-humanistischen Okzident differen-
ten und gleichwohl in sie iibersetzbaren Semantiken Chinas, «la maggior
meraviglia che in questo Oriente si ritruova di cose naturali e di soprannaturali»*,
im Medium der die «condition humaine» bestimmenden <amicitia — amicizia —
Jiaoyou lun — 3 %7 konvertierten.

Die Studie wird in drei Kapiteln diesen Fragen nachgehen:

Zunichst wird der erinnerungsgeschichtliche Ort von Riccis Traktat, der auf
Ciceros Laelius, De amicitia referenziert, im Bildungsgedéchtnis des europdi-
schen Humanismus bestimmt, um dann seine intrinsische Transmission als
Jiaoyou lun ¢ /it in die kulturelle Alteritit des neo-konfuzianischen Kontextes
zu untersuchen.

Damit ist die Frage verkniipft, wie Riccis Versténdnis von Freundschaft in sei-
nem Traktat Jiaoyou lun %7 % zu qualifizieren ist: Soll es als ein Instrument
einer frithkolonialen europiischen Strategie zur Erosion konfuzianischer Normen
verstanden werden oder als ein durch den Prozess der Transmission in den chine-
sischen Kontext hervorgerufenes, intentional oder non-intentional sinisiertes Ela-
borat, das sich durch seine Adaption an das konfuzianische Verstdndnis von
Freundschaft von seiner europdisch-humanistischen Herkunft entfremdet hat?
Oder ist dem «Go-Between> Ricci vielmehr eine Hermeneutik lingual-kultureller
Translation gelungen, die den humanistischen Freundschaftsbegriff fiir das kon-
fuzianische Freundschaftsverstdndnis hybridisierend adaptiert und damit kom-
mensurabel gemacht hat?

Vor dem Hintergrund des sich anbahnenden Ritenstreites soll der in ihm arti-
kulierte Verdacht, Riccis Inkulturationsmethode habe den christlichen Theismus

42 Im Folgenden wird die heutige in China iibliche Pinyin-Umschrift verwendet.

4 Filippo Mignini, Matteo Ricci. Il chiosco della fenice, Ancona 2004.

# Ricci aus Zhaoquing an Pater Giulio Fuligatti, Siena, vom 24. November 1585, in: Matteo
Ricci, Lettere, hg. v. Francesco D’Arelli, Macerata 2001, 111-117; Zitat 111. Auch in:
Matteo Ricci SJ, Le lettere della Cina, hg. v. Pietro Tacchi Venturi SJ (Opere storiche del P.
Matteo Ricci SJ, edite a cura del Comitato per le onorazioni nazionali con prolegommi, note
e tavole), Vol. II, Macerata 1913, 66-73; Zitat 67.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOL: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission? 359

aufgegeben und ihn an den chinesischen Ahnenkult verraten, kritisch iiberpriift
werden. Dabei ist zu fragen, ob die von den Mendikantenorden ausgetibten Wider-
stinde gegen das Wirken Riccis und seiner Nachfolger als Tarnung fiir eine kirch-
lich politisch-kulturelle Strategie zur Européisierung Chinas fungierten*’, die durch
die Intervention des Kaisers Yongzheng (1678-1735) 1724 definitiv scheiterte,
nachdem der konfuzianische Ahnenkult, von den Jesuiten als kulturelle Traditionen
gedeutet, von Papst Clemens XI. (1649-1721) 1704 und Benedikt XIV. (1675—
1758) 17427 mit dem christlichen Glauben als inkompatibel untersagt wurde.

Anschliessend sollen die Folgen dieser pépstlichen Entscheidungen kurz the-
matisiert werden: Wurden sie auch erst 1939 von Pius XII. in der Erkenntnis auf-
gehoben, welchen Schaden sie der Chinamission brachten*®, so erméglichte erst
die neue Perspektive von Vaticanum I1* und in der Folge davon eine Theologie
der Religionen’® die Erkenntnis, dass der Ritenstreit ein seine Absichten verhiil-
lender «faux discours) war: Erst in einem symmetrischen Dialog mit nicht-west-
lichen Kulturen, der nicht durch die epistemologische Hegemonie westlicher
Denkstile und die politisch-6konomischen Interessen des hegemonialen Okzi-
dents bestimmt wird, kann die Kirche ihre transtemporale und transkulturelle
Reichweite im Sinne seiner heilsgeschichtlichen Mission entfalten. Ein Fazit hélt
die Resultate thesenartig fest.

Europdischer Humanismus im Modus der Transmission: Von Ciceros
De amicitia zu Riccis De amicitia zu seinem Jiaoyou lun 22 A&

Ciceros Laelius De amicitia darf als Grundtext gelten, der im Bildungsgedéchtnis
bereits der Spétantike’' einen formativen Erinnerungsraum generierte, der zwar

4 Vgl. Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert (wie Anm. 34) und
Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35).

46 Clemens XI., Dekret: Ex ille die, 1704,

47 Benedikt X1V, Dekret: Ex quo singulari, 1742.

4 Pius XII., Dekret: Plane computum vom 8. Dezember 1939, in: AAS, 32 (1940), 24-26; vgl.
Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35), 294-296; vgl. auch Ansprache von Papst
Johannes Paul II. anldsslich des 400. Jahrestages des Missionars und Wissenschaftlers
Matteo Ricci SJ in Peking vom 24 Oktober 2001, in: L.’ Osservatore Romano, 25. Oktober 2001;
Brief des Heiligen Vaters Papst Benedikt XVI. an die Bischdfe, die Priester, die Personen des
gottgeweihten Lebens und an die gldubigen Laien der Katholischen Kirche in der Volksrepub-
lik China vom 30. Juni 2007, in: China heute, XXV1/4-5 (152-152) (2007), 136—152, bes. 140.

¥ Vaticanum II: Erkldrung Nostra aetate iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristli-
chen Religionen vom 28. Oktober 1965, in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg.), Kleines
Konzilskompendium, Freiburg i. Br. 1966, 349-359.

0 Vgl. u. a. Becker/Moratti (Hg.), Catholic Engagement with World Religions (wie Anm. 40).

31 Vgl. Sabine Maccormack, Cicero in Late Antiquity, in: Catherine Steel (Hg.), The Cam-
bridge Companion to Cicero, Cambridge 2013, 25-306: Dilthey, Gesamtmotive des meta-
physischen Bewusstseins (wie Anm. 18).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



360 Heinz Sproll

partiell im Mittelalter verschiittet wurde, aber im Kontext des Renaissance-Hu-
manismus neu interpretiert wurde.>?

Entstanden bald nach der Ermordung Caesars an den Iden des Mérz des Jahres
44 v. Chr. und in kohdrentem intertextuellem Zusammenhang mit De re publica
(54-51 v. Chr.), De legibus (Ende der 50er Jahre v. Chr.) und mit Cato de senec-
tute (45/44 v. Chr.), schreibt Cicero vor dem Hintergrund des plotzlichen Todes
des Siegers {iber Karthago im dritten punischen Krieg, Publius Cornelius Scipio
Aemilianus minor Numantinus (185-129. v. Chr.), mit dem Gaius Laelius (geb.
um 190 v. Chr.) in exemplarischer Freundschaft verbunden war und an die er sich
seiner «recordatio nostrae amicitiae [erinnert] quocumque [Scipio] mihi con-
iuncta cura de publica re et de privata fuit»>* den 129 v. Chr. stattfindenden Dia-
log Laelius de amicita in impliziter Referenz auf die Nikomachische Ethik des
Aristoteles (384-322 v. Chr.)*. In diesem Gesprich fungieren die Schwieger-
sohne des Laelius, Quintus Mucius Scaevola Augur (170-87 v. Chr.) und Gaius
Fannius (ca. 170—122 v. Chr.), als Dialogpartner. Dabei nimmt Cicero den Bruch
der Freundschaft zwischen Publius Sulpicius und Quintus Pompeius als Dichoto-
mie analog zu den <Duo soles — duo populiy in De republica® zum Ausgangs-
und Bezugspunkt seiner Uberlegungen, um wie in De republica’® politische Di-
chotomien zu {iberwinden. Unter diesem Aspekt ist Ciceros <amicitiay {iber die
Erorterung privater freundschaftlicher Beziehungen hinaus ein eminent politi-
sches Projekt, in dem die politisch verstandene auf «virtus» beruhende <amicitia
als Synthese politischer Dichotomien in der restituierten <res publica> fungiert,
wenn Cicero <amicitia» so definiert: «Est enim amicitia nihil aliud nisi omnium
divinarum humanarumque rerum cum benivolentia et caritate consensio.»>’

Insofern ist Ciceros Laelius, De amicitia mehr als eine «private Abwandlung
der in der groBen Staatsschrift festgestellten universalen Spaltung in Volk und
Republik.»>8

Von der ontologischen Voraussetzung der <natura hominis) und der epistemo-
logischen Pramisse der «recta ratio» her bestimmt Cicero den synthetischen Status

2 Vgl. David Marsh, Cicero in the Renaissance, in: Steel (Hg.), The Cambridge Companion to

Cicero (wie Anm. 51), 306-317; Giinter Gawlick, Die Cicero-Memoria zwischen Verehrung

und Verachtung, in: Eusterschulte/Frank (Hg.), Cicero in der frithen Neuzeit (wie Anm. 23),

21-33.

33 Cicero, Lael. 15.

% Aristoteles, Nikomachische Ethik. Griechisch/Deutsch, iibersetzt und herausgegeben von
Gernot Krapinger, Stuttgart 2020, Biicher VIII und IX, 410-528.

33 Cicero, rep. 1,15-22.

3¢ Cicero, rep. 1,32; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20).

57 Cicero, Lael. 20.

% Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 286; vgl. Jacques Derrida, Politiques de 1’amitié.
Suivi de L’oreille de Heidegger, Paris 1994; Jorg Spielvogel, Amicitia und res publica, Stutt-
gart 1993,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friilhen Chinamission? 361

der <amicitia: «[...] quae in rerum natura totoque mundo constarent quaeque mo-
verentur, ea contraherem amicitiam, dissipare discordiam atque hoc quidem om-
nes mortales et intellegunt et re probant.» >’

Um die tatsdchlich in Erscheinung tretenden Dichotomien der «discordiae) zu
iberwinden, postuliert Cicero die <virtus» als synthetisch fungierendes ethisches
normatives Regulativ tugendhaften Handelns: «Sed haec ipsa virtus amicitiam et
gignit et continet nec sine virtute amicitia esse ullo pacto potest.»

In deutlicher Unterscheidung von den durch Neid und Intrigen geprégten Par-
teifreundschaften, die das Klientelwesen der Republik bestimmten, und den
Freundschaften unter Gewohnlichen, kommt der von Laelius/Cicero stoisch®!
verstandenen, mithin zur Tugend selbst gewordenen Freundschaft, wenn sie keine
egoistischen Zwecke verfolgt, ein hochster Wert, dhnlich dem der <iustitia)$* vor
allen anderen menschlichen Bindungen zu. Inhaltlich stimmen gute Freunde
<boni», beispielsweise Cato und Scipio®, die sich im jeweils anderen wieder fin-
den, in allen Ansichten und Zielsetzungen iiberein. Getragen muss die Freund-
schaft von gegenseitiger <benivolentia) sein: «]...] Quodsi eximeris ex rerum na-
tura benivolentiae coniunctionem, nec domus ulla ne urbs stare poterit, ne agri
quidem cultus permanebit.»* Die konkreten Tugenden der <benivolentia) und der
(beneficentia»®, sind ebenfalls iiber die privaten Freundschaften hinaus fiir die
Kohésion der «res publica) unumgénglich.

Die Erwartungshaltungen von Geben und Nehmen miissen zwischen den
Freunden symmetrisch angelegt und von Liebe und Sympathie geprégt sein:

«utrum propter imbecilliitatem atque inopiam desiderata sit amicitia, ut dandis reci-
piendisque meritis, quod quisque minus per se ipse posset, id acciperet ab alio vi-
cissimque redderet an esset hoc proprium amicitiae, sed antiquior et pulchrior et
magis a natura ipsa profecta alia causa, amor enim, ex quo amicitia nominata est,
princeps est ad benivolentiam coniugendam.» %

Ein Freund, der ein <sapiens» ist, darf vom anderen nur sittlich Gutes fordern,
ihm zuliebe darf er nur sittlich Gutes tun. Die tugendgeleitete Freundschaft als
synthetischer Status transgrediert, so Cicero als skeptischer Akademiker, nicht
nur private und politische Dichotomien, mithin auch die Dichotomie zwischen
Privatheit und politischer Offentlichkeit, hier besonders die Biirgerkriege und die
autokratische Politik Cisars, sowie die soziale Dichotomie zwischen Elite und

3 Cicero, Lael. 24.

%0 Cicero, Lael. 20.

81 Vgl. Po-chia Hsia, Matteo Ricci and the Catholic Mission to China (wie Anm. 41), 28.
2 Cicero, rep. 2,69.

63 Cicero, Lael. 21.

64 Cicero, Lael. 23.

5 Vgl OFF 1.20.

6  Cicero, Lael. 26.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



362 Heinz Sproll

Masse, sondern auch den dogmatisierten Stoizismus, da Freundschaft immer aus
freien und personalen dem <probabile» folgenden Willensentscheidungen resultiert:
«[...] nam cum amicitiae vis sit in eo ut unus quasi animus fiat ex pluribus [...].» %

Erst so sind Freundschaften von Dauer und so werden in ihnen Gliick und Un-
gliick geteilt, wenn der Freund zum eigenen «alter ego> wird: «[...] verus amicus
[...] est enim is qui est tamquam alter idem.» %

Mehr noch: In der intraindividuellen, tugendgeleiteten Freundschaft als syn-
thetischer Status kommt die «natura hominis» sowohl in der privaten als auch in
der mit ihr verwobenen kosmisch verankerten 6ffentlich-politischen Sphére zu
ihrer vollen Entfaltung. Ihre volle Geltung gewinnt sie, wenn die an der <iustitia»
orientierte <virtus) durch die Erkenntnis der «recta ratio> zum Massstab des erzie-
herischen und politischen Handelns auf diesen beiden interdependenten Ebenen
wird, zu dem Cicero parédnetisch aufruft, und dariiber hinaus die universale Ord-
nung der kosmopolitischen «Oikumene> der Menschheit® in den Blick nimmt.

Cicero beschliesst seine Abhandlung, indem er die erorterten Dichotomien
nochmals in einer Synthese transgrediert:

«Virtus, virtus, inquam, C. Fanni et tu Q. Muci et conciliat amicitias et conservat. In
ea est enim convenientia rerum, in ea stabilitas, in ea constantia quae cum se extulit et
ostendit suum lumen et idem aspexit adgnovitque in alio, ad id se admovet vicissimque
accipit aliud quo in alterum est; ex quo ardescit sive amor sive amicitia.» 7°

Dartiber hinaus umfasst Freundschaft als universale Kategorie in der transtem-
poralen <memoria)’! auch diachrone Zeitrdume, die durch den Tod der Freunde
nicht unterbrochen werden kénnen.”?> Alle Grenzen von Raum und Zeit sind in
der Freundschaft aufgehoben. Nicht zuletzt deshalb, weil die urspriingliche Syn-
these der Freundschaft zwischen Publius Cornelius Scipio Aemilianus minor Nu-
mantinus und Laelius, zerstort durch den plétzlichen Tod Scipios, gedanklich in
der universalen Dimension der «Oikumene> wiederhergestellt ist. In einer inter-
textuellen Analyse von Ciceros De re publica und seiner De amicita ist die ana-
loge Ringkomposition der urspriinglichen Einheit der Republik in De re publica
{iber deren Zerfall in Dichotomien bis zur Wiederherstellung am Ordnungsmodell
der imperialen Weltrepublik des <Imperium orbis terrarum>” uniibersehbar.

67" Cicero, Lael. 92. Vgl. Eckard Lefévre, Cicero als skeptischer Akademiker, in: Hans Werner

Schmidt (Hg.), Antikes Denken — Moderne Schule. Beitrige zu den modernen Beitrdgen
unseres Denkens, Heidelberg 1988, 108—132.

6 Cicero, Lael. 80; vgl. Cicero, Lael. 23.

9 Vgl. zu Ciceros De legibus: Klaus M. Girardet, Die Ordnung der Welt, Wiesbaden 1983.

0 Cicero, Lael. 100; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 298.

"I Cicero, Lael. 104; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 295.

2 Nicgorski, Cicero’s Distinctive Voice of Friendship (wie Anm. 20), 99.

3 Vgl. Girardet, Die Ordnung der Welt (wie Anm. 69), 144—164.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frithen Chinamission? 363

Universalisierbar, transkulturell referenzierbar und konvertierbar wurde Cice-
ros De amicitia tiber die Antike hinaus flir christliche ethische Paradigmen, so
besonders fiir die Tugend der (caritas> und dann im Renaissance-Humanismus
durch sein Verstdndnis von tugendgeleiteter und praxisorientierter Freundschaft
als synthetischem Status, der — ermittelt im Wege der analytisch-probabilistischen
Erkenntnismethode — bestehende Dichotomien transgrediert.

Geht man davon aus, dass dem Renaissance-Humanismus in all seinen diffe-
renten Ausformungen ein anthropozentrisches Weltverstdndnis’™ und ein episte-
mischer Zugang zur richtigen politisch-moralischen Lebensweise zugrunde liegt,
so ldsst sich die Griindung der Gesellschaft Jesu durch Ignatius von Loyola
(1540)7 als ein Werk verstehen, dem es unter Zugrundelegung der Theologie der In-
karnation des Logos um die Neubestimmung der tradierten Glaubensgehalte aus dem
Geist der Exercitia Spiritualia’ im Dienste (Deus semper maior ad maiorem gloriam
Dei> ging.”” Das handlungsleitende Interesse des Apostolats und der Bildung wurde
in theologischer Absicht gerade auf Ciceros Epistemologie und Ethik der «veri simi-
litudo» als eine Methode zur Erkenntnis der Wahrheit im Sinne der «skeptischen Aka-
demie> als «genus philosophandi minime adrogans)’® angewandt. Entsprechend er-
moglichte das «probalile) bei Cicero” den Transfer griechischer Philosophie in den
romischen Kontext wie dann bei den Jesuiten mit threr Moraltheologie des auf Cicero
referenzierenden®® Probabilismus® und der Unterscheidung der Geister® gegen
extrinsische Fixierungen einer dogmatisierenden Scholastik mit ihren Absolut-
heitsanspriichen und der jesuitischen Theologie der Inkulturation® als noster

7 Vgl. u. a. Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien, Stuttgart 1966; Paul Oskar
Kristeller, Humanismus und Renaissance, 2 Bde., Miinchen 1970; Eugenio Garin, Der
Mensch der Renaissance (1990), Essen 2004.

”* Vgl. u. a. 0’'Malley, Die Ersten Jesuiten (wie Anm. 26), Wiirzburg 1995.

6 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, in: Griindungstexte der Gesellschaft Jesu, {iber-

setzt von Peter Knauer, Deutsche Werkausgabe, Bd. II, Wiirzburg 1998, 85-289.

Ignatius von Loyola, Die fiinf Kapitel und die Formulae Instituti, in: Griindungstexte der

Gesellschaft Jesu (wie Anm. 76), 303-320; bes. 304.

Cicero, De divinatione 2,1; vgl. De partitione oratoria 13.46 [...] «cum sumpsimus aut nom

dubia aut probalia ex quibus id efficias quod aut dubium aut minus probabile per se videtur>.

Cicero, De partitione oratoria 13.46.

80 Vgl. Robert Aleksander Maryks, Saint Cicero and the Jesuits, Rom/Burlington/Aldershot

2008.

Philipp Schmitz, Probabilismus — das jesuitischste der Moralsysteme, in: Sievernich/Switek

(Hg.), Ignatianisch (wie Anm. 40), 354-368.

82 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen (wie Anm. 76), Ziff. 9, 96-97: vgl. Satzungen der
Gesellschaft Jesu (Text B), in: Griindungstexte (wie Anm. 76), 580827, hier: IX, Ziff. 729,
800.

8 Vagl. Sievernich, Die Christliche Mission (wie Anm. 41), 139-161.

77
78

79

81

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



364 Heinz Sproll

modus procedendi>® die transkulturelle Operation der Ubersetzung christlicher
Glaubensgehalte in aussereuropédische Kulturen.

Matteo Ricci (1552-1610) deutete in seinem Traktat Dell 'amicizia, Nanchang
1595%, nun den ciceronianischen Tugendbegriff moraltheologisch so, dass er sich
christlich-humanistisch verstehen ldsst. Im Fokus seiner Maximen steht die
Freundschaft, die nur aufgrund der Tugend ihrer Partner Vollkommenheit in Har-
monie stiftet und mithin Dauer und Bestand hat: «Se seranno gli amici simili nel
desiderio della virtu, allora la amicitia sara soda.» 8¢

Diese auf Ciceros Laelius®’ referenzierende Maxime wurde von Ricci gnaden-
theologisch begriindet. Weniger ist es ein Akt innerweltlicher zwischenmensch-
licher Beziehungen, die bei Ciceros Laelius® in der menschlichen Natur griinden,
sondern ein Gnadengeschenk Gottes, das eine tugendhafte Freundschaft gene-
riert: «Non pud ogn’huomo per se stesso fare ogni cosa: per questo Iddio com-
mando che facessero amicitia tra di loro per agiutarsi ['uno all’altro. Se togliete
del mondo I’amicitia certamente che il mondo si disfaccia e destrugga.»®

Von diesem gnadentheologischen Ansatz her konnte Ricci den Freund, dhnlich
wie Ciceros Laelius 23 als Alter Ego im Verhiltnis von Differenz und Einheit
verstehen: «L.’amico non ¢ altra cosa che la metade di me e un altro io. Percio €
necessario trattare I’amico come a se stesso.» %

Daraus resultierte die Verpflichtung selbstloser, verldsslicher und gegenseiti-
ger Hilfsbereitschaft: «Il ter bisogno I'uno e I’altro, e il soccorrersi 1’'uno e 1’altro

8 Satzungen der Gesellschaft Jesu, in: Griindungstexte (wie Anm. 76), VI, Ziff 547, 739-741;
Zitat 740; vgl. Peter Knauer, «Unsere Weise voranzugehen» nach den Satzungen der Gesell-
schaft Jesu, in: Sievernich/Switek (Hg.), Ignatianisch (wie Anm. 40), 131-148.

Matteo Ricci, Dell’amicizia 1595-1599. Manuskripte in italienischer und chinesischer Fas-

sung in: British Library (=BL) Add 8803 (cc 22r-29v); chinesische Fassung Jiaoyou lun,

Nanchang 1595, in: BL; ebd.; Pontificia Universitd Gregoriana MSS, APUG 292, ff. 189-

200, anonymes Manuskript, das Mignini Ricci zuschreibt; vgl. ders., Matteo Ricci,

Dell’ Amicizia, hg. v. Filippo Mignini, Macerata 2005, 14-20; erster Druck hg. und mit ei-

nem Vorwort versehen v. Feng Yingjing, Beijing 1601. Editionen: Uber die Freundschaft.

Dell’ Amicizia, italienisch-deutsch, hg. v. Filippo Mignini, Macerata 2005 (daraus zitiert).

Vgl. Eine Welt ohne Freunde ist wie ein Himmel ohne Sonne oder ein Leib ohne Augen,

Matteo Ricci, Uber die Freundschaft, Erstdruck Peking 1601, iibersetzt und mit einer Ein-

fithrung hg. v. Michael Sievernich, Limburg 2022; On Friendship, tibers. v. Timothy Bil-

lings, New York 2009: Zu den verschiedenen Textvarianten 13-22 u. 139-140 und Filippo

Mignini, Matteo Ricci, Dell’ Amicizia (italienisch-deutsch), 74-75.

8 Ricci, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 17.

87" Cicero, Lael. 20. Zu den weiteren antiken Quellen Riccis vgl. Sievernich (Hg.), Eine Welt
ohne Freunde ist wie ein Himmel ohne Sonne oder ein Leib ohne Augen (wie Anm. 85),
157-159.

8 Cicero, Lael. 26.

8 Ricci, Dell’Amicizia (wie Anm. 85), 16; vgl. Cicero, Lael. 24.

% Ricei, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 2; vgl. Cicero, Lael. 23.2: «[...] verum enim qui enim
amicum intuestur tamquam exemplar aliquod sui.»

85

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission? 365

¢ il principio della amicitia»®!, die Cicero aber nachrangig gegeniiber dem gegen-
seitigen <amor> bewertete.*?

Auch bei der soziologischen Beschreibung der Freundschaft fehlte der Bezug
auf Ciceros Laelius nicht. Im Unterschied zu verwandtschaftlichen Beziehungen
zeichnete sich die Definition der Freundschaft durch ihre hohe Emotionalitét aus:
«[...] ma se dagli amici togliete I’amore, dove sta ’essentia dell’amicitia?»*

Eine gliickstiftende Freundschaft hatte fiir Ricci, ganz der probabilistischen
Methode von Ciceros Laelius® und dem Bildungsideal des Renaissance-Huma-
nismus verpflichtet®, die epistemische Funktion, in der Erkenntnis der Wahrheit
und damit verbunden in der Vervollkommnung der <virtl> zu wachsen:

«Se vi ¢ alcuna persona che non ben penetra la verita, certo che il proposito di seguir
la virth di costui sta in periculo [...] Per toglierli ogni dubio e fortificare la sua verti
e soccorrere a costui che sta per perdersi, non vi ¢ il miglior rimedio che dargli un
buon amico, percioché quello che io sovente odo e sovente veggo puoco a puoco mi
penetra il pecco e I’animo e mi fa tornare in me.»*®

Wie wurde das von Cicero im Wege seines Probabilismus generierte, tugend-
geleitete und praxisorientierte Freundschaftsversténdnis, das im Erinnerungsraum
an die Antike und im humanistischen Bildungsideal®” von Ricci und seinen Or-
densbriidern der Gesellschaft Jesu zur Bildung sittlich exemplarischer Bildungseli-
ten in der Kirche verwendet wurde, so von ihm fiir das Freundschaftsverstdndnis der
chinesischen Beamten-Literaten der Mandarine kommensurabel gemacht und
mithin fiir die Ziele der Mission funktionalisiert, dass der erfolgsversprechende
Versuch der Christianisierung der iiber Bildungseliten rekrutierten Funktionseli-
ten gemacht werden konnte?

91 Ricci, Dell’Amicizia (wie Anm. 85), 4; vgl. 51.

92 Vgl. Cicero, Lael. 26: «[...] quod quisque per se ipse posset, id acciperet ab alio vicissimque

redderet, an esst hoc quidem proprium amicitiae, sed antquior et pulchrior et magis a natura

ipsa profecta alia causa amor enim [...].»

Ricci, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 48: vgl. Cicero, Laelius 19: «namque hoc praestet ami-

citia propinquitati quod ex propinquitate benevolentia tolli potest, ex amicitia non potest.»

% (icero, Lael. 24.

% Vgl. u. a. Robert A. Maryks, A Jesuit Education in the Age of Matteo Ricci, in: Claudio
Giuliodori/Roberto Santi (Hg.), Scienza, ragione, fede. Il genio di Padre Ricci, Macerata
2012, 103-111; Camilla Russell, Being a Jesuite in Renaissance Italy, Cambridge (Massa-
chusetts) 2022; Anthony Grafton/Lisa Jardiner, From Humanism to the Humanities. Educa-
tion and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-century Europe, Cambridge (Massa-
chusetts) 1986; Gregor Miiller, Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen
Renaissance. Grundlage — Motive — Quellen, Wiesbaden 1969; ders., Mensch und Bildung
im italienischen Renaissance-Humanismus, Baden-Baden 1984; Asche, Humanistische Bil-
dungskonzeptionen im konfessionellen Zeitalter (wie Anm. 33).

% Ricei, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 66.

97 Vagl. u. a. Reginald Hyatt, The Arts of Friendship. The Idealisation of Friendship in Medieval
and Early Renaissance Literature, Leiden 1995, 4-5.

93

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



366 Heinz Sproll

Voraussetzung dafiir war, dass in diesem neu generierten chinesischen Erinne-
rungsraum, der die urspriingliche Lehre des Kong Fuzi fL7x¥ (eigentlich Meis-
ter Kong), von den Jesuiten latinisiert Konfuzius (551-479 v. Chr.) genannt, im
humanistischen Sinne <ad fontes freilegte®® und zugleich mit dem européischen
Erinnerungsraum an Ciceros Probabilismus vermittelte.”

Michele Ruggieri SJ (1543-1607) und Matteo Ricci nahmen bald nach ihrer
Ankunft in China 1583 wabhr, dass diese wohlhabende und kulturell hoch entwi-
ckelte Zivilisation fiir sie eine grosse Herausforderung darstellte. Entsprechend
ihren humanistischen Prigungen deuteten sie den Konfuzianismus der Mandarine
als ein nicht an Orthodoxie, sondern an Orthopraxie orientiertem Wertesystem,
das einer tibernatiirlichen Begriindung ermangele. '

Seit 1580 studierte Ricci die von dem Neokonfuzianer Zhu Xi (1130-1200)
aus der Song-Dynastie (960—1280) kompilierten Vier Biicher Si shu /I Z mit ka-
nonischem Rang, die Konfuzius zugeschriebenen Analekten Lun yu i, deren
Ubersetzung durch Ricci verloren ging, das Buch von der rechten Mitte Zhong
Yong “47/# das Buch der Grossen Lehre Da Xue A% erldutert vom Schiiler des
Konfuzius Zeng Zi (vermutlich 505-436 v. Chr.), und das Buch Meng Zi i -
(Menzius) (ca. 370—ca. 290 v. Chr.)'%! und {ibertrug sie ab 1592 ins Lateinische.
Da soziale Stratifikation in China durch Bildungsdifferenzen organisiert wurde,
waren die in harten Priifungen nachzuweisenden Kenntnisse dieser Biicher fiir
Bewerber um hohe Verwaltungsidmter, die mit konfuzianischen Beamtenliteraten
besetzt wurden, im chinesischen Kaiserreich dringend erforderlich. Vor diesem
Erfahrungshintergrund schrieb Ricci:

«Quella [setta] de” lettrati ¢ la propria antica della Cina, e per questo sempre hebbe
¢ ha oggidi il governo di essa nelle mani; per questo ¢ quella che piu fiorisce, tiene
pit libri et € pit stimata. Questa legge pigliano loro non per elettione, ma con lo
studio delle lettere la bevono, e nessuno graduato né magistrato lasci di professarla.
I1 suo autore o restauratore e capo ¢ il Confuzo [...] Questa legge non tiene idoli, ma
solo riverisce il «Cielo e la terra o il Re del cielo» [...].» '

98
99
100
101

Vgl. Schatz, Kulturelle Optionen der Jesuiten in China (wie Anm. 39).

Vgl. Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci (wie Anm. 41), passim.

Vgl. Lackner, Lessons from Matteo Ricci (wie Anm. 39).

Si shu. Die vier Biicher, zitiert nach Eva Schestag (Hg.), Die Anfinge der chinesischen Li-
teratur und Philosophie, Frankfurt a. M. 2009, 141-211. Fiir die verwendeten Zitate wird
zumeist die Ubersetzung benutzt: Wolfgang Kubin, Klassiker des chinesischen Denkens, 10
Bde., Freiburg i. Br. 2011-2020.

102 Matteo Ricci, Storia dell’introduzione del Cristianesimo in Cina. Parte I: Libri I-11I; Da Ma-
cao a Nanciam (1582-1597), hg. v. Pasquale d’Elia (= Fonti Ricciane Vol. I), Rom 1942,
115.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friithen Chinamission? 367

Die Vier Biicher Si Shu /i Z als «buoni documenti morali»'®® bezeichnend, iiber-
nahm Ricci deren kanonischen Rang, den sie bei den Literaten einnahmen. Mehr
noch: Er generierte in seinem Kommunikationsnetzwerk (<guangxi>) mit seinen
Freunden wie Qu Rukui (gest. 1612), auch Qu Taisu genannt, Xu Guangqi (1562—
1633), der 1603 sich taufen liess und zu den ranghdchsten Beamten Chinas ge-
horte, Li Zhizao (1565-1630), auch Feng Yinjing (gest. 1606), der 1601 ein Vor-
wort zu seinem Traktat Jiaoyou lun % i#% schrieb, oder wie im Falle dieses
Traktats den konfuzianischen Gespréchspartner Jian’an, genannt Qian Zhai oder
Kang Yi'** einen Erinnerungsraum, der eine umso héhere normative Verbindlich-
keit besass, als Ricci selbst auf die Alten und Heiligen referenzierend seine chi-
nesischen Freunde auch an diesem westlichen Erinnerungsraum partizipieren
liess: «et il Padre gli rispose: con tutto quanto pottete racogliere de nostri philo-
sophi, santi e tutti vecchi e moderni.» '

Damit konnte auch Ricci, umgekehrt an den unter chinesischen Literaten, die
in Verbinden «shishe #f4t> und «quinshe) und literarischen Zirkeln («<wenshe»)
organisiert waren, gefiihrten philosophischen Diskursen (¢jianghui») iiber Freund-
schaft ab 1595 partizipieren und damit formativ beeinflussen, so dass ein Kom-
munikationsraum wechselseitiger westlich-konfuzianischer Memorationen ent-
stehen konnte. %

Als unmittelbare Quelle diente Ricci eine Anthologie antiker Texte des portu-
giesischen Humanisten und Dominikaners Andreas de Resende, genannt Andreas
Eborensis (1500-1573)!%7, u. a. die Ethik des Aristoteles.!® Zugleich sollte nicht
ibersehen werden, dass in diesem Kommunikationsraum wechselseitiger Memo-
ration konfuzianische Theoreme in Riccis Jiaoyou lun X4 7% lingual-kulturell
libersetzt und verarbeitet wurden. Beachtet man diese lingual-kulturellen Uber-
setzungs- und Memorationsoperationen, so kann die Kontroverse als erledigt gel-
ten, ob Riccis Traktat als ein — so die heutige westliche Perspektive — ins Chine-

193 Ricei an Pater General Claudio Aquaviva vom 10. Dezember 1593, in: Lettere, hg. v. Fran-

cesco D Arelli (wie Anm. 44), 183-185; Zitat 184.

194 Ricci, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 1.

105 Ricei, Storia dell’introduzione del Cristianesimo in Cina (wie Anm. 102), 368-369.

1% Vgl. Jacques Gernet, Gli ambienti intelletuali cinesi all’epoca del Ricci, in: Maria Gigliano
(Hg.), Atti del convegno internazionale di Studi Ricciani, Macerata 1984, 101-120; David
E. Mungello, A Confucian Echo of Western Humanistic Culture in Seventeenth-Century
China, in: Masini (Hg.),Western Humanistic Culture Presented to China by Jesuit Missio-
naries (wie Anm. 30), 279-292; Yu Liu, The Preparation for Proselytizing (wie Anm. 41),
181; Standaert, The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-century China (wie
Anm. 39).

197" Andreas de Resende, genannt Eborensis, Sententiae et Exempla, ex probatissimis quibusque
scriptoribus collecta et per locos communes digesta per Andream Eborensem Lusitanum,
Paris 1590.

108 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Biicher VIII u. IX (wie Anm. 54), 410-528.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



368 Heinz Sproll

sische tibersetzter europdischer Traktat mit Aphorismen zur abendléndischen Phi-
losophie oder — so die chinesische Optik — ein von einem Européer redigierter
chinesischer Text mit einigen Zitaten aus der europdischen Geistesgeschichte und
der konfuzianischen Tradition verstanden werden muss.'%

Riccis intrinsische Inkulturationsmethode in seinem Traktat: ein europdisches
oder ein sinisiertes Elaborat?

Konfuzius ging bei den Analekten (Lun yu #ag)''° von einer kosmozentrischen
Bestimmung ihrer Giiterethik der richtigen moralisch-politischen Lebensweise
aus, die sich durch einen mythenlosen epistemischen Zugang erkennen und prak-
tizieren liess. Das «rén /2>, das als Moralitit im Sinne von Menschlichkeit, nach
der Goldenen Regel'!!, im Wechselverhiltnis zum konventionellen Anstand «li
#L», als Sittlichkeit, d. h. verhaltenssteuernde, sublimierte Riten und Zeremonien
steht, konstituiert den Ort der Freundschaftsethik. «Der Meister Zeng sprach: «(Der
Edle begegnet seinen Freunden durch die Kunst und férdert durch seine Freunde
seine Sittlichkeit.» '?

Sittlichkeit ist mithin iiber Freundschaftsbeziehungen einzuiiben, wie umge-
kehrt solche Beziehungen nur in sittlich getibter Praxis moglich sind:

«Der Meister Zeng sprach: «Ich priife taglich dreifach mein Selbst: Ob ich flir andere
sinnend es etwa nicht aus innerstem Herzen getan; ob ich mit Freunden verkehrend
etwa meinem Wort nicht treu war; ob ich meine Lehren etwa nicht geiibt habe.y» '3

199 Vgl. Ricei, On Friendship, iibers. v. Timothy Billings (wie Anm. 85), Einleitung und 19-21.
10 Konfuzius, Gespriiche. Ausgewihlt, iibersetzt und kommentiert von Wolfgang Kubin, in: Klas-
siker des chinesischen Denkens, Bd. 1, Freiburg i. Br. 22015 (2011); Konfuzius, Schul- und
Hausgespriiche. Ausgewihlt, {ibersetzt u. kommentiert v. Wolfgang Kubin, in: Klassiker des
chinesischen Denkens, Bd. 7, Freiburg i. Br. 2016 sowie auch: Konfuzius, Gespréche. Lun yu,
tibers. v. Richard Wilhelm, Diisseldorf/Koln (1955), 1976, Biicher 4. u. 12.1. Vgl. u. a. Hu Shi,
Grundziige der chinesischen Geistesgeschichte, in: Gottfried-Karl Kindermann, Konfuzianis-
mus, Sunyatsenismus und chinesischer Kommunismus. Dokumente zur Begriindung und
Selbstdarstellung des chinesischen Nationalismus, Freiburg i. Br. 1963, 77-87; Anne Cheng,
Geschichte des chinesischen Denkens, Stuttgart 2022, 64—65:; Hubert Schleichert/Heiner Ro-
etz, Klassische chinesische Philosophie, Frankfurt a. M. #2021, 24-52; Heiner Roetz, Die
chinesische Ethik der Achsenzeit, Frankfurt a. M. 1992, 432. Zu Riccis Interpretation des
Konfuzius vgl. Meynard, The Jesuit Reading of Confucius (wie Anm. 39), zu Ricci: 8.
Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 12.2. «Zhong Gong befragte den Konfuzius nach dem
Wesen der Mittmenschlichkeit [{—]. Der Meister antwortete: «Wenn du vor das Haus trittst,
dann begegne dem anderen, als wiire er ein wichtiger Gast. Und wenn du die Menschen in
Dienst nimmst, dann verhalte dich nicht anders als wie bei einer groBen Opferfeier. Vor
allem, was man sich selbst nicht wiinscht, sollte man Minnern in gehobener Stellung be-
wahren. In den Landen wird es dann keinen Groll geben und ebenso wenig in der Familie.»»
in: Kubin, Gespriache XII1.2 (wie Anm. 111), 145.

12 Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 12.24, in: Kubin, Gespriiche, XI1.24 (wie Anm. 111), 204.
113 Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 1.4, in: Kubin, Gespriche, 1.4 (wie Anm. 111), 211.

111

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission? 369

Wie fand nun Ricci einen hermeneutischen Zugang zur konfuzianischen Tu-
gendethik der fiinf menschlichen Bezugsfeldern <wu lun Fiffi>, in denen die
Freundschaftstreue ihren Ort hat?

Aus dem Gleichgewicht der gegenstrebenden Krifte «Yin [2> und «Yang [2) in
harmonischer Ergénzung resultiert die «kosmoethische Zentrierung auf die Herr-
schafts- und Familienordnung» ''* Chinas, in der die Harmonie des Himmels als
Makrokosmos Paradigma fiir die Ordnung der Familie und des Staates als Mik-
rokosmos ist. «Die Mitte [Zhong "] ist der wahre Grund der Welt, die Harmonie
ist das unabinderliche Tao der Welt. Wer Mitte und Harmonie gewdhrt, der ver-
schafft da Himmel und Erde ihren Ort, l4sst da alles wachsen und gedeihen.»''®
Und besteht die Treue zu sich selbst (<zhong f£)) als «richtige und konstante
Mitte» !¢, im Sinne des <Dao des GroBen Lernens) (<Daxué K*»), um das «Licht
der Tugend leuchten zu lassen» ', so lassen sich die fiinf «<wu lun Fffi> mensch-
licher Beziehungen unterscheiden:

«Auf dem Erdreich gibt es der Wege flinf, die seit alters Bestand haben. Die fiinf
heiBen: Herr und Knecht, Vater und Sohn, Mann und Frau, &lterer und jiingerer Bru-
der sowie der Verkehr zwischen dem &lteren und dem jlingeren Freund. Diese fiinf
sind die Wege des Menschen seit alters auf dem Erdreich.» '8

Waren die ersten vier <wu lun Fi.ffi> auf China als Gemeinwesen bezogen, das
als Staats-Familie («<guojia [ %%,) verstanden wurde, der kindlicher Gehorsam
analog zur Pietdt des Sohnes gegeniiber dem Vater («xiao %)) geschuldet war,
und betrafen sie vorgegebene hierarchische Strukturen, so war das fiinfte der
Freundschaft ein Feld der freien Wahl und horizontal angelegt.

In der ersten Auflage seines Yiaouyou lun von 1595 tibernahm Ricci noch kei-
nen Bezug auf die fiinf <wu lun Fiff». Sein Freund Feng Yingjin erwéhnte sie in
dem Reprint von 1601.

Erst in seiner Storia dell’ Introduzione del Cristianesimo in Cina, Teil 1, 1582—
1611, referenzierte Ricci auf die «<wu lun FLffi:

114 Vgl Jiirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. II, Berlin 2019, 394.

115 Das Grosse Lernen — Mass und Mitte — Der Klassiker der Pietit. Ubersetzt u. kommentiert
v. Wolfgang Kubin, in: Klassiker des chinesischen Denkens (wie Anm. 101), 77; Si shu. Die
vier Biicher, zitiert nach Schestag (wie Anm. 102), 165: vgl. Cheng, Geschichte des chine-
sischen Denkens (wie Anm. 110), 63-65 u. 159.

"6 Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm. 110), 63.Vgl. Frangois Jullien, Un
sage est sans idée, Paris 1998, 29-39.

117 Zeng Zi zu Daxué, zitiert nach Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm.
110), 65. Zum Grossen Lernen vgl. auch Fabian Heubel, Chinesische Gegenwartsphiloso-
phie, Hamburg 2016, 165-170.

18 Kubin, Mass und Mitte, XX.-2. Teil (wie Anm. 115), 109-110. Si Shu. Die vier Biicher,
zitiert nach Schestag (wie Anm. 101), 171.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



370 Heinz Sproll

«Fanno [i literati] grande caso delle «cinque correlationi> che loro chiamano com-
muni agli huomini: cio¢ di padre e figlio, di marito e moglie, di signore e vassallo,
di fratello maggiore e minore, di compagno e comg)agno; pensando che gli altri regni
forastieri non faccino caso di queste relationi.» !

Daraus zu schliessen, dass Ricci das hierarchisch strukturierte Beziehungssys-
tem mithin unterlief'?°, hiesse allerdings, diese beiden Ausserungen zu {iberinter-
pretieren. Wenn er nur der Freundschaftstreue (<you /0>) eine durch Liebe moti-
vierte Beziehung zuschrieb'?', so unterminierte er noch lange nicht das «xiao #)»
der Kindespietit als «Inbegriff der chinesischen Sittlichkeit.» %2

Die Bekanntschaft Riccis mit Li Zhi (1527-1602), einem buddhistischen Laien
und ehemaligem Mandarin 1598, dem von orthodoxen Konfuzianern Verstosse
gegen die Kindespietit und damit Chaos (<luan #lL>) vorgeworfen wurde'® und
der daher verfolgt wurde, ist aber kein plausibler Indikator, dass Ricci die Freun-
destreue (<you A0») gegen das «xiao Z> in Stellung bringen wollte.'?*

Gleichwohl liegt die Hypothese nahe, dass Ricci, indem er der Tugend der
Freundestreue (<you /0») einen explizit singuliren Stellenwert zuschrieb!>, ge-
geniiber dem konfuzianischen «xiao Z» eine Differenz markierte und gegeniiber
seinen chinesischen Freunden adressierte. Beriicksichtigt man allerdings auch das
Theorem der flinf sozialen Ordnungen (<luy) Mengzis (ca. 380-289 v. Chr.): «Xie
[...] unterwies die Menschen in den sozialen Ordnungen: Zwischen Vater und
Sohn soll es Liebe geben, zwischen Fiirst und Untertan Gerechtigkeit, zwischen
Mann und Frau eine Aufgabenteilung, zwischen Alt und Jung eine Rangordnung,
zwischen Kommilitonen und Freunden Verlisslichkeit» 2, so erhellt, dass die da-
rin artikulierte geringere Dignitdt des Staats gegeniiber der Familie und den
Freundschaftsverhiltnissen Ricci die Betonung des <you /> so ermdglichte, dass
er sich unter probabilistischer Anverwandlung des Freundschaftsverstindnisses
Ciceros systemkonform im Rahmen des konfuzianischen Normkodex bewegte.

Gleichwohl wird man weder von einer Europiisierung durch Unterminierung
konfuzianischer Normen noch von einer Sinisierung des antiken und christlichen

19 Ricei, Storia dell’introduzione (wie Anm. 102), 120.

120 So Anne Carolinga Hosne, Shaping Virtuos Friendship. The Jesuit Matteo Ricci (1552—
1604) in Late Ming China, European University Institute, Florenz/Fiesole 2011: Ich folge
der ansonsten materialreichen Studie, die allerdings methodologisch und sachlich konstitu-
tive Erinnerungsrédume {ibersieht.

121 Ricci, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 48,

122 Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 83-92; vgl. Konfuzius, Lun yu
(wie Anm. 110), 4, 18-21.

123 Vgl. Gernet, La Politique de conversion de Matteo Ricci (wie Anm. 39), 81; Po-chia Hsia,
Matteo Ricci and the Catholic Mission (wie Anm. 41), 29.

124 So Hosne, Shaping Virtuos Friendship (wie Anm. 120), 6-7; vgl. Roetz, Die chinesische
Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 170-171.

125 Ricci, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), bes. 2—4 u. passim.

126 Mengzi 3 A4. Zitiert aus: Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der fiiihen Chinamission? 371

Freundschaftsverstdndnisses bei Ricci sprechen konnen, da der konfuzianische
Kontext, in den Ricci sein ciceronianisch geprégtes, tugendgeleitetes und praxisori-
entiertes Freundschaftsverstdndnis tibertrug, seinerseits begrifflich und kulturell
hybrid genug war, um auch zunéchst fremden Standards kommunikative Spiel-
rdume im europdisch-chinesischen Dialog zu lassen. Mehr noch: (Le respect des
mémes vertus morales (Jacques Gernet)'?” auf der Basis der Episteme eines <lumen
naturale> muss als Katalysator fiir diesen Kommunikationsraum vorausgesetzt wer-
den.

Li Madous’ Jiaoyou lun %2 A &fi unter der Perspektive des Verdachts im Riten-
streit als Kulturkrieg zur Europdisierung der chinesischen Kultur

Besonders das Fehlen des christlichen Begriffs der <caritas) setzte Riccis Werk
Jiaoyou lun % X% dem Verdacht aus, es sei ihm letztlich unter Aufgabe essen-
tieller christlicher Dogmen zur Offenbarung nur um die Gewinnung personlicher
Beziehungen zu den Mandarinen der <literati> gegangen.

Versteht Thomas von Aquin (1225-1274) unter «caritas) primér die Liebe des
Menschen zu Gott, die die Liebe der Menschen untereinander erméglicht und ein-
schliesst'?®, so erhellt sein ontologisches Verstidndnis der Tugend der <amicitia
in Anlehnung an Aristoteles (384-322 v. Chr.).'?® Dabei muss beriicksichtigt
werden, dass der Begriff der <amicitia, bei Ricci durch den Renaissance-Huma-
nismus geprigt wurde, ohne dass diesem implizit ein sdkularisierter semantischer
Gehalt ohne metaphysische Grundierung unterstellt werden kann.!*° Ebenso in-
addquat ist die eurozentristische Pramisse Max Webers (1864-1920)'%!, die Nar-
rative zum «Dao &) tibersehend vom Konfuzianismus als einer rein immanentis-
tischen Religion'2, so dass Riccis Inkulturationsmethode in der Assimilation
zweier sdkularer Religionen bestanden habe, die keine Transzendenz im Sinne
der abrahamitischen Religionen kenne.'** Eine solche Deutung geht auch an der
komplexen transkulturellen Ubersetzungsoperation Riccis vorbei und rechtfertigt

127 Gernet, La Politique de conversion (wie Anm. 39), 84.

128 Thomas von Aquin, Summa Theologiae Teil 1: II-II, Quaestio 23-27: (Die deutsche
Thomas-Ausgabe, hg. v. Heinrich Maria Christmann, Berlin 1959, 1-195; vgl. Daniel
Schwartz, Aquinas on Friendship, Birmingham 2007; Jung-Hi Kim, «Caritas» bei Thomas von
Aquin mit Blick auf den konfuzianischen Zentralbegriff «Jen», Frankfurt a. M. 1981.

129" Aristoteles, Nikomachische Ethik, Biicher VIII u. IX (wie Anm. 54).

130 ygl. u.a. Jack Goody, Renaissances. The One or the Many, Cambridge 2010, 255.

131 Max Weber, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie I, Tiibingen 1920, 452.

132 ygl. Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 4041 u. 426-427.

13 S0 auch Hosne, Shaping Virtuos Friendship (wie Anm. 120), 7-8; vgl. Meynard, The Jesuit
Reading of Confucius (wie Anm. 39); Shih, Il metodo missionario di Matteo Ricci (wie
Anm. 41), Sorge, Il padre Matteo Ricci in Cina (wie Anm. 41), bes. 45-46: Sorge betont die
thomistischen Kategorien Riccis.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOIL: 10.24894/2673-3641.00182



372 Heinz Sproll

ex post den im Ritenstreit artikulierten Verdacht der Apostasie, der gegen seine
und von den spéteren Jesuiten angewandten Methode in Stellung gebracht wurde.

Mit gutem Recht betonen Billings **, David E. Mungello '**, Bartolomeo
Sorge ¢, Filippo Mignini'3” und Joseph Shi'*® dagegen, dass Ricci bei seiner In-
kulturationsmethode von der Essenz christlicher Dogmatik keinerlei Abstriche
gemacht habe. Mehr noch: «Ricci unterstreicht, dass die Relativierung der eige-
nen Tradition dem Universalanspruch des Christentums keinen Abbruch ver-
leiht.» 13

Dafiir spricht, dass Ricci nicht nur jeglichen spiter im Zeitalter des Imperialis-
mus getétigten Epistemizid vermied, sondern, indem er mit der chinesischen Sem-
antik der kanonischen Schriften des <Shang di b7 bzw. (Tianzhu X ) als
allmichtigen Herrn des Himmels operierte, eine kommensurable und intrinsische
Translation des christlichen Gottesbegriffs unter der epistemischen Prdmisse ei-
ner transkulturellen (Theologia naturalis> vornahm, um den Konvertiten unter den

Literaten einen urspriinglichen konfuzianischen Monotheismus in China nahezu-

legen, der durch den Eintritt des Buddhismus in China verschwunden sei. !4

134 Ricci, On Friendship, iibers. v. Timothy Billings (wie Anm. 85), 13-20.

135 David E. Mungello, Curious Land. Jesuit Accommodation and the Origins of Sinology,
Stuttgart 1985; vgl. ders., A Confucian Echo of Western Humanistic Culture in Seventeenth-
Century China (wie Anm. 106).

136 Sorge, Il padre Matteo Ricci in Cina (wie Anm. 41), 45-46.

137 Filippo Mignini, Das Europa Riccis und China, die andere Welt, in: ders. (Hg.), Matteo Ricci
(wie Anm. 41), 13-23, bes. 22: Mignini sieht gerade in der dogmatischen Observanz Riccis
die Voraussetzung fiir die Erkenntnis der Alteritiit der chinesischen Kultur und fiir die An-
passung an sie.

138 Shih, Il metodo missionario di Matteo Ricci (wie Anm. 41).

139 Paul Oberholzer, Die Identitit des legenddren Cathay mit China. Die Expedition Bento de

Goes SJ als Ausdruck jesuitischen Selbstverstindnisses, in: Raimund Haas (Hg.). Fiat vo-

luntas tua. Fs. Zum 65. Geburtstag von Harm Klueting am 23. Mirz 2014, Miinster 2014,

311-326; Zitat 320.

Matteo Ricci, Le sens réel du Seigneur du Ciel (1603), iibers. v. Thierry Meynard, Paris

2013, §§ 104-108, 45—-47; englische Ubersetzung: The True Meaning of the Lord of Heaven

(T’ien-chu Shih-i) tibers. v. Douglas Lancashire u. Peter Hu Kuo-chen, St. Louis/Taipei

1985, 123—125;. Das Buch erschien in 9 Auflagen und wurde unter die Klassiker aufgenom-

men. Vgl. Anne Cheng, Matteo Ricci e Il senso reale del «Signore del Cielo». Il contesto

storico ¢ culturale, Milano 2017; Schatz, Kulturelle Optionen der Jesuiten (wie Anm. 39);

vgl. Yu Liu, The Preparation for Proselytizing (wie Anm. 41), 131: Der Autor betont, dass

die transzendente Gottesidee des Christentums fiir den Konfuzianismus und zur Zeit Riccis
dominanten Neo-Konfuzianismus kaum kommensurabel gewesen sei, ebenso wenig wie

Riccis idiosynkratisches Verstindnis eines ur-konfuzianischen Monotheismus; Zhao

Tingjang/Alain Pichon, Un Dieu ou tous les Dieux, Paris 2019: Brief Zhaos an Pichon vom

10. Oktober 2014, bes. 65-58; vgl. Collani, Matteo Ricci (wie Anm. 41), 341. Dagegen:

Thierry Meynard, LXI, der den Philosophiehistoriker Huang Zongxi (1610-1695) anfiihrt,

der ebenfalls von einem Monotheismus in der Friihzeit Chinas ausging. Vgl. Muslow, Uber-

reichweiten (wie Anm. 34), 328.

140

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOIL: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friithen Chinamission? 373

In der Folge konnte Ricci sein ontologisches, mit der christlichen <caritas) kon-
notiertes <amicitia>-Verstéindnis den «literati>-Mandarinen als ein Mandat von
«Shang di> vermitteln: «Non puo ogn’huomo per se stesso fare ogni cosa: per questo
Iddio commando che facessero amicitia tra di loro per aggiuntarsi I’'uno all’altro. Se
togliete del mondo I’amicitia certamente che il mondo si disfaccia e distrugga.» '*!

Tugendhafte Freundschaft ermdglicht daher in kosmoethischer Perspektive
eine gelungene Kommunikation {iber die Grenzen der okzidentalen Epistemolo-
gie und der christlichen, okzidental inkulturierten Glaubenspraxis hinaus in den
Kontext der konfuzianischen, epistemologisch bestimmten Philosophie. Beiden
kommt dieses ethische Konzept entgegen, da beide an der sittlichen Vervoll-
kommnung des Menschen interessiert sind, unter Ausschluss aller politisch-0ko-
nomischen Interessen, wie sie der spétere kolonialistische Imperialismus des 19.
und 20. Jahrhunderts verfolgte.

Seine intrinsische Methode teilte Ricci dem General der Gesellschaft, Claudio
Acquaviva SJ (1543-1615) mit, ohne dass dieser widersprochen hétte. 42

Ohne dass Ricci theologische Elemente der Inkarnation oder der Erlésung
durch den Kreuzestod Jesu Christi in seiner Astronomie, Mathematik und Geo-
graphie zur Sprache gebracht hitte, 6ffnet er doch durch seine mimetisch an Ci-
cero angelehnte, probabilistische Translations- und Inkulturationsmethode und
mit seinem tugendgeleiteten probabilistischen Verstdndnis der Freundschaft unter
Ausschluss des Buddhismus den konfuzianischen Mandarinen einen epistemi-
schen Weg tiber die natiirliche Vernunft zu den Fundamenten des christlichen
Glaubens.

«[...] se bene non explichiamo sinora tutti i ministrij della nostra santa f&, con tutto
andiamo ponendo i fondamenti principali, che ¢ Iddio creatore del cielo e della terra,
che I’anima ¢ immortale, che ha premio de buoni e de mali, cose tutte incognite e
non credute sinora da loro [...].» '+

Fazit

Als Ergebnis der Untersuchung lésst sich festhalten:

1. Der auf Cicero referenzierende Begriff der <amicitia> ermdglichte Ricci pa-
radigmatisch tiber den kognitiven Diskurs hinaus in den Kommunikationsraum
der cliterati> einzutreten. Mithin ermdglichte Ricci implizit die Universalisierung

41 Ricei, Dell’ Amicizia (wie Anm. 85), 16.

142 Ricci an Acquaviva vom 13. Oktober 1596, in: Lettere, hg. v. Francesco D’ Arelli (wie Anm.
44), 333-340, bes. 337-338.

Ricci an Acquaviva vom 13. Oktober 1596, in: Lettere, hg. v. Francesco D’ Arelli (wie Anm.
44), 336; vgl. Sorge, Il padre Matteo Ricci (wie Anm. 41), 46.

143

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



374 Heinz Sproll

von Ciceros Philosophie iiber den bisherigen abendldndischen Traditionsraum
hinaus.

2. Ricci entdeckte in der «Theologia naturalis» des Renaissance-Humanismus
und in der von diesem Humanismus geprigten Spiritualitdt der Gesellschaft Jesu
ein Potential, das sie kommensurabel mit der neo-konfuzianischen Lehre machte,
indem sie eigene Semantiken in fremde verwandelte.

3. Erst die Erkenntnis der kulturellen Alteritét der chinesischen Zivilisation
ermoglichte Ricci als «Go-Between) die Methode der hybridisierenden Inkultura-
tion als intrinsischer Glaubenstranslation, die diese Alteritit nicht nur ernst nahm,
sondern auch zum Subjekt seines transkulturellen Dialogs machte.

4. Die im spéteren Ritenstreit gegen Riccis Interkulturationsmethode vorge-
brachten apologetischen Vorwiirfe miissen vor diesem Hintergrund als ein frither
Okzidentalismus verstanden werden, der von der Superioritdt der logozentrischen
abendléndischen Metaphysik ausging und mithin ihr universalisierbares Potential
tibersah.

5. Entgegen den bis ins 20. Jahrhundert in der Kirche tradierten apologetischen
Unterstellungen, Riccis Methode sei einer Sinisierung des christlichen Glaubens
nicht wirksam genug begegnet, erkannten Pius XII.'* und das II. Vaticanum:

«Omnes enim christifideles [...] lacte et reverenter detegant semina Verbi in eis [tra-
ditionibus nationalibus et religiosis] latentia» 14>

den bereits von den Kirchenvitern, besonders von Iustinus Martyr (gest. 165)
vertretenen Sinn des <logos spermatikos) 46, Diese anthropologische Wende zur
intrinsischen Methode der dialogisch-symmetrischen Glaubensvermittlung er-
wuchs aus der Erkenntnis, dass die Kirche in ihrer Weltverantwortung und Weltge-
staltung nur dann ihre heilsgeschichtliche Sendung erfiillen kann, wenn sie sich aus
den Umklammerungsversuchen des expansiven okzidentalen «Cognitive Empire»
mit seinen hegemonialen Epistemologien und den daraus resultierenden dkono-
misch-geostrategischen Interessen 16st. 147

6. Entsprechend kann Riccis Methode nicht nur in Hinsicht auf ein konziliares
Missionsversténdnis, sondern mit Fug und Recht auch als Vorl4ufer eines post-
kolonialen Weltverstdndnisses gedeutet werden, das den okzidentalen Imperialis-
mus und (Neo-)Kolonialismus in seiner Selbstreferenzialitit und seiner Geopoli-

144 Pius XII., Dekret: Plane computum vom 8. Dezember1939 (wie Anm. 48).

1% Vaticanum II, Decretum De Activitate Missionali Ecclesiae. Ad gentes vom 7. Dezember 1965,
Nr. 11, deutsche Ubersetzung in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg), Kleines Konzilskom-
pendium, Freiburg i. Br. 1966, 599-653, Zitat 620; vgl. Sorge, Il padre Matteo Ricci (wie Anm.
41), 46.

146 Just. Apol. 2, 8,1.

7 Vgl. u. a. Felix Korner, Politische Religion, Freiburg i. Br. 2020, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der friithen Chinamission? 375

tik des Wissens und in deren Gefolge mit dem Epistemizid nicht-westlicher Kul-
turen definitiv zugunsten einer multipolaren Weltordnung {iberwindet, die die
nicht-westlichen Kulturen definitiv zugunsten einer multipolaren Weltordnung
{iberwindet, die die nicht-westlichen Kulturen, insbesondere den Globalen Siiden,
als gleichwertige epistemologische Subjekte annimmt, mehr noch: die die ge-
samte Welt als handelndes und inkludierendes Subjekt <mundus qua mundus) ver-
steht.

7. Ausgehend von Riccis intrinsischer Inkulturationsmethode und seines hyb-
ridisierend transkulturellen Dialogs darf im gegenwirtigen Horizont globalge-
schichtlicher Fragestellungen und postkolonialer Herausforderungen gefragt wer-
den, ob die diskursive Rezeption der energetischen Transformationsphilosophie
Wang Fuzhis (£ K Z) (1619-1692) mit ihrer Deutung des Buches Yijing
(% %) in der okzidentalen Welt solche epistemologischen Prozesse auslosen
konnte, die die geistesgeschichtlichen Grundlagen Chinas im Lichte der Selbst-
aufkldrung der westlichen Ideengeschichte verstehen'?, um von dem in den he-
gemonialen Diskursen des Okzidents noch weitgehend ignorierten geistigen Po-
tential Chinas im Prozess einer transkulturellen Dynamik zu lernen, in deren Zent-
rum die «Selbsttransformation» '** des okzidentalen Rationalismus mit seiner in-
strumentellen Vernunft zu stehen hétte, um aus dem «verzweiflungsvollen
Kreislauf imperialer Machtpolitiks (Jiirgen Habermas)'>! auszubrechen.

Dabei konnte das transhistorische chinesische Paradigma <Alles unter einem
HimmeD, Tianxia (X F) im Sinne des <konfuzianischen Optimums)'>? ein glo-
bales Diskursmodell werden, das eine enorme Performanz fiir die Genese einer
zukiinftigen universalen, inklusiven und friedlichen Weltordnung entfalten
konnte.

148 ITm Allgemeinen ist das Buch Yijing als das «Buch der Wandlungen» bekannt: I Ging. Das
Buch der Wandlungen, iibersetzt und erldutert v. Richard Wilhelm, K6ln 2011 (Erste Ausgabe:
Jena 1924). Vgl. u.a. Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm. 110), 500-511;
Francois Jullien, Figures de I'immanence. Pour une lecture philosophique du Yi King, Paris
1993; ders., Un sage est sans idée (wie Anm. 116), bes. 15f.

149 Vgl. u.a. Frangois Jullien, Les transformations silencieuses, Paris 2009; Fabian Heubel, Was
ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven, Hamburg 2021; Wolfgang Bauer, China
oder die Hoffnung auf Gliick, Miinchen 1974; Helwig Schmidt-Glinzer, Chinas leere Mitte.
Die Identitdt Chinas und die globale Moderne, Berlin o0.J.

150 Jiirgen Habermas, Vergangenheit als Zukunft, Miinchen 1993, 127.

151 Habermas, Vergangentheit als Zukunft (wie Anm. 150), 127.

152 Aus chinesischer Sicht: Zhao Tingyang, Alles unter dem Himmel. Vergangenheit und Zu-
kunft der Weltordnung, Berlin 2020, 120; vgl. Hans van Ess, Chinesische Philosophie, Miin-
chen 2021, 120.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



376 Heinz Sproll

Christianisierung oder Sinisierung in der friihen Chinamission?
Die Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel
seiner auf Cicero referenzierenden Schrift De amicitia

Der Aufsatz untersucht in globalgeschichtlicher Perspektive die intrinsisch-inklusive
Inkulturationsmethode Matteo Riccis (1552—-1610) als einen Weg der Christianisierung,
die die Kultur des chinesischen Kaiserreichs der ausgehenden Ming-Dynastie in ihrer Al-
teritdt zur europdischen ernst nahm. Mithilfe der humanistischen Deutung der Schrift Cic-
eros De amicitia gelang es Matteo Ricci in den Kommunikationsraum der literarisch ge-
bildeten Mandarine so einzutreten, dass er den ethischen Gehalt dieser Schrift in mit ihr
kompatible konfuzianische Wertvorstellungen <iibersetzte). Dabei wird gefragt, wie Ricci
aufgrund seiner sprachlichen und interkulturellen Lernfihigkeit die kommunikative An-
schlussfiihigkeit des christlichen Wahrheitsanspruchs auf Heilsuniversalitit in Transmis-
sionsoperationen umzusetzen wusste, die bei einigen seiner Adressaten der meri-
tokratischen Elite am Kaiserhof christianisierende Wirkungen im zeitgendssischen huma-
nistischen Sinne erzielte. Die Ausgangsfrage nach dem Resultat dieser Operationen
erledigt sich mithin: Christianisierung Chinas oder Sinisierung der christlichen Mission.

Marcus Tullius Cicero (106-43) — Matteo Ricci (1552—1610) — Chinesischer Kaiserhof der
Ming — Konfuzianische Gelehrtenbeamte (Litterati) — Inkulturationsmethode — Sinisierung
— Ritenstreit.

Christianisation ou sinisation dans les débuts de la mission en Chine? La méthode d'in-
culturation de Matteo Ricci SJ a l'exemple de son écrit De amicitia, qui se réféere a Cicé-
ron

L’article examine, dans une perspective historique globale, la méthode d’inculturation in-
trinséquement inclusive de Matteo Ricci (1552—-1610) comme une voie de christianisation
qui prenait au sérieux la culture de 1’empire chinois de la fin de la dynastie Ming dans son
altérité par rapport a I’Europe. Gréce a I'interprétation humaniste du De amicitia de Cicé-
ron, Matteo Ricci parvint & pénétrer 1’espace de communication des mandarins lettrés de
maniére a «traduire» le contenu éthique de cet écrit en valeurs confucéennes compatibles
avec lui. I1 s’agit de savoir comment Ricci, grace a sa capacité d’apprentissage linguistique
et interculturel, a su transformer la capacité de connexion communicative de la prétention
chrétienne a la vérité et  I'universalité du salut en opérations de transmission qui ont eu
des effets christianisants, au sens humaniste contemporain, chez certains de ses destina-
taires de I’élite méritocratique de la cour impériale. La question de départ concernant le
résultat de ces opérations est donc réglée: christianisation de la Chine ou sinisation de la
mission chrétienne.

Marcus Tullius Cicero (106-43) — Matteo Ricci (1552-1610) — Cour impériale chinoise
des Ming — fonctionnaires lettrés confucéens (litterati) — méthode d’inculturation — sinisa-
tion — querelle des rites.

Cristianizzazione o sinizzazione nella prima missione in Cina? 1l metodo di
inculturazione di Matteo Ricci SJ sull’'esempio del suo scritto De amicitia,
riferito a Cicerone

L’articolo esamina da una prospettiva di storia globale il metodo di inculturazione intrin-
secamente inclusivo di Matteo Ricci (1552-1610) come un modo di cristianizzazione che
prendeva sul serio la cultura dell’impero cinese della tarda dinastia Ming nella sua alterita
rispetto alla cultura europea. Con I’aiuto dell’interpretazione umanistica del De amicitia di
Cicerone, Matteo Ricci riusci a entrare nello spazio comunicativo dei mandarini colti in
modo tale da «tradurre» il contenuto etico di questo scritto in valori confuciani con esso

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frithen Chinamission? 37

compatibili. Nel presente scritto si cerca di capire come la capacita di apprendimento lin-
guistico e interculturale di Ricci gli permise di tradurre la connettivitd comunicativa della
pretesa di verita cristiana dell’universalita della salvezza in operazioni di trasmissione che
ebbero un effetto cristianizzante nel senso umanistico di allora su alcuni dei suoi destinatari
dell’élite meritocratica della corte imperiale. La questione iniziale sul risultato di queste
operazioni ¢ quindi risolta: cristianizzazione della Cina o sinizzazione della missione cri-
stiana.

Marco Tullio Cicerone (106—43) — Matteo Ricci (1552—-1610) — corte imperiale cinese dei
Ming — funzionari intellettuali confuciani (litterati) — metodo di inculturazione — sinizzazi-
one — disputa sui riti.

Christianisation or Sinicisation in the Early Mission to China? De amicita, Referencing
Cicero, as Example of Matteo Ricci’s SJ Inculturation Method

The article examines the intrinsically inclusive inculturation method of Matteo Ricci
(1552-1610) from a global historical perspective as a way of Christianisation that took the
culture of the Chinese empire of the late Ming dynasty seriously in its alterity to European
culture. With the help of the humanist interpretation of Cicero’s De amicitia, Matteo Ricci
succeeded in entering the communication space of the literate mandarins in such a way
that he «translated> the ethical content of this writing into Confucian values compatible
with it. The question is how Ricci’s linguistic and intercultural learning ability enabled
him to translate the communicative connectivity of the Christian truth claim to salvation
universality into transmission operations that had a Christianising effect in the contempo-
rary humanist sense on some of his addressees among the meritocratic elite at the imperial
court. The initial question concerning the result of those operations is therefore settled:
Christianisation of China or Sinicization of the Christian mission.

Marcus Tullius Cicero (106—43) — Matteo Ricci (1552—-1610) — Chinese imperial court of
the Ming — Confucian scholar-officials (litterati) — Inculturation method — Sinicisation —
Ritual dispute.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Professor fiir Didaktik der Geschichte, Universitdt Augsburg.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOIL: 10.24894/2673-3641.00182






	Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? : Die Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero referenzierenden Schrift Dell'amicizia

