
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? : Die
Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero
referenzierenden Schrift Dell'amicizia

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christianisierung oder Sinisierung in der frühen
Chinamission? Die Inkulturationsmethode
Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero
referenzierenden Schrift Dell'amicizia*

Heinz Sproll

Der Name Rom wird als das «symbolische Signifikat der Referenz»1 bezeichnet,
über den sich seit der Antike die okzidentale Kultur verständigt. Über so
unterschiedliche Rom-Semantiken wie zum Ersten (das <Sacrum Imperium Romanum>
des Mittelalters), Zweiten (Byzanz) und Dritten Rom (Moskau), zum Rom der

Republik bei den (Founding Fathers) und bei den Protagonisten der Französischen

Revolution und zum päpstlichen Rom der (Cathreda Petri) der katholischen

Ekklesiologie und des Corpus Iuris Canonici werden bis in die Gegenwart
formative Narrative und performative Diskurse generiert, die das Selbst- und
Fremdverständnis des Abendlandes bis heute konstituieren: «Auch heute exportiert der
Westen seine Struktur, sein Ordnungsdenken, seinen Juridismus, seine Staatlichkeit

[...] Die Romreferenz ist absolut intakt und Rom spielt entgegen allen
Versicherungen immer noch die Rolle des großen Wächters des Abendlandes.»2

Jede instituierte Macht des Westens referenziert mithin auf Rom ihre Legiti-
mierbarkeit. Damit aber die referentiellen Semantiken auf Rom fokussiert bleiben
und damit Rom als «Distributionsmedium fremder Kulturen3 und Operator [...]
lingual-juridischer Transfers»4 fungieren kann, muss es sich als ubiquitärer
Zentralreferent von seinem topographischen Ort entkoppeln, so wenn beispielsweise
im römischen Recht fremde Verkehrs- und Kommunikationsstandards konverti-
bel gemacht werden.5

Die semantische Offenheit, Anschlussfähigkeit und Konversionsfähigkeit
erlaubt es dem Zentralreferenten Rom, andere Bezugschiffren zu dereferenzieren

* Besonderer Dank gebührt Frau Dr. Simona Colombo-Scheffold, Esslingen, für die Formatierung

des Textes und Frau Miriam Stawski, Fribourg, für die vielen nützlichen sinologischen

Hinweise.
1 Cornelia Vissmann, Das Recht und seine Mittel, Frankfurt a. M. 2012,27.
2 Paul Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Gerücht, in: Tumult, 26 (2001), 112.
3 Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 33.
4 Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 34-35.
5 Vgl. u. a. Tomasz Giaro, Aktualisierung Europas, Genua 2000; ders., Privatrecht als Technik

der Gerechtigkeit, in: Herfried Münkler/Marcus Llanque (Hg.), Konzeptionen der Gerechtigkeit,

Baden-Baden 1999, 7.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



352 Heinz Sproll

und Antidiskurse gegen Rom - so beispielsweise die der Reformation und des

Deutschen Idealismus - zu inkludieren oder in der Latenz weiter wirksam zu bleiben.

So werden in Sprechakten der <renovatio imperii) oder der <translatio imperii)6

oft nur an der Oberfläche abgerissenen Traditionsketten als mimetische
Romreferenzen in Form von Renaissancen und Humanismen rekonstruiert und

gehen in ihrer normativen Geltung gestärkt aus dem Vergessen hervor.7
Die enorme Referenzierbarkeit, Konversionsfähigkeit und Hybridisierungskapa-

zität des zentralen Codes Rom, fremde Sprachen und Kulturen in eigene Narrative
und Traditionsmuster produktiv und mimetisch zu verwandeln und zu integrieren,
aber auch den Transfer römischer Standards in fremde kulturelle Kontexte in der

sog. Romanisierung8 mimetisch zu konvertieren, ist funktionaler Ermöglichungs-
grund für seine <sine fine> (Vergil),9 geradezu unbegrenzte und nicht transzendier-
bare Deutungshegemonie als «Imperium der Interpretation, die Norm jeder
Referenz».10 Mag es im Hinblick auf postmoderne Antidiskurse auch scheinen, dass der
Name Rom als universaler Zentralreferent des Okzidents an performativer Geltung
eingebüsst hat und dass er im Hinblick auf afrikanische Semantiken " - in völliger
Verkennung seines metahistorischen Potentials und seiner metaideologischen
Funktion trotz seiner Mythisierung durch diverse Abendlanddiskurse12 - im
postkolonialen Diskurs als eurozentrisch und kolonialistisch dekonstruiert worden sei,

so deutet nichts daraufhin, dass er zugunsten anderer Codes dereferenziert wurde.
Ganz im Gegenteil: Als mimetischer Organisator wechselseitiger

Übersetzungsoperationen
13 strukturiert er weiterhin in Sprechakten im Rahmen der

«weltumspannenden und weltweiten Latinisierung»14 und narrativen Metaphern

6 Vgl. Werner Goez, Translatio imperii, Tübingen 1957; Piet A. Van den Baar, Die kirchliche
Lehre der translatio imperii in Rom bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts Analecta Gregori-
ana, Vol. 18), Rom 1956.

7 Vgl. Harald Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 32000.
8 Vgl. u. a. Wouter Vanacker/Arjan Zuiderhoeck (Hg.), Imperial Identities in the Roman

World, London/New York 2017; John C. Barrett, Romanisation, in: David J. Mattingly/
Susan E. Alcock/John C. Barrett (Hg.), Dialogues in Roman Imperialism, Portsmouth 1997,
51-64; Greg Woolf, Becoming Roman (1998), Cambridge 2003.

9 Vergil, Aen 1, 279.
10 Vissmann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 1), 25.
11 Vgl. u. a. Frantz Fanon, Für eine afrikanische Revolution, Paris 1972; Achille Mbembe,

Politik der Feindschaft, Berlin 2017.
12 Vgl. neuerdings Franziska Metzger/Heinz Sproll (Hg.), Abendlanddiskurse und Erinne¬

rungsräume im 19. und 20. Jahrhundert, Wien/Köln 2022.
13 Vgl. u. a. Maurizio Bettini, Vettere: Un'antropologia della traduzione nella culture antica,

Turin 2012; neuerdings Barbara Cassin, Nostalgie. Wann sind wir wirklich zu Hause?, Berlin

2021, 61 ; Florence Dupont, Rom - Stadt ohne Ursprung, Darmstadt 2013.
14 Jacques Derrida, Glaube und Wissen, in: ders./Gianni Vattimo (Hg.), Die Religion, Frankfurt

a. M. 2001.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in derfrühen Chinamission? 353

im Speichergedächtnis die Erinnerungsräume15 des Okzidents, überträgt in
reziproken Transaktionen fremde Standards in eigene und konvertiert identische in

nicht-identische Paradigmen.16 Rom wird mithin zum «Paradigma dnbegrif-
fene(r) Andersartigkeit)».17

Was für Rom als Zentralreferent im Allgemeinen gilt, trifft besonders für Marcus

Tullius Cicero (106-43 v. Chr.) zu, der nicht nur als Organisator von
Übersetzungsoperationen griechischer Philosophie in römische Kontexte fungierte,
sondern das abendländische Bildungsgedächtnis seit Quintilian (ca. 30-69 n.
Chr.) wie kaum ein anderer römischer Autor, Vergil (70-19 v. Chr.) ausgenommen,

konstituierte.18 Ciceros Epistemologie, die das Problem kognitiver Unge-
wissheiten, mithin die Dichotomien zwischen <dubium> und <fides>, Skeptizismus
und Dogmatismus im Verfahren eines Denkstils variabler Konstellationen von
epistemischen Urteilen der <Alia ex alia... videantun19 bzw. der rhetorischen <dis-

putatio ad utramque> zugunsten des methodisch-analytischen Urteils der <proba-
bilis argumentatio) als <veri simile)20 dank der der (natura hominis) inhärenten
<recta ratio) im entelechetisch verstandenen Kosmos21 zum kohärenten, auf der

Freiheit personaler Urteilskraft basierenden, synthetischen Urteil von maximaler
Wahrscheinlichkeit des durch eine konjekturale Metaphysik bestimmten (eikös

logos) als korrespondierendes Abbild der transzendenten, modal qualifizierten
Wahrheit des Seins, besonders im Bereich der Ethik, in einem dialektischen
Ermittlungsverfahren transgrediert, enthält im Katalysator des (probabile) als (veri
simile) in der Verbindung von Rhetorik und Philosophie in der Forschung bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts ein lange übersehenes, kohärentes mimetisches Potential

an Referenzierbarkeit und Konversionsfähigkeit, das zumindest wieder seit

15 Zum Begriffund zur Theorie vgl. u. a. Aleida Assmann, Erinnerungsräume, München 2018,
besonders 343-407; Franziska Metzger, Erinnerungsräume, in: dies./Dimiter Daphinoff
(Hg.), Ausdehnung derZeit, Wien/Köln/Weimar 2019, 19-45.

16 Vgl. beispielhaft Rémi Brague, L'Europe. La voie Romaine, Paris 1992.
17 Cassin, Nostalgie (wie Anm. 13), 76.
18 Vgl. Wilhelm Dilthey, Die Gesamtmotive des metaphysischen Bewusstseins, in: ders.,

Gesammelte Schriften II, Leipzig/Berlin 1914, 499; Theodor Zielinski, Cicero im Wandel der
Jahrhunderte, Leipzig/Berlin 31912; Bruno Weil, 2000 Jahre Cicero, Zürich/Stuttgart 1962.

19 Nat deor. 1,9.
20 Ac. Pr. 2, 32. Vgl. u.a. Walter Nicgorski, Cicero's Scepticism and His Recovery of Political

Philosophy, New York 2016; ders., Cicero's Distinctive Voice of Friendship. De Amicitia and
De Re Publica, in: John von Heyking/Richard Avramenko (Hg.), Friendship and Politics:
Essays in Political Thought, Notre Dame 2008, 84-114; Therese Fuhrer, Der Begriff des veri
simile bei Cicero und Augustin, in: Museum Helveticum, 50 (1993), 107-125; Siegbert Peetz,
Ciceros Konzept des probabile, in: Philosophisches Jahrbuch, 112 (2005), 97-113; Marco
Bleistein, Alia ex alia nexa. Untersuchungen zur Struktur von Ciceros Philosophieren, Heidelberg
2022.

21 Vgl. Peter Nitschke, Die Götter, die Tugenden und der Staat, in: Emanuel Richter/Rüdiger
Voigt/Helmut König (Hg.), Res publica und Demokratie. Die Bedeutung von Cicero für das

heutige Staatsverständnis, Baden-Baden 2007,123-138.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



354 Heinz Sproll

dem Renaissance-Humanismus naturrechtliche Diskurse in öffentlichen Räumen

mit enormen Wirkungen politischen Handelns ermöglichte und sie gerade durch
die Rezeption des epistemischen und ethischen Probabilismus auch für aussereu-

ropäische Kulturen anschlussfähig machte.
Im Bildungsgedächtnis des Renaissance-Humanismus22 wurde Cicero23

besonders in den <studia humanitatis> nicht nur als Rhetor24, sondern auch als

Paradigma der von bürgerlichem Gemeinsinn bestimmten römischen Republik und als

normative Matrix für die frühneuzeitliche Bürgerrepublik memoriert.25 So

referierte gerade die humanistisch bestimmte, von Ignatius von Loyola (1491-1556)
am 15. August 1534 gegründete Societas Iesu26, auf Ciceros Moraltheologie27
und nahm seine Werke in ihren Bildungskanon auf.28 Mehr noch: Die
Jesuitenmissionare globalisierten das Bildungsgedächtnis und den Erinnerungsraum an
Ciceros Oeuvre, indem sie sie vermittels ihres Inkulturationshandelns mit der
chinesischen Kultur des Konfuzianismus in eine kommensurable und intrinsische
Relation setzten.29

Im Unterschied zum Konstruktivismus, der die eigenen epistemologischen
Prämissen nur unzureichend reflektiert und daher stipuliert, historische Phänomene

seien Produkte (<Erfindungen)) einer jeweiligen von ideologisch-politischen

Interessen bestimmten ex-post Konstruktion, die es zu dekonstruieren gelte,
wird in vorliegender Studie eine solche Hermeneutik der Memoration angewandt,

22 Vgl. Michael Lackner, Das vergangene Gedächtnis. Die jesuitische mnemotechnische
Abhandlung Xiguo Jifa. Übersetzung und Kommentar, Wiesbaden 1986.

23 Vgl. Anne Eusterschulte/Günter Frank, Cicero in der frühen Neuzeit, Stuttgart 2018.
24 Vgl. u. a. Marc Fumaroli, L'âge de l'éloqunce, Paris 1980; Neudruck Genf 2002.
25 Immer noch grundlegend: Hans Baron, Cicero and the Roman Civic Spirit in Middle Ages

and the Early Renaissance, Manchester 1936; ders., Bürgersinn und Humanismus in Florenz,
Berlin 1994; Quentin Skinner, The Foundation of Modern Political Thought, Bd. I: The
Renaissance, Cambridge 1978; John G. H. Pollock, Die andere Bürgergesellschaft, Frankfurt
a. M. 1993.

26 Zur Frühgeschichte der Gesellschaft Jesu vgl. John O'Malley, Die Ersten Jesuiten, Würzburg

1995.
27 Vgl. Robert Aleksander Maryks, Saint Cicero and the Jesuits. The Influence of the Liberal

Arts on the Adoption of Moral Probabilism, London 2008.
28 Vgl. u. a. Francois Dainville, L'enseignement de l'histoire dans les collèges des Jésuites du

XVI au XVIII siècle, Paris 1957; Heinz Sproll, Die Begründung der Historischen Bildung
aus dem Geist des christlichen Humanismus, in: Archivum Historicum Societatis Iesu, 79
(2010), 345-380; Paul Nelles, Historia Magistra Antiquitatis, in: Renaissance Studies, 13/2
(1999), 130-172; Jaska Kainulainen, Virtue and Civic Values in Early Modern Education,
in: Journal of Jesuit Studies, 5 (2018), 520-548.

29 Vgl. neuerdings Andreas Müller-Lee, The Jesuit Mission to China and the Reception of
Ancient Greek and Roman Culture in China and Korea, in: Almut-Barbara Renger/Xin Fan
(Hg.), Receptions and Roman Antiquity in East Asia, Leiden/Boston 2018, 19-49, zu Ricci
21-30; Noel Golvers, Reading Classical Latin Authors in the Jesuit Mission in China:
Seventeenth to Eighteenth Centuries, in: Renger/Xin Fan, Receptions and Roman Antiquity in
East China (wie Anm. 29), 50-72.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 355

die zu verstehen sucht, wie Erinnerungsräume in der (longue durée> generiert
wurden und als <ars> im Sinne Ciceros30 bis zur Sattelzeit der Aufklärung von
1750 bis 185031 lebensweltlich verankert waren und mithin einen hohen normativen,

verhaltensbestimmenden Geltungswert beanspruchen konnten.
So wurde Ciceros Laelius De amicitia32 in diesem vorsattelzeitlichen Kontext

nicht nur unter philologischem Interesse, sondern auch unter der humanistischen

Zielsetzung gelesen, im wechselseitigen Zusammenhang zwischen <litterae> und

<mores> paränetische Normen für ein gutes und gelungenes Leben zu erörtern.33

Da kulturgeschichtliche Studien trotz gegenwärtiger postkolonialer Diskurse
bis vor kurzem noch weitgehend unilateral normative okzidentale Perspektiven
transportieren34, sind sie kaum geeignet, die komplexen hermeneutischen und
kommunikativen Prozesse der Übersetzung antiker Standards vermittels
humanistischer Deutung in den chinesischen Kontext zu verstehen.

Daher wird die folgende Studie von drei Erkenntnisinteressen bestimmt. Dabei

wird erwartet, dass das Theorem der Erinnerungsräume in globalgeschichtlicher

30 Cicero, De orat 2, 352-354; Rhetorica ad Herenium 3, 26-40. Vgl. Quintilian, Institutio
oratoria 11,2,1-51. Zum Transfer der technisch verstandenen <ars memorativa> durch Ricci
in den konfuzianischen Kontext vgl. Michael Lackner, Jesuit Memoria, Chinese Xinfa:
Some Preliminary Remarks on the Organisation ofMemory, in: Federico Masini (Hg.), Western

Humanistic Culture Presented to China by Jesuit Missionaries (XVII-XVIII centuries),
Rom 1996, 201-219.

31 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft, Frankfurt a. M. "2020.
32 Cicero, Laelius. De amicitia. Laelius über die Freundschaft. Übersetzt und hg. von Marion Gie¬

bel, Stuttgart 2014/2015.
33 Vgl. u. a. Eusterschulte/Frank, Cicero in der frühen Neuzeit (wie Anm. 23); Mathias Asche,

Humanistische Bildungskonzeptionen im konfessionellen Zeitalter. Problemaufriss in zehn
Thesen, in: Julius Oswald/Rita Haub (Hg.), Jesuitica. Forschungen zur frühen Geschichte
des Jesuitenordens in Bayern bis zur Aufhebung 1773 (Beihefte zur Zeitschrift für Bayerische

Landesgeschichte, Beiheft 17), München 2001, 373^104; Anton Schindling, Bildung
und Wissenschaft in der Frühen Neuzeit 1650-1800, Enzyklopädie Deutscher Geschichte
Bd. 30, München 21999; ders.. Die katholische Bildungsreform zwischen Humanismus und
Barock, in: Hans Maier/Volker Press (Hg.), Vorderösterreich in der Frühen Neuzeit, Sigmaringen

1989, 137-176; Fidel Rädle, Gegenreformatorischer Humanismus, in: Volker
Hammerstein/Gerrit Walther (Hg.), Späthumanismus, Göttingen 2000,128-147; Peter Wolf,
Humanismus im Dienst der Gegenreformation, in: Thomas Maissen/Gerrit Walter (Hg.),
Funktionen des Humanismus, Göttingen 2006,262-302; Wolfgang Reinhard (Hg.), Humanismus
im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhunderts, Weinheim 1984.

34 Vgl. neuerdings die selbstreflexiven Studien: Wolfgang Reinhard, Gelenkter Kulturwandel
im siebzehnten Jahrhundert. Akkulturation in den Jesuitenmissionen als universalhistorisches

Problem, München 2016, 633-653; Wolfgang Behringer, Der grosse Aufbruch.
Globalgeschichte der Frühen Neuzeit, München 2023, bes. 410-415; Martin Muslow,
Überreichweiten. Perspektiven einer globalen Ideengeschichte, Berlin 2022; Hellwig Schmidt-
Glinzer, Kleine Geschichte Chinas, München 2008, 128-131; Müller-Lee, The Jesuit Mission

in China and the Reception of Ancient Greek and Roman Culture in China and Korea
(wie Anm. 29).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



356 Heinz Sproll

Perspektive bisher hegemoniale eurozentrische Diskurse so zu überwinden

vermag, dass diachrone und transkulturelle hybride Operationen der Übersetzung
und Memoration zwischen dem humanistischen Europa und dem neo-konfuzianischen

China der Song-Schule im 16. und 17. Jahrhundert als symmetrische
Kommunikationsformen zwischen Gruppen unterschiedlicher kultureller Provenienz

verstanden werden können.
1. Ausgehend von Ciceros epistemologischer und ethischer Prämisse des Pro-

babilismus geht es zunächst um die Rekonstruktion der langfristig konstruierten
Erinnerungsräume im Sinne der hermeneutisch-transkulturellen Vermittlung von
Ciceros Laelius über Matteo Riccis Dell'amicizia als humanistischen Grundtext
in den konfuzianischen Kontext als Jiaoyou lun, Nanchang 1595, besonders

unter der Fragestellung, ob Ricci die Alterität der chinesischen Kultur
erkannte und sie in seiner Inkulturationsmethode berücksichtigte. Zugespitzt
formuliert: Ist Riccis Traktat als ein performatives Elaborat zu deuten, das zum
Zweck der Europäisierung christliche Elemente funktionalisierte oder umgekehrt
als ein sinisiertes Werk, das seine christliche Substanz im Verlauf der Transmission

verloren hat?35

2. Des Weiteren wird der Frage nachgegangen, inwiefern diese transkulturelle
Übersetzungsoperation Riccis als <Go-Between> von der bisherigen okzidentalen
Kulturwissenschaft, die weitgehend von in sich geschlossenen, selbstreferentiellen

und mithin inkommensurablen Kulturräumen ausgeht36, als versuchte, letztlich

gescheiterte37 präimperialistische Strategie zur Auflösung des neo-konfuzianisch

bestimmten Werte- und Ordnungsmodells Chinas der seit der Mitte des 13.

Jahrhunderts dominierenden Song-Schule38 in der ausgehenden Zeit der Ming-
Dynastie (1368-1644) gedeutet wird oder ob vielmehr gerade über die Vermittlung

westlich-humanistischer Erinnerungsräume solche kulturellen Hybridisierungen

durch Übersetzungsoperationen39 in China angestossen wurden, die zwar

35 René Etiemble, Les Jésuites en Chine. La querelle des rites (1552-1773), Paris 1966.
36 So Samuel Huntington, The Clash of Civilisations and the Remaking of World Order,

(1996), New York 2011.
37 Vgl. Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert (wie Anm. 34);

Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35).
38 Vgl. Hans van Ess, Der Konfuzianismus, München 32023, 82-85.
39 Vgl. u. a. Nicolas Standaert (Hg.), Handbook of Christianity in China, Bd. 1, Leiden 2001,

309-321; ders., The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-century China, in:
Renaissance Studies, 17/3 (2003), 367-391; Jacques Gemet, Chine et Christianisme: Action
et réaction, Paris 1982,329; ders., La politique de conversion de Matteo Ricci/Matteo Ricci's
Conversion Policy, in: Archives de sciences sociales des religions, 36 (1973), 71-89; Johannes

Hoffmann-Herreros, Matteo Ricci. Den Chinesen Chinese sein - ein Missionar sucht
seine Wege, Mainz 1990, 83-114; Michael Lackner, Lessons from Matteo Ricci, in:
Religions and Christianity in Today China, II/4 (2012), 33-41: Der Autor sieht in der konfuzianisch

bestimmten Kultur Chinas und im rationalen Diskurs des europäischen Humanismus

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 357

im Ritenstreit40 abgebrochen wurden, gleichwohl aber im Zusammenhang mit der

von Ricci intendierten Christianisierung41 als Modell zur Überwindung eines he-

gemonialen und unipolaren westlichen Zivilisationsmodells durch ein dialogisches,

transkulturelles und inklusivistisches Paradigma globaler Kulturbegegnungen,

besonders zwischen dem säkularisierten postchristlichen Westen und dem
sich seiner konfuzianischen Wurzeln wieder besinnenden China gelten können.

3. Um Residualbestände bisheriger eurozentrischer und hegemonialer
Deutungsparadigmen besser zu erkennen, sollen chinesische Forschungsergebnisse

den Ermöglichungsgrund fur Riccis Dialoge auf der epistemischen Basis einer <Theologia
naturalis) mit den konfuzianischen diterati) - ein Modell, das die China-Wahrnehmung in
Europa bis ca. 1750 prägte, aber immer noch von ungebrochener Aktualität bleibt; ähnlich:
Thierry Meynard, The Jesuit Reading ofConfucius, Leiden/Boston 2011; Klaus Schatz,
Kulturelle Optionen der Jesuiten in China, in: Wenchao Li/Hans Poser (Hg.), Das Neueste über
China: G.W. Leibnizens Novissima Sinica von 1697 Studia Leibnitiana/Supplementa 33),
Stuttgart 2000,71-78, bes. 73; Paul A. Rule, K'ung-tzu or Confucius?, Sydney/London/Boston

1986, 1-69.
40 Vgl. u. a. Pasquale d'Elia, Ermeneutica Ricciana, in: Gregorianum, 34/4 (1953), 669-679;

Yves Raguin, Das Problem der Inkulturation und der chinesische Ritenstreit, in: Michael
Sievernich/Günter Switek (Hg.) Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu,
Freiburg i. Br/Basel/Wien 1990, 272-292; Umberto Bresciani, Confucianism and Christianity,

in: Karl-Josef Becker/Ilaria Moratti (Hg.), Catholic Engagement with World Religions.
A Comprehensive Study, New York 2010, 414—437; Klaus Schatz, Ritenstreit, in: Walter
Kasper u. a. (Hg.), Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg i. Br. 2017, Sp. 1202—

1203; Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35); Gemet, Chine et Christianisme (wie
Anm. 39), 247-261; Standaert, Handbook of Christianity in China (wie Anm. 39), 680-688.

41 Vgl. u.a. Joseph Shih, II metodo missionario di Matteo Ricci, in: La Civiltà Cattolica, 134/1
(1983), 141-150; Bartolomeo Sorge, II padre Matteo Ricci in Cina. Pioniere di «mediazione
culturale», in: La Civiltà Cattolica, 131 (1980), 32-46; Herbert Butz/Renato Cristin (Hg.),
Philosophie und Spiritualität bei Matteo Ricci, Berlin 2007; Christoph Shelke/Marietta De-
michele, Matteo Ricci in Cina, Rom 2010; Jonathan D. Spence, The Memory Palace of
Matteo Ricci, New York 1984; George H. Dunne, Das grosse Experiment, Stuttgart 1965;
Antonio Paolucci/Giovanni Morello (Hg.), Ai crinali della storia. Padre Matteo Ricci (1552—
1610) fra Roma e Pechino. Catalogo della mostra in Vaticano (Braccio Carlo Magno) 30.
Ottobre 2009-24. Gennaio 2010, Turin 2009; Filippo Mignini (Hg.), Matteo Ricci. Europa
am Hofe der Ming, Ausstellungskatalog, Berlin (Museum für Ostasiatische Kunst) 9. Juni-
27. August 2005, Berlin/Mailand 2005; beispielhaft für den Perspektivenwechsel schon
Gottfried Wilhelm Leibniz, Novissima Sinica: Das Neueste von China (1697), hg., übersetzt,
erläutert v. H.-G. Nesselrath u. H. Reinbothe, Köln 1979; Claudia von Collani, Theologie
und Wissenschaft in China, in: Karl Müller (Hg.), Naturwissenschaftliches Weltbild und
Evangelisierung, Nettetal 1993, 83-115; dies., Matteo Ricci, Zum 400. Todestag des
Pioniers der neuzeitlichen Chinamission, in: Stimmen der Zeit, 228 (2010), 339-351 ; Johannes
Bettray, Die Akkommodationsmethode des P. Matteo Ricci SJ in China, Rom 1955; Michael
Sievernich, Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart, Darmstadt 2009, bes. 7-
9,131-133 und passim; Paul Oberholzer/Rita Haub, Matteo Ricci und der Kaiser von China,
Würzburg 2010; Ronnie Po-chia Hsia, A Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci, 1552-
1610, Oxford 2010; ders., Matteo Ricci and the Catholic Mission to China. A Short History
with Documents, Indianapolis/Cambridge 2016, bes. 1-40; aus chinesischer Perspektive Yu
Liu, The Preparation for Proselytizing: Matteo Ricci's Treatise «Jiao-You-Lun (On Fried-
ship)», in: Mosaic, 43/3 (2010), 167-183.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



358 Heinz Sproll

herangezogen werden, die der Frage nach dem von Ricci initiierten Erinnerungsraum

nachgehen, ob und wie Ciceros Laelius, vermittelt über Li Madous42 (fOîf
ff der sinisierte Name Riccis) Jiaoyou lun und Tianzou shiyi (fâ't
Ü Die wahre Bedeutung des Herrn des Himmels), im konfuzianischen
Bildungsgedächtnis einen Ort fanden, Beijing 1603.43 Missionsgeschichtlich gewendet:

Generierte Li Madous' Jiaoyou lun einen Erinnerungsraum bei den
Mandarinen der späten Ming-Dynastie (1368-1644) und am Hof Kaiser Wanlis
(Zhu Yijun) (1563-1620), in dem christliche Norm- und Ordnungsvorstellungen
so übersetzt werden konnten, dass sie ihren mit universalem Anspruch vorgetragenen

heilsgeschichtlichen Wahrheitsanspruch vermittels der dialogischen Inter-
kulturalität in die Alterität der vom lateinisch-humanistischen Okzident differen-
ten und gleichwohl in sie übersetzbaren Semantiken Chinas, «la maggior
meraviglia che in questo Oriente si ritruova di cose naturali e di soprannaturali»44,
im Medium der die (condition humaine) bestimmenden <amicitia - amicizia —

Jiaoyou lun - konvertierten.
Die Studie wird in drei Kapiteln diesen Fragen nachgehen:
Zunächst wird der erinnerungsgeschichtliche Ort von Riccis Traktat, der auf

Ciceros Laelius, De amicitia referenziert, im Bildungsgedächtnis des europäischen

Humanismus bestimmt, um dann seine intrinsische Transmission als

Jiaoyou lun Û'va die kulturelle Alterität des neo-konfuzianischen Kontextes
zu untersuchen.

Damit ist die Frage verknüpft, wie Riccis Verständnis von Freundschaft in
seinem Traktat Jiaoyou lun zu qualifizieren ist: Soll es als ein Instrument
einer frühkolonialen europäischen Strategie zur Erosion konfuzianischer Normen
verstanden werden oder als ein durch den Prozess der Transmission in den
chinesischen Kontext hervorgerufenes, intentional oder non-intentional sinisiertes
Elaborat, das sich durch seine Adaption an das konfuzianische Verständnis von
Freundschaft von seiner europäisch-humanistischen Herkunft entfremdet hat?

Oder ist dem <Go-Between> Ricci vielmehr eine Hermeneutik lingual-kultureller
Translation gelungen, die den humanistischen Freundschaftsbegriff für das
konfuzianische Freundschaftsverständnis hybridisierend adaptiert und damit
kommensurabel gemacht hat?

Vor dem Hintergrund des sich anbahnenden Ritenstreites soll der in ihm
artikulierte Verdacht, Riccis Inkulturationsmethode habe den christlichen Theismus

42 Im Folgenden wird die heutige in China übliche Pinyin-Umschrift verwendet.
43 Filippo Mignini, Matteo Ricci. II chiosco della fenice, Ancona 2004.
44 Ricci aus Zhaoquing an Pater Giulio Fuligatti, Siena, vom 24. November 1585, in: Matteo

Ricci, Lettere, hg. v. Francesco D'Arelli, Macerata 2001, 111-117; Zitat 111. Auch in:
Matteo Ricci SJ, Le lettere della Cina, hg. v. Pietro Tacchi Venturi SJ (Opere storiche del P.
Matteo Ricci SJ, édité a cura del Comitato per le onorazioni nazionali con prolegommi, note
e tavole), Vol. II, Macerata 1913, 66-73; Zitat 67.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 359

aufgegeben und ihn an den chinesischen Ahnenkult verraten, kritisch überprüft
werden. Dabei ist zu fragen, ob die von den Mendikantenorden ausgeübten Widerstände

gegen das Wirken Riccis und seiner Nachfolger als Tarnung für eine kirchlich

politisch-kulturelle Strategie zur Europäisierung Chinas fungierten45, die durch
die Intervention des Kaisers Yongzheng (1678-1735) 1724 definitiv scheiterte,
nachdem der konfuzianische Ahnenkult, von den Jesuiten als kulturelle Traditionen
gedeutet, von Papst Clemens XI. (1649-1721) 170446 und Benedikt XIV. (1675—

1758) 174247 mit dem christlichen Glauben als inkompatibel untersagt wurde.
Anschliessend sollen die Folgen dieser päpstlichen Entscheidungen kurz

thematisiert werden: Wurden sie auch erst 1939 von Pius XII. in der Erkenntnis
aufgehoben, welchen Schaden sie der Chinamission brachten48, so ermöglichte erst
die neue Perspektive von Vaticanum II49 und in der Folge davon eine Theologie
der Religionen50 die Erkenntnis, dass der Ritenstreit ein seine Absichten verhüllender

<faux discours) war: Erst in einem symmetrischen Dialog mit nicht-westlichen

Kulturen, der nicht durch die epistemologische Hegemonie westlicher
Denkstile und die politisch-ökonomischen Interessen des hegemonialen Okzidents

bestimmt wird, kann die Kirche ihre transtemporale und transkulturelle
Reichweite im Sinne seiner heilsgeschichtlichen Mission entfalten. Ein Fazit hält
die Resultate thesenartig fest.

Europäischer Humanismus im Modus der Transmission: Von Ciceros
De amicitia zu Riccis De amicitia zu seinem Jiaoyou lun /Sllfesm

Ciceros Laelius De amicitia darf als Grundtext gelten, der im Bildungsgedächtnis
bereits der Spätantike51 einen formativen Erinnerungsraum generierte, der zwar

45 Vgl. Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert (wie Anm. 34) und
Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35).

46 Clemens XI., Dekret: Ex ille die, 1704.
47 Benedikt XIV, Dekret: Ex quo singulari, 1742.
48 Pius XII., Dekret: Plane computum vom 8. Dezember 1939, in: AAS, 32 (1940), 24-26; vgl.

Etiemble, Les Jésuites en Chine (wie Anm. 35), 294—296; vgl. auch Ansprache von Papst
Johannes Paul II. anlässlich des 400. Jahrestages des Missionars und Wissenschaftlers
Matteo Ricci SJ in Peking vom 24 Oktober 2001, in: L'Osservatore Romano, 25. Oktober 2001 ;

Brief des Heiligen Vaters Papst Benedikt XVI. an die Bischöfe, die Priester, die Personen des

gottgeweihten Lebens und an die gläubigen Laien der Katholischen Kirche in der Volksrepublik
China vom 30. Juni 2007, in: China heute, XXVI/4-5 (152-152) (2007), 136-152, bes. 140.

49 Vaticanum II: Erklärung Nostra aetate über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristli¬
chen Religionen vom 28. Oktober 1965, in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg.), Kleines
Konzilskompendium, Freiburg i. Br. 1966, 349-359.

50 Vgl. u. a. Becker/Moratti (Hg.), Catholic Engagement with World Religions (wie Anm. 40).
51 Vgl. Sabine Maccormack, Cicero in Late Antiquity, in: Catherine Steel (Hg.), The

Cambridge Companion to Cicero, Cambridge 2013, 25-306; Dilthey, Gesamtmotive des
metaphysischen Bewusstseins (wie Anm. 18).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



360 Heinz Sproll

partiell im Mittelalter verschüttet wurde, aber im Kontext des Renaissance-Humanismus

neu interpretiert wurde.52

Entstanden bald nach der Ermordung Caesars an den Iden des März des Jahres

44 v. Chr. und in kohärentem intertextuellem Zusammenhang mit De re publica
(54-51 v. Chr.), De legibus (Ende der 50er Jahre v. Chr.) und mit Cato de senec-
tute (45/44 v. Chr.), schreibt Cicero vor dem Hintergrund des plötzlichen Todes
des Siegers über Karthago im dritten punischen Krieg, Publius Cornelius Scipio
Aemilianus minor Numantinus (185-129. v. Chr.), mit dem Gaius Laelius (geb.
um 190 v. Chr.) in exemplarischer Freundschaft verbunden war und an die er sich
seiner «recordatio nostrae amicitiae [erinnert] quocumque [Scipio] mihi con-
iuncta cura de publica re et de privata fuit»53 den 129 v. Chr. stattfindenden Dialog

Laelius de amicita in impliziter Referenz auf die Nikomachische Ethik des

Aristoteles (384-322 v. Chr.)54. In diesem Gespräch fungieren die Schwiegersöhne

des Laelius, Quintus Mucius Scaevola Augur (170-87 v. Chr.) und Gaius
Fannius (ca. 170-122 v. Chr.), als Dialogpartner. Dabei nimmt Cicero den Bruch
der Freundschaft zwischen Publius Sulpicius und Quintus Pompeius als Dichotomie

analog zu den <Duo soles - duo populi> in De republica55 zum Ausgangsund

Bezugspunkt seiner Überlegungen, um wie in De republica56 politische
Dichotomien zu überwinden. Unter diesem Aspekt ist Ciceros <amicitia> über die

Erörterung privater freundschaftlicher Beziehungen hinaus ein eminent politisches

Projekt, in dem die politisch verstandene auf <virtus> beruhende <amicitia>

als Synthese politischer Dichotomien in der restituierten <res publica) fungiert,
wenn Cicero <amicitia> so definiert: «Est enim amicitia nihil aliud nisi omnium
divinarum humanarumque rerum cum benivolentia et caritate consensio.»57

Insofern ist Ciceros Laelius, De amicitia mehr als eine «private Abwandlung
der in der großen Staatsschrift festgestellten universalen Spaltung in Volk und
Republik.»58

Von der ontologischen Voraussetzung der (natura hominis) und der epistemo-
logischen Prämisse der <recta ratio) her bestimmt Cicero den synthetischen Status

52 Vgl. David Marsh, Cicero in the Renaissance, in: Steel (Hg.), The Cambridge Companion to
Cicero (wie Anm. 51), 306-317; Günter Gawlick, Die Cicero-Memoria zwischen Verehrung
und Verachtung, in: Eusterschulte/Frank (Hg.), Cicero in der frühen Neuzeit (wie Anm. 23),
21-33.

53 Cicero, Lael. 15.
54 Aristoteles, Nikomachische Ethik. Griechisch/Deutsch, übersetzt und herausgegeben von

Gemot Krapinger, Stuttgart 2020, Bücher VIII und IX, 410-528.
55 Cicero, rep. 1,15-22.
56 Cicero, rep. 1,32; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20).
57 Cicero, Lael. 20.
58 Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 286; vgl. Jacques Derrida, Politiques de l'amitié.

Suivi de L'oreille de Heidegger, Paris 1994; Jörg Spielvogel, Amicitia und res publica, Stuttgart

1993.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 361

der <amicitia>: «[...] quae in rerum natura totoque mundo constarent quaeque mo-
verentur, ea contraherem amicitiam, dissipare discordiam atque hoc quidem om-
nes mortales et intellegunt et re probant.»59

Um die tatsächlich in Erscheinung tretenden Dichotomien der <discordiae> zu
überwinden, postuliert Cicero die <virtus> als synthetisch fungierendes ethisches
normatives Regulativ tugendhaften Handelns: «Sed haec ipsa virtus amicitiam et

gignit et continet nec sine virtute amicitia esse ullo pacto potest.»60
In deutlicher Unterscheidung von den durch Neid und Intrigen geprägten

Parteifreundschaften, die das Klientelwesen der Republik bestimmten, und den

Freundschaften unter Gewöhnlichen, kommt der von Laelius/Cicero stoisch61

verstandenen, mithin zur Tugend selbst gewordenen Freundschaft, wenn sie keine

egoistischen Zwecke verfolgt, ein höchster Wert, ähnlich dem der <iustitia>62 vor
allen anderen menschlichen Bindungen zu. Inhaltlich stimmen gute Freunde
<boni>, beispielsweise Cato und Scipio63, die sich im jeweils anderen wieder
finden, in allen Ansichten und Zielsetzungen überein. Getragen muss die Freundschaft

von gegenseitiger <benivolentia> sein: «[...] Quodsi eximeris ex rerum
natura benivolentiae coniunctionem, nec domus ulla ne urbs stare poterit, ne agri
quidem cultus permanebit.»64 Die konkreten Tugenden der <benivolentia> und der
<beneficentia>65, sind ebenfalls über die privaten Freundschaften hinaus für die
Kohäsion der <res publica) unumgänglich.

Die Erwartungshaltungen von Geben und Nehmen müssen zwischen den

Freunden symmetrisch angelegt und von Liebe und Sympathie geprägt sein:

«utrum propter imbecilliitatem atque inopiam desiderata sit amicitia, ut dandis reci-
piendisque meritis, quod quisque minus per se ipse posset, id acciperet ab alio vi-
cissimque redderet an esset hoc proprium amicitiae, sed antiquior et pulchrior et

magis a natura ipsa profecta alia causa, amor enim, ex quo amicitia nominata est,
princeps est ad benivolentiam coniugendam.»66

Ein Freund, der ein <sapiens> ist, darf vom anderen nur sittlich Gutes fordern,
ihm zuliebe darf er nur sittlich Gutes tun. Die tugendgeleitete Freundschaft als

synthetischer Status transgrediert, so Cicero als skeptischer Akademiker, nicht
nur private und politische Dichotomien, mithin auch die Dichotomie zwischen
Privatheit und politischer Öffentlichkeit, hier besonders die Bürgerkriege und die
autokratische Politik Cäsars, sowie die soziale Dichotomie zwischen Elite und

59 Cicero, Lael. 24.
60 Cicero. Lael. 20.
61 Vgl. Po-chia Hsia, Matteo Ricci and the Catholic Mission to China (wie Anm. 41), 28.
62 Cicero, rep. 2,69.
63 Cicero, Lael. 21.
64 Cicero, Lael. 23.
65 Vgl. Off. 1,20.
66 Cicero, Lael. 26.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



362 Heinz Sproll

Masse, sondern auch den dogmatisierten Stoizismus, da Freundschaft immer aus

freien und personalen dem <probabile> folgenden Willensentscheidungen resultiert:

«[...] nam cum amicitiae vis sit in eo ut unus quasi animus fiat ex pluribus [...].»67

Erst so sind Freundschaften von Dauer und so werden in ihnen Glück und
Unglück geteilt, wenn der Freund zum eigenen <alter ego> wird: «[...] verus amicus

[...] est enim is qui est tamquam alter idem.»68

Mehr noch: In der intraindividuellen, tugendgeleiteten Freundschaft als
synthetischer Status kommt die <natura hominis) sowohl in der privaten als auch in
der mit ihr verwobenen kosmisch verankerten öffentlich-politischen Sphäre zu
ihrer vollen Entfaltung. Ihre volle Geltung gewinnt sie, wenn die an der <iustitia>

orientierte <virtus> durch die Erkenntnis der <recta ratio) zum Massstab des
erzieherischen und politischen Handelns auf diesen beiden interdependenten Ebenen

wird, zu dem Cicero paränetisch aufruft, und darüber hinaus die universale
Ordnung der kosmopolitischen <Oikumene> der Menschheit69 in den Blick nimmt.

Cicero beschliesst seine Abhandlung, indem er die erörterten Dichotomien
nochmals in einer Synthese transgrediert:

«Virtus, virtus, inquam, C. Fanni et tu Q. Muci et conciliât amicitias et conservât. In
ea est enim convenientia rerum, in ea stabilitas, in ea constantia quae cum se extulit et
ostendit suum lumen et idem aspexit adgnovitque in alio, ad id se admovet vicissimque
accipit aliud quo in alterum est; ex quo ardescit sive amor sive amicitia.»70

Darüber hinaus umfasst Freundschaft als universale Kategorie in der transtemporalen

<memoria>71 auch diachrone Zeiträume, die durch den Tod der Freunde
nicht unterbrochen werden können.72 Alle Grenzen von Raum und Zeit sind in
der Freundschaft aufgehoben. Nicht zuletzt deshalb, weil die ursprüngliche
Synthese der Freundschaft zwischen Publius Cornelius Scipio Aemilianus minor Nu-
mantinus und Laelius, zerstört durch den plötzlichen Tod Scipios, gedanklich in

der universalen Dimension der <Oikumene> wiederhergestellt ist. In einer inter-
textuellen Analyse von Ciceros De re publica und seiner De amicita ist die
analoge Ringkomposition der ursprünglichen Einheit der Republik in De re publica
über deren Zerfall in Dichotomien bis zur Wiederherstellung am Ordnungsmodell
der imperialen Weltrepublik des (Imperium orbis terrarum)73 unübersehbar.

67 Cicero, Lael. 92. Vgl. Eckard Lefèvre, Cicero als skeptischer Akademiker, in: Hans Werner
Schmidt (Hg.), Antikes Denken - Moderne Schule. Beiträge zu den modernen Beiträgen
unseres Denkens, Heidelberg 1988, 108-132.

68 Cicero, Lael. 80; vgl. Cicero, Lael. 23.
69 Vgl. zu Ciceros De legibus: Klaus M. Girardet, Die Ordnung der Welt, Wiesbaden 1983.
70 Cicero, Lael. 100; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 298.
71 Cicero, Lael. 104; vgl. Bleistein, Alia ex alia nexa (wie Anm. 20), 295.
72 Nicgorski, Cicero's Distinctive Voice ofFriendship (wie Anm. 20), 99.
73 Vgl. Girardet, Die Ordnung der Welt (wie Anm. 69), 144-164.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 363

Universalisierbar, transkulturell referenzierbar und konvertierbar wurde Cice-

ros De amicitia über die Antike hinaus für christliche ethische Paradigmen, so

besonders für die Tugend der <caritas> und dann im Renaissance-Humanismus
durch sein Verständnis von tugendgeleiteter und praxisorientierter Freundschaft
als synthetischem Status, der - ermittelt im Wege der analytisch-probabilistischen
Erkenntnismethode - bestehende Dichotomien transgrediert.

Geht man davon aus, dass dem Renaissance-Humanismus in all seinen diffe-
renten Ausformungen ein anthropozentrisches Weltverständnis74 und ein episte-
mischer Zugang zur richtigen politisch-moralischen Lebensweise zugrunde liegt,
so lässt sich die Gründung der Gesellschaft Jesu durch Ignatius von Loyola
(1540)75 als ein Werk verstehen, dem es unter Zugrundelegung der Theologie der
Inkarnation des Logos um die Neubestimmung der tradierten Glaubensgehalte aus dem

Geist der Exercitia Spiritualia76 im Dienste <Deus semper maior ad maiorem gloriam
Dei> ging.77 Das handlungsleitende Interesse des Apostolats und der Bildung wurde
in theologischer Absicht gerade auf Ciceros Epistemologie und Ethik der <veri simi-
litudo> als eine Methode zur Erkenntnis der Wahrheit im Sinne der (skeptischen
Akademie) als (genus philosophandi minime adrogans)78 angewandt. Entsprechend
ermöglichte das (probable) bei Cicero79 den Transfer griechischer Philosophie in den

römischen Kontext wie dann bei den Jesuiten mit ihrer Moraltheologie des aufCicero
referenzierenden80 Probabilismus81 und der Unterscheidung der Geister82 gegen
extrinsische Fixierungen einer dogmatisierenden Scholastik mit ihren Absolut-
heitsansprüchen und der jesuitischen Theologie der Inkulturation83 als (noster

74 Vgl. u. a. Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien, Stuttgart 1966; Paul Oskar
Kristeller, Humanismus und Renaissance, 2 Bde., München 1970; Eugenio Garin, Der
Mensch der Renaissance (1990), Essen 2004.

75 Vgl. u. a. O'Malley, Die Ersten Jesuiten (wie Anm. 26), Würzburg 1995.
76 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, in: Gründungstexte der Gesellschaft Jesu, über¬

setzt von Peter Knauer, Deutsche Werkausgabe, Bd. II, Würzburg 1998, 85-289.
77 Ignatius von Loyola, Die fünf Kapitel und die Formulae Instituti, in: Gründungstexte der

Gesellschaft Jesu (wie Anm. 76), 303-320; bes. 304.
78 Cicero, De divinatione 2,1; vgl. De partitione oratoria 13.46 [...] <cum sumpsimus aut nom

dubia aut probalia ex quibus id efficias quod aut dubium aut minus probabile per se videtun.
79 Cicero, De partitione oratoria 13.46.
80 Vgl. Robert Aleksander Maryks, Saint Cicero and the Jesuits, Rom/Burlington/Aldershot

2008.
81 Philipp Schmitz, Probabilismus - das jesuitischste der Moralsysteme, in: Sievernich/Switek

(Hg.), Ignatianisch (wie Anm. 40), 354-368.
82 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (wie Anm. 76), Ziff. 9, 96-97; vgl. Satzungen der

Gesellschaft Jesu (Text B), in: Gründungstexte (wie Anm. 76), 580-827, hier: IX, Ziff. 729,
800.

83 Vgl. Sievernich, Die Christliche Mission (wie Anm. 41), 139-161.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



364 Heinz Sproll

modus procedendo84 die transkulturelle Operation der Übersetzung christlicher
Glaubensgehalte in aussereuropäische Kulturen.

Matteo Ricci (1552-1610) deutete in seinem Traktat Dell'amicizia, Nanchang
159585, nun den ciceronianischen Tugendbegriff moraltheologisch so, dass er sich

christlich-humanistisch verstehen lässt. Im Fokus seiner Maximen steht die
Freundschaft, die nur aufgrund der Tugend ihrer Partner Vollkommenheit in
Harmonie stiftet und mithin Dauer und Bestand hat: «Se seranno gli amici simili nel
desiderio délia virtù, allora la amicitia sarà soda.»86

Diese auf Ciceros Laelius87 referenzierende Maxime wurde von Ricci
gnadentheologisch begründet. Weniger ist es ein Akt innerweltlicher zwischenmenschlicher

Beziehungen, die bei Ciceros Laelius88 in der menschlichen Natur gründen,
sondern ein Gnadengeschenk Gottes, das eine tugendhafte Freundschaft generiert:

«Non puö ogn'huomo per se stesso fare ogni cosa: per questo Iddio
commando che facessero amicitia tra di loro per agiutarsi l'uno all'altro. Se togliete
del mondo Famicitia certamente che il mondo si disfaccia e destrugga.»89

Von diesem gnadentheologischen Ansatz her konnte Ricci den Freund, ähnlich
wie Ciceros Laelius 23 als Alter Ego im Verhältnis von Differenz und Einheit
verstehen: «L'amico non è altra cosa che la metade di me e un altro io. Perciô è

necessario trattare l'amico corne a se stesso.»90

Daraus resultierte die Verpflichtung selbstloser, verlässlicher und gegenseitiger

Hilfsbereitschaft: «Il ter bisogno l'uno e l'altro, e il soccorrersi l'uno e l'altro

84 Satzungen der Gesellschaft Jesu, in: Gründungstexte (wie Anm. 76), VI, Ziff 547, 739-741;
Zitat 740; vgl. Peter Knauer, «Unsere Weise voranzugehen» nach den Satzungen der Gesellschaft

Jesu, in: Sievernich/Switek (Hg.), Ignatianisch (wie Anm. 40), 131-148.
85 Matteo Ricci, Dell'amicizia 1595-1599. Manuskripte in italienischer und chinesischer Fas¬

sung in: British Library (=BL) Add 8803 (cc 22r-29v); chinesische Fassung Jiaoyou lun,
Nanchang 1595, in: BL; ebd.; Pontificia Université Gregoriana MSS, APUG 292, ff. 189—

200, anonymes Manuskript, das Mignini Ricci zuschreibt; vgl. ders., Matteo Ricci,
Dell'Amicizia, hg. v. Filippo Mignini, Macerata 2005, 14-20; erster Druck hg. und mit
einem Vorwort versehen v. Feng Yingjing, Beijing 1601. Editionen: Über die Freundschaft.
Dell'Amicizia, italienisch-deutsch, hg. v. Filippo Mignini, Macerata 2005 (daraus zitiert).
Vgl. Eine Welt ohne Freunde ist wie ein Himmel ohne Sonne oder ein Leib ohne Augen,
Matteo Ricci, Über die Freundschaft, Erstdruck Peking 1601, übersetzt und mit einer
Einführung hg. v. Michael Sievernich, Limburg 2022; On Friendship, übers, v. Timothy
Billings, New York 2009: Zu den verschiedenen Textvarianten 13-22 u. 139-140 und Filippo
Mignini, Matteo Ricci, Dell'Amicizia (italienisch-deutsch), 74-75.

86 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 17.
87 Cicero, Lael. 20. Zu den weiteren antiken Quellen Riccis vgl. Sievernich (Hg.), Eine Welt

ohne Freunde ist wie ein Himmel ohne Sonne oder ein Leib ohne Augen (wie Anm. 85),
157-159.

88 Cicero, Lael. 26.
89 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 16; vgl. Cicero, Lael. 24.
90 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 2; vgl. Cicero, Lael. 23,2: «[...] verum enim qui enim

amicum intuestur tamquam exemplar aliquod sui.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 365

è il principio délia amicitia»91, die Cicero aber nachrangig gegenüber dem
gegenseitigen <amor> bewertete.92

Auch bei der soziologischen Beschreibung der Freundschaft fehlte der Bezug
auf Ciceros Laelius nicht. Im Unterschied zu verwandtschaftlichen Beziehungen
zeichnete sich die Definition der Freundschaft durch ihre hohe Emotionalität aus:

«[...] ma se dagli amici togliete l'amore, dove sta l'essentia dell'amicitia?»93
Eine glückstiftende Freundschaft hatte für Ricci, ganz der probabilistischen

Methode von Ciceros Laelius94 und dem Bildungsideal des Renaissance-Humanismus

verpflichtet95, die epistemische Funktion, in der Erkenntnis der Wahrheit
und damit verbunden in der Vervollkommnung der <virtù> zu wachsen:

«Se vi è alcuna persona che non ben pénétra la verità, certo che il proposito di seguir
la virtù di costui sta in periculo [...] Per toglierli ogni dubio e fortificare la sua vertù
e soccorrere a costui che sta per perdersi, non vi è il miglior rimedio che dargli un
buon amico, percioché quello che io sovente odo e sovente veggo puoco a puoco mi
pénétra il pecco e l'animo e mi fatornare in me.»96

Wie wurde das von Cicero im Wege seines Probabilismus generierte,
tugendgeleitete und praxisorientierte Freundschaftsverständnis, das im Erinnerungsraum
an die Antike und im humanistischen Bildungsideal97 von Ricci und seinen
Ordensbrüdern der Gesellschaft Jesu zur Bildung sittlich exemplarischer Bildungseliten

in der Kirche verwendet wurde, so von ihm für das Freundschaftsverständnis der
chinesischen Beamten-Literaten der Mandarine kommensurabel gemacht und
mithin für die Ziele der Mission funktionalisiert, dass der erfolgsversprechende
Versuch der Christianisierung der über Bildungseliten rekrutierten Funktionseliten

gemacht werden konnte?

91 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 4; vgl. 51.
92 Vgl. Cicero, Lael. 26: «[...] quod quisque per se ipse posset, id acciperet ab alio vicissimque

redderet, an esst hoc quidem proprium amicitiae, sed antquior et pulchrior et magis a natura
ipsa profecta alia causa amor enim [...].»

93 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 48; vgl. Cicero, Laelius 19: «namque hoc praestet ami¬
citia propinquitati quod ex propinquitate benevolentia tolli potest, ex amicitia non potest.»

94 Cicero, Lael. 24.
95 Vgl. u. a. Robert A. Maryks, A Jesuit Education in the Age of Matteo Ricci, in: Claudio

Giuliodori/Roberto Santi (Hg.), Scienza, ragione, fede. II genio di Padre Ricci, Macerata
2012, 103-111; Camilla Russell, Being a Jesuite in Renaissance Italy, Cambridge
(Massachusetts) 2022; Anthony Grafton/Lisa Jardiner, From Humanism to the Humanities. Education

and the Liberal Arts in Fifteenth- and Sixteenth-century Europe, Cambridge
(Massachusetts) 1986; Gregor Müller, Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen
Renaissance. Grundlage - Motive - Quellen, Wiesbaden 1969; ders., Mensch und Bildung
im italienischen Renaissance-Humanismus, Baden-Baden 1984; Asche, Humanistische
Bildungskonzeptionen im konfessionellen Zeitalter (wie Anm. 33).

96 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 66.
97 Vgl. u. a. Reginald Hyatt, The Arts ofFriendship. The Idealisation ofFriendship in Medieval

and Early Renaissance Literature, Leiden 1995, 4-5.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



366 Heinz Sproll

Voraussetzung dafür war, dass in diesem neu generierten chinesischen

Erinnerungsraum, der die ursprüngliche Lehre des Kong Fuzi (eigentlich Meister

Kong), von den Jesuiten latinisiert Konfuzius (551—479 v. Chr.) genannt, im
humanistischen Sinne <ad fontes> freilegte98 und zugleich mit dem europäischen
Erinnerungsraum an Ciceros Probabilismus vermittelte.99

Michele Ruggieri SJ (1543-1607) und Matteo Ricci nahmen bald nach ihrer
Ankunft in China 1583 wahr, dass diese wohlhabende und kulturell hoch entwickelte

Zivilisation fur sie eine grosse Herausforderung darstellte. Entsprechend
ihren humanistischen Prägungen deuteten sie den Konfuzianismus der Mandarine
als ein nicht an Orthodoxie, sondern an Orthopraxie orientiertem Wertesystem,
das einer übernatürlichen Begründung ermangele.100

Seit 1580 studierte Ricci die von dem Neokonfuzianer Zhu Xi (1130-1200)
aus der Song-Dynastie (960-1280) kompilierten Vier Bücher Si shu H30m\t
kanonischem Rang, die Konfuzius zugeschriebenen Analekten Lun yu ifàM, deren
Übersetzung durch Ricci verloren ging, das Buch von der rechten Mitte Zhong
Yong lPM, das Buch der Grossen Lehre DaXue ykPß, erläutert vom Schüler des

Konfuzius Zeng Zi (vermutlich 505-^136 v. Chr.), und das Buch Meng Zi jjÊ~p
(Menzius) (ca. 370-ca. 290 v. Chr.)101 und übertrug sie ab 1592 ins Lateinische.
Da soziale Stratifikation in China durch Bildungsdifferenzen organisiert wurde,
waren die in harten Prüfungen nachzuweisenden Kenntnisse dieser Bücher für
Bewerber um hohe Verwaltungsämter, die mit konfuzianischen Beamtenliteraten
besetzt wurden, im chinesischen Kaiserreich dringend erforderlich. Vor diesem

Erfahrungshintergrund schrieb Ricci:

«Quella [setta] de' lettrati è la propria antica della Cina, e per questo sempre hebbe
e ha oggidl il govemo di essa nelle mani; per questo è quella che più fiorisce, tiene
più libri et è più stimata. Questa legge pigliano loro non per elettione, ma con lo
studio delle lettere la bevono, e nessuno graduate nè magistrate lasci di professarla.
II suo autore o restauratore e capo è il Confuzo [...] Questa legge non tiene idoli, ma
solo riverisce il <Cielo e laterra> o il <Re del cielo> [...].»102

98 Vgl. Schatz, Kulturelle Optionen der Jesuiten in China (wie Anm. 39).
99 Vgl. Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci (wie Anm. 41), passim.
i°° Vgl. Lackner, Lessons from Matteo Ricci (wie Anm. 39).
101 Si shu. Die vier Bücher, zitiert nach Eva Schestag (Hg.), Die Anfänge der chinesischen Li¬

teratur und Philosophie, Frankfurt a. M. 2009, 141-211. Für die verwendeten Zitate wird
zumeist die Übersetzung benutzt: Wolfgang Kubin, Klassiker des chinesischen Denkens, 10

Bde., Freiburg i. Br. 2011-2020.
102 Matteo Ricci, Storia dell'introduzione del Cristianesimo in Cina. Parte I: Libri I—III: Da Macao

a Nanciam (1582-1597), hg. v. Pasquale d'Elia Fonti Ricciane Vol. I), Rom 1942,
115.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 367

Die Vier Bücher Si Shu P90&\s «buoni documenti morali»103 bezeichnend,
übernahm Ricci deren kanonischen Rang, den sie bei den Literaten einnahmen. Mehr
noch: Er generierte in seinem Kommunikationsnetzwerk (<guangxi>) mit seinen
Freunden wie Qu Rukui (gest. 1612), auch Qu Taisu genannt, Xu Guangqi 1562-
1633), der 1603 sich taufen liess und zu den ranghöchsten Beamten Chinas
gehörte, Li Zhizao (1565-1630), auch Feng Yinjing (gest. 1606), der 1601 ein
Vorwort zu seinem Traktat Jiaoyou lun TJZz)# schrieb, oder wie im Falle dieses

Traktats den konfuzianischen Gesprächspartner Jian'an, genannt Qian Zhai oder
Kang Yi104 einen Erinnerungsraum, der eine umso höhere normative Verbindlichkeit

besass, als Ricci selbst auf die Alten und Heiligen referenzierend seine
chinesischen Freunde auch an diesem westlichen Erinnerungsraum partizipieren
liess: «et il Padre gli rispose: con tutto quanto pottete racogliere de nostri philo-
sophi, santi e tutti vecchi e moderni.»105

Damit konnte auch Ricci, umgekehrt an den unter chinesischen Literaten, die
in Verbänden <shishe i^|±> und <quinshe> und literarischen Zirkeln (<wenshe>)

organisiert waren, geführten philosophischen Diskursen (<jianghui>) über Freundschaft

ab 1595 partizipieren und damit formativ beeinflussen, so dass ein
Kommunikationsraum wechselseitiger westlich-konfuzianischer Memorationen
entstehen konnte.106

Als unmittelbare Quelle diente Ricci eine Anthologie antiker Texte des

portugiesischen Humanisten und Dominikaners Andreas de Resende, genannt Andreas
Eborensis 1500-1573)107, u. a. die Ethik des Aristoteles.108 Zugleich sollte nicht
übersehen werden, dass in diesem Kommunikationsraum wechselseitiger Memo-
ration konfuzianische Theoreme in Riccis Jiaoyou lun lingual-kulturell
übersetzt und verarbeitet wurden. Beachtet man diese lingual-kulturellen Über-

setzungs- und Memorationsoperationen, so kann die Kontroverse als erledigt gelten,

ob Riccis Traktat als ein - so die heutige westliche Perspektive - ins Chine-

103 Ricci an Pater General Claudio Aquaviva vom 10. Dezember 1593, in: Lettere, hg. v. Fran¬
cesco D'Arelli (wie Anm. 44), 183-185; Zitat 184.

104 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 1.
105 Ricci, Storia dell'introduzione del Cristianesimo in Cina (wie Anm. 102), 368-369.
106 Vgl. Jacques Gemet, Gli ambienti intelletuali cinesi all'epoca del Ricci, in: Maria Gigliano

(Hg.), Atti del convegno internazionale di Studi Ricciani, Macerata 1984, 101-120; David
E. Mungello, A Confucian Echo of Western Humanistic Culture in Seventeenth-Century
China, in: Masini (Hg.),Western Humanistic Culture Presented to China by Jesuit Missionaries

(wie Anm. 30), 279-292; Yu Liu, The Preparation for Proselytizing (wie Anm. 41),
181; Standaert, The Transmission ofRenaissance Culture in Seventeenth-century China(wie
Anm. 39).

107 Andreas de Resende, genannt Eborensis, Sententiae et Exempla, ex probatissimis quibusque
scriptoribus collecta et per locos communes digesta per Andream Eborensem Lusitanum,
Paris 1590.

108 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Bücher VIII u. IX (wie Anm. 54), 410-528.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



368 Heinz Sproll

sische übersetzter europäischer Traktat mit Aphorismen zur abendländischen
Philosophie oder - so die chinesische Optik - ein von einem Europäer redigierter
chinesischer Text mit einigen Zitaten aus der europäischen Geistesgeschichte und

der konfuzianischen Tradition verstanden werden muss.109

Riccis intrinsische Inkulturationsmethode in seinem Traktat: ein europäisches
oder ein sinisiertes Elaborat?

Konfuzius ging bei den Analekten (Lun yu Hfp)110 von einer kosmozentrischen

Bestimmung ihrer Güterethik der richtigen moralisch-politischen Lebensweise

aus, die sich durch einen mythenlosen epistemischen Zugang erkennen und
praktizieren liess. Das <rèn /fZ>, das als Moralität im Sinne von Menschlichkeit, nach
der Goldenen Regel111, im Wechselverhältnis zum konventionellen Anstand <li

}L>, als Sittlichkeit, d. h. verhaltenssteuernde, sublimierte Riten und Zeremonien
steht, konstituiert den Ort der Freundschaftsethik. «Der Meister Zeng sprach: <Der

Edle begegnet seinen Freunden durch die Kunst und fördert durch seine Freunde
seine Sittlichkeit.)»112

Sittlichkeit ist mithin über Freundschaftsbeziehungen einzuüben, wie umgekehrt

solche Beziehungen nur in sittlich geübter Praxis möglich sind:

«Der Meister Zeng sprach: <Ich prüfe täglich dreifach mein Selbst: Ob ich für andere
sinnend es etwa nicht aus innerstem Herzen getan; ob ich mit Freunden verkehrend
etwa meinem Wort nicht treu war; ob ich meine Lehren etwa nicht geübt habe. »>113

109 Vgl. Ricci, On Friendship, übers, v. Timothy Billings (wie Anm. 85), Einleitung und 19-21.
110 Konfuzius, Gespräche. Ausgewählt, übersetzt und kommentiert von Wolfgang Kubin, in: Klas¬

siker des chinesischen Denkens, Bd. 1, Freiburg i. Br. 22015 (2011); Konfuzius, Schul- und
Hausgespräche. Ausgewählt, übersetzt u. kommentiert v. Wolfgang Kubin, in: Klassiker des
chinesischen Denkens, Bd. 7, Freiburg i. Br. 2016 sowie auch: Konfuzius, Gespräche. Lun yu,
übers, v. Richard Wilhelm, Düsseldorf/Köln (1955), 1976, Bücher 4. u. 12.1. Vgl. u. a. Hu Shi,
Grundzüge der chinesischen Geistesgeschichte, in: Gottfried-Karl Kindermann. Konfuzianis-
mus, Sunyatsenismus und chinesischer Kommunismus. Dokumente zur Begründung und
Selbstdarstellung des chinesischen Nationalismus, Freiburg i. Br. 1963, 77-87; Anne Cheng,
Geschichte des chinesischen Denkens, Stuttgart 2022, 64-65; Hubert Schleichert/Heiner Ro-
etz, Klassische chinesische Philosophie, Frankfurt a. M. 42021, 24-52; Heiner Roetz, Die
chinesische Ethik der Achsenzeit, Frankfurt a. M. 1992, 432. Zu Riccis Interpretation des
Konfuzius vgl. Meynard, The Jesuit Reading of Confucius (wie Anm. 39), zu Ricci: 8.

111 Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 12.2. «Zhong Gong befragte den Konfuzius nach dem
Wesen der Mittmenschlichkeit [fc]. Der Meister antwortete: <Wenn du vor das Haus trittst,
dann begegne dem anderen, als wäre er ein wichtiger Gast. Und wenn du die Menschen in
Dienst nimmst, dann verhalte dich nicht anders als wie bei einer großen Opferfeier. Vor
allem, was man sich selbst nicht wünscht, sollte man Männern in gehobener Stellung
bewahren. In den Landen wird es dann keinen Groll geben und ebenso wenig in der Familie.)»
in: Kubin, Gespräche XII.2 (wie Anm. 111), 145.

112 Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 12.24, in: Kubin, Gespräche, XII.24 (wie Anm. 111), 204.
113 Konfuzius, Lun yu (wie Anm. 110), 1.4, in: Kubin, Gespräche, 1.4 (wie Anm. 111), 211.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 369

Wie fand nun Ricci einen hermeneutischen Zugang zur konfuzianischen
Tugendethik der fünf menschlichen Bezugsfeldern <wu lun SfmD, in denen die
Freundschaftstreue ihren Ort hat?

Aus dem Gleichgewicht der gegenstrebenden Kräfte <Yin und <Yang P#> in

harmonischer Ergänzung resultiert die «kosmoethische Zentrierung auf die
Herrschafts- und Familienordnung»114 Chinas, in der die Harmonie des Himmels als

Makrokosmos Paradigma für die Ordnung der Familie und des Staates als

Mikrokosmos ist. «Die Mitte [Zhong 4*] ist der wahre Grund der Welt, die Harmonie
ist das unabänderliche Tao der Welt. Wer Mitte und Harmonie gewährt, der
verschafft da Himmel und Erde ihren Ort, lässt da alles wachsen und gedeihen.»115

Und besteht die Treue zu sich selbst (<zhong f&>) als «richtige und konstante
Mitte»116, im Sinne des <Dao des Großen Lernens) (<Dàxué um das «Licht
der Tugend leuchten zu lassen»117, so lassen sich die fünf <wu lun (Elm) menschlicher

Beziehungen unterscheiden:

«Auf dem Erdreich gibt es der Wege fünf, die seit alters Bestand haben. Die fünf
heißen: Herr und Knecht, Vater und Sohn, Mann und Frau, älterer und jüngerer Bruder

sowie der Verkehr zwischen dem älteren und dem jüngeren Freund. Diese fünf
sind die Wege des Menschen seit alters auf dem Erdreich.»118

Waren die ersten vier <wu lun :E{É> auf China als Gemeinwesen bezogen, das

als Staats-Familie (<guojia MM>) verstanden wurde, der kindlicher Gehorsam

analog zur Pietät des Sohnes gegenüber dem Vater (<xiao ^>) geschuldet war,
und betrafen sie vorgegebene hierarchische Strukturen, so war das fünfte der
Freundschaft ein Feld der freien Wahl und horizontal angelegt.

In der ersten Auflage seines Yiaouyou lun von 1595 übernahm Ricci noch keinen

Bezug auf die fünf <wu lun 5Efm>. Sein Freund Feng Yingjin erwähnte sie in
dem Reprint von 1601.

Erst in seiner Storia delVIntroduzione del Cristianesimo in Cina, Teil I, 1582-
1611, referenzierte Ricci auf die <wu lun 2ffe>:

114 Vgl. Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. II, Berlin 2019, 394.
115 Das Grosse Lernen - Mass und Mitte - Der Klassiker der Pietät. Obersetzt u. kommentiert

v. Wolfgang Kubin, in: Klassiker des chinesischen Denkens (wie Anm. 101), 77; Si shu. Die
vier Bücher, zitiert nach Schestag (wie Anm. 102), 165; vgl. Cheng, Geschichte des
chinesischen Denkens (wie Anm. 110), 63-65 u. 159.

"6 Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm. 110), 63.Vgl. François Juilien, Un
sage est sans idée, Paris 1998, 29-39.

117 Zeng Zi zu Dàxué, zitiert nach Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm.
110), 65. Zum Grossen Lernen vgl. auch Fabian Heubel, Chinesische Gegenwartsphilosophie,

Hamburg 2016, 165-170.
118 Kubin, Mass und Mitte, XX.-2. Teil (wie Anm. 115), 109-110. Si Shu. Die vier Bücher,

zitiert nach Schestag (wie Anm. 101), 171.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



370 Heinz Sproll

«Fanno [i literati] grande caso delle <cinque correlationb che loro chiamano com-
muni agli huomini: cioè di padre e figlio, di marito e moglie, di signore e vassallo,
di fratello maggiore e minore, di compagno e compagno; pensando che gli altri regni
forastieri non faccino caso di queste relationi.»1

Daraus zu schliessen, dass Ricci das hierarchisch strukturierte Beziehungssystem

mithin unterlief120, hiesse allerdings, diese beiden Äusserungen zu überinterpretieren.

Wenn er nur der Freundschaftstreue (<you Ä>) eine durch Liebe
motivierte Beziehung zuschrieb121, so unterminierte er noch lange nicht das <xiao

der Kindespietät als «Inbegriff der chinesischen Sittlichkeit.»122
Die Bekanntschaft Riccis mit Li Zhi 1527-1602), einem buddhistischen Laien

und ehemaligem Mandarin 1598, dem von orthodoxen Konfuzianern Verstösse

gegen die Kindespietät und damit Chaos (<luan SL>) vorgeworfen wurde123 und
der daher verfolgt wurde, ist aber kein plausibler Indikator, dass Ricci die
Freundestreue (<you S>) gegen das <xiao in Stellung bringen wollte.124

Gleichwohl liegt die Hypothese nahe, dass Ricci, indem er der Tugend der
Freundestreue (<you 1x>) einen explizit singulären Stellenwert zuschrieb125,

gegenüber dem konfuzianischen <xiao #> eine Differenz markierte und gegenüber
seinen chinesischen Freunden adressierte. Berücksichtigt man allerdings auch das

Theorem der fünf sozialen Ordnungen (<lu>) Mengzis (ca. 380-289 v. Chr.): «Xie
[...] unterwies die Menschen in den sozialen Ordnungen: Zwischen Vater und
Sohn soll es Liebe geben, zwischen Fürst und Untertan Gerechtigkeit, zwischen
Mann und Frau eine Aufgabenteilung, zwischen Alt und Jung eine Rangordnung,
zwischen Kommilitonen und Freunden Verlässlichkeit»126, so erhellt, dass die darin

artikulierte geringere Dignität des Staats gegenüber der Familie und den

Freundschaftsverhältnissen Ricci die Betonung des <you so ermöglichte, dass

er sich unter probabilistischer Anverwandlung des Freundschaftsverständnisses
Ciceros systemkonform im Rahmen des konfuzianischen Normkodex bewegte.

Gleichwohl wird man weder von einer Europäisierung durch Unterminierung
konfuzianischer Normen noch von einer Sinisierung des antiken und christlichen

119 Ricci, Storia dell'introduzione (wie Anm. 102), 120.
120 So Anne Carolinga Hosne, Shaping Virtuos Friendship. The Jesuit Matteo Ricci (1552-

1604) in Late Ming China, European University Institute, Florenz/Fiesole 2011: Ich folge
der ansonsten materialreichen Studie, die allerdings methodologisch und sachlich konstitutive

Erinnerungsräume übersieht.
121 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 48.
122 Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 83-92; vgl. Konfuzius, Lun yu

(wie Anm. 110), 4, 18-21.
123 Vgl. Gernet, La Politique de conversion de Matteo Ricci (wie Anm. 39), 81; Po-chia Hsia,

Matteo Ricci and the Catholic Mission (wie Anm. 41), 29.
124 So Hosne, Shaping Virtuos Friendship (wie Anm. 120), 6-7; vgl. Roetz, Die chinesische

Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 170-171.
123 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), bes. 2-4 u. passim.
126 Mengzi 3 A4. Zitiert aus: Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 371

Freundschaftsverständnisses bei Ricci sprechen können, da der konfuzianische

Kontext, in den Ricci sein ciceronianisch geprägtes, tugendgeleitetes und praxisorientiertes

Freundschaftsverständnis übertrug, seinerseits begrifflich und kulturell
hybrid genug war, um auch zunächst fremden Standards kommunikative
Spielräume im europäisch-chinesischen Dialog zu lassen. Mehr noch: <Le respect des

mêmes vertus morales) (Jacques Gernet)127 aufder Basis der Episteme eines < lumen
naturale) muss als Katalysator für diesen Kommunikationsraum vorausgesetzt werden.

Li Madous ' Jiaoyou lun Xfclra unter der Perspektive des Verdachts im Ritenstreit

als Kulturkrieg zur Europäisierung der chinesischen Kultur

Besonders das Fehlen des christlichen Begriffs der <caritas> setzte Riccis Werk
Jiaoyou lun jföizi^dem Verdacht aus, es sei ihm letztlich unter Aufgabe essentieller

christlicher Dogmen zur Offenbarung nur um die Gewinnung persönlicher
Beziehungen zu den Mandarinen der <literati> gegangen.

Versteht Thomas von Aquin (1225-1274) unter <caritas> primär die Liebe des

Menschen zu Gott, die die Liebe der Menschen untereinander ermöglicht und ein-
schliesst128, so erhellt sein ontologisches Verständnis der Tugend der <amicitia>

in Anlehnung an Aristoteles (384-322 v. Chr.).129 Dabei muss berücksichtigt
werden, dass der Begriff der <amicitia> bei Ricci durch den Renaissance-Humanismus

geprägt wurde, ohne dass diesem implizit ein säkularisierter semantischer
Gehalt ohne metaphysische Grundierung unterstellt werden kann.130 Ebenso

inadäquat ist die eurozentristische Prämisse Max Webers (1864-1920)131, die
Narrative zum <Dao Ut> übersehend vom Konfuzianismus als einer rein immanentis-
tischen Religion132, so dass Riccis Inkulturationsmethode in der Assimilation
zweier säkularer Religionen bestanden habe, die keine Transzendenz im Sinne
der abrahamitischen Religionen kenne.133 Eine solche Deutung geht auch an der

komplexen transkulturellen Übersetzungsoperation Riccis vorbei und rechtfertigt

127 Gernet, La Politique de conversion (wie Anm. 39), 84.
128 Thomas von Aquin, Summa Theologiae Teil 1: II-II, Quaestio 23-27: (Die deutsche

Thomas-Ausgabe, hg. v. Heinrich Maria Christmann, Berlin 1959, 1-195; vgl. Daniel
Schwartz, Aquinas on Friendship, Birmingham 2007; Jung-Hi Kim, «Caritas» bei Thomas von
Aquin mit Blick auf den konfuzianischen Zentralbegriff «Jen», Frankfurt a. M. 1981.

129 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Bücher VIII u. IX (wie Anm. 54).
130 Vgl. u.a. Jack Goody, Renaissances. The One or the Many, Cambridge 2010, 255.
131 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen 1920, 452.
132 Vgl. Roetz, Chinesische Ethik der Achsenzeit (wie Anm. 110), 40-41 u. 426-427.
133 So auch Hosne, Shaping Virtuos Friendship (wie Anm. 120), 7-8; vgl. Meynard, The Jesuit

Reading of Confucius (wie Anm. 39); Shih, II metodo missionario di Matteo Ricci (wie
Anm. 41), Sorge, II padre Matteo Ricci in Cina (wie Anm. 41), bes. 45-46: Sorge betont die
thomistischen Kategorien Riccis.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



372 Heinz Sproll

ex post den im Ritenstreit artikulierten Verdacht der Apostasie, der gegen seine

und von den späteren Jesuiten angewandten Methode in Stellung gebracht wurde.

Mit gutem Recht betonen Billings134, David E. Mungello135, Bartolomeo
Sorge136, Filippo Mignini137 und Joseph Shi138 dagegen, dass Ricci bei seiner
Inkulturationsmethode von der Essenz christlicher Dogmatik keinerlei Abstriche
gemacht habe. Mehr noch: «Ricci unterstreicht, dass die Relativierung der eigenen

Tradition dem Universalanspruch des Christentums keinen Abbruch
verleiht.»139

Dafür spricht, dass Ricci nicht nur jeglichen später im Zeitalter des Imperialismus

getätigten Epistemizid vermied, sondern, indem er mit der chinesischen Semantik

der kanonischen Schriften des <Shang di Jl'Sb bzw. <Tianzhu als

allmächtigen Herrn des Himmels operierte, eine kommensurable und intrinsische
Translation des christlichen Gottesbegriffs unter der epistemischen Prämisse

einer transkulturellen <Theologia naturalis) vornahm, um den Konvertiten unter den

Literaten einen ursprünglichen konfuzianischen Monotheismus in China nahezulegen,

der durch den Eintritt des Buddhismus in China verschwunden sei.140

134 Ricci, On Friendship, übers, v. Timothy Billings (wie Anm. 85), 13-20.
135 David E. Mungello, Curious Land. Jesuit Accommodation and the Origins of Sinology,

Stuttgart 1985; vgl. ders., A Confucian Echo ofWestern Humanistic Culture in Seventeenth-
Century China (wie Anm. 106).

136 Sorge, Il padre Matteo Ricci in Cina (wie Anm. 41), 45-46.
137 Filippo Mignini, Das Europa Riccis und China, die andere Welt, in: ders. (Hg.), Matteo Ricci

(wie Anm. 41), 13-23, bes. 22: Mignini sieht gerade in der dogmatischen Observanz Riccis
die Voraussetzung fur die Erkenntnis der Alterität der chinesischen Kultur und für die
Anpassung an sie.

138 Shih, II metodo missionario di Matteo Ricci (wie Anm. 41).
139 Paul Oberholzer, Die Identität des legendären Cathay mit China. Die Expedition Bento de

Goes SJ als Ausdruck jesuitischen Selbstverständnisses, in: Raimund Haas (Hg.), Fiat
voluntas tua. Fs. Zum 65. Geburtstag von Harm Klueting am 23. März 2014, Münster 2014,
311-326; Zitat 320.

140 Matteo Ricci, Le sens réel du Seigneur du Ciel (1603), übers, v. Thierry Meynard, Paris
2013, §§ 104-108, 45-47; englische Übersetzung: The True Meaning of the Lord ofHeaven
(T'ien-chu Shih-i) übers, v. Douglas Lancashire u. Peter Hu Kuo-chen, St. Louis/Taipei
1985, 123-125;. Das Buch erschien in 9 Auflagen und wurde unter die Klassiker aufgenommen.

Vgl. Anne Cheng, Matteo Ricci e II senso reale del «Signore del Cielo». Il contesta
storico e culturale, Milano 2017; Schatz, Kulturelle Optionen der Jesuiten (wie Anm. 39);
vgl. Yu Liu, The Preparation for Proselytizing (wie Anm. 41), 131: Der Autor betont, dass
die transzendente Gottesidee des Christentums für den Konfuzianismus und zur Zeit Riccis
dominanten Neo-Konfuzianismus kaum kommensurabel gewesen sei, ebenso wenig wie
Riccis idiosynkratisches Verständnis eines ur-konfuzianischen Monotheismus; Zhao
Tingjang/Alain Pichon, Un Dieu ou tous les Dieux, Paris 2019: Brief Zhaos an Pichon vom
10. Oktober 2014, bes. 65-58; vgl. Collani, Matteo Ricci (wie Anm. 41), 341. Dagegen:
Thierry Meynard, LXI, der den Philosophiehistoriker Huang Zongxi (1610-1695) anfuhrt,
der ebenfalls von einem Monotheismus in der Frühzeit Chinas ausging. Vgl. Muslow,
Überreichweiten (wie Anm. 34), 328.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 373

In der Folge konnte Ricci sein ontologisches, mit der christlichen <caritas>

konnotiertes <amicitia>-Verständnis den <literati>-Mandarinen als ein Mandat von
<Shang di> vermitteln: «Non puo ogn'huomo per se stesso fare ogni cosa: per questo
Iddio commando che facessero amicitia tra di loro per aggiuntarsi l'uno all'altro. Se

togliete del mondo l'amicitia certamente che il mondo si disfaccia e distrugga.»141

Tugendhafte Freundschaft ermöglicht daher in kosmoethischer Perspektive
eine gelungene Kommunikation über die Grenzen der okzidentalen Epistemolo-
gie und der christlichen, okzidental inkulturierten Glaubenspraxis hinaus in den

Kontext der konfuzianischen, epistemologisch bestimmten Philosophie. Beiden
kommt dieses ethische Konzept entgegen, da beide an der sittlichen
Vervollkommnung des Menschen interessiert sind, unter Ausschluss aller politisch-ökonomischen

Interessen, wie sie der spätere kolonialistische Imperialismus des 19.

und 20. Jahrhunderts verfolgte.
Seine intrinsische Methode teilte Ricci dem General der Gesellschaft, Claudio

Acquaviva SJ (1543-1615) mit, ohne dass dieser widersprochen hätte.142

Ohne dass Ricci theologische Elemente der Inkarnation oder der Erlösung
durch den Kreuzestod Jesu Christi in seiner Astronomie, Mathematik und
Geographie zur Sprache gebracht hätte, öffnet er doch durch seine mimetisch an
Cicero angelehnte, probabilistische Translations- und Inkulturationsmethode und
mit seinem tugendgeleiteten probabilistischen Verständnis der Freundschaft unter
Ausschluss des Buddhismus den konfuzianischen Mandarinen einen epistemi-
schen Weg über die natürliche Vernunft zu den Fundamenten des christlichen
Glaubens.

«[...] se bene non explichiamo sinora tutti i ministrij della nostra santa fè, con tutto
andiamo ponendo i fondamenti principali, che è Iddio Creatore del cielo e della terra,
che l'anima è immortale, che ha premio de buoni e de mali, cose tutte incognite e

non credute sinora da loro [...].» 3

Fazit

Als Ergebnis der Untersuchung lässt sich festhalten:
1. Der auf Cicero referenzierende Begriff der <amicitia> ermöglichte Ricci

paradigmatisch über den kognitiven Diskurs hinaus in den Kommunikationsraum
der <literati> einzutreten. Mithin ermöglichte Ricci implizit die Universalisierung

141 Ricci, Dell'Amicizia (wie Anm. 85), 16.
142 Ricci an Acquaviva vom 13. Oktober 1596, in: Lettere, hg. v. Francesco D'Arelli (wie Anm.

44), 333-340, bes. 337-338.
143 Ricci an Acquaviva vom 13. Oktober 1596, in: Lettere, hg. v. Francesco D'Arelli (wie Anm.

44), 336; vgl. Sorge, II padre Matteo Ricci (wie Anm. 41), 46.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



374 Heinz Sproll

von Ciceros Philosophie über den bisherigen abendländischen Traditionsraum
hinaus.

2. Ricci entdeckte in der <Theologia naturalis) des Renaissance-Humanismus
und in der von diesem Humanismus geprägten Spiritualität der Gesellschaft Jesu

ein Potential, das sie kommensurabel mit der neo-konfuzianischen Lehre machte,
indem sie eigene Semantiken in fremde verwandelte.

3. Erst die Erkenntnis der kulturellen Alterität der chinesischen Zivilisation
ermöglichte Ricci als <Go-Between> die Methode der hybridisierenden Inkulturation

als intrinsischer Glaubenstranslation, die diese Alterität nicht nur ernst nahm,
sondern auch zum Subjekt seines transkulturellen Dialogs machte.

4. Die im späteren Ritenstreit gegen Riccis Interkulturationsmethode
vorgebrachten apologetischen Vorwürfe müssen vor diesem Hintergrund als ein früher
Okzidentalismus verstanden werden, der von der Superiorität der logozentrischen
abendländischen Metaphysik ausging und mithin ihr universalisierbares Potential
übersah.

5. Entgegen den bis ins 20. Jahrhundert in der Kirche tradierten apologetischen
Unterstellungen, Riccis Methode sei einer Sinisierung des christlichen Glaubens
nicht wirksam genug begegnet, erkannten Pius XII.144 und das II. Vaticanum:

«Omnes enim christifideles [...] laete et reverenter detegant semina Verbi in eis [tra-
ditionibus nationalibus et religiosis] latentia»145

den bereits von den Kirchenvätern, besonders von Iustinus Martyr (gest. 165)
vertretenen Sinn des <logos spermatikos)146. Diese anthropologische Wende zur
intrinsischen Methode der dialogisch-symmetrischen Glaubensvermittlung
erwuchs aus der Erkenntnis, dass die Kirche in ihrer Weltverantwortung und Weltgestaltung

nur dann ihre heilsgeschichtliche Sendung erfüllen kann, wenn sie sich aus
den Umklammerungsversuchen des expansiven okzidentalen <Cognitive Empire)
mit seinen hegemonialen Epistemologien und den daraus resultierenden ökono-
misch-geostrategischen Interessen löst.147

6. Entsprechend kann Riccis Methode nicht nur in Hinsicht auf ein konziliares
Missionsverständnis, sondern mit Fug und Recht auch als Vorläufer eines
postkolonialen Weltverständnisses gedeutet werden, das den okzidentalen Imperialismus

und (Neo-)Kolonialismus in seiner Selbstreferenzialität und seiner Geopoli-

144 Pius XII., Dekret: Plane computum vom 8. Dezemberl939 (wie Anm. 48).
145 Vaticanum II, Decretum De Activitate Missionali Ecclesiae. Ad gentes vom 7. Dezember 1965,

Nr. 11, deutsche Übersetzung in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg), Kleines Konzilskompendium,

Freiburg i. Br. 1966,599-653, Zitat 620; vgl. Sorge, II padre Matteo Ricci (wie Anm.
41), 46.

146 Just. Apol.2, 8,1.
147 Vgl. u. a. Felix Körner, Politische Religion, Freiburg i. Br. 2020, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? 375

tik des Wissens und in deren Gefolge mit dem Epistemizid nicht-westlicher
Kulturen definitiv zugunsten einer multipolaren Weltordnung überwindet, die die

nicht-westlichen Kulturen definitiv zugunsten einer multipolaren Weltordnung
überwindet, die die nicht-westlichen Kulturen, insbesondere den Globalen Süden,
als gleichwertige epistemologische Subjekte annimmt, mehr noch: die die
gesamte Welt als handelndes und inkludierendes Subjekt <mundus qua mundus>
versteht.

7. Ausgehend von Riccis intrinsischer Inkulturationsmethode und seines
hybridisierend transkulturellen Dialogs darf im gegenwärtigen Horizont
globalgeschichtlicher Fragestellungen und postkolonialer Herausforderungen gefragt werden,

ob die diskursive Rezeption der energetischen Transformationsphilosophie
Wang Fuzhis (fEfz if (1619-1692) mit ihrer Deutung des Buches Yijing
(Jj&S)148 in der okzidentalen Welt solche epistemologischen Prozesse auslösen

könnte, die die geistesgeschichtlichen Grundlagen Chinas im Lichte der
Selbstaufklärung der westlichen Ideengeschichte verstehen149, um von dem in den he-

gemonialen Diskursen des Okzidents noch weitgehend ignorierten geistigen
Potential Chinas im Prozess einer transkulturellen Dynamik zu lernen, in deren Zentrum

die «Selbsttransformation»150 des okzidentalen Rationalismus mit seiner
instrumenteilen Vernunft zu stehen hätte, um aus dem (verzweiflungsvollen
Kreislauf imperialer Machtpolitik) (Jürgen Habermas)151 auszubrechen.

Dabei könnte das transhistorische chinesische Paradigma (Alles unter einem

Himmel), Tianxia (i^~F) im Sinne des (konfuzianischen Optimums)152 ein
globales Diskursmodell werden, das eine enorme Performanz für die Genese einer

zukünftigen universalen, inklusiven und friedlichen Weltordnung entfalten
könnte.

148 Im Allgemeinen ist das Buch Yijing als das «Buch der Wandlungen» bekannt: I Ging. Das
Buch der Wandlungen, übersetzt und erläutert v. Richard Wilhelm, Köln 2011 (Erste Ausgabe:
Jena 1924). Vgl. u.a. Cheng, Geschichte des chinesischen Denkens (wie Anm. 110), 500-511 ;

Francois Jullien, Figures de l'immanence. Pour une lecture philosophique du Yi King, Paris
1993; ders., Un sage est sans idée (wie Anm. 116), bes. 15f.

149 Vgl. u.a. François Jullien, Les transformations silencieuses, Paris 2009; Fabian Heubel, Was
ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven, Hamburg 2021; Wolfgang Bauer, China
oder die Hoffnung auf Glück, München 1974; Helwig Schmidt-Glinzer, Chinas leere Mitte.
Die Identität Chinas und die globale Moderne, Berlin o.J.

150 Jürgen Habermas, Vergangenheit als Zukunft, München 1993, 127.
151 Habermas, Vergangentheit als Zukunft (wie Anm. 150), 127.
132 Aus chinesischer Sicht: Zhao Tingyang, Alles unter dem Himmel. Vergangenheit und

Zukunft der Weltordnung, Berlin 2020, 120; vgl. Hans van Ess, Chinesische Philosophie, München

2021, 120.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOl: 10.24894/2673-3641.00182



376 Heinz Sproll

Christianisierung oder Sinisierung in derfrühen Chinamission?
Die Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel
seiner aufCicero referenzierenden Schrift De amicitia
Der Aufsatz untersucht in globalgeschichtlicher Perspektive die intrinsisch-inklusive
Inkuiturationsmethode Matteo Riccis (1552-1610) als einen Weg der Christianisierung,
die die Kultur des chinesischen Kaiserreichs der ausgehenden Ming-Dynastie in ihrer Al-
terität zur europäischen ernst nahm. Mithilfe der humanistischen Deutung der Schrift Cic-
eros De amicitia gelang es Matteo Ricci in den Kommunikationsraum der literarisch
gebildeten Mandarine so einzutreten, dass er den ethischen Gehalt dieser Schrift in mit ihr
kompatible konfuzianische Wertvorstellungen (übersetzte). Dabei wird gefragt, wie Ricci
aufgrund seiner sprachlichen und interkulturellen Lernfähigkeit die kommunikative
Anschlussfähigkeit des christlichen Wahrheitsanspruchs auf Heilsuniversalität in
Transmissionsoperationen umzusetzen wusste, die bei einigen seiner Adressaten der meri-
tokratischen Elite am Kaiserhof christianisierende Wirkungen im zeitgenössischen
humanistischen Sinne erzielte. Die Ausgangsfrage nach dem Resultat dieser Operationen
erledigt sich mithin: Christianisierung Chinas oder Sinisierung der christlichen Mission.

Marcus Tullius Cicero (106-43) - Matteo Ricci (1552-1610) - Chinesischer Kaiserhof der
Ming - Konfuzianische Gelehrtenbeamte (Litterati) - Inkulturationsmethode - Sinisierung
- Ritenstreit.

Christianisation ou sinisation dans les débuts de la mission en Chine? La méthode d'in-
culturation de Matteo Ricci SJ à l'exemple de son écrit De amicitia qui se réfère à Cicé-
ron
L'article examine, dans une perspective historique globale, la méthode d'inculturation
intrinsèquement inclusive de Matteo Ricci (1552-1610) comme une voie de christianisation
qui prenait au sérieux la culture de l'empire chinois de la fin de la dynastie Ming dans son
altérité par rapport à l'Europe. Grâce à l'interprétation humaniste du De amicitia de Cicé-
ron, Matteo Ricci parvint à pénétrer l'espace de communication des mandarins lettrés de
manière à «traduire» le contenu éthique de cet écrit en valeurs confucéennes compatibles
avec lui. Il s'agit de savoir comment Ricci, grâce à sa capacité d'apprentissage linguistique
et interculturel, a su transformer la capacité de connexion communicative de la prétention
chrétienne à la vérité et à l'universalité du salut en opérations de transmission qui ont eu
des effets christianisants, au sens humaniste contemporain, chez certains de ses destinataires

de l'élite méritocratique de la cour impériale. La question de départ concernant le
résultat de ces opérations est donc réglée: christianisation de la Chine ou sinisation de la
mission chrétienne.

Marcus Tullius Cicero (106-43) - Matteo Ricci (1552-1610) - Cour impériale chinoise
des Ming - fonctionnaires lettrés confucéens (litterati) - méthode d'inculturation - sinisation

- querelle des rites.

Cristianizzazione o sinizzazione nella prima missione in Cina? Il metodo di
inculturazione di Matteo Ricci SJ sull 'esempio del suo scritto De amicitia
riferito a Cicerone

L'articolo esamina da una prospettiva di storia globale il metodo di inculturazione intrin-
secamente inclusivo di Matteo Ricci (1552-1610) corne un modo di cristianizzazione che
prendeva sul serio la cultura dell'impero cinese délia tarda dinastia Ming nella sua alterità
rispetto alla cultura europea. Con l'aiuto dell'interpretazione umanistica del De amicitia di
Cicerone, Matteo Ricci riuscl a entrare nello spazio comunicativo dei mandarini colti in
modo taie da <tradurre> il contenuto etico di questo scritto in valori confuciani con esso

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182



Christianisierung oder Sinisierung in derfrühen Chinamission? 377

compatibili. Nel présente scritto si cerca di capire corne la capacità di apprendimento lin-
guistico e interculturale di Ricci gli permise di traduire la connettività comunicativa délia
pretesa di verità cristiana dell'universalità della salvezza in operazioni di trasmissione che
ebbero un effetto cristianizzante nel senso umanistico di allora su alcuni dei suoi destinatari
dell'élite meritocratica della corte imperiale. La questione iniziale sul risultato di queste
operazioni è quindi risolta: cristianizzazione della Cina o sinizzazione della missione
cristiana.

Marco Tullio Cicerone (106-43) - Matteo Ricci (1552-1610) - corte imperiale cinese dei
Ming - funzionari intellettuali confuciani (litterati) - metodo di inculturazione - sinizzazione

- disputa sui riti.

Christianisation or Sinicisation in the Early Mission to China? De amicita Referencing
Cicero, as Example ofMatteo Ricci's SJ Inculturation Method
The article examines the intrinsically inclusive inculturation method of Matteo Ricci
(1552-1610) from a global historical perspective as a way of Christianisation that took the
culture of the Chinese empire of the late Ming dynasty seriously in its alterity to European
culture. With the help of the humanist interpretation of Cicero's De amicitia, Matteo Ricci
succeeded in entering the communication space of the literate mandarins in such a way
that he translated) the ethical content of this writing into Confucian values compatible
with it. The question is how Ricci's linguistic and intercultural learning ability enabled
him to translate the communicative connectivity of the Christian truth claim to salvation
universality into transmission operations that had a Christianising effect in the contemporary

humanist sense on some ofhis addressees among the meritocratic elite at the imperial
court. The initial question concerning the result of those operations is therefore settled:
Christianisation of China or Sinicization of the Christian mission.

Marcus Tullius Cicero (106-43) - Matteo Ricci (1552-1610) - Chinese imperial court of
the Ming - Confucian scholar-officials (litterati) - Inculturation method - Sinicisation -
Ritual dispute.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Professor für Didaktik der Geschichte, Universität Augsburg.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 351-377, DOI: 10.24894/2673-3641.00182




	Christianisierung oder Sinisierung in der frühen Chinamission? : Die Inkulturationsmethode Matteo Riccis SJ am Beispiel seiner auf Cicero referenzierenden Schrift Dell'amicizia

