
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen
Neuzeit : 1524 kamen die ersten zwölf Franziskaner nach Mexiko

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie
der Frühen Neuzeit - 1524 kamen die ersten zwölf

Franziskaner nach Mexiko

Mariano Delgado

Die Franziskaner waren die ersten Missionare, die zur Bekehrung der Völker
Mexikos ausgesandt wurden. Sie kamen nach Mexiko - bzw. in der Sprache der
Kolonialzeit «Neu-Spanien» - im Geiste strenger Observanz «den Fussspuren unseres

Vaters Sankt Franziskus folgend»1, wie es in der Aussendungsinstruktion des

Generalministers Francisco de los Angeles Quinones vom 4. Oktober 1523 heisst.
Sie wurden dort - nicht ohne Schattenseiten - zu Pionieren der Missionsutopie
und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit.

Die Missionsutopie ist die Grundlage der Indiodörfer, die doctrinas oder re-
ducciones genannt wurden. Das Konzept sah eine friedliche «geistliche Eroberung»

der Indios durch die Missionare vor sowie deren Ansiedlung in Dörfern zur
Vermittlung der Christenlehre und der gesitteten, d.h. spanischen Lebensführung.
Es war also ein Evangelisierungs- und Zivilisierungsprojekt, und die Krone
unterstützte es mit ihrer Gesetzgebung. Sie verfügte die sanfte Zusammenführung
(con tanta suavidad y blandura) der Indios in Siedlungen;2 sie legte fest, dass diese

an Orten mit Wasser, Bergwäldern, Agrarland und guter Verkehrslage gegründet
werden;3 dass sie mit einer Kirche, einer Schule und einem Spital ausgestattet
werden;4 dass darin Ämter wie Kantor, Messner, Katecheten, Bürgermeister und
Friedensrichter von den Indios besetzt werden;5 der Aufenthalt von Spaniern,

1 Horst von der Bey (Hg.), «Auch wir sind Menschen so wie ihr!» Franziskanische Dokumente
des 16. Jahrhunderts zur Eroberung Mexikos, Paderborn 1995, 22.

2 Recopilaciön de leyes de los reynos de las Indias, México 1987 (Faksimile der Ausgabe von
1681 in Madrid), 4 Bde., VI, 3, 1.

3 Ebd., VI, 3, 8.
4 Ebd., VI, 3, 4 und 10.
5 Ebd., VI, 3, 6 und 7 und 15 und 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



338 Mariano Delgado

Schwarzen, Mulatten und Mestizen in diesen Siedlungen wird verboten;6 die
Indios, die sich für das Leben in solchen Dörfern aufgrund der Arbeit der Missionare

entscheiden, sollten zeitweise von den Tributen befreit werden.7

Pioniere der Missionsutopie mit der Neigung zur «Franziskanisierung»
der Indios

Manchmal inspirierten sich die Missionare an der Utopie des Thomas Morus.
Dies tat z.B. Vasco de Quiroga (14707-1565), zunächst Jurist an der Audiencia
von Méxiko und dann Bischofvon Michoacân. Um die Mitte des 16. Jh.s gründete
er indianische Dorfgemeinschaften, die bis heute erhalten geblieben sind. Sie sollten

sich jeweils auf besondere Berufe und Gewerbe spezialisieren und Tauschhandel

betreiben. Die Wahl der Ämter, das Familienleben, die Erziehung der Kinder,

das Gemeindeeigentum, die tägliche Arbeitszeit von nur sechs Stunden, die

Versorgung der Bedürftigen, die Gestaltung der religiösen Feste und der Freizeit
wird im Einzelnen sowohl nach der Utopie Morus' als auch «nach einem christlichen

Massstab»8 geregelt.
Die Indiodörfer sind das erfolgreichste katholische Missionsprojekt in der

frühen Neuzeit. Die Jesuiten gelten als die bekanntesten Vertreter desselben9, aber
die Bettelorden, allen voran die Franziskaner der Mexiko-Mission hatten es von
Anfang an praktiziert. Es ist daher kein Wunder, dass nach der Vertreibung der
Jesuiten 1767 Franziskaner viele ihrer Reduktionen übernahmen und das Projekt
fortführten. So gründete der Franziskaner Junipero Serra zwischen 1769 und 1782

eine ganze Kette von Missionsdörfern an der oberkalifornischen Küste zwischen
San Diego und San Francisco, in denen die Indios von den Missionaren zu einem
Leben unter der Kirchenglocke sanft bzw. mit paternalistischem Zwang angeleitet
wurden: «und alle, die zum Glauben zusammengeführt wurden, leben in einer
Ortschaft unter der Kirchenglocke und gehen zweimal am Tag in die Kirche, um
die Christenlehre zu beten. Was sie an Weizen, Mais und Bohnen usw. ernten, ist

6 Ebd., VI, 3, 21 und 22.
7 Ebd., VI, 5, 2 und 3.
8 Vgl. die entsprechenden Statuten in: Vasco de Quiroga, La utopia en América, ed. Paz Ser¬

rano Gassent (Crônicas de América 73), Madrid 1992. Eine deutsche Übersetzung der
Statuten Quirogas findet sich in: Christoph Strosetzki (Hg.), Der Griff nach der Neuen Welt.
Der Untergang der indianischen Kulturen im Spiegel zeitgenössischer Texte, Frankfurt a. M.
1991, 141-147.

9 Vgl. Mariano Delgado, Überlegungen zur Singularität der Jesuitenreduktionen, in: Esther
Schmid Heer/Nikolaus Klein/Paul Oberholzer (Hg.), Transfer, Begegnung, Skandalon?
Neue Perspektiven auf die Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika (Studien zur christlichen
Religions- und Kulturgeschichte 26), Basel/Stuttgart 2019, 31-60.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 339

Gemeindeeigentum. Sie ernten bereits Obst aus Kastilien wie Pfirsiche und
Granatäpfel usw., die man von Anfang an gesetzt hatte.»10

Wir können hier auf den in den Indiodörfern stattfindenden «gelenkten
Kulturwandel» nicht näher eingehen.11 Es genüge festzuhalten, dass sie Ausdruck der
katholischen Missionsutopie der frühen Neuzeit in der Verbindung von
Evangelisierung und Zivilisierung sind. Diese Utopie zielte auf die Schaffung von neuen
katholischen Gemeinwesen hin, auf die Gewinnung von ganzen Völkern für die
Herde Christi und das Kolonialprojekt. Sie intendierte mehr den Aufbau der Kirche

und der neuen Gesellschaftsordnung bei den neuen Völkern als die Förderung
einzelner Menschen durch individuelle Bekehrungsgeschichten mit Erweckungs-
charakter.12

Diego Valadés hat uns eine apologetische Beschreibung der Arbeit der ersten
Franziskaner Mexikos bei der Gründung von Indiodörfern hinterlassen:

«Nachdem die Ordensleute, nicht ohne grosse Mühe, die in Bergwäldem und Wüsten

zerstreuten Indios gesammelt und zum Leben in einer Dorfgemeinschaft zusammen

geführt hatten, lehrten sie diese sorgfältig die Sitten und Lebensformen in der
Familie und den häuslichen Angelegenheiten. Zunächst entwarfman einen sauberen
und würdigen Plan für die künftigen Gebäude, Strassen, Promenaden und Wege;
auch nahm man die Verteilung der Felder nach der Anordnung Seiner Majestät vor
[...]. Man wies ihnen grosszügige Felder zu, die Platz genug boten, um Häuser zu
errichten, Wein anzubauen sowie Gemüse- und Obstgärten zu kultivieren [...]
einschliesslich verschiedener Obstbäume, die man aus Spanien gebracht hatte und dank
der Autorität der Ordensleute gesetzt wurden [...]. Der Tempel liegt in der Mitte des
Ortes und wurde mit bewundernswerter Kunstfertigkeit und Grosszügigkeit gebaut.
Diese Tempel dienen auch als Schulen.»13

10 Francisco Palou, Junlpero Serra y las misiones de California, ed. José Luis Anta Fêlez
(Crônicas de América 44), 235, deutsche Übersetzung nach: Klaus Koschorke/Frieder Lud-
wig/Mariano Delgado (Hg.), Aussereuropäische Christentumsgeschichte. Asien, Afrika,
Lateinamerika 1450-1990 (Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen 6), Neukirchen-
Vluyn 42012, 258.

11 Vgl. Wolfgang Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert. Akkultura-
tion in den Jesuitenmissionen als universalhistorisches Projekt, in: Historische Zeitschrift
223 (1976), H. 3, 529-590.

12 Vgl. dazu Mariano Delgado, Individualisierung in der katholischen Mission der Frühen Neuzeit,

in: Martin Fuchs/Antje Linkenbach/Wolfgang Reinhard (Hg.), Individualisierung durch
christliche Mission? (Studien zur Aussereuropäischen Christentumsgeschichte [Asien,
Afrika, Lateinamerikaj/Studies in the History of Christianity in the Non-Western World 24),
Wiesbaden 2015, 86-102.

13 Diego Valadés, Retörica cristiana, ed. Esteban J. Palomera, Alfonso Castro Pallares, Tarsicio
Herrera Zapién, México 22003, 109/209 (468/469). Das Werk erschien zunächst 1579 in
Perugia auf Latein, und die ersten Seitenzahlen verweisen jeweils auf das lateinische Original.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



340 Mariano Delgado

Die Tempel dienten also als Religions- und Kulturzentrum. Die darin erfolgte
religiöse und kulturelle Arbeit der Franziskaner beschreibt Valadés folgender-
massen:

«Links von den Kirchen befindet sich an den vier Ecken des Kirchhofes die Schule
der Geisteswissenschaften und der Künste (letras y artes), zu der täglich mehr oder
weniger tausend Jugendliche hinströmen, je nach der Einwohnerzahl dieser Orte;
diese lernen richtig zu sprechen und zu schreiben. Ebenso lernen sie zu tanzen und
Saiteninstrumente zu spielen, und sie haben auch mehr Musikinstrumente als die
unter uns bekannten. Vormittags und nachmittags werden einige Stunden für diese
Übungen reserviert; und man sammelt und verabschiedet sie mit Glöckchen-Geläut.
Wenn man an den heiligen Zeremonien teilnehmen muss, kommen sie wohlgeordnet

zu ihnen und bleiben in den Tempeln mit grosser Andacht. Sie lernen auch zu
malen und in Farben Dinge zu zeichnen, und sie tun dies mit Sorgfalt. [...] In den
Kirchhöfen findet man köstliche Brunnen voll Wasser. Darin waschen sich die Kinder,

denn man lehrt sie vor allem die Regeln der Sauberkeit.»14

Die Zusammenführung der Indios in Dorfgemeinschaften sowie die darin
erfolgte evangelisatorische bzw. (um)erzieherische Arbeit der Franziskaner war
nicht immer so sanft wie Valadés erzählt. In ihrer eschatologischen Ungeduld
drängten einige Franziskaner die spanische Krone, alles nur Mögliche zu tun, um
das Bekehrungswerk bald abzuschliessen. Toribio de Benavente (Motolinia)
bestreitet z.B. vehement die Ansicht des Bartolomé de Las Casas, dass kein
Eroberungskrieg gegen die Indios gerecht sei, wo doch der Herr selbst gesagt habe, das

Evangelium müsse auf der ganzen Welt verkündigt werden, bevor das Ende der
Welt eintreten werde (vgl. Mt 24,14). Als Haupt und Führer des vom Propheten
Daniel angekündigten fünften Reiches, das kein Ende mehr haben werde, müsse
daher Karl V. alles daran setzen, damit sich dieses Reich auf der ganzen Erde
ausbreite: «Da Eure Majestät sich also von Amts wegen beeilen sollte, damit das

heilige Evangelium in all diesen Ländern verkündigt wird, mögen diejenigen, die
das heilige Evangelium Jesu Christi nicht freiwillig hören wollen, es notgedrungen

tun.»15

Jerönimo de Mendieta, Benaventes bester Schüler, ist zwar gemässigter im
Ton, sagt aber auch unmissverständlich, dass «in diesen Zeiten, die dem Ende der
Welt nahe sind», dem spanischen König die verantwortungsvolle Aufgabe ob-

14 Valadés, Retôrica (Anm. 13), 110/210 (470/471).
15 Isacio Perez Fernandez, Fray Toribio Motolinia, O.F.M., trente a Fray Bartolomé de las Ca¬

sas, O.P. Estudio y ediciôn critica de la Carta de Motolonia al emperador (Tlaxcala, a 2 de

enero de 1555), Salamanca 1989,120, vgl. auch 121; vgl. Mariano Delgado, Der Traum von
der Universalmonarchie - Zur Danielrezeption in den iberischen Kulturen nach 1492, in:
ders./Klaus Koch/Edgar Marsch (Flg.), Europa, Tausendjähriges Reich und Neue Welt. Zwei
Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbuches (Studien zur christlichen

Religions- und Kulturgeschichte 1), Freiburg Schweiz/Stuttgart 2003, 252-305.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOl: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 341

liegt, die Rahmenbedingungen mit allen Mitteln so zu gestalten, dass die

Glaubensapostel auf den Abschluss des Bekehrungswerks in Ruhe hinarbeiten können.
Diese sollen dann die Indios nötigen, damit sie in die Herde Christi eintreten,
wenn auch

«nicht mit Gewalt und ohne sie an den Haaren unter groben Misshandlungen (wie
einige dies tun, was einem Skandal gleichkommt und dazu führen wird, sie völlig
zu verlieren) hereinzuzerren, sondern indem man sie mit der Autorität und Macht
der Väter fuhrt, die in der Lage sind, bei allem Übel und Schädlichen ihren Kindern
gegenüber handgreiflich zu werden und sie zum Guten und Nützlichen zu ermutigen,

zumal in allem, wozu sie verpflichtet sind und was zu ihrem Heil förderlich
ist.»16

Dieser sanfte «Paternalismus» wird für die franziskanische Missionsutopie
prägend bleiben. Nicht zuletzt an die Franziskaner der Mexiko-Mission richtet
sich die Ermahnimg Las Casas':

«Die Geistlichen, die sich der Predigt und Unterrichtung der Indios unserer
westindischen Welt widmen, indem sie versuchen, diese Indios wegen irgendeiner von
ihnen vor oder nach ihrer Bekehrung begangenen Sünde - sei es mit eigner Hand
oder auf ihren Befehl hin von fremder Hand - durch Peitschen, Fesseln, körperliche
Strafen und indem sie ihnen Angst einjagen, zu bessern, ja gar zu bestrafen, irren
und verschulden sich sehr - auch dann, wenn sie die Macht und Autorität von
Bischöfen haben mögen.»17

Zur Missionsutopie der Franziskaner gehört auch die Betrachtung der Indios
als einfache, von der Habsucht und anderen Lastern der Europäer der Renaissance

unverdorbene Menschen, die sich für die Aufnahme des Christentums hervorragend

eignen und in der Hand der Missionare wie «weiches Wachs» wären, mit
denen diese ihren Kirchentraum (den Aufbau einer «wahren und sehr starken Kirche

Christi in einer glücklichen Welt») verwirklichen könnten. Anderswo habe

ich dies «die Franziskanisierung der Indios» genannt18, so dass ich mich hier auf
einige wenige Hinweise aus den Werken der bereits erwähnten franziskanischen
Autoren beschränken werde.

16 Jerönimo de Mendieta, Historia eclesiâstica Indiana, 2 Bde., ed. von Francisco de Solano y
Pérez-Lila, (Biblioteca de Autores Espaftoles 260, 261), Madrid 1973, hier Bd. 1,19.

17 Bartolomé de Las Casas, Werkauswahl, Bd. 2: Missionstheologische Schriften, hg. von
Mariano Delgado, Paderborn 1994, 330f. Es gab nicht wenige Missionare aus allen Orden, die,
wie Antonio de Remesal - Historia general de las Indias occidentales y particular de la go-
bernaciôn de Chiapa y Guatemala, 2 Bde., hg. von Carmelo Sâenz de Santa Maria (Biblioteca

de Autores Espaftoles 175, 189), Madrid 1964-1966, Bd. 1, 430 - erzählt, in ihrem
Hause zwei oder drei Fussblöcke besassen, in die man je sechs oder sieben Indios schloss,
um sie dann «mit Prügeln und Peitschen die doctrina zu lehren».

18 Vgl. Mariano Delgado, Die Franziskanisierung der Indios Neu-Spaniens im 16. Jahrhundert,
in: Stimmen derZeit, 2010 (1992), 363-376.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



342 Mariano Delgado

Für Toribio de Benavente haben die Indios - anders als die Spanier - gar kein
Hindernis, um den Himmel zu gewinnen, denn ihr Leben begnügt sich mit so

wenig, «dass sie kaum etwas haben, womit sie sich kleiden oder ernähren
können». Und er fahrt in seiner Schilderung der einfachen Lebensart der Indios im
Sinne der evangelischen Sorglosigkeit oder der franziskanischen simplicitas fort:

«Zum Schlafen haben die meisten von ihnen nicht einmal eine Schilfmatte in gutem
Zustand. Sie verbringen nicht schlaflose Nächte, um darüber nachzusinnen, wie sie
Reichtümer erwerben und aufbewahren können, noch würden sie sich gegenseitig
töten, um Ämter und Ehre zu erlangen. [...] Sie sind geduldig, überaus leidensfähig,
sanftmütig wie Schafe; ich erinnere mich nicht, jemals gesehen zu haben, dass sie
einander kränken; sie sind demütig, allen - notgedrungen oder freiwillig - gehorsam;

sie wissen nichts anderes zu tun, als zu dienen und zu arbeiten. [...] Sie ertragen
die Krankheiten mit viel Geduld und Leidensfähigkeit. [...] Ihre Behausungen sind
sehr klein [...]. Diese Indios wohnen in ihren Häuschen; Eltern, Kinder und Enkelkinder

zusammen; sie essen und trinken ohne viel Lärm oder Geschrei. Ohne
Streitereien und Feindseligkeiten verbringen sie ihre Zeit und ihr Leben; sie arbeiten, um
das Notwendige für ihr Leben zu beschaffen, und wollen darüber hinaus nichts
mehr.»19

Demgegenüber erscheinen ihm die Spanier quasi als Vertreter einer dekadenten

Wohlstandsgesellschaft, welche von den sie zersetzenden Viren der Bequemlichkeit

und der Habsucht angesteckt ist:

«Schaut, mit wie viel Schwerfälligkeit ein Spanier morgens aus seinem bequemen
Bett aufsteht; und allzu oft vertreibt ihn erst die Sonne aus ihm; alsdann streift er
einen Morgenmantel über, damit der Wind ihn nicht zu berühren wage, und er
verlangt nach den Kleiderstücken, als ob er keine Hände hätte, um sie selber zu suchen;
und so wird er angezogen, als ob er einarmig wäre [...]. So vergeht ihr Leben [der
Spanier], indem die Habsucht und die Laster jährlich zunehmen: Der Tag und die
Nacht vergehen, ja fast das ganze Leben, ohne dass sie weder an Gott noch an ihre
Seele denken; sie nehmen sich bloss einige gute Vorsätze vor, für deren Verwirklichung

sie dann allerdings niemals Zeit finden.»20

Für Mendieta sind die Indios wie kleine Hunde, die einem hungrigen Löwen,
nämlich dem Spanier, ausgeliefert sind; daher müsse man immer davon ausgehen,
«dass der Spanier derjenige ist, der kränkt, und der Indio derjenige, der die
Kränkungen erleidet.»21 Die Indios sind nicht irgendwelche Menschen, «sondern Seelen,

so zart und weich wie weiches Wachs, denen man das Siegel jedweder Lehre,

19 Toribio de Benavente (Motolinia), Historia de los Indios de la Nueva Espana, ed. Ciaudo
Esteva (Crönicas de America 16), Madrid 1985, 124f.

20 Ebd., 126.
21 Cartas de religiosos de Nueva Espana, 1539-1594, ed. von Joaquin Garcia Icazbalceta (Nu¬

eva colecciön de documentas para la historia de México 1 Mexico 1886, Bd. 1, 43f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 343

katholisch oder häretisch, sowie jedwede Sitten, gute oder schlechte, einprägen
kann, die man ihnen beibringen möchte.»22

Pioniere der Missionsethnographie in doppelter Absicht: zur besseren Ausrottung

des Götzendienstes und zur Ehrenrettung der indianischen Kulturen

Die Tatsache, dass der Humanist Antonio de Nebrija im Jahre 1492 die erste

Grammatik des Spanischen und damit zugleich auch die erste Grammatik einer
modernen Sprache überhaupt den Katholischen Königen überreichen konnte23,

verschaffte den spanischen Missionaren des 16. Jahrhunderts einen linguistischen
Vorteil: Mit dieser Grammatik als Beispiel konnten sie die Erstellung von
Grammatiken und Vokabularen der indianischen Sprachen in Angriff nehmen. Die
Werke der ersten Missionare sind für das Erlernen dieser Sprache heute noch
unentbehrlich. Die Absicht war nicht primär eine philologische, sondern eher eine
missionarische. Denn die Missionare verstanden von Anfang an, dass sie die
indianischen Sprachen und Kulturen studieren sollten, wenn sie die neuen Völker
gründlich evangelisieren wollten. Dass die Glaubenspredigt in der Sprache der
Adressaten zu erfolgen habe, ist seit dem Neuen Testament, das ja auf Griechisch
verfasst wurde, ein Grundprinzip der Kirchengeschichte. Gerade die Franziskaner
Mexikos haben sich als Pioniere der Missionsethnographie hervorgetan. Mit
Georges Baudot kann man dabei von einer «spirituellen Entdeckung» Mexikos
durch die Minderbrüder sprechen.24

Unter den franziskanischen Ethnographen Mexikos ragt Bernardino de

Sahagün hervor. Sein Werk Historia general de las cosas de Nueva Espaha
(1577-1582) ist die beste Quelle zur Erforschung der aztekischen Kultur und
Religion, und kann als Geburtsstunde der modernen Ethnographie betrachtet werden.

Im Vorwort kommt paradigmatisch das doppelte Erkenntnisinteresse vor,
das missionarische und das apologetische, das der franziskanischen Missionsethnographie

eigen ist: die gründliche Beseitigung des verborgenen Götzendienstes
und des keimenden Synkretismus der Indios nach der ersten Evangelisierung und
die Rehabilitierung einer unterworfenen, allgemein verachteten Kultur.

Sahagün vergleicht die Tätigkeit des Missionars mit der des Arztes: Genauso
wie dieser die Ursachen der Krankheiten erforschen muss, wenn er sie angemessen

behandeln möchte, müssen die Missionare die heidnische Religion und Kultur

22 Mendieta, Historia (Anm. 16), Bd. 1,19.
23 Antonio de Nebrija, Gramâtica de la lengua castellana, Salamanca 1492 (Faksimile: Madrid

1992).
24 Georges Baudot, Utopia e historia en México. Los primeros cronistas de la civilizaciön mexi-

cana (1520-1569), Madrid 1983,83ff. Vgl. auch u.a. Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas.

Das Problem des Anderen, Frankfurt a. M. 1985.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOl: 10.24894/2673-3641.00181



344 Mariano Delgado

der Indios kennen, um gegen den Götzendienst predigen zu können: «Die Sünden

der Götzenverehrung und abgöttischer Riten, des götzenhaften Aberglaubens, der

Vorzeichen, der Missbräuche und götzenverehrender Zeremonien sind noch nicht

ganz verschwunden. Um gegen diese zu predigen und überhaupt von ihrem
Vorhandensein Kenntnis zu haben, ist es nötig zu wissen, wie sie sie in der Zeit ihrer

Götzenverehrung ausübten.» Dadurch, dass wir heute nicht wissen, welche
Zeremonien sie in der Zeit ihrer Götzenverehrung praktizierten, «üben sie viele
götzenverehrende Handlungen aus, ohne dass wir sie verstehen könnten [...]. Beichtväter

fragen sie nicht danach, noch denken sie daran, dass es solche Dinge gibt:
weder können sie die Sprache, um sie danach zu fragen, noch würden sie sie

verstehen, selbst wenn sie ihnen erzählt würden.» Zugleich betont Sahagün, dass die
Indios aus dem Stamm Adams hervorgegangen sind und unsere Nächsten sind,
«die wir verpflichtet sind zu lieben wie uns selbst.» Sein Werk werde dazu dienen,
die alten Bräuche und die ganze Sprache, aber auch «den hohen Grad der

Vervollkommnung des mexikanischen Volkes kennenzulernen [...]. So werden sie für
Barbaren gehalten und für ein Volk niedrigster Vollkommenheit, wobei sie doch
in Wahrheit in den Dingen der Staatsordnung viele andere Nationen, die sich für
grosse Staatswesen halten, übertreffen, mit Ausnahme einiger willkürlicher
Ungerechtigkeiten, die ihre Regierungsweise enthielt.»25

Sahagüns Werk ist nicht nur wegen des Erkenntnisinteresses und des Inhaltes
bedeutsam, sondern auch wegen der Arbeitsmethode, die der heutigen
wissenschaftlichen Ethnographie sehr nahekommt. Sie bestand in der langjährigen
Sammlung von vielfältigen Informationen aus der mündlichen Überlieferung vor
Ort (Feldforschung) anhand eines durchdachten Fragenkatalogs sowie in der
mehrfachen Auswertung und Kontrolle der Ergebnisse durch Vergleiche des

Inhaltes und der Form mit Hilfe seiner aztekischen Mitarbeiter: «Alle Dinge, die

wir besprachen, gaben sie mir in Form von Bildern, denn dies war die Schrift, die
sie in der Vergangenheit verwendet hatten, und die Grammatiker erklärten sie in

25 Bernardino de Sahagün, Historia general de las cosas de la Nueva Espana, 2 Bde., ed. Juan
Carlos Temprano (Crônicas de América 55a, 55b), Madrid 1990, hier Bd. 1, 1-7. Leicht
zugängliche deutsche Auswahlübersetzung in: Aus der Welt der Azteken. Die Chronik des

Fray Bernardino de Sahagün. Mit einem Vorwort von Juan Rulfo. Übersetzungen von Leonhard

Schultze Jena, Eduard Seier und Sabine Dedenbach-Salazar-Saenz. Ausgewählt und
mit einem Nachwort versehen von Claus Litterscheid, Frankfurt a. M. 1989, 11-15.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 345

ihrer Sprache, indem sie die Erklärungen unter die Bilder schrieben. Diese Originale

besitze ich noch heute.»26 Das Werk wurde zuerst in der aztekischen Sprache

(Nâhuatl) geschrieben und von Sahagün selbst ins Spanische übersetzt.27

Wir sahen, dass Sahagüns Werk nicht zuletzt zur besseren Ausrottung des

«verborgenen» Götzendienstes nach der ersten Evangelisierung geschrieben
wurde. Bei der Ausrottung des «öffentlichen» Götzendienstes am Anfang der
Mexiko-Mission versuchten es die Franziskaner zunächst mit der Macht des Wortes.
Nachdem sie aber gesehen hatten, «dass die Zeit vergeudet war und die Arbeit ins

Leere lief, solange die Götzenbilder existierten», konnten sie der Versuchung
nicht widerstehen, im «starken Gott» den besten Katecheten zu sehen: Sie begannen

nun,

«die Tempel einzureissen und niederzubrennen, bis sie alle dem Boden gleichgemacht

und mit ihnen zugleich auch die Götzenbilder zerstört hatten, obwohl sie sich
damit in Lebensgefahr begaben [man musste einen Aufstand der Indios befürchten,
und die Spanier waren noch wenige im Lande], So gingen sie zu Werke und begannen

damit in Texcuco, wo sehr schöne Tempel mit vielen Türmen standen, dies
geschah am Neujahrstag des Jahres 1525 [die ersten zwölfFranziskaner waren im Mai
1524 nach Mexiko gekommen]. Darauf fuhren sie damit in Mexico, Tlaxcala und
Guexozingo fort. Die Patres nahmen die Kinder und Jugendlichen mit, die sie

aufzogen und unterrichteten, Kinder der Herrscher und Fürsten; Gott gab ihnen dazu
Riesenkräfte und liess ihnen Unterstützung durch Leute aus dem Volk zukommen,
die bereits im Glauben erstarkt waren und dies unter Beweis stellen wollten. [...]

26 Sahagün, Historia (Anm. 25), Bd. 1, 62 (Buch II, Vorwort).
27 Die Zensurmassnahmen unter Philipp II. führten dazu, dass jene ethnographischen Werke

über die indianischen Kulturen Amerikas, die ein positives Licht auf die vorspanische
Vergangenheit warfen und so das Eroberungsargument entkräfteten, bei den Indios handelte es
sich ausnahmslos um unzivilisierte Barbaren, erst im 19. Jahrhundert erscheinen konnten.
Am 22. April 1577 wurde dem Vizekönig Mexikos befohlen, alle Versionen des Manuskriptes

des Franziskaners Bernardino de Sahagün über die Religion und Kultur der Azteken
«äusserst behutsam und schnell» zu konfiszieren, «ohne dass davon Originale oder Kopien
übrig bleiben, und gut gesichert bei der ersten Gelegenheit an Unseren Indienrat zu senden,
damit sie darin geprüft werden; und Ihr seid hiermit gewarnt, auf keinen Fall zu erlauben,
dass irgendeine Person in irgendeiner Sprache Schriften über den Aberglauben und die
Lebensart, die diese Indios hatten, verfasst, denn so ist es dem Dienst Gottes, Unseres Herrn,
sowie Unseres Dienstes forderlich.» Fermin de los Reyes Gömez, El libro en Espana y A-
mérica. Legislation y censura (siglos XV-XVII), 2 Bde., Madrid 2000, Bd. 2, 821. Sahagün
ist wohl der bekannteste franziskanische Ethnograph der Mexiko-Mission, aber nicht der
erste. Diese Ehre kommt vielmehr Andres de Olmos zu, von dem Mendieta- Historia (Anm.
16), Bd. 1, 47 - sagt, er sei die Quelle gewesen, «aus der alle Flüsse, die diese Materie
behandelten, entsprangen.» Baudot, Utopia (Anm. 24) untersucht das ethnographische Werk
der Franziskaner Andrés de Olmos, Toribio de Benavente (Motolinia), Martin de la Corufia,
Francisco de Las Navas und Bernardino de Sahagün.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



346 Mariano Delgado

Dies geschah in den Anfängen, als die Patres nahezu zwei Jahre lang viel zu tun
hatten, um alles radikal auszurotten.»28

Als nach der ersten Evangelisierung nicht zuletzt dank der Ethnographen, Formen

verborgenen Götzendienstes aufgedeckt wurden, gingen die Franziskaner

streng dagegen vor. Und neuen Kultformen wie der Verehrung unserer Liebifau
von Guadalupe standen sie eher skeptisch gegenüber, weil sie darunter Synkretismus

vermuteten. Sahagün, z.B., hält die Guadalupe-Verehrung, die von den
Indios unter dem Namen ihrer alten Göttin «Tonantzin» und an der Stelle des alten

heidnischen Tempels betrieben wird, «für verdächtig, denn überall gibt es viele
Kirchen, die von den Indios ignoriert werden; aber sie kommen von weit her zu
dieser <Tonantzin>, wie sie früher taten.»29

Trotz dieser radikalen Bekämpfung der indianischen Religiosität als Ausdruck
von Götzendienst genossen die Franziskaner allgemeine Akzeptanz und Beliebtheit

bei den einfachen Indios. Folgende Faktoren waren hierfür schliesslich
ausschlaggebend: Mit demselben Eifer, mit dem die Franziskaner den öffentlichen
und verborgenen Götzendienst auszurotten trachteten, lernten sie die Sprachen
und studierten die Kulturen der unterworfenen Bevölkerung, um statt Synkretismus

«eine christlich geprägte Synthese» aus dem spanischen Katholizismus und
den indianischen Traditionen zu erreichen; vor allem aber war ihr Glaubensvollzug

nicht primär durch den «starken Gott» der Conquistadores geprägt, sondern
durch den barmherzigen Gott Jesu, den sie mit ihrem Lebenswandel und mit den

von ihnen eingeführten zivilisatorischen Massnahmen zur Besserung der Lebenslage

der Indios eindrucksvoll bezeugten. So erlangten sie letztlich bei den einfachen

Indios die Sympathien, die sie - nach menschlichem Ermessen - mit der

konsequenten Verfolgung des Götzendienstes hätten verspielen müssen.
Die Franziskaner wurden nämlich nicht müde, durch unzählige Beispiele äus-

serster Parteilichkeit für die Indios Conquistadores und Encomenderos die Stirn

zu bieten; und dieses «Die-Stirn-Bieten» wurde zuweilen sogar wörtlich verstanden,

wie aus folgender Episode hervorgeht: Als es im Juni 1533 darum ging, eine

Reihe von aufständischen Indios als Sklaven zu brandmarken, schrieb Fray Luis
de Fuensâlida, einer der ersten zwölf Franziskaner, die 1524 nach Mexiko gekommen

waren, an den Präsidenten der Audiencia (oberster Gerichtshof) von Mexiko:
«Wenn diese gebrandmarkt werden sollen, so will ich auch von ihrer Partei sein;

28 Mendieta, Historia (Anm. 16), Bd. 1, 138.142, deutsch nach: Mariano Delgado (Hg.), Gott
in Lateinamerika. Texte aus fünf Jahrhunderten. Ein Lesebuch zur Geschichte. Unter Mitarbeit

von Horst Goldstein und Bruno Pockrandt, Düsseldorf 1991, 206, 208. Nicht nur
Kirchen ersetzten die heidnischen Tempel, sondern auch Kreuze und Heiligenbilder wurden von
den Franziskanern überall (an Wegkreuzungen, an Bergstrassen und auf Berggipfeln usw.)
aufgestellt, wo früher heidnische Götzen standen. Vgl. dazu Jakob Baumgartner, Mission
und Liturgie in Mexiko, 2 Bde., Schöneck-Beckenried 1971-1972, hier Bd. 1, 362f.

29 Sahagün, Historia (Anm. 25), Bd. 2, 937.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 347

und wenn es nicht genügen sollte, das Zeichen auf die Kutte zu setzen, so
geschehe es aufdie Stirn und mit Feuer; denn wahrlich: weder das Feuer noch den

Tod furchte ich um ihrer Liebe willen.»30

Ausblick

Dieser Beitrag hat versucht, anhand von zwei Beispielen (Missionsutopie und

Missionsethnographie) die Pionierrolle der Franziskaner der Mexiko-Mission zu

zeigen, aber auch auf einige historisch bedingte Schwächen hinzuweisen, die sie

daran hinderten, in allem «den Fussspuren» ihres Vaters Sankt Franziskus zu

folgen.

Von der Missionierung Mexikos erhofften sich die Franziskaner eine Erneuerung

der gesamten Kirche. Ihre raschen Erfolge in der Mexiko-Mission deuteten
sie vorsehungstheologisch als Kompensation für den Verlust grosser Gebiete in
der Alten Welt an die «ketzerischen» Protestanten und an den Islam. Bernardino
de Sahagün schrieb um 1570: «Es scheint sicher, dass unser lieber Herrgott in
dieser unserer Zeit, in diesen Ländern und mit diesem Volk der Kirche das

zurückgeben wollte, was ihm der Teufel in England, Deutschland und Frankreich,
in Asien und Palästina geraubt hatte.»31 Zur selben Zeit verglich Diego Valadés
Martin Luther mit seinem Namensvetter Martin de Valencia, dem Kustos der ersten

zwölf Franziskaner der Mexiko-Mission: im selben Jahr 1517, in dem «der

unglückliche Erzketzer Martin Luther begann, sein Gift in Deutschland zu
verbreiten», begann Martin de Valencia sich auf seine Missionstätigkeit bei den
Indios vorzubereiten:

«Daher können wir mit Fug und Recht sagen: wenn jener unfromme Martin mit
seiner perversen Lehre ganze Provinzen und Städte durcheinander brachte, so wurden

ganze Länder durch jenen anderen, der auch auf den Namen Martin hörte, zum
Glauben geführt, und zwar durch die Praxis der Demut, der Armut und der göttlichen

Lehre, die dank Gottes Gnade immer noch dort glänzt und rein und unverdorben

lange Zeit glänzen wird.»32

Bei Diego Valadés lesen wir auch, dass unter all den Ereignissen und
Unternehmungen der Christen «seit der Erschaffung der Welt keines des ewigen
Gedenkens so würdig ist [...] wie die Bekehrung, Befriedung und Unterwerfung dieser

neuen Länder in Neu-Spanien»33. Auch wenn man das apologetische Urteil
Valadés' nicht teilt, wird man festhalten müssen, dass die Mexiko-Mission der

30 Francisco Paso y Troncoso (ed.), Epistolario de Nueva Espafia, 1505-1518, Bd. 3, México
1939, 93-96.

31 Sahagün, Historia (Anm. 25), Bd. 1, 6, deutsche Auswahlausgabe (Anm. 25), 15.
32 Valadés, Retorica (Anm. 13), 223 (498/499).
33 Ebd.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



348 Mariano Delgado

Franziskaner alles in allem zu den glänzenden Kapiteln der Kirchengeschichte
gehört, und dass kein anderer Orden den mexikanischen Katholizismus mit seiner

Volksreligiosität so intensiv und nachhaltig geprägt hat.

Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit - 1524
kamen die ersten zwölfFranziskaner nach Mexiko

Der Beitrag setzt sich mit Licht und Schatten der Franziskaner-Mission des 16. Jahrhunderts

in Mexiko auseinander. Sie waren Pioniere der Missionsutopie mit der Neigung zur
«Franziskanisierung» der Indios und Pioniere der Missionsethnographie in doppelter
Absicht: zur besseren Ausrottung des Götzendienstes und zur Ehrenrettung der indianischen
Kulturen. Nicht zuletzt aufgrund der Verquickung von kolonialer Eroberung und Evangelisation

waren die Franziskaner nicht immer imstande, «den Fussspuren» ihres Vaters
Sankt Franziskus zu folgen. Gleichwohl gehört ihre Mexiko-Mission alles in allem zu den
glänzenden Kapiteln der Kirchengeschichte.

Mexiko-Mission - Franziskaner-Mission - Missionsutopie - Missionstehnographie.

Pionniers de l'utopie missionnaire et de l'ethnographie missionnaire du début des temps
modernes - en 1524, les douze premiers franciscains arrivèrent au Mexique
L'article se penche sur les ombres et les lumières de la Mission franciscaine du 16ème siècle
au Mexique. Ils étaient pionniers de l'utopie missionnaire avec une tendance à la «francisation»

des Indiens et pionniers de l'ethnographie missionnaire avec une double intention:
mieux éradiquer l'idolâtrie et sauver l'honneur des cultures indiennes. En raison notamment

de l'imbrication de la conquête coloniale et de l'évangélisation, les franciscains n'ont
pas toujours été en mesure de suivre «les traces» de leur père Saint François. Néanmoins,
leur mission au Mexique fait partie, dans l'ensemble, des chapitres les plus brillants de
l'histoire de l'Église.

Mission au Mexique - Mission franciscaine - utopie missionnaire - ethnographie
missionnaire.

Pionieri dell 'utopia missionaria e deU'etnografia missionaria nellaprima età moderna —

iprimi dodici francescani arrivarono in Messico nel 1524

Questo articolo esamina luci e ombre délia missione francescana del XVI secolo in Messico.

I missionari furono pionieri dell'utopia missionaria con la tendenza a «francescaniz-
zare» gli indios e pionieri deU'etnografia missionaria con un duplice scopo: sradicare me-
glio l'idolatria e salvare l'onore delle culture indiane. Anche a causa dell'intreccio tra con-
quista coloniale ed evangelizzazione, i francescani non poterono sempre seguire «le orme»
del loro padre San Francesco. Tuttavia, nel complesso, la loro missione in Messico fa parte
di uno dei capitoli più brillanti délia storia délia Chiesa.

Missione in Messico - Missione Francescana - utopia missionaria - etnografia missionaria.

Pioneers ofMissionary Utopia and Missionary Ethnography in the Early Modern Period
- The First Twelve Franciscans Arrived in Mexico in 1524

This article examines the light and shadows of the Franciscan mission in Mexico in the
16th century. They were pioneers of missionary utopia with a tendency to «Franciscanise»
the Indians and pioneers of missionary ethnography with a dual intention: to eradicate

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit 349

idolatry more thoroughly and to save the honour of the Indian cultures. Not least because
of the intertwining of colonial conquest and evangelisation, the Franciscans were not
always able to «follow in the footsteps» of their father Saint Francis. Nevertheless, their
mission to Mexico is altogether one of the most brilliant chapters in church history.

Mexico mission - Franciscan mission - Missionary Utopia - Missionary ethnography.

Mariano Delgado, Dr. theo!., Dr. phil, Dr. theol. h.c., Prof. für Kirchengeschichte und
Direktor des Instituts für das Studium der Religionen und den interreligiösen Dialog an der
Universität Freiburg Schweiz; https://orcid.org/0000-0002-0930-9835.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181




	Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit : 1524 kamen die ersten zwölf Franziskaner nach Mexiko

