Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 118 (2024)

Artikel: Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frithen
Neuzeit : 1524 kamen die ersten zwolf Franziskaner nach Mexiko

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075885

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnogra-
phie der Frithen Neuzeit — 1524 kamen die ersten zwolf
Franziskaner nach Mexiko

Mariano Delgado

Die Franziskaner waren die ersten Missionare, die zur Bekehrung der Volker Me-
xikos ausgesandt wurden. Sie kamen nach Mexiko — bzw. in der Sprache der Ko-
lonialzeit «Neu-Spanien» — im Geiste strenger Observanz «den Fussspuren unse-
res Vaters Sankt Franziskus folgend»', wie es in der Aussendungsinstruktion des
Generalministers Francisco de los Angeles Quifiones vom 4. Oktober 1523 heisst.
Sie wurden dort — nicht ohne Schattenseiten — zu Pionieren der Missionsutopie
und der Missionsethnographie der Frithen Neuzeit.

Die Missionsutopie ist die Grundlage der Indiodorfer, die doctrinas oder re-
ducciones genannt wurden. Das Konzept sah eine friedliche «geistliche Erobe-
rung» der Indios durch die Missionare vor sowie deren Ansiedlung in Dérfern zur
Vermittlung der Christenlehre und der gesitteten, d.h. spanischen Lebensfiihrung.
Es war also ein Evangelisierungs- und Zivilisierungsprojekt, und die Krone un-
terstiitzte es mit ihrer Gesetzgebung. Sie verfligte die sanfte Zusammenfiithrung
(con tanta suavidad y blandura) der Indios in Siedlungen;? sie legte fest, dass diese
an Orten mit Wasser, Bergwildern, Agrarland und guter Verkehrslage gegriindet
werden;? dass sie mit einer Kirche, einer Schule und einem Spital ausgestattet
werden;* dass darin Amter wie Kantor, Messner, Katecheten, Biirgermeister und
Friedensrichter von den Indios besetzt werden;> der Aufenthalt von Spaniern,

Horst von der Bey (Hg.), « Auch wir sind Menschen so wie ihr!» Franziskanische Dokumente
des 16. Jahrhunderts zur Eroberung Mexikos, Paderborn 1995, 22,

Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias, México 1987 (Faksimile der Ausgabe von
1681 in Madrid), 4 Bde., VI, 3, 1.

* Ebd., VL, 3, 8.

4 Ebd., VI, 3,4 und 10.

5 Ebd., VI, 3,6 und 7 und 15 und 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



338 Mariano Delgado

Schwarzen, Mulatten und Mestizen in diesen Siedlungen wird verboten;® die In-
dios, die sich fiir das Leben in solchen Dérfern aufgrund der Arbeit der Missio-
nare entscheiden, sollten zeitweise von den Tributen befreit werden.’

Pioniere der Missionsutopie mit der Neigung zur « Franziskanisierung»
der Indios

Manchmal inspirierten sich die Missionare an der Utopie des Thomas Morus.
Dies tat z.B. Vasco de Quiroga (14707—1565), zunéchst Jurist an der Audiencia
von Méxiko und dann Bischof von Michoacan. Um die Mitte des 16. Jh.s griindete
er indianische Dorfgemeinschaften, die bis heute erhalten geblieben sind. Sie soll-
ten sich jeweils auf besondere Berufe und Gewerbe spezialisieren und Tausch-
handel betreiben. Die Wahl der Amter, das Familienleben, die Erziehung der Kin-
der, das Gemeindeeigentum, die tidgliche Arbeitszeit von nur sechs Stunden, die
Versorgung der Bediirftigen, die Gestaltung der religiosen Feste und der Freizeit
wird im Einzelnen sowohl nach der Uropie Morus’ als auch «nach einem christ-
lichen Massstab»® geregelt.

Die Indiodorfer sind das erfolgreichste katholische Missionsprojekt in der frii-
hen Neuzeit. Die Jesuiten gelten als die bekanntesten Vertreter desselben®, aber
die Bettelorden, allen voran die Franziskaner der Mexiko-Mission hatten es von
Anfang an praktiziert. Es ist daher kein Wunder, dass nach der Vertreibung der
Jesuiten 1767 Franziskaner viele ihrer Reduktionen {ibernahmen und das Projekt
fortfithrten. So griindete der Franziskaner Junipero Serra zwischen 1769 und 1782
eine ganze Kette von Missionsddrfern an der oberkalifornischen Kiiste zwischen
San Diego und San Francisco, in denen die Indios von den Missionaren zu einem
Leben unter der Kirchenglocke sanft bzw. mit paternalistischem Zwang angeleitet
wurden: «und alle, die zum Glauben zusammengefiihrt wurden, leben in einer
Ortschaft unter der Kirchenglocke und gehen zweimal am Tag in die Kirche, um
die Christenlehre zu beten. Was sie an Weizen, Mais und Bohnen usw. ernten, ist

6 Ebd., VI, 3, 21 und 22.

7 Ebd., VL 5,2 und 3.

Vgl. die entsprechenden Statuten in: Vasco de Quiroga, La utopia en América, ed. Paz Ser-
rano Gassent (Crénicas de América 73), Madrid 1992. Eine deutsche Ubersetzung der Sta-
tuten Quirogas findet sich in: Christoph Strosetzki (Hg.), Der Griff nach der Neuen Wellt.
Der Untergang der indianischen Kulturen im Spiegel zeitgentssischer Texte, Frankfurt a. M.
1991, 141-147.

Vgl. Mariano Delgado, Uberlegungen zur Singularitit der Jesuitenreduktionen, in: Esther
Schmid Heer/Nikolaus Klein/Paul Oberholzer (Hg.), Transfer, Begegnung, Skandalon?
Neue Perspektiven auf die Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika (Studien zur christlichen
Religions- und Kulturgeschichte 26), Basel/Stuttgart 2019, 31-60.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 339

Gemeindeeigentum. Sie ernten bereits Obst aus Kastilien wie Pfirsiche und Gra-
natéipfel usw., die man von Anfang an gesetzt hatte.» '

Wir konnen hier auf den in den Indiodorfern stattfindenden «gelenkten Kul-

turwandel» nicht nidher eingehen.'' Es geniige festzuhalten, dass sie Ausdruck der
katholischen Missionsutopie der frithen Neuzeit in der Verbindung von Evange-
lisierung und Zivilisierung sind. Diese Utopie zielte auf die Schaffung von neuen
katholischen Gemeinwesen hin, auf die Gewinnung von ganzen Vélkern fiir die
Herde Christi und das Kolonialprojekt. Sie intendierte mehr den Aufbau der Kir-
che und der neuen Gesellschaftsordnung bei den neuen Volkern als die Férderung
einzelner Menschen durch individuelle Bekehrungsgeschichten mit Erweckungs-
charakter.?

Diego Valadés hat uns eine apologetische Beschreibung der Arbeit der ersten

Franziskaner Mexikos bei der Griindung von Indiodérfern hinterlassen:

«Nachdem die Ordensleute, nicht ohne grosse Miihe, die in Bergwéldern und Wiis-
ten zerstreuten Indios gesammelt und zum Leben in einer Dorfgemeinschaft zusam-
men geflihrt hatten, lehrten sie diese sorgfiiltig die Sitten und Lebensformen in der
Familie und den hduslichen Angelegenheiten. Zunéchst entwarf man einen sauberen
und wiirdigen Plan fiir die kiinftigen Geb&ude, Strassen, Promenaden und Wege;
auch nahm man die Verteilung der Felder nach der Anordnung Seiner Majestét vor
[...]. Man wies ihnen grossziigige Felder zu, die Platz genug boten, um Héuser zu
errichten, Wein anzubauen sowie Gemiise- und Obstgérten zu kultivieren [...] ein-
schliesslich verschiedener Obstbdume, die man aus Spanien gebracht hatte und dank
der Autoritét der Ordensleute gesetzt wurden [...]. Der Tempel liegt in der Mitte des
Ortes und wurde mit bewundernswerter Kunstfertigkeit und Grossziigigkeit gebaut.
Diese Tempel dienen auch als Schulen.» '3

Francisco Palou, Junipero Serra y las misiones de California, ed. José Luis Anta Félez
(Crénicas de América 44), 235, deutsche Ubersetzung nach: Klaus Koschorke/Frieder Lud-
wig/Mariano Delgado (Hg.), Aussereuropidische Christentumsgeschichte. Asien, Afrika, La-
teinamerika 1450-1990 (Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen 6), Neukirchen-
Vluyn #2012, 258.

Vgl. Wolfgang Reinhard, Gelenkter Kulturwandel im siebzehnten Jahrhundert. Akkultura-
tion in den Jesuitenmissionen als universalhistorisches Projekt, in: Historische Zeitschrift
223 (1976), H. 3, 529-590.

Vgl. dazu Mariano Delgado, Individualisierung in der katholischen Mission der Friihen Neu-
zeit, in: Martin Fuchs/Antje Linkenbach/Wolfgang Reinhard (Hg.), Individualisierung durch
christliche Mission? (Studien zur Aussereuropdischen Christentumsgeschichte [Asien, Af-
rika, Lateinamerika]/Studies in the History of Christianity in the Non-Western World 24),
Wiesbaden 2015, 86-102.

Diego Valadés, Retorica cristiana, ed. Esteban J. Palomera, Alfonso Castro Pallares, Tarsicio
Herrera Zapién, México 22003, 109/209 (468/469). Das Werk erschien zunichst 1579 in Pe-
rugia auf Latein, und die ersten Seitenzahlen verweisen jeweils auf das lateinische Original.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



340 Mariano Delgado

Die Tempel dienten also als Religions- und Kulturzentrum. Die darin erfolgte
religiose und kulturelle Arbeit der Franziskaner beschreibt Valadés folgender-
massen:

«Links von den Kirchen befindet sich an den vier Ecken des Kirchhofes die Schule
der Geisteswissenschaften und der Kiinste (letras y artes), zu der tédglich mehr oder
weniger tausend Jugendliche hinstromen, je nach der Einwohnerzahl dieser Orte;
diese lernen richtig zu sprechen und zu schreiben. Ebenso lernen sie zu tanzen und
Saiteninstrumente zu spielen, und sie haben auch mehr Musikinstrumente als die
unter uns bekannten. Vormittags und nachmittags werden einige Stunden flir diese
Ubungen reserviert; und man sammelt und verabschiedet sie mit Glockchen-Geliut.
Wenn man an den heiligen Zeremonien teilnehmen muss, kommen sie wohlgeord-
net zu ihnen und bleiben in den Tempeln mit grosser Andacht. Sie lernen auch zu
malen und in Farben Dinge zu zeichnen, und sie tun dies mit Sorgfalt. [...] In den
Kirchhofen findet man kostliche Brunnen voll Wasser. Darin waschen sich die Kin-
der, denn man lehrt sie vor allem die Regeln der Sauberkeit.» 4

Die Zusammenfiithrung der Indios in Dorfgemeinschaften sowie die darin er-
folgte evangelisatorische bzw. (um)erzieherische Arbeit der Franziskaner war
nicht immer so sanft wie Valadés erzdhlt. In ihrer eschatologischen Ungeduld
drédngten einige Franziskaner die spanische Krone, alles nur Mogliche zu tun, um
das Bekehrungswerk bald abzuschliessen. Toribio de Benavente (Motolinia) be-
streitet z.B. vehement die Ansicht des Bartolomé de Las Casas, dass kein Erobe-
rungskrieg gegen die Indios gerecht sei, wo doch der Herr selbst gesagt habe, das
Evangelium miisse auf der ganzen Welt verkiindigt werden, bevor das Ende der
Welt eintreten werde (vgl. Mt 24,14). Als Haupt und Fiihrer des vom Propheten
Daniel angekiindigten fiinften Reiches, das kein Ende mehr haben werde, miisse
daher Karl V. alles daran setzen, damit sich dieses Reich auf der ganzen Erde
ausbreite: «Da Eure Majestit sich also von Amts wegen beeilen sollte, damit das
heilige Evangelium in all diesen Léndern verkiindigt wird, mégen diejenigen, die
das heilige Evangelium Jesu Christi nicht freiwillig htren wollen, es notgedrun-
gen tun.» 13

Jerénimo de Mendieta, Benaventes bester Schiiler, ist zwar geméssigter im
Ton, sagt aber auch unmissverstidndlich, dass «in diesen Zeiten, die dem Ende der
Welt nahe sind», dem spanischen Konig die verantwortungsvolle Aufgabe ob-

14 Valadés, Retorica (Anm. 13), 110/210 (470/471).

15 Isacio Perez Fernandez, Fray Toribio Motolinia, O.F.M., frente a Fray Bartolomé de las Ca-
sas, O.P. Estudio y edicion critica de la Carta de Motolonia al emperador (Tlaxcala, a 2 de
enero de 1555), Salamanca 1989, 120, vgl. auch 121; vgl. Mariano Delgado, Der Traum von
der Universalmonarchie — Zur Danielrezeption in den iberischen Kulturen nach 1492, in:
ders./Klaus Koch/Edgar Marsch (Hg.), Europa, Tausendjéhriges Reich und Neue Welt. Zwei
Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbuches (Studien zur christ-
lichen Religions- und Kulturgeschichte 1), Freiburg Schweiz/Stuttgart 2003, 252-305.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 341

liegt, die Rahmenbedingungen mit allen Mitteln so zu gestalten, dass die Glau-
bensapostel auf den Abschluss des Bekehrungswerks in Ruhe hinarbeiten kénnen.
Diese sollen dann die Indios nétigen, damit sie in die Herde Christi eintreten,
wenn auch

«nicht mit Gewalt und ohne sie an den Haaren unter groben Misshandlungen (wie
einige dies tun, was einem Skandal gleichkommt und dazu fithren wird, sie vollig
zu verlieren) hereinzuzerren, sondern indem man sie mit der Autoritit und Macht
der Viter fiihrt, die in der Lage sind, bei allem Ubel und Schédlichen ihren Kindern
gegeniiber handgreiflich zu werden und sie zum Guten und Niitzlichen zu ermuti-
gen,lgumal in allem, wozu sie verpflichtet sind und was zu ihrem Heil forderlich
ist.»

Dieser sanfte «Paternalismus» wird fiir die franziskanische Missionsutopie
prigend bleiben. Nicht zuletzt an die Franziskaner der Mexiko-Mission richtet
sich die Ermahnung Las Casas’:

«Die Geistlichen, die sich der Predigt und Unterrichtung der Indios unserer westin-
dischen Welt widmen, indem sie versuchen, diese Indios wegen irgendeiner von
ihnen vor oder nach ihrer Bekehrung begangenen Siinde — sei es mit eigner Hand
oder auf ihren Befehl hin von fremder Hand — durch Peitschen, Fesseln, kérperliche
Strafen und indem sie ihnen Angst einjagen, zu bessern, ja gar zu bestrafen, irren
und verschulden sich sehr — auch dann, wenn sie die Macht und Autoritét von Bi-
schofen haben mogen.» !

Zur Missionsutopie der Franziskaner gehort auch die Betrachtung der Indios
als einfache, von der Habsucht und anderen Lastern der Européer der Renaissance
unverdorbene Menschen, die sich fiir die Aufnahme des Christentums hervorra-
gend eignen und in der Hand der Missionare wie «weiches Wachs» wéren, mit
denen diese ihren Kirchentraum (den Aufbau einer «wahren und sehr starken Kir-
che Christi in einer gliicklichen Welt») verwirklichen kénnten. Anderswo habe
ich dies «die Franziskanisierung der Indios» genannt'®, so dass ich mich hier auf
einige wenige Hinweise aus den Werken der bereits erwéihnten franziskanischen
Autoren beschrianken werde.

Jerénimo de Mendieta, Historia eclesidstica Indiana, 2 Bde., ed. von Francisco de Solano y
Pérez-Lila, (Biblioteca de Autores Espaiioles 260, 261), Madrid 1973, hier Bd. 1, 19.
Bartolomé de Las Casas, Werkauswahl, Bd. 2: Missionstheologische Schriften, hg. von Ma-
riano Delgado, Paderborn 1994, 330f. Es gab nicht wenige Missionare aus allen Orden, die,
wie Antonio de Remesal — Historia general de las Indias occidentales y particular de la go-
bernacion de Chiapa y Guatemala, 2 Bde., hg. von Carmelo Sdenz de Santa Maria (Biblio-
teca de Autores Espaiioles 175, 189), Madrid 1964-1966, Bd. 1, 430 — erzihlt, in ihrem
Hause zwei oder drei Fussblicke besassen, in die man je sechs oder sieben Indios schloss,
um sie dann «mit Priigeln und Peitschen die doctrina zu lehren».

Vgl. Mariano Delgado, Die Franziskanisierung der Indios Neu-Spaniens im 16. Jahrhundert,
in: Stimmen der Zeit, 2010 (1992), 363-376.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOIL: 10.24894/2673-3641.00181



342 Mariano Delgado

Fiir Toribio de Benavente haben die Indios — anders als die Spanier — gar kein
Hindernis, um den Himmel zu gewinnen, denn ihr Leben begniigt sich mit so
wenig, «dass sie kaum etwas haben, womit sie sich kleiden oder erndhren kon-
nen». Und er fihrt in seiner Schilderung der einfachen Lebensart der Indios im
Sinne der evangelischen Sorglosigkeit oder der franziskanischen simplicitas fort:

«Zum Schlafen haben die meisten von ihnen nicht einmal eine Schilfmatte in gutem
Zustand. Sie verbringen nicht schlaflose Néchte, um dariiber nachzusinnen, wie sie
Reichtiimer erwerben und aufbewahren kénnen, noch wiirden sie sich gegenseitig
toten, um Amter und Ehre zu erlangen. [...] Sie sind geduldig, {iberaus leidensfihig,
sanftmiitig wie Schafe; ich erinnere mich nicht, jemals gesehen zu haben, dass sie
einander krinken; sie sind demiitig, allen — notgedrungen oder freiwillig — gehor-
sam; sie wissen nichts anderes zu tun, als zu dienen und zu arbeiten. [...] Sie ertragen
die Krankheiten mit viel Geduld und Leidensféhigkeit. [...] Thre Behausungen sind
sehr klein [...]. Diese Indios wohnen in ihren Hauschen; Eltern, Kinder und Enkel-
kinder zusammen; sie essen und trinken ohne viel Ldrm oder Geschrei. Ohne Strei-
tereien und Feindseligkeiten verbringen sie ihre Zeit und ihr Leben; sie arbeiten, um
das Notwendige fiir ihr Leben zu beschaffen, und wollen dariiber hinaus nichts
mehr.» 1

Demgegeniiber erscheinen ihm die Spanier quasi als Vertreter einer dekaden-
ten Wohlstandsgesellschaft, welche von den sie zersetzenden Viren der Bequem-
lichkeit und der Habsucht angesteckt ist:

«Schaut, mit wie viel Schwerfilligkeit ein Spanier morgens aus seinem bequemen
Bett aufsteht; und allzu oft vertreibt ihn erst die Sonne aus ihm; alsdann streift er
einen Morgenmantel tiber, damit der Wind ihn nicht zu berithren wage, und er ver-
langt nach den Kleiderstiicken, als ob er keine Hénde hitte, um sie selber zu suchen;
und so wird er angezogen, als ob er einarmig wire [...]. So vergeht ihr Leben [der
Spanier], indem die Habsucht und die Laster jéhrlich zunehmen: Der Tag und die
Nacht vergehen, ja fast das ganze Leben, ohne dass sie weder an Gott noch an ihre
Seele denken; sie nehmen sich bloss einige gute Vorsétze vor, fiir deren Verwirkli-
chung sie dann allerdings niemals Zeit finden.»?°

Fiir Mendieta sind die Indios wie kleine Hunde, die einem hungrigen Léwen,
nédmlich dem Spanier, ausgeliefert sind; daher miisse man immer davon ausgehen,
«dass der Spanier derjenige ist, der krinkt, und der Indio derjenige, der die Krén-
kungen erleidet.»?! Die Indios sind nicht irgendwelche Menschen, «sondern See-
len, so zart und weich wie weiches Wachs, denen man das Siegel jedweder Lehre,

Toribio de Benavente (Motolinia), Historia de los Indios de la Nueva Espaiia, ed. Claudo
Esteva (Cronicas de América 16), Madrid 1985, 124f,

20 Ebd., 126.

2 Cartas de religiosos de Nueva Espaiia, 1539—1594, ed. von Joaquin Garcia Icazbalceta (Nu-
eva coleccion de documentos para la historia de México 1), México 1886, Bd. 1, 43f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 343

katholisch oder hiretisch, sowie jedwede Sitten, gute oder schlechte, einprégen
kann, die man ihnen beibringen mochte.» 2

Pioniere der Missionsethnographie in doppelter Absicht: zur besseren Ausrot-
tung des Gotzendienstes und zur Ehrenrettung der indianischen Kulturen

Die Tatsache, dass der Humanist Antonio de Nebrija im Jahre 1492 die erste
Grammatik des Spanischen und damit zugleich auch die erste Grammatik einer
modernen Sprache iiberhaupt den Katholischen Konigen iiberreichen konnte?*,
verschaffte den spanischen Missionaren des 16. Jahrhunderts einen linguistischen
Vorteil: Mit dieser Grammatik als Beispiel konnten sie die Erstellung von Gram-
matiken und Vokabularen der indianischen Sprachen in Angriff nehmen. Die
Werke der ersten Missionare sind fiir das Erlernen dieser Sprache heute noch un-
entbehrlich. Die Absicht war nicht primér eine philologische, sondern eher eine
missionarische. Denn die Missionare verstanden von Anfang an, dass sie die in-
dianischen Sprachen und Kulturen studieren sollten, wenn sie die neuen Volker
griindlich evangelisieren wollten. Dass die Glaubenspredigt in der Sprache der
Adressaten zu erfolgen habe, ist seit dem Neuen Testament, das ja auf Griechisch
verfasst wurde, ein Grundprinzip der Kirchengeschichte. Gerade die Franziskaner
Mexikos haben sich als Pioniere der Missionsethnographie hervorgetan. Mit
Georges Baudot kann man dabei von einer «spirituellen Entdeckung» Mexikos
durch die Minderbriider sprechen.?*

Unter den franziskanischen Ethnographen Mexikos ragt Bernardino de
Sahagun hervor. Sein Werk Historia general de las cosas de Nueva Espaiia
(1577-1582) ist die beste Quelle zur Erforschung der aztekischen Kultur und Re-
ligion, und kann als Geburtsstunde der modernen Ethnographie betrachtet wer-
den. Im Vorwort kommt paradigmatisch das doppelte Erkenntnisinteresse vor,
das missionarische und das apologetische, das der franziskanischen Missionseth-
nographie eigen ist: die griindliche Beseitigung des verborgenen Goétzendienstes
und des keimenden Synkretismus der Indios nach der ersten Evangelisierung und
die Rehabilitierung einer unterworfenen, allgemein verachteten Kultur.

Sahagun vergleicht die Tatigkeit des Missionars mit der des Arztes: Genauso
wie dieser die Ursachen der Krankheiten erforschen muss, wenn er sie angemes-
sen behandeln mochte, miissen die Missionare die heidnische Religion und Kultur

22 Mendieta, Historia (Anm. 16), Bd. 1,19.

2 Antonio de Nebrija, Gramética de la lengua castellana, Salamanca 1492 (Faksimile: Madrid
1992).

Georges Baudot, Utopia e historia en México. Los primeros cronistas de la civilizacion mexi-
cana (1520-1569), Madrid 1983, 83ff. Vgl. auch u.a. Tzvetan Todorov, Die Eroberung Ame-
rikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt a. M. 1985.

24

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



344 Mariano Delgado

der Indios kennen, um gegen den Gétzendienst predigen zu kénnen: «Die Siinden
der Gotzenverehrung und abgottischer Riten, des gétzenhaften Aberglaubens, der
Vorzeichen, der Missbrauche und gétzenverehrender Zeremonien sind noch nicht
ganz verschwunden. Um gegen diese zu predigen und tiberhaupt von ihrem Vor-
handensein Kenntnis zu haben, ist es n6tig zu wissen, wie sie sie in der Zeit ihrer
Gotzenverehrung ausiibten.» Dadurch, dass wir heute nicht wissen, welche Zere-
monien sie in der Zeit ihrer G6tzenverehrung praktizierten, «iiben sie viele got-
zenverehrende Handlungen aus, ohne dass wir sie verstehen konnten [...]. Beicht-
viiter fragen sie nicht danach, noch denken sie daran, dass es solche Dinge gibt:
weder konnen sie die Sprache, um sie danach zu fragen, noch wiirden sie sie ver-
stehen, selbst wenn sie ihnen erzéhlt wiirden.» Zugleich betont Sahagun, dass die
Indios aus dem Stamm Adams hervorgegangen sind und unsere Néchsten sind,
«die wir verpflichtet sind zu lieben wie uns selbst.» Sein Werk werde dazu dienen,
die alten Briduche und die ganze Sprache, aber auch «den hohen Grad der Ver-
vollkommnung des mexikanischen Volkes kennenzulernen [...]. So werden sie fiir
Barbaren gehalten und fiir ein Volk niedrigster Vollkommenheit, wobei sie doch
in Wahrheit in den Dingen der Staatsordnung viele andere Nationen, die sich fiir
grosse Staatswesen halten, tibertreffen, mit Ausnahme einiger willkiirlicher Un-
gerechtigkeiten, die ihre Regierungsweise enthielt.»*

Sahaguns Werk ist nicht nur wegen des Erkenntnisinteresses und des Inhaltes
bedeutsam, sondern auch wegen der Arbeitsmethode, die der heutigen wissen-
schaftlichen Ethnographie sehr nahekommt. Sie bestand in der langjdhrigen
Sammlung von vielfiltigen Informationen aus der miindlichen Uberlieferung vor
Ort (Feldforschung) anhand eines durchdachten Fragenkatalogs sowie in der
mehrfachen Auswertung und Kontrolle der Ergebnisse durch Vergleiche des In-
haltes und der Form mit Hilfe seiner aztekischen Mitarbeiter: «Alle Dinge, die
wir besprachen, gaben sie mir in Form von Bildern, denn dies war die Schrift, die
sie in der Vergangenheit verwendet hatten, und die Grammatiker erklérten sie in

23 Bernardino de Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, 2 Bde., ed. Juan
Carlos Temprano (Crénicas de América 55a, 55b), Madrid 1990, hier Bd. 1, 1-7. Leicht
zugiingliche deutsche Auswahliibersetzung in: Aus der Welt der Azteken. Die Chronik des
Fray Bernardino de Sahagtin. Mit einem Vorwort von Juan Rulfo. Ubersetzungen von Leon-
hard Schultze Jena, Eduard Seler und Sabine Dedenbach-Salazar-Saenz. Ausgewdhlt und
mit einem Nachwort versehen von Claus Litterscheid, Frankfurt a. M. 1989, 11-15.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 345

ihrer Sprache, indem sie die Erkldrungen unter die Bilder schrieben. Diese Origi-
nale besitze ich noch heute.»?® Das Werk wurde zuerst in der aztekischen Sprache
(Nahuatl) geschrieben und von Sahagun selbst ins Spanische iibersetzt.?’

Wir sahen, dass Sahagins Werk nicht zuletzt zur besseren Ausrottung des

«verborgenen» Gotzendienstes nach der ersten Evangelisierung geschrieben
wurde. Bei der Ausrottung des «offentlichen» Gotzendienstes am Anfang der Me-
xiko-Mission versuchten es die Franziskaner zunéchst mit der Macht des Wortes.
Nachdem sie aber gesehen hatten, «dass die Zeit vergeudet war und die Arbeit ins
Leere lief, solange die Gotzenbilder existierten», konnten sie der Versuchung
nicht widerstehen, im «starken Gott» den besten Katecheten zu sehen: Sie began-
nen nun,

26
27

«die Tempel einzureissen und niederzubrennen, bis sie alle dem Boden gleichge-
macht und mit ihnen zugleich auch die Gotzenbilder zerstdrt hatten, obwohl sie sich
damit in Lebensgefahr begaben [man musste einen Aufstand der Indios befiirchten,
und die Spanier waren noch wenige im Lande]. So gingen sie zu Werke und began-
nen damit in Texcuco, wo sehr schone Tempel mit vielen Ttirmen standen, dies ge-
schah am Neujahrstag des Jahres 1525 [die ersten zwoIf Franziskaner waren im Mai
1524 nach Mexiko gekommen]. Darauf fuhren sie damit in Mexico, Tlaxcala und
Guexozingo fort. Die Patres nahmen die Kinder und Jugendlichen mit, die sie auf-
zogen und unterrichteten, Kinder der Herrscher und Fiirsten; Gott gab ihnen dazu
Riesenkrifte und liess ihnen Unterstiitzung durch Leute aus dem Volk zukommen,
die bereits im Glauben erstarkt waren und dies unter Beweis stellen wollten. [...]

Sahagun, Historia (Anm. 25), Bd. 1, 62 (Buch II, Vorwort).

Die Zensurmassnahmen unter Philipp I1. fithrten dazu, dass jene ethnographischen Werke
iiber die indianischen Kulturen Amerikas, die ein positives Licht auf die vorspanische Ver-
gangenheit warfen und so das Eroberungsargument entkrifteten, bei den Indios handelte es
sich ausnahmslos um unzivilisierte Barbaren, erst im 19, Jahrhundert erscheinen konnten.
Am 22, April 1577 wurde dem Vizekonig Mexikos befohlen, alle Versionen des Manuskrip-
tes des Franziskaners Bernardino de Sahagiin iiber die Religion und Kultur der Azteken
«Husserst behutsam und schnell» zu konfiszieren, «ohne dass davon Originale oder Kopien
iibrig bleiben, und gut gesichert bei der ersten Gelegenheit an Unseren Indienrat zu senden,
damit sie darin gepriift werden; und Ihr seid hiermit gewarnt, auf keinen Fall zu erlauben,
dass irgendeine Person in irgendeiner Sprache Schriften iiber den Aberglauben und die Le-
bensart, die diese Indios hatten, verfasst, denn so ist es dem Dienst Gottes, Unseres Herrn,
sowie Unseres Dienstes forderlich.» Fermin de los Reyes Gémez, El libro en Espaifia y A-
mérica. Legislacion y censura (siglos XV—XVII), 2 Bde., Madrid 2000, Bd. 2, 821. Sahagun
ist wohl der bekannteste franziskanische Ethnograph der Mexiko-Mission, aber nicht der
erste. Diese Ehre kommt vielmehr Andrés de Olmos zu, von dem Mendieta — Historia (Anm.
16), Bd. 1, 47 — sagt, er sei die Quelle gewesen, «aus der alle Fliisse, die diese Materie
behandelten, entsprangen.» Baudot, Utopia (Anm. 24) untersucht das ethnographische Werk
der Franziskaner Andrés de Olmos, Toribio de Benavente (Motolinia), Martin de la Coruiia,
Francisco de Las Navas und Bernardino de Sahagun.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



346 Mariano Delgado

Dies geschah in den Anfingen, als die Patres nahezu zwei Jahre lang viel zu tun
hatten, um alles radikal auszurotten.»®

Als nach der ersten Evangelisierung nicht zuletzt dank der Ethnographen, For-
men verborgenen Gotzendienstes aufgedeckt wurden, gingen die Franziskaner
streng dagegen vor. Und neuen Kultformen wie der Verehrung unserer Liebfrau
von Guadalupe standen sie eher skeptisch gegeniiber, weil sie darunter Synkretis-
mus vermuteten. Sahagun, z.B., hilt die Guadalupe-Verehrung, die von den In-
dios unter dem Namen ihrer alten Gottin « Tonantziny» und an der Stelle des alten
heidnischen Tempels betrieben wird, «fiir verdédchtig, denn tiberall gibt es viele
Kirchen, die von den Indios ignoriert werden; aber sie kommen von weit her zu
dieser «Tonantziny, wie sie frither taten.»?’

Trotz dieser radikalen Bekdmpfung der indianischen Religiositéit als Ausdruck
von Gotzendienst genossen die Franziskaner allgemeine Akzeptanz und Beliebt-
heit bei den einfachen Indios. Folgende Faktoren waren hierfiir schliesslich aus-
schlaggebend: Mit demselben Eifer, mit dem die Franziskaner den 6ffentlichen
und verborgenen Gotzendienst auszurotten trachteten, lernten sie die Sprachen
und studierten die Kulturen der unterworfenen Bevdélkerung, um statt Synkretis-
mus «eine christlich geprégte Synthese» aus dem spanischen Katholizismus und
den indianischen Traditionen zu erreichen; vor allem aber war ihr Glaubensvoll-
zug nicht primér durch den «starken Gott» der Conquistadores geprégt, sondern
durch den barmherzigen Gott Jesu, den sie mit ihrem Lebenswandel und mit den
von ihnen eingefiihrten zivilisatorischen Massnahmen zur Besserung der Lebens-
lage der Indios eindrucksvoll bezeugten. So erlangten sie letztlich bei den einfa-
chen Indios die Sympathien, die sie — nach menschlichem Ermessen — mit der
konsequenten Verfolgung des Gotzendienstes hétten verspielen miissen.

Die Franziskaner wurden nimlich nicht miide, durch unz#hlige Beispiele &dus-
serster Parteilichkeit fiir die Indios Conquistadores und Encomenderos die Stirn
zu bieten; und dieses «Die-Stirn-Bieten» wurde zuweilen sogar wortlich verstan-
den, wie aus folgender Episode hervorgeht: Als es im Juni 1533 darum ging, eine
Reihe von aufstindischen Indios als Sklaven zu brandmarken, schrieb Fray Luis
de Fuensalida, einer der ersten zwolf Franziskaner, die 1524 nach Mexiko gekom-
men waren, an den Présidenten der Audiencia (oberster Gerichtshof) von Mexiko:
«Wenn diese gebrandmarkt werden sollen, so will ich auch von ihrer Partei sein;

28 Mendieta, Historia (Anm. 16), Bd. 1, 138.142, deutsch nach: Mariano Delgado (Hg.), Gott
in Lateinamerika. Texte aus fiinf Jahrhunderten. Ein Lesebuch zur Geschichte. Unter Mitar-
beit von Horst Goldstein und Bruno Pockrandt, Diisseldorf 1991, 206, 208. Nicht nur Kir-
chen ersetzten die heidnischen Tempel, sondern auch Kreuze und Heiligenbilder wurden von
den Franziskanern iiberall (an Wegkreuzungen, an Bergstrassen und auf Berggipfeln usw.)
aufgestellt, wo frither heidnische Goétzen standen. Vgl. dazu Jakob Baumgartner, Mission
und Liturgie in Mexiko, 2 Bde., Schéneck-Beckenried 1971-1972, hier Bd. 1, 362f.

29 Sahagun, Historia (Anm. 25), Bd. 2, 937.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 347

und wenn es nicht geniigen sollte, das Zeichen auf die Kutte zu setzen, so ge-
schehe es auf die Stirn und mit Feuer; denn wahrlich: weder das Feuer noch den
Tod fiirchte ich um ihrer Liebe willen.»3°

Ausblick

Dieser Beitrag hat versucht, anhand von zwei Beispielen (Missionsutopie und
Missionsethnographie) die Pionierrolle der Franziskaner der Mexiko-Mission zu
zeigen, aber auch auf einige historisch bedingte Schwichen hinzuweisen, die sie
daran hinderten, in allem «den Fussspuren» ihres Vaters Sankt Franziskus zu fol-
gen.

Von der Missionierung Mexikos erhofften sich die Franziskaner eine Erneue-
rung der gesamten Kirche. Ihre raschen Erfolge in der Mexiko-Mission deuteten
sie vorsehungstheologisch als Kompensation fiir den Verlust grosser Gebiete in
der Alten Welt an die «ketzerischen» Protestanten und an den Islam. Bernardino
de Sahagun schrieb um 1570: «Es scheint sicher, dass unser lieber Herrgott in
dieser unserer Zeit, in diesen Ldndern und mit diesem Volk der Kirche das zu-
riickgeben wollte, was ihm der Teufel in England, Deutschland und Frankreich,
in Asien und Paldstina geraubt hatte.»*! Zur selben Zeit verglich Diego Valadés
Martin Luther mit seinem Namensvetter Martin de Valencia, dem Kustos der ers-
ten zwolf Franziskaner der Mexiko-Mission: im selben Jahr 1517, in dem «der
ungliickliche Erzketzer Martin Luther begann, sein Gift in Deutschland zu ver-
breiten», begann Martin de Valencia sich auf seine Missionstitigkeit bei den In-
dios vorzubereiten:

«Daher kénnen wir mit Fug und Recht sagen: wenn jener unfromme Martin mit
seiner perversen Lehre ganze Provinzen und Stédte durcheinander brachte, so wur-
den ganze Lénder durch jenen anderen, der auch auf den Namen Martin horte, zum
Glauben gefiihrt, und zwar durch die Praxis der Demut, der Armut und der gottli-
chen Lehre, die dank Gottes Gnade immer noch dort gldnzt und rein und unverdor-
ben lange Zeit gldnzen wird.» *

Bei Diego Valadés lesen wir auch, dass unter all den Ereignissen und Unter-
nehmungen der Christen «seit der Erschaffung der Welt keines des ewigen Ge-
denkens so wiirdig ist [...] wie die Bekehrung, Befriedung und Unterwerfung die-
ser neuen Lénder in Neu-Spanien»®’, Auch wenn man das apologetische Urteil
Valadés’ nicht teilt, wird man festhalten miissen, dass die Mexiko-Mission der

30 Francisco Paso y Troncoso (ed.), Epistolario de Nueva Espafia, 1505-1518, Bd. 3, México

1939, 93-96.
31 Sahagun, Historia (Anm. 25), Bd. 1, 6, deutsche Auswahlausgabe (Anm. 25), 15.
;j Valadés, Retérica (Anm. 13), 223 (498/499).

Ebd.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



348 Mariano Delgado

Franziskaner alles in allem zu den gldnzenden Kapiteln der Kirchengeschichte
gehort, und dass kein anderer Orden den mexikanischen Katholizismus mit seiner
Volksreligiositét so intensiv und nachhaltig geprégt hat.

Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit — 1524
kamen die ersten zwolf Franziskaner nach Mexiko

Der Beitrag setzt sich mit Licht und Schatten der Franziskaner-Mission des 16. Jahrhun-
derts in Mexiko auseinander. Sie waren Pioniere der Missionsutopie mit der Neigung zur
«Franziskanisierung» der Indios und Pioniere der Missionsethnographie in doppelter Ab-
sicht: zur besseren Ausrottung des Gotzendienstes und zur Ehrenrettung der indianischen
Kulturen. Nicht zuletzt aufgrund der Verquickung von kolonialer Eroberung und Evange-
lisation waren die Franziskaner nicht immer imstande, «den Fussspuren» ihres Vaters
Sankt Franziskus zu folgen. Gleichwohl gehort ihre Mexiko-Mission alles in allem zu den
gldnzenden Kapiteln der Kirchengeschichte.

Mexiko-Mission — Franziskaner-Mission — Missionsutopie — Missionstehnographie.

Pionniers de | 'utopie missionnaire et de [’ethnographie missionnaire du début des temps
modernes — en 1524, les douze premiers franciscains arrivérent au Mexique

L article se penche sur les ombres et les lumiéres de la Mission franciscaine du 16™ siécle
au Mexique. [Is étaient pionniers de I’'utopie missionnaire avec une tendance a la «franci-
sation» des Indiens et pionniers de I’ethnographie missionnaire avec une double intention:
mieux éradiquer 1’idolatrie et sauver I’honneur des cultures indiennes. En raison notam-
ment de I"imbrication de la conquéte coloniale et de I’évangélisation, les franciscains n’ont
pas toujours été en mesure de suivre «les traces» de leur pere Saint Frangois. Néanmoins,
leur mission au Mexique fait partie, dans ’ensemble, des chapitres les plus brillants de
I’histoire de I’Eglise.

Mission au Mexique — Mission franciscaine — utopie missionnaire — ethnographie missi-
onnaire.

Pionieri dell 'utopia missionaria e dell’etnografia missionaria nella prima eta moderna —
i primi dodici francescani arrivarono in Messico nel 1524

Questo articolo esamina luci € ombre della missione francescana del XVI secolo in Mes-
sico. I missionari furono pionieri dell'utopia missionaria con la tendenza a «francescaniz-
zare» gli indios e pionieri dell'etnografia missionaria con un duplice scopo: sradicare me-
glio I’idolatria e salvare l'onore delle culture indiane. Anche a causa dell'intreccio tra con-
quista coloniale ed evangelizzazione, i francescani non poterono sempre seguire «le orme»
del loro padre San Francesco. Tuttavia, nel complesso, la loro missione in Messico fa parte
di uno dei capitoli pit brillanti della storia della Chiesa.

Missione in Messico — Missione Francescana — utopia missionaria — etnografia missiona-
ria.

Pioneers of Missionary Utopia and Missionary Ethnography in the Early Modern Period
— The First Twelve Franciscans Arrived in Mexico in 1524

This article examines the light and shadows of the Franciscan mission in Mexico in the
16 century. They were pioneers of missionary utopia with a tendency to «Franciscanise»
the Indians and pioneers of missionary ethnography with a dual intention: to eradicate

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181



Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Friihen Neuzeit 349

idolatry more thoroughly and to save the honour of the Indian cultures. Not least because
of the intertwining of colonial conquest and evangelisation, the Franciscans were not al-
ways able to «follow in the footsteps» of their father Saint Francis. Nevertheless, their
mission to Mexico is altogether one of the most brilliant chapters in church history.

Mexico mission — Franciscan mission — Missionary utopia — Missionary ethnography.

Mariano Delgado, Dr. theol., Dr. phil., Dr. theol. h.c., Prof. fiir Kirchengeschichte und
Direktor des Instituts fiir das Studium der Religionen und den interreligiosen Dialog an der
Universitit Freiburg Schweiz; https://orcid.org/0000-0002-0930-9835.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 337-349, DOI: 10.24894/2673-3641.00181






	Pioniere der Missionsutopie und der Missionsethnographie der Frühen Neuzeit : 1524 kamen die ersten zwölf Franziskaner nach Mexiko

