Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 118 (2024)

Artikel: Die Madonna in den Erdbeeren : Symbolik und Hintergriinde
Autor: Buhler-Hofstetter, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1075883

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Madonna in den Erdbeeren —
Symbolik und Hintergriinde

Paul Biihler-Hofstetter

Die «Madonna in den Erdbeereny ist eines der dltesten, schonsten und damit wert-
vollsten Gemélde im Kunstmuseum Solothurn. Sie fasziniert jeden Besucher, der
bald feststellt, dass Entstehung und Geschichte dieses Bildes geheimnisumwoben
sind. Bei der Beschéftigung mit der Geschichte des ehemaligen Prdmonstraten-
serklosters Gottstatt bei Biel stiess ich auf Hinweise, dass das Bild moglichweise
aus dieser Abtei stamme. Im Kolloquium des CERP (Centre d’Etudes et de Re-
cherches Prémontré) 2015 in Liittich unter dem Motto «Les prémontrés et I’art»
erschien dariiber ein erster Bericht.! Ein ausfiihrlicher Artikel wurde im Jahrbuch
fiir Solothurnische Geschichte publiziert.?

Ein beeindruckendes Gemdilde

Die Farbtafel, Mischtechnik auf Fichtenholz, 145,5 x 87 ¢cm wird auf die Jahre
1420-25 datiert und stellt sich wie folgt dar:

«Maria, reich bekrént und von einem Heiligenschein verklirt, der die Worte «Sancta
Maria Virgo» enthilt, sitzt in einem Garten. Seinen Abschluss gegen einen Gold-
grund mit aufgemaltem Wolkenornament bildet eine Hecke von rot und weiss blii-
henden Rosenstrduchern. Maria reicht dem neben ihr stehenden Kind, das ein Kriig-
lein in der einen Hand hélt, eine weisse Rose. Auf ihrem Schoss hiilt sie ein aufge-
schlagenes Buch. Der gesamte Grund des Gartens ist {iberzogen mit einer dichten
Vegetation: Erdbeeren, denen die Tafel ihren Namen verdankt, im Hintergrund,
Maiglécklein und Mérzenblumen im Vordergrund. Rechts vorn kniet, stark verklei-
nert, ein betender Jiingling.»?

' Paul Biihler, La Madonne aux fraises de Gottstatt (Suisse), Actes officiels des 41e, 42e &
43e colloques de Centre d’Etudes et des Recherches Prémontrés, Belgique — Li¢ge, 2005,
Laon 2020, 47-52.

2 Paul Biihler, Die Madonna in den Erdbeeren, Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte, His-

torischer Verein des Kt. Solothurn (Hg.), Band 94, 2021, 9-50.

André Kamber, Drei Madonnendarstellungen — Notizen zu Gemiilden aus der Sammlung des

Kunstmuseums Solothurn, Solothurn 1978, 3.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



306 Paul Biihler-Hofstetter

Die Symbolik des Bildes zeigt drei Typen der Mariendarstellung: Maria im Ro-
senhag, das offene Buch bedeutet die Unterweisung des Kindes; die weisse Rose
ist Symbol der Todesahnung; das Gefiss in der Hand des Kindes ist als Trénen-
kriiglein zu deuten. Die Erdbeeren dienen nach einer Volkssage den Seelen
verstorbener Kinder als Nahrung.* Der goldhinterlegte obere Teil der Tafel kann
als Paradies gedeutet werden. Hier darf die Seele der Verstorbenen die Herrlich-
keit des ewigen Lebens geniessen.

Wir stehen vor einem aussergewohnlichen Marienbild. Maria wird hier nicht

klassisch thronend dargestellt und stellt auch nicht das Jesuskind dem Betrachter
zur Verehrung vor. Sie schaut auf das Kind, und dieses trégt nicht die Christus
kennzeichnende kreuzbezeichnete oder dreipassende Gloriole; somit kann ange-
nommen werden, dass es sich um ein gew6hnliches Kind handelt. Die drei Strah-
len in Kreuzform iiber dem Kopf konnen auf die Christusnachfolge dieses Kindes
hinweisen, das mit ihm durch Tod und Auferstehung gegangen ist. Dass dieses
Kind so sehnsiichtig zu Maria aufschaut und die Hand nach der Rose ausstreckt,
ist ebenfalls nicht géngig. Es kann somit das Bild eines Kindes sein, das zwar in
der Christusnachfolge steht, jedoch die Hilfe der Muttergottes erbittet.
Es kann als Votivbild bezeichnet werden, denn es stellt den Votanten (die Stifter-
figur in der rechten unteren Ecke des Bildes) und Maria als angerufene Person
dar. So kann die «Madonna in den Erdbeeren» als Trostbild fiir jene Eltern ver-
standen werden, die ein Kind durch den Tod verloren haben.

Die Aussage des Bildes

Die Frommigkeit des Spétmittelalters war einerseits geprigt durch fromme Stif-
tung, durch welche die Stifter das «ewige Seelenheil» zu erlangen hofften, ander-
seits durch eine starke Frommigkeit breiter Bevolkerungsschichten.’

Dieses Bild ist im Kontext der Note und Krankheiten zu sehen, die uns aus
dem Mittelalter iiberliefert sind: Uberschwemmungen, Seuchen, Malaria, der
«Schwarze Tod» (Pest), Hungersndte und Kindersterblichkeit. In jener Zeit
dachte man dariiber nach, was mit den ungetauft verstorbenen Kindern geschehe,
und stellte sich fiir sie einen geschiitzten Raum vor, den «limbus puerorumy als
Ort ewiger, nattirlicher Gliickseligkeit. Wenn Eltern im Mittelalter nach dem Tod
eines Kindes Trost suchten, fanden sie diesen auf Wallfahrten und in verschiede-
nen Ritualen, Legenden und Erkldrungen. So wurden im Spétmittelalter verstor-
bene Kinder in das «Sanctuaire a repity von Oberbiiren bei Biiren an der Aare

Manfred Becker-Huberti, Maria in der Kunst: Die bedeutendsten Marienpflanzen, Vortrag
in der Thomas-Morus-Akademie Bensberg, 10. August 2020.

Franz-Josef Sladeczek, Kiinstler, Stifter und Pilger: Facetten spétmittelalterlicher Kunstpro-
duktion, in: Berns grosse Zeit — das 15. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 1999, 368f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde 307

gebracht, wo sie in der aufgeheizten Kirche noch ihren «letzten Atemzugy taten.
sodass sie schnell noch getauft werden konnten.® Auch das Grab des hl. Wilhelm
(1150-1231) in der Stiftskirche von Neuenburg war damals Zufluchtsort von El-
tern, denen ein Kind verungliickt war.’

Das Kriiglein in der Hand des Kindes scheint auf den ersten Blick nicht in die
Komposition des Bildes zu passen. Eine Legende vom Trinenkriiglein wird im
Elsass und deutschen Raum erzdhlt. Am 6. Januar zieht Frau Holle oder Perchta,
die keltische Gottin® mit den Seelen verstorbener Kinder in Richtung Paradies.
Jakob Grimm erzéhlt aus dem thiiringischen Orlagau eine traurig-schone Sage:

«Einer jungen frau war das einzige Kind gestorben, sie weinte iiber alle maien und
konnte sich nicht zufrieden stellen. jede nacht lief sie hinaus auf das grub und jam-
merte, daB es die steine hétte erbarmen mogen. in der nacht vor dem dreikonigsfeste
sah sie Pechtha nicht weit von ihr voriiberziehen, da gewahrte sie, den andern kin-
dern hinterdrein, ein kleines mit einem ganz durchniften hemdchen angethan, das
in der hand einen krug mit waser trug und matt geworden den {ibrigen nicht folgen
konnte; dngstlich blieb es vor einem zaun stehn, den Perchta tiberschritt und die
andern kinder tiberkletterten. die mutter erkannte in diesem augenblick ihr kind,
eilte hinzu und hob es aber den zaun. wihrend sie es so in den armen hielt, sprach
das kind: 'ach wie warm sind mutterhiinde! aber weine nicht so sehr, du weinst mir
meinen krug sonst gar zu schwer und voll, da sieh, ich habe mir mein ganzes hemd-
chen schon damit beschiittet! von jener nacht an, wird zu Wilhelmsdorf erzihlt,
horte die mutter zu weinen auf...»°

Frau Perchta, Hulda oder Holle tritt in der germanischen Mythologie als hthe-
res Wesen auf, das den Menschen freundlich und hilfsbereit gesinnt ist. Durch
den Inkulturations-Vorgang, in dem das Christentum heidnische Elemente {iber-
nahm und christlich umdeutete, wird sie mit Maria identifiziert, die ungetaufte
und jung verstorbene Kinder in den Himmel geleitet. Somit wird die Winternacht
der Legende aufgrund des Auferstehungsglaubens zum Ostertag und damit zum
Friithlingstag. So diirfen die Kinder in besonderer Weise Maria anvertraut werden.
Am Gedichtnistag ihres Todes, dem 15. August, dem Fest «Mariae Himmelfahrt»
gedenken wir, dass sie zu den ersten der Auferstehung gehort, denn es gibt «eine
bestimmte Reihenfolge: Erster ist Christus; dann folgen, wenn Christus kommt,
alle, die zu ihm gehoren» '°, was sicher fiir Maria zutrifft. Papst Franziskus hat es

Kathrin Utz Tremp, Das mittelalterliche Marienheiligtum von Oberbiiren aus historischer

Sicht, in: Das mittelalterliche Marienheiligtum von Oberbiiren, Hefte zur Archéologie im

Kanton Bern, 4 (2019), 10-52.

Yann Dahhaoui, Le culte de Guillaume de Neuchétel, in Revue historique Neuchételoise

146/4 (2009), 249-276.

§  Wilhelm Mannhardt, Die Gotterwelt der deutschen und nordischen Volker. Erster Theil: Die
Gotter, Berlin 1860, 304.

Jakob Grimm, Deutsche Mythologie, Bd. 2, Gottingen 1854, 884f.

10" Bibel 1 Korinther 15,22 f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



308 Paul Biihler-Hofstetter

so ausgedriickt: «Sie ist das erste Geschopf, das mit Leib und Seele siegreich die
Ziellinie des Himmels tiberschreitet. Sie zeigt uns, dass der Himmel zum Greifen
nah ist. [...] Sie, unsere Mutter, nimmt uns an der Hand, begleitet uns zur Herr-
lichkeit, 14dt uns ein, uns zu freuen, wenn wir an den Himmel denken.» !

Wer war der Maler?

Der Maler hat sein Bild nicht signiert, was im Mittelalter und in der Gotik {iblich
war, denn die Kiinstler stellten vor allem die dargestellten Figuren dem Betrachter
vor und sich selbst in den Hintergrund.

In der Kunstgeschichte wird der Maler unserer Madonna als unbekannter
Meister der Spétgotik und auch als «Meister des Paradiesgértchens» bezeichnet.
Dieses dhnliche Gemélde befindet sich in Frankfurt und wird einem oberrheini-
schen Meister in der Zeit nach 1410 zugeschrieben, ebenso die «Verkiindigung
an Maria» in der Sammlung von Oskar Reinhart in Winterthur.

Allerdings hat sich in neuerer Zeit Robert Suckale mit der Zuschreibung an
Hans von Tieffenthal durchgesetzt.'? Dieser wurde einige Jahre vor 1418 im Wei-
ler Dieffenthal bei Schlettstadt (Sélestat, Elsass) geboren und muss vor 1472 in
Strassburg gestorben sein. Seine ersten Lehrjahre absolvierte er vermutlich in
Colmar und kam dann zu den burgundischen Hofmalern nach Dijon. 1418-1422
war er in Basel tdtig: fiir die Zunftstube im Haus «zur Glocke» an der Freien-
strasse, in der heute nicht mehr existierenden Elendkreuzkapelle am damaligen
Riehentor in Kleinbasel " und an einem Reiterbild am Turm des Rheintors.'* 1421
wird er als Stadtmaler in seiner Heimatstadt fassbar. In den 1430er-Jahren liess
er sich in Strassburg nieder.

Suckale hat die @hnlichen Gemilde miteinander verglichen. Bei den beiden
Gemélden «Paradiesgértleiny und «Madonna mit den Erdbeeren» stimmen Typ
und das Motiv der beiden Madonnen-Kopfe weitestgehend iiberein. Ebenso wei-
sen die Winterthurer « Verkiindigung» sowie die beiden Bilder «Josephs Zweifel»
und «Geburt Mariens» in Strassburg!® Ahnlichkeiten auf. Aus den gemeinsamen
Marien-Motiven und der geografischen Ndhe am Oberrhein schliesst er, dass es
sich beim Maler um Hans Tieffenthal und seine Schule handelt.

<https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2022-08/wortlaut-papst-franziskus-angelus-
fest-maria-himmelfahrt-gebet.htmly (11. August 2024).

12" Robert Suckale, Kunst in Deutschland. Von Karl dem Grossen bis heute, Koln 1998, 177.
13 StABS: <https://query.staatsarchiv.bs.ch/query/detail.aspx?ID=915065> (07. April 2018).

14" Luzerner Schilling, Fol. 113 V: Schiffbruch der Eidgenossen in der Weihnachtsnacht 1476.
13 Bodo Brinkmann/Stephan Kemperdick (Hg.), Das Paradiesgirtlein, in: Bodo Brink-
mann/Stephan Kemperdick, Deutsche Gemilde im Stidel, 1300—1500, Mainz 2002, 93120,
98.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde 309

Woher kommt das Gemdilde?

In der Gemeinde Orpund &stlich von Biel BE befand sich die Prdmonstratense-
rabtei Gottstatt. 1255 griindete Graf Rudolf I. von Nidau, einer Seitenlinie der
Neuenburger Grafen-Dynastie, eine «Stétte Gottes» (lat. Locus Dei) als gréflich-
nidauisches Hauskloster. Die Kirche war Maria als Patronin geweiht; Ablass-
briefe von 1295, 1309 und 1314 hatten sicher bewirkt, dass Besucher nach Gott-
statt kamen. In der Berner Reformation wurde die Abtei 1528 aufgehoben. Die
Anlage mit Kreuzgang, Kapitelsaal und Kirche (heute reformierte Pfarrkirche) ist
grossenteils erhalten.

Zu unserem Gemadlde schreiben Amacher/Blaser im GSK-Kunstfiihrer, dass
tiberliefert sei, es sei in der Zeit des Bildersturms in Solothurn aus der Aare ge-
rettet und spéter in das Kloster St. Joseph gelangt.'® Suckale verortet es — aller-
dings mit falscher Ordensbezeichnung — ebenfalls in Gottstatt. 17

Wenn also die «Madonna in den Erdbeeren» liber die Aare oder Zihl daher-
kam, ist es moglich, dass sie frither in Gottstatt, dem Solothurn néchsten Kloster
und Marienheiligtum, hing.

Fiir die Leitung der Berner Disputation (6.—26. Januar 1528) wurde der
Gottstatter Abt Konrad Schilling zu einem der vier Prasidenten gewé&hlt. Am 27.
Januar 1528 beantragten die Prisidenten der Disputation dem Berner Rat, er soll
also die Sache tapfer annehmen und nach Gottes Willen bedenken, was an dem
in der Disputation Verhandelten zum Teil richtig und die Wahrheit sei.'®

Die 8. These der Berner Disputation lautet: «Bilder zur Verehrung zu machen
ist wider Gottes Wort Alten und Neuen Testaments. Deshalb sind sie, wo die Ge-
fahr besteht, dass sie zur Verehrung aufgestellt sind, abzutun.» Am 27. Januar
1528 ordnete der Rat an, dass die Bilder innerhalb von acht Tagen aus den Kir-
chen zu entfernen sind. '

Doch nicht alle Réte, Ziinfter und Biirger waren mit diesem Vorgehen einver-
standen und leisteten sogar Widerstand.?° Darum beschloss der Rat am 7. Februar

16 Doris Amacher/Bethli Blaser, Die reformierte Kirche und das ehemalige Primonstratenser-
kloster Gottstatt, Bern 20035, 8.

17" Robert Suckale, Les peintres Hans Stocker et Hans Tiefental, Revue de I’art, 120 (1998), 64.
Suckale driickt sich allerdings falsch aus: «[...] celui du musée de Soleure pour les cister-
ciennes de Gottstatt prés de Bienne.»

18 Roland Steck/Gustav Tobler, Aktensammlung zur Geschichte der Berner-Reformation
1521-1532, 11, Bern 1923, 610, Nr. 1487.

19" Zur Geschichte der Berner Reformation und des Bildersturms: Bildersturm. Wahnsinn oder
Gottes Wille? Begleitbuch zu den Ausstellungen in Bern und Straburg, hg. von Cécile
Dupeux/Peter Jezler/Jean Wirth, Ziirich 2000.

20 Lukas Marco Gisi, «Darumb vast hinus mit, doch mit gschickte!», Ikonoklastisches Handeln
wihrend der Reformation in Bern 1528, in: Zwingliana 30 (2003), 31-63, hier 31/32: «Of-
fenbar hatte sich, wihrend die Bilder aus dem Miinster getragen wurden, Widerstand gegen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



310 Paul Biihler-Hofstetter

1528, zur Vermeidung von Argernis sollten die aktuellen und ehemaligen Stifter
diese sakralen Gegenstidnde bis auf weiteren Bescheid zuriicknehmen konnen.
Dies zeigt, wie sehr der drohende und vollzogene Bildersturm die Emotionen
hochgehen liess. In entgegenkommender Weise konnten also die Stifter ihre Al-
tare und Bilder selbst entfernen.?! Doch Ende Juni 1528 erging die Weisung, alle
Bilder und «Gotzen» der Altidre, die noch vorhanden seien, in Stadt und Land
sofort zu entfernen, zu verbrennen und zu zerschlagen.

Am 30. Mirz 1528 gestattete die Berner Regierung den Konventualen der Ber-
ner Kloster, selbst zu wéhlen, ob sie im Kloster bleiben oder gegen ein Leibge-
dinge austreten wollten. In Gottstatt wihlte der grosste Teil der Chorherren den
Austritt. Am 17. April 1528 beschloss der Rat, der Abt solle die Pfarrei von Gott-
statt versehen. In den folgenden Monaten fiihrte Schilling das Leben im Rest des
Konvents weiter. Am 23. Mai wurde der Abt vom Rat definitiv angewiesen, er
miisse die «altar zu Gottstatt denen thuon und gar slissen».?? Bis dahin miisste
also unsere Madonna Gottstatt verlassen haben. Erst 1529 gelangten Abtstab, Kel-
che, Becher und Schalen in die Silberschmiede.

1530 wurde Konrad Schilling von der bernischen Regierung zum Schaffner
und Landvogt des Besitzes der ehemaligen Abtei bestimmt. Von Dezember 1546
bis 1549 erscheint er als reformierter Pfarrer von Twann.

Aus der Reformationszeit sind in der Schweiz verschiedene Flussbildlegenden
bekannt, nach denen die Neugldubigen Kunstwerke in den Fluss warfen und die
Altgldubigen sie gerettet hitten, z. B. die vermutlich aus dem Bernbiet stammende
Marienstatue in der Pfarr- und Wallfahrtkirche Wolfwil im solothurnischen
Giu?’, die Pieta in der Kapelle Maria im Ried in Lachen in der March SZ, die in
Betschwanden im Glarner Hinterland in die Linth «geworfen» worden sei.?* In
Schwanden GL sei eine Retabel ebenfalls in die Linth geworfen worden und spé-
ter aber im benachbarten Mitlodi aus dem Wasser gefischt worden. Allerdings hat
es sich bis 1903 im alten Stegerhaus in Mitlodi befunden.?

Damit sind auch andere Wege der Rettung solcher Bilder vorstellbar. So heisst
es zum Altarfliigel mit der Anbetung der Heiligen Drei Konige in Lajoux JU:

die Rdumung und den Beschluss der Obrigkeit geregt, wie die im Ratsmanual aufgezeich-

neten Verhore tiber die Ereignisse im Miinster am 28. Januar belegen.»

Franz-Josef Sladeczek erwihnt dabei einen selektiven Umgang mit Heiligenbildern und

nennt dies eine «bernische Bildtoleranz», vor allem, um den kiinstlerischen Wert der Bilder

zu bewahren. Siehe Bildersturm (wie Anm. 19), 103.

22 Steck/Tobler, Aktensammlung (wie Anm. 18), Nr. 1692.

3 www.wolfwil.ch/Kirche/Wallfahrt.

24 http://www.kapellfest.ch/images/dokumente/Wallfahrtskapelle-RZ.pdf.

23 Bernd Konrad, Augen und Gesichter der Heiligen sind bevorzugte Zielscheiben fiir Bilder-
stiirmer, in Bildersturm (wie Anm. 19), 340.

21

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde g

«Die Tafel diirfte aus dem Kanton Bern stammen. Der Abt des Pramonstratenser-
klosters Bellelay soll sie nach der Reformation dem Landvogt von Nidau, Herrn
von Graffenried, abgekauft haben.»?¢

Zu beachten ist, dass es unter den Chorherren und Abten von Gottstatt einige
Solothurner gab, deren Familien so Kunstwerke hétten tibernehmen konnen. In
der Zeit, als das Gemiilde der «Madonna in den Erdbeeren», entstand, residierte
Abt Johannes Mecking (1411-1442). Er stammte aus einer frommen und kunst-
verstdndigen Solothurner Familie. Auch Konrad Schilling der 15241528 als letz-
ter Abt von Gottstatt amtierte, war ein Solothurner.

Spuren in Solothurn

Die Flussbildlegende, nach der das Bild in der Zeit des Bildersturms der Refor-
mation in Solothurn aus der Aare gerettet wurde, 14sst sich weder beweisen noch
datieren. Es ist moglich, dass sie in der Zeit nach den Solothurner Reformations-
wirren, also wihrend der «Gegenreformation» aufkam. Sicher ist sie im 19. Jahr-
hundert mit dem Ankauf des Bildes durch den Kunstverein fassbar. Zetter-Collin
beschreibt 1900 die Legende in einem Gespréch mit drei jungen Kiinstlern:

«Zur Zeit der Bilderstiirmerei kam es, wie die Tradition meldet, die Aare herabge-
schwommen [...] wurde bei Solothurn herausgefischt und ins Beghinenhaus an der
hintern Gasse neben den Franziskanerménchen geschafft, von wo es die Schwestern
von St. Joseph, als Nachfolgerinnen der Beghinen, beim Bau ihres Klosters im Jahre
1644 ins neue Heim mitnahmen.»?’

Das Gemailde kann tatséchlich iiber die Zihl und Aare nach Solothurn gekom-
men sein, jedoch auf Schiffen, welche ja Gottstatt auf dem Weg von und zum
Bielersee passierten. Ein «altgldubiges» Mitglied der Schifferzunft konnte der
Transporteur gewesen sein. Aber auch der Landweg ist annehmbar, zum Beispiel
durch Verwandte der damaligen Solothurner Gottstatter-Chorherren oder die Ver-
mittlung auf diplomatischem Weg. Tatséchlich erging nach dem Bilderverbot am
6. Mérz 1528 ein Schreiben des Solothurner Rats nach Bern und Biel «betreffs
riickforderungen von verméchtinissen oder gaben genannter angehdrigen an
kirchliche stiftungen im Berner gebiet, die wegen nichterfiillung des zweckes den

% Zeugen des Wandels — Gerettete Bilder, in: Bildersturm (wie Anm. 19), 347, Abb. 59. Hier
ist keine Quelle erwihnt. In der Liste der bernischen Landvogte zu Nidau bis 1540 ist kein
Graffenried verzeichnet — siche Paul Aeschbacher, Stadt und Landvogtei Nidau von den
Anfiingen bis ins 16. Jahrhundert. Heimatkunde des Seelandes, Verlag der Heimatkunde,
Biel 1929. 152,

27 F[ranz] A[nton] Zetter-Collin, Ein Nachmittag bei Frank Buchser in der Walliserhalle, in:
Die Schweiz: schweizerische illustrierte Zeitschrift, Bd. 4, Ziirich 1900, Heft 9, 203.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



312 Paul Biihler-Hofstetter

erben zufliessen sollten, etc».?® Thm war bewusst, dass Bern frither Teile des St.
Ursen-Kirchenschatzes {ibergeben wurden. und doppelt nach: Wir begehren «an
tich friindlich, gedacht heiltumb in gebiirlicher ere, wie ihr das empfangen wieder
zu unsern handen ze stellen und ze antworten, wie ir das zu tuond unser achtung
nach verpflicht».?

Seit 1345 sind in Solothurn Beginen als sogenannte Samnung belegt.’ Es gab
zwei Gemeinschaften: die «obere» oder «alte» Samnung im Haus zum Lammli, ei-
nem Vorgéngerbau des heutigen Hauses St. Urbangasse 75 und die «untere» oder
«neue» Samnung am westlichen Ende dieser Gasse. Uber das Verhalten wihrend
der Reformationszeit ist nichts genaueres bekannt, ausser dass 15 Jahre keine Meis-
terin erw#hnt ist.3! 1546 meldete der zur Wiederherstellung des Barflisserklosters
berufene Guardian, dass die Samnung nach einigen Austritten gut dastehe.*

1614 spalteten sich die Beginen in zwei Gruppen: die Schwestern der «unteren
Samnung» begriindeten als Kapuzinerinnen das Kloster «Namen Jesu»; die der
«oberen Samnung» verhandelten lange mit der Stadt, bis sie 1652 ins neuerbaute
St. Josefs-Kloster an der Baselstrasse einziehen konnten. Sie blieben unter der
geistlichen Leitung der Franziskaner.** Dieses ehemalige Kloster wurde 1963 ab-
gebrochen und 1965 durch einen modernen Neubau ersetzt, wobei die Kirche er-
halten blieb. Diese profanierte Klosterkirche beherbergt heute eine Galerie fiir
zeitgenossische Kunst. Angrenzend sind noch ein U-formiger zweistockiger Rest
des Kreuzgangs und die Pfortenrdume vorhanden.

Im Klosterarchiv St. Josef befinden sich Berichte iiber Gebetserhérungen der
Madonna im &usseren Chor von 1675. Sie sprechen von einem geschnitzten Mari-
enbild, das auf der linken, der Evangelienseite aufgestellt gewesen sei. Es sei in der
Reformationszeit «aus der Aare gezogen» worden. Es steht heute in der neuen Klos-
terkirche St. Josef. Dieses Verzeichnis enthélt aber noch den weiteren Hinweis:

8 Johannes Strickler, Actensammlung zur Reformationsgeschichte Band 1 (digital), Ziirich

1878—-1884, Nr. 1913.

29 Strickler: Nr. 1918.

3" Veronika Feller-Vest, Alte/Obere/Hintere Samnung + Neue/Untere/Niedere Samnung, in
Helvetia Sacra, Die Beginen und Begarden in der Schweiz, 675-682.

31 Feller: 676.

32 Friedrich Fiala, Wiederherstellung des Franziskanerklosters im Jahr 1542, in: Archiv fiir
Schweizerische Reformationsgeschichte, Freiburg i. N. 1875, 615.

33 Christine Ziircher, Kloster St. Josef, in: Kunstdenkmiiler der Schweiz, Kt. Solothurn, Die
Stadt Solothurn III, Sakralbauten, 414—441.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde 313

«Noch weitter werden in selben Gotteshaus andéchtig aufbehalten ein gemaltes un-
serer lieben Frouwen Bildnis.»>* Weil im Kloster keine anderen Gemalde aus dieser
Epoche vorhanden sind, muss es sich dabei um unsere Madonna handeln.*

Tatsdchlich befindet sich im ersten Stock des noch vorhandenen Kreuzgang-
Rests eine Nische mit den genauen Ausmassen des Bildes unserer Madonna.
Diese in der Kapellenmauer eingemauerte Nische muss bereits in der Bauzeit des
Klosters (1652) eingeplant worden sein. Da keine fritheren Aufenthaltsorte des
Geméldes fassbar sind, handelt es sich um dessen frithsten Hinweis.

1851 wurde in Solothurn der erste Kunstverein des Kantons gegriindet, der
bereits vier Jahre spéter das Bild erwerben wollte. Franz Anton Zetter-Collin,
18961916 Prisident des stadtischen Kunstvereins, wusste spéter (1900) zu be-
richten: «Diese Holztafel mit der Mutter Gottes in den Erdbeeren sitzend [...] aus
der alten oberrheinischen Schule stammend, hing Jahrhunderte lang einsam und
vergessen in einer der Redstuben des Klosters. Kein Mensch kiimmerte sich da-
rum. Nur der Staub schien es nicht leiden zu konnen, dass die zerstérende Arbeit
der Holzwiirmer unter der Temperafarbschicht so ganz ungeniert vor den Augen
einer entwickelten Kulturzeit sich ausdehnen mochte; mitleidvoll und in einem
Gefiihl von Scham umbhiillte er das Kunstwerk mit seinem schmutziggrauen Sam-
metschleier.»*® Uber den Erwerbsvorgang wird berichtet:

«Im St. Josefs-Kloster in Solothurn hing ein wurmstichiges Tafelbild einer sitzen-
den Madonna auf Goldgrund, das nach der Klostertiberlieferung in der Reformation
aus der Aare gefischt worden war. Ohne den Wert des Geméldes recht zu kennen,
suchte der Kunstverein doch, es an sich zu bringen, und die Klosterschwestern er-
klédrten sich endlich zur Abtretung bereit gegen ein neues Gemilde fiir ihren Cho-
raltar und einige Renovationsarbeiten. Ubergab man den Auftrag zu einem neuen
Kirchenbild Franz Buchser, so fing man zwei Fliegen auf einen Streich: die Heimat
gewann ein Werk des vielversprechenden jungen Kiinstlers, der Kunstverein aber
bekam die lingst ersehnte <Madonna in den Erdbeereny.»?’

Der 26-jéhrige Solothurner Kiinstler Frank Buchser wurde beauftragt, in einem
Gemiilde die heilige Familie mit Elisabeth und Johannes dem T#ufer darzustellen.

3 Klosterarchiv St. Josef, Nr. 23, Gebetserhérungen der Madonna im #usseren Chor, 1670.

«Verzeichnus einiger-/ausserordentlicher Guetthaten so bey / dem hl Marienbild /be§ Sant
Joseph ...».

«Eine gothische, ca. 1 1/2 Meter hohe Schnitzfigur der Madonna, die mit dem Kinde auf
einem Kirchendache thront, wurde neuerdings durch «Restauration» verpfuscht. Sie soll,
wie das aus dem Kloster 5. Joseph stammende Tafelgemilde der «Madonna in den Erdbee-
ren» von 1420, zur Zeit des Bildersturmes aus der Aare gerettet worden sein». In: Johann
Rudolf Rahn, Die mittelalterlichen Kunstdenkmiler des Cantons Solothurn, Beilage zum
Anzeiger flir schweizerische Altertumskunde 1893 Nr. 2 u. ff, Ziirich 1893. 2191,

36 F[ranz] A[nton] Zetter-Collin, 203.

37 Gottfried Wiilchli, Frank Buchser, Leben und Werk, Ziirich 1941, 38-47.

39

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



314 Paul Biihler-Hofstetter

Allerdings gefiel das Resultat den Schwestern ganz und gar nicht, was einen lan-
gen Streit nach sich zog. Diese «Heilige Familie» befindet sich heute im neuen
St.-Josefs-Kloster. Erst 1865 konnte die «Madonna in den Erdbeeren» definitiv
vom Kunstverein erworben und im Juni dem Restaurator Andreas Eigner in Augs-
burg iibergeben werden. Bald darauf schrieb dieser:

«Sie [Zetter] und Ihre Herren Comité-Mitglieder werden iiber die Pracht und Schon-
heit des Bildes, wenn es fertig in Threr Sammlung steht, erstaunen. Keine Gallerie
in ganz Deutschland kann ein so kostbares Kunstwerk von diesem Meister aufwei-
sen und alle kunstgebildeten Fachménner und Autoritéiten der historischen Kunstlit-
teratur miissen nach Solothurn und dieses Bild sehen [...].»3

Am 15. September 1865 ging das Gemilde wohlverpackt von Augsburg ab
und wurde in Solothurn 6ffentlich ausgestellt. Es kam somit in die stddtische Ge-
méldesammlung im Gemeindehaus und 1902 ins neueréffnete Museum der Stadt.

Wer konnte der Stifter gewesen sein?

Das Bild ldsst keine eindeutige Zuweisung an einen Stifter zu, da es weder Wap-
pen noch Namen enthélt. Ein einfacher, kniender Mann ist in der rechten unteren
Ecke dargestellt, der sich nicht prominent darstellen lassen wollte. Der Stifter war
ein frommer Mann, was sich in seiner Anbetungshaltung zeigt, sicher auch ein
Kunstliebhaber, der einen sehr begabten Kiinstler mit der Ausfiihrung des Werks
betrauen konnte.

Der Stifter konnte dieses Votivbild in Auftrag gegeben haben, denn das Tri-
nenkriiglein und die weisse Rose lassen den Schluss zu, dass dem Stifter ein Kind
verstorben war und er es in geistiger Weise Maria anvertrauen wollte. Schliesslich
muss der Stifter in einer Beziehung zu Gottstatt und dieser Region gestanden ha-
ben. Dies kann auf die Dynastie der Neuenburger Grafen zutreffen.

Die Abtei Gottstatt stand seit ihrer Griindung unter der Agide der Grafen von
Neuenburg-Nidau. Beim Guglereinfall 1375 verstarb der letzte Graf Rudolf IV.
von Nidau kinderlos. Nach seinem Tod erfiillte seine Gattin Isabella (1335
1395)% ihre formellen Pflichten als Witwe und organisierte die Begribnisfeier-
lichkeiten in der Kollegiatskirche von Neuenburg. Die Grafschaft Nidau und da-
mit auch die Kastvogtei des Klosters Gottstatt kamen 1388 schliesslich an die
Stadt Bern.

3% Denkschrift zur Er6ffnung von Museum und Saalbau, Kunstmuseum, Solothurn 1902, 78f.
3 Lionel Bartolini, Art. Neuenburg, Isabella von, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS),
Version vom 04.11.2010.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde 315

Mit dem Tod von Isabellas Vaters Ludwig war 1373 die ménnliche Linie der
Neuenburger Grafen erloschen und die Grafschaft fiel an sie. Ihre Schwester Va-
renne (Verena) war mit Graf Egino III. von Freiburg (im Breisgau) verheiratet
und hatte 1372 ihren Sohn Konrad geboren. Nach dem Tod seines Vaters (1385)
wuchs Konrad am Hof von Neuenburg als Pflegesohn seiner Tante Isabella auf.
Als diese 1395 starb, erbte also ihr Neffe als Graf Konrad 111.%° die Grafschaft,
behielt aber die Titel eines Herrn von Badenweiler und den des Grafen von Frei-
burg.

Konrad heiratete 1390 Maria von Vergy, die ihm zwei Séhne gebar: Johann
und Louis. Dieser (Geburtsjahr unbekannt) starb 1404 sehr jung, was den Vater
so sehr beschiftigte, dass er kurzerhand in Schloss und Herrschaft Verwalter ein-
setzte und am 4. Mirz 1404 Neuenburg verliess: zusammen mit einer grossen
Anzahl von Edlen, «poussé par un motif de z¢le et de religion», getrieben vom
Motiv des Eifers und der Religion. Er unternahm eine Wallfahrt ins Heilige Land
und wurde dort zum Ritter vom Heiligen Grab geschlagen Diese Reise dauerte
fast zwei Jahre; 1406 kam er wieder heim.*!

Nach dem Tod von Maria von Vergy (7 1407) heiratete Konrad 1413/18 in
zweiter Ehe Alix des Baux (1367-1426). Er war also mit verschiedenen Todes-
fillen konfrontiert. Diese Ereignisse, aber auch die in dieser Zeit grassierenden
Seuchen und Hungersnéte haben ihn und seine Familie sicher geprégt. Die Grafen
von Neuenburg waren seit jeher religids-kirchlich gesinnt. Die Stiftskirche von
Neuenburg, die «Unserer Lieben Frau» gewidmet war, wurde durch sie errichtet
und grossziigig unterstiitzt.

Die Hypothese, dass Graf Konrad III. von Neuenburg Stifter des Bildes gewe-
sen ist, l4sst sich weder historisch noch heraldisch beweisen. Sie ldsst sich héchs-
ten aus der Entstehungszeit und dem geografischen Umfeld, erschliessen, sowie
dem Umstand, dass ihm ein Kind verstorben war, was ihn zutiefst beschéftigt
hatte. Er kénnte damit der Abtei Gottstatt, die er moglicherweis von seiner Pfle-
gemutter her kannte, zu diesem ehrwiirdigen Marienbild verholfen haben.

40 Anne Jeanneret-de Rougemont, Art. Freiburg, Konrad von, in: Historisches Lexikon der
Schweiz (HLS), Version vom 22.05.2007.
4 Jonas Boyes, Annales historiques du Comté de Neuchétel, Bale 1855, 411.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



316 Paul Biihler-Hofstetter

Abbildung: Madonna in den Erdbeeren, Foto: Paul A. Bithler-HofStetter

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde 317

Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergriinde

Das Gemélde Madonna in den Erdbeeren zeichnet sich durch eine reiche Symbolik aus: Erd-
beeren als Nahrung fiir verstorbene Kinder, ein Kind mit einem Trénenkriiglein fiir ein
verstorbenes Kind. Es war wohl als Memorialbild fiir ein verstorbenes Kind gedacht. Eine
Legende zum Trinenkriiglein will sagen, dass wir verstorbene Kinder Maria anvertrauen diir-
fen, die ihnen einen Zugang zum Paradies verschaffen will. Als Maler wird Hans von Tief-
fenthal aus Schlettstadt angenommen. Das Bild wurde 1865 durch den Kunstverein Solothurn
aus dem dortigen ehemaligen St.-Josefs-Kloster erworben. Nach einer Flussbildlegende soll
das Bild in der Reformationszeit (1528) die Aare heruntergeschwommen und frommen
Schwestern anvertraut worden sein. Dass es in der Abtei Gottstatt stand, kann aus dem dorti-
gen Marien-Patrozinium und der geografischen Néhe zu Solothurn geschlossen werden. Als
Stifter kann Graf Konrad III. von Neuenburg in Frage kommen, der Pflegesohn der Witwe
des letzten Nidauer-Grafen aus der Griinderdynastie von Gottstatt.

Kunstgeschichte — Symbolik — Memorialbild — Solothurn — Reformationszeit — Abtei Gott-
statt.

La Madone aux fraises — symbolique et contexte

Le tableau «L.a Madone aux fraises» se caractérise par un riche symbolisme: Des fraises
comme nourriture pour les enfants décédés, une enfant avec une cruche de larmes pour un
enfant décédé. 11 s’agissait probablement d’une image commémorative pour un enfant dé-
cédé. Une légende concernant la petite cruche de larmes veut dire que nous pouvons confier
les enfants décédés a Marie, qui veut leur procurer un acces au paradis. On suppose que le
peintre est Hans von Tieffenthal de Schlettstadt. Le tableau a été acheté en 1865 par 1’asso-
ciation artistique de Soleure dans I’ancien couvent Saint-Joseph de la ville. Selon une légende
fluviale, le tableau aurait descendu I’ Aar a I’époque de la Réforme (1528) et aurait été confié
a des sceurs pieuses. Le fait qu’il se trouvait a I’abbaye de Gottstatt peut étre déduit du patro-
nage marial et de la proximité géographique avec Soleure. Le comte Conrad IIT de Neuchétel,
fils adoptif de la veuve du dernier comte de Nidau de la dynastie fondatrice de Gottstatt, peut
étre considéré comme le donateur.

Histoire de I’art — Symbolique — Image commémorative — Soleure — Epoque de la Réforme
— Abbaye de Gottstatt.

Madonna delle fragole — simbolismo e contesto

11 dipinto della Madonna delle fragole ¢ caratterizzato da una ricca simbolistica: fragole
come nutrimento per bambini defunti, un bambino con un lacrimatoio per un bambino
defunto. Probabilmente, il dipinto fu concepito come immagine commemorativa per la
morte di un bambino. Una lettura del lacrimatoio ci fa intendere che possiamo affidare i
bambini morti prematuramente a Maria, che vuole permettere loro 1’accesso in Paradiso.
Come autore si ipotizza Hans von Tieffenthal da Schlettstadt. Il quadro venne acquisito
nel 1865 tramite 1’associazione culturale di Soletta da quello che era stato il monastero di
S. Giovanni. Secondo una leggenda fluviale figurativa pare che il quadro abbia percorso il
fiume Aar durante la Riforma (1528) e che sia stato affidato a delle pie suore. Che si tro-
vasse nel monastero di Gottstatt pud essere supposto sulla base del patrocinio locale di
Maria e della vicinanza geografica a Soletta. Il donatore potrebbe essere stato il conte Cor-
rado III di Neuchatel, figlio in affidamento della vedova dell’ultimo conte di Nidau della
dinastia fondatrice dei Gottstatt.

Storia dell’arte — Simbolismo — Quadro commemorativo — Soletta — Periodo della Riforma
— Abbazia di Gottstatt.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOIL: 10.24894/2673-3641.00179



318 Paul Biihler-Hofstetter

Madonna in the Strawberries — Symbolism and Background

The painting Madonna in the Strawberries is characterised by rich symbolism: Strawber-
ries as food for deceased children and a child with a jar of tears, probably intended as a
memorial picture for a deceased child. A legend about the little tear jar says we may entrust
deceased children to Mary, who wants to give them access to paradise. Hans von Tieffen-
thal from Schlettstadt is assumed to be the painter. The painting was acquired in 1865 by
the Solothurn Art Society from the former St. Joseph’s Monastery there. According to a
river painting legend, the artwork is said to have floated down the Aare during the Refor-
mation (1528) and been entrusted to pious sisters. The fact that it was in Gottstatt Abbey
can be inferred from its dedication to the Virgin Mary and its geographical proximity to
Solothurn. Count Konrad III of Neuchétel, the foster son of the widow of the last count of
Nidau from the founding dynasty of Gottstatt, may be the donor.

Art history — Symbolism — Memorial picture — Solothurn — Reformation period — Gottstatt
Abbey.

Paul A. Biihler-Hofstetter, dipl. theol., Diakon; https://orcid.org/0009-0005-4869-4261.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



	Die Madonna in den Erdbeeren : Symbolik und Hintergründe

