
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Die Madonna in den Erdbeeren : Symbolik und Hintergründe

Autor: Bühler-Hofstetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Madonna in den Erdbeeren -
Symbolik und Hintergründe

Paul Bühler-Hofstetter

Die «Madonna in den Erdbeeren» ist eines der ältesten, schönsten und damit
wertvollsten Gemälde im Kunstmuseum Solothurn. Sie fasziniert jeden Besucher, der

bald feststellt, dass Entstehung und Geschichte dieses Bildes geheimnisumwoben
sind. Bei der Beschäftigung mit der Geschichte des ehemaligen Prämonstraten-
serklosters Gottstatt bei Biel stiess ich auf Hinweise, dass das Bild möglichweise
aus dieser Abtei stamme. Im Kolloquium des CERP (Centre d'Etudes et de

Recherches Prémontré) 2015 in Lüttich unter dem Motto «Les prémontrés et l'art»
erschien darüber ein erster Bericht.1 Ein ausführlicher Artikel wurde im Jahrbuch

für Solothurnische Geschichte publiziert.2

Ein beeindruckendes Gemälde

Die Farbtafel, Mischtechnik auf Fichtenholz, 145,5 x 87 cm wird auf die Jahre

1420-25 datiert und stellt sich wie folgt dar:

«Maria, reich bekrönt und von einem Heiligenschein verklärt, der die Worte <Sancta

Maria Virgo> enthält, sitzt in einem Garten. Seinen Abschluss gegen einen
Goldgrund mit aufgemaltem Wolkenomament bildet eine Hecke von rot und weiss
blühenden Rosensträuchern. Maria reicht dem neben ihr stehenden Kind, das ein Krüglein

in der einen Hand hält, eine weisse Rose. Auf ihrem Schoss hält sie ein
aufgeschlagenes Buch. Der gesamte Grund des Gartens ist überzogen mit einer dichten
Vegetation: Erdbeeren, denen die Tafel ihren Namen verdankt, im Hintergrund,
Maiglöcklein und Märzenblumen im Vordergrund. Rechts vom kniet, stark verkleinert,

ein betender Jüngling.»3

1 Paul Bühler, La Madonne aux fraises de Gottstatt (Suisse), Actes officiels des 41 e, 42e &
43e colloques de Centre d'Etudes et des Recherches Prémontrés, Belgique - Liège, 2005,
Laon 2020, 47-52.

2 Paul Bühler, Die Madonna in den Erdbeeren, Jahrbuch fur Solothumische Geschichte, His¬

torischer Verein des Kt. Solothum (Hg.), Band 94, 2021, 9-50.
3 André Kamber, Drei Madonnendarstellungen -Notizen zu Gemälden aus der Sammlung des

Kunstmuseums Solothum, Solothum 1978, 3.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



306 Paul Biihler-Hofstetter

Die Symbolik des Bildes zeigt drei Typen der Mariendarstellung: Maria im
Rosenhag, das offene Buch bedeutet die Unterweisung des Kindes; die weisse Rose

ist Symbol der Todesahnung; das Gefäss in der Hand des Kindes ist als Tränen-

krüglein zu deuten. Die Erdbeeren dienen nach einer Volkssage den Seelen

verstorbener Kinder als Nahrung.4 Der goldhinterlegte obere Teil der Tafel kann
als Paradies gedeutet werden. Hier darf die Seele der Verstorbenen die Herrlichkeit

des ewigen Lebens geniessen.
Wir stehen vor einem aussergewöhnlichen Marienbild. Maria wird hier nicht

klassisch thronend dargestellt und stellt auch nicht das Jesuskind dem Betrachter

zur Verehrung vor. Sie schaut auf das Kind, und dieses trägt nicht die Christus
kennzeichnende kreuzbezeichnete oder dreipassende Gloriole; somit kann
angenommen werden, dass es sich um ein gewöhnliches Kind handelt. Die drei Strahlen

in Kreuzform über dem Kopf können auf die Christusnachfolge dieses Kindes
hinweisen, das mit ihm durch Tod und Auferstehung gegangen ist. Dass dieses

Kind so sehnsüchtig zu Maria aufschaut und die Hand nach der Rose ausstreckt,
ist ebenfalls nicht gängig. Es kann somit das Bild eines Kindes sein, das zwar in
der Christusnachfolge steht, jedoch die Hilfe der Muttergottes erbittet.
Es kann als Votivbild bezeichnet werden, denn es stellt den Votanten (die Stifterfigur

in der rechten unteren Ecke des Bildes) und Maria als angerufene Person
dar. So kann die «Madonna in den Erdbeeren» als Trostbild für jene Eltern
verstanden werden, die ein Kind durch den Tod verloren haben.

Die Aussage des Bildes

Die Frömmigkeit des Spätmittelalters war einerseits geprägt durch fromme
Stiftung, durch welche die Stifter das «ewige Seelenheil» zu erlangen hofften, anderseits

durch eine starke Frömmigkeit breiter Bevölkerungsschichten.5
Dieses Bild ist im Kontext der Nöte und Krankheiten zu sehen, die uns aus

dem Mittelalter überliefert sind: Überschwemmungen, Seuchen, Malaria, der
«Schwarze Tod» (Pest), Hungersnöte und Kindersterblichkeit. In jener Zeit
dachte man darüber nach, was mit den ungetauft verstorbenen Kindern geschehe,
und stellte sich für sie einen geschützten Raum vor, den «limbus puerorum» als

Ort ewiger, natürlicher Glückseligkeit. Wenn Eltern im Mittelalter nach dem Tod
eines Kindes Trost suchten, fanden sie diesen auf Wallfahrten und in verschiedenen

Ritualen, Legenden und Erklärungen. So wurden im Spätmittelalter verstorbene

Kinder in das «Sanctuaire à repit» von Oberbüren bei Büren an der Aare

4 Manfred Becker-Huberti, Maria in der Kunst: Die bedeutendsten Marienpflanzen, Vortrag
in der Thomas-Morus-Akademie Bensberg, 10. August 2020.

5 Franz-Josef Sladeczek, Künstler, Stifter und Pilger: Facetten spätmittelalterlicher Kunstpro¬
duktion, in: Berns grosse Zeit - das 15. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 1999, 368f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren - Symbolik und Hintergründe 307

gebracht, wo sie in der aufgeheizten Kirche noch ihren «letzten Atemzug» taten,
sodass sie schnell noch getauft werden konnten.6 Auch das Grab des hl. Wilhelm
(1150-1231 in der Stiftskirche von Neuenburg war damals Zufluchtsort von
Eltern, denen ein Kind verunglückt war.7

Das Krüglein in der Hand des Kindes scheint auf den ersten Blick nicht in die

Komposition des Bildes zu passen. Eine Legende vom Tränenkrüglein wird im
Elsass und deutschen Raum erzählt. Am 6. Januar zieht Frau Holle oder Perchta,
die keltische Göttin8 mit den Seelen verstorbener Kinder in Richtung Paradies.

Jakob Grimm erzählt aus dem thüringischen Orlagau eine traurig-schöne Sage:

«Einer jungen trau war das einzige Kind gestorben, sie weinte über alle maßen und
konnte sich nicht zufrieden stellen, jede nacht lief sie hinaus auf das grub und
jammerte, daß es die steine hätte erbarmen mögen, in der nacht vor dem dreikönigsfeste
sah sie Pechtha nicht weit von ihr vorüberziehen, da gewahrte sie, den andern kin-
dern hinterdrein, ein kleines mit einem ganz durchnäßten hemdchen angethan, das
in der hand einen krug mit waser trug und matt geworden den übrigen nicht folgen
konnte; ängstlich blieb es vor einem zäun stehn, den Perchta überschritt und die
andern kinder überkletterten, die mutter erkannte in diesem augenblick ihr kind,
eilte hinzu und hob es aber den zäun, während sie es so in den armen hielt, sprach
das kind: 'ach wie warm sind mutterhände! aber weine nicht so sehr, du weinst mir
meinen krug sonst gar zu schwer und voll, da sieh, ich habe mir mein ganzes hemdchen

schon damit beschüttet! von jener nacht an, wird zu Wilhelmsdorf erzählt,
hörte die mutter zu weinen auf...»9

Frau Perchta, Hulda oder Holle tritt in der germanischen Mythologie als höheres

Wesen auf, das den Menschen freundlich und hilfsbereit gesinnt ist. Durch
den Inkulturations-Vorgang, in dem das Christentum heidnische Elemente
Ubernahm und christlich umdeutete, wird sie mit Maria identifiziert, die ungetaufte
und jung verstorbene Kinder in den Himmel geleitet. Somit wird die Winternacht
der Legende aufgrund des Auferstehungsglaubens zum Ostertag und damit zum
Frühlingstag. So dürfen die Kinder in besonderer Weise Maria anvertraut werden.
Am Gedächtnistag ihres Todes, dem 15. August, dem Fest «Mariae Himmelfahrt»
gedenken wir, dass sie zu den ersten der Auferstehung gehört, denn es gibt «eine
bestimmte Reihenfolge: Erster ist Christus; dann folgen, wenn Christus kommt,
alle, die zu ihm gehören»10, was sicher für Maria zutrifft. Papst Franziskus hat es

6 Kathrin Utz Tremp, Das mittelalterliche Marienheiligtum von Oberbüren aus historischer
Sicht, in: Das mittelalterliche Marienheiligtum von Oberbüren, Hefte zur Archäologie im
Kanton Bern, 4 (2019), 10-52.

7 Yann Dahhaoui, Le culte de Guillaume de Neuchâtel, in Revue historique Neuchâteloise
146/4 (2009), 249-276.

8 Wilhelm Mannhardt, Die Götterwelt der deutschen und nordischen Völker. Erster Theil: Die
Götter, Berlin 1860, 304.

9 Jakob Grimm, Deutsche Mythologie. Bd. 2, Göttingen 1854, 884f.
10 Bibel 1 Korinther 15,22 f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179



308 Paul Bühler-Hofstetter

so ausgedrückt: «Sie ist das erste Geschöpf, das mit Leib und Seele siegreich die

Ziellinie des Himmels überschreitet. Sie zeigt uns, dass der Himmel zum Greifen
nah ist. [...] Sie, unsere Mutter, nimmt uns an der Hand, begleitet uns zur
Herrlichkeit, lädt uns ein, uns zu freuen, wenn wir an den Himmel denken.»11

Wer war der Maler?

Der Maler hat sein Bild nicht signiert, was im Mittelalter und in der Gotik üblich
war, denn die Künstler stellten vor allem die dargestellten Figuren dem Betrachter

vor und sich selbst in den Hintergrund.
In der Kunstgeschichte wird der Maler unserer Madonna als unbekannter

Meister der Spätgotik und auch als «Meister des Paradiesgärtchens» bezeichnet.
Dieses ähnliche Gemälde befindet sich in Frankfurt und wird einem oberrheinischen

Meister in der Zeit nach 1410 zugeschrieben, ebenso die «Verkündigung
an Maria» in der Sammlung von Oskar Reinhart in Winterthur.

Allerdings hat sich in neuerer Zeit Robert Suckale mit der Zuschreibung an

Hans von Tieffenthal durchgesetzt.12 Dieser wurde einige Jahre vor 1418 im Weiler

Dieffenthal bei Schlettstadt (Sélestat, Elsass) geboren und muss vor 1472 in
Strassburg gestorben sein. Seine ersten Lehrjahre absolvierte er vermutlich in

Colmar und kam dann zu den burgundischen Hofmalern nach Dijon. 1418-1422
war er in Basel tätig: für die Zunftstube im Haus «zur Glocke» an der Freien-
strasse, in der heute nicht mehr existierenden Elendkreuzkapelle am damaligen
Riehentor in Kleinbasel13 und an einem Reiterbild am Turm des Rheintors.141421

wird er als Stadtmaler in seiner Heimatstadt fassbar. In den 143 Oer-Jahren liess

er sich in Strassburg nieder.
Suckale hat die ähnlichen Gemälde miteinander verglichen. Bei den beiden

Gemälden «Paradiesgärtlein» und «Madonna mit den Erdbeeren» stimmen Typ
und das Motiv der beiden Madonnen-Köpfe weitestgehend überein. Ebenso weisen

die Winterthurer «Verkündigung» sowie die beiden Bilder «Josephs Zweifel»
und «Geburt Mariens» in Strassburg15 Ähnlichkeiten auf. Aus den gemeinsamen
Marien-Motiven und der geografischen Nähe am Oberrhein schliesst er, dass es

sich beim Maler um Hans Tieffenthal und seine Schule handelt.

11 <https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2022-08/wortlaut-papst-franziskus-angelus-
fest-maria-himmelfahrt-gebet.html> (11. August 2024).

12 Robert Suckale, Kunst in Deutschland. Von Karl dem Grossen bis heute, Köln 1998, 177.
13 StABS: <https://query.staatsarchiv.bs.ch/query/detail.aspx?ID=915065> (07. April 2018).
14 Luzerner Schilling, Fol. 113 V: Schiffbruch der Eidgenossen in der Weihnachtsnacht 1476.
15 Bodo Brinkmann/Stephan Kemperdick (Hg.), Das Paradiesgärtlein, in: Bodo Brink¬

mann/Stephan Kemperdick, Deutsche Gemälde im Städel, 1300-1500, Mainz 2002,93-120,
98.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergründe 309

Woher kommt das Gemälde?

In der Gemeinde Orpund östlich von Biel BE befand sich die Prämonstratense-
rabtei Gottstatt. 1255 gründete Graf Rudolf 1. von Nidau, einer Seitenlinie der

Neuenburger Grafen-Dynastie, eine «Stätte Gottes» (lat. Locus Dei) als gräflich-
nidauisches Hauskloster. Die Kirche war Maria als Patronin geweiht; Ablassbriefe

von 1295, 1309 und 1314 hatten sicher bewirkt, dass Besucher nach Gottstatt

kamen. In der Berner Reformation wurde die Abtei 1528 aufgehoben. Die

Anlage mit Kreuzgang, Kapitelsaal und Kirche (heute reformierte Pfarrkirche) ist

grossenteils erhalten.
Zu unserem Gemälde schreiben Amacher/Blaser im GSK-Kunstführer, dass

überliefert sei, es sei in der Zeit des Bildersturms in Solothurn aus der Aare
gerettet und später in das Kloster St. Joseph gelangt.16 Suckale verortet es -
allerdings mit falscher Ordensbezeichnung - ebenfalls in Gottstatt.17

Wenn also die «Madonna in den Erdbeeren» über die Aare oder Zihl daherkam,

ist es möglich, dass sie früher in Gottstatt, dem Solothurn nächsten Kloster
und Marienheiligtum, hing.

Für die Leitung der Berner Disputation (6.-26. Januar 1528) wurde der
Gottstatter Abt Konrad Schilling zu einem der vier Präsidenten gewählt. Am 27.

Januar 1528 beantragten die Präsidenten der Disputation dem Berner Rat, er soll
also die Sache tapfer annehmen und nach Gottes Willen bedenken, was an dem
in der Disputation Verhandelten zum Teil richtig und die Wahrheit sei.18

Die 8. These der Berner Disputation lautet: «Bilder zur Verehrung zu machen

ist wider Gottes Wort Alten und Neuen Testaments. Deshalb sind sie, wo die
Gefahr besteht, dass sie zur Verehrung aufgestellt sind, abzutun.» Am 27. Januar
1528 ordnete der Rat an, dass die Bilder innerhalb von acht Tagen aus den
Kirchen zu entfernen sind.19

Doch nicht alle Räte, Zünfter und Bürger waren mit diesem Vorgehen
einverstanden und leisteten sogar Widerstand.20 Darum beschloss der Rat am 7. Februar

16 Doris Amacher/Bethli Blaser, Die reformierte Kirche und das ehemalige Prämonstratenser-
kloster Gottstatt, Bern 2005, 8.

17 Robert Suckale, Les peintres Hans Stocker et Hans Tiefental, Revue de l'art, 120 (1998), 64.
Suckale drückt sich allerdings falsch aus: «[...] celui du musée de Soleure pour les
cisterciennes de Gottstatt près de Bienne.»

18 Roland Steck/Gustav Tobler, Aktensammlung zur Geschichte der Berner-Reformation
1521-1532, ft, Bern 1923, 610, Nr. 1487.

19 Zur Geschichte der Berner Reformation und des Bildersturms: Bildersturm. Wahnsinn oder
Gottes Wille? Begleitbuch zu den Ausstellungen in Bern und Straßburg, hg. von Cécile
Dupeux/Peter Jezler/Jean Wirth, Zürich 2000.

20 Lukas Marco Gisi, «Darumb vast hinus mit, doch mit gschickte!», Ikonoklastisches Handeln
während der Reformation in Bern 1528, in: Zwingliana 30 (2003), 31-63, hier 31/32:
«Offenbar hatte sich, während die Bilder aus dem Münster getragen wurden, Widerstand gegen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179



310 Paul Bühler-Hofstetter

1528, zur Vermeidung von Ärgernis sollten die aktuellen und ehemaligen Stifter
diese sakralen Gegenstände bis auf weiteren Bescheid zurücknehmen können.
Dies zeigt, wie sehr der drohende und vollzogene Bildersturm die Emotionen

hochgehen Hess. In entgegenkommender Weise konnten also die Stifter ihre
Altäre und Bilder selbst entfernen.21 Doch Ende Juni 1528 erging die Weisung, alle

Bilder und «Götzen» der Altäre, die noch vorhanden seien, in Stadt und Land
sofort zu entfernen, zu verbrennen und zu zerschlagen.

Am 30. März 1528 gestattete die Berner Regierung den Konventualen der Berner

Klöster, selbst zu wählen, ob sie im Kloster bleiben oder gegen ein Leibgedinge

austreten wollten. In Gottstatt wählte der grösste Teil der Chorherren den

Austritt. Am 17. April 1528 beschloss der Rat, der Abt solle die Pfarrei von Gottstatt

versehen. In den folgenden Monaten führte Schilling das Leben im Rest des

Konvents weiter. Am 23. Mai wurde der Abt vom Rat definitiv angewiesen, er
müsse die «altar zu Gottstatt denen thuon und gar süssen».22 Bis dahin rnüsste
also unsere Madonna Gottstatt verlassen haben. Erst 1529 gelangten Abtstab, Kelche,

Becher und Schalen in die Silberschmiede.
1530 wurde Konrad Schilling von der bernischen Regierung zum Schaffner

und Landvogt des Besitzes der ehemaligen Abtei bestimmt. Von Dezember 1546

bis 1549 erscheint er als reformierter Pfarrer von Twann.
Aus der Reformationszeit sind in der Schweiz verschiedene Flussbildlegenden

bekannt, nach denen die Neugläubigen Kunstwerke in den Fluss warfen und die

Altgläubigen sie gerettet hätten, z. B. die vermutlich aus dem Bernbiet stammende

Marienstatue in der Pfarr- und Wallfahrtkirche Wolfwil im solothurnischen
Gäu23, die Pieta in der Kapelle Maria im Ried in Lachen in der March SZ, die in
Betschwanden im Glarner Hinterland in die Linth «geworfen» worden sei.24 In
Schwanden GL sei eine Retabel ebenfalls in die Linth geworfen worden und später

aber im benachbarten Mitlödi aus dem Wasser gefischt worden. Allerdings hat

es sich bis 1903 im alten Stegerhaus in Mitlödi befunden.25

Damit sind auch andere Wege der Rettung solcher Bilder vorstellbar. So heisst

es zum Altarflügel mit der Anbetung der Heiligen Drei Könige in Lajoux JU:

die Räumung und den Beschluss der Obrigkeit geregt, wie die im Ratsmanual aufgezeichneten

Verhöre über die Ereignisse im Münster am 28. Januar belegen.»
21 Franz-Josef Sladeczek erwähnt dabei einen selektiven Umgang mit Heiligenbildern und

nennt dies eine «bemische Bildtoleranz», vor allem, um den künstlerischen Wert der Bilder
zu bewahren. Siehe Bildersturm (wie Anm. 19), 103.

22 Steck/Tobler, Aktensammlung (wie Anm. 18), Nr. 1692.
23 www.wolfwil.ch/Kirche/Wallfahrt.
24 http://www.kapellfest.ch/images/dokumente/Wallfahrtskapelle-RZ.pdf.
25 Bernd Konrad, Augen und Gesichter der Heiligen sind bevorzugte Zielscheiben für Bilder¬

stürmer, in Bildersturm (wie Anm. 19), 340.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren - Symbolik und Hintergründe 311

«Die Tafel dürfte aus dem Kanton Bern stammen. Der Abt des Prämonstratenser-
klosters Bellelay soll sie nach der Reformation dem Landvogt von Nidau, Herrn

von Graffenried, abgekauft haben.»26

Zu beachten ist, dass es unter den Chorherren und Äbten von Gottstatt einige
Solothurner gab, deren Familien so Kunstwerke hätten übernehmen können. In
der Zeit, als das Gemälde der «Madonna in den Erdbeeren», entstand, residierte
Abt Johannes Mecking (1411-1442). Er stammte aus einer frommen und

kunstverständigen Solothurner Familie. Auch Konrad Schilling der 1524-1528 als letzter

Abt von Gottstatt amtierte, war ein Solothurner.

Spuren in Solothurn

Die Flussbildlegende, nach der das Bild in der Zeit des Bildersturms der
Reformation in Solothurn aus der Aare gerettet wurde, lässt sich weder beweisen noch
datieren. Es ist möglich, dass sie in der Zeit nach den Solothurner Reformationswirren,

also während der «Gegenreformation» aufkam. Sicher ist sie im 19.

Jahrhundert mit dem Ankauf des Bildes durch den Kunstverein fassbar. Zetter-Collin
beschreibt 1900 die Legende in einem Gespräch mit drei jungen Künstlern:

«Zur Zeit der Bilderstürmerei kam es, wie die Tradition meldet, die Aare
herabgeschwommen [...] wurde bei Solothum herausgefischt und ins Beghinenhaus an der
hintem Gasse neben den Franziskanermönchen geschafft, von wo es die Schwestern
von St. Joseph, als Nachfolgerinnen der Beghinen, beim Bau ihres Klosters im Jahre
1644 ins neue Heim mitnahmen.»27

Das Gemälde kann tatsächlich über die Zihl und Aare nach Solothurn gekommen

sein, jedoch auf Schiffen, welche ja Gottstatt auf dem Weg von und zum
Bielersee passierten. Ein «altgläubiges» Mitglied der Schifferzunft könnte der

Transporteur gewesen sein. Aber auch der Landweg ist annehmbar, zum Beispiel
durch Verwandte der damaligen Solothurner Gottstatter-Chorherren oder die
Vermittlung auf diplomatischem Weg. Tatsächlich erging nach dem Bilderverbot am
6. März 1528 ein Schreiben des Solothurner Rats nach Bern und Biel «betreffs
rückforderungen von vermächtinissen oder gaben genannter angehörigen an

kirchliche Stiftungen im Berner gebiet, die wegen nichterfiillung des Zweckes den

26 Zeugen des Wandels - Gerettete Bilder, in: Bildersturm (wie Anm. 19), 347, Abb. 59. Hier
ist keine Quelle erwähnt. In der Liste der bemischen Landvögte zu Nidau bis 1540 ist kein
Graffenried verzeichnet - siehe Paul Aeschbacher, Stadt und Landvogtei Nidau von den
Anfängen bis ins 16. Jahrhundert. Heimatkunde des Seelandes, Verlag der Heimatkunde,
Biel 1929. 152.

27 F[ranz] A[nton] Zetter-Collin, Ein Nachmittag bei Frank Buchser in der Walliserhalle, in:
Die Schweiz: schweizerische illustrierte Zeitschrift, Bd. 4, Zürich 1900, Heft 9, 203.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



312 Paul Bühler-Hofstetter

erben zufliessen sollten, etc».28 Ihm war bewusst, dass Bern früher Teile des St.

Ursen-Kirchenschatzes übergeben wurden, und doppelt nach: Wir begehren «an
Uch ffündlich, gedacht heiltumb in gebürlicher ere, wie ihr das empfangen wieder

zu unsern handen ze stellen und ze antworten, wie ir das zu tuond unser achtung
nach verpflicht».29

Seit 1345 sind in Solothurn Beginen als sogenannte Samnung belegt.30 Es gab
zwei Gemeinschaften: die «obere» oder «alte» Samnung im Haus zum Lämmli,
einem Vorgängerbau des heutigen Hauses St. Urbangasse 75 und die «untere» oder

«neue» Samnung am westlichen Ende dieser Gasse. Über das Verhalten während
der Reformationszeit ist nichts genaueres bekannt, ausser dass 15 Jahre keine Meisterin

erwähnt ist.31 1546 meldete der zur Wiederherstellung des Barfusserklosters
berufene Guardian, dass die Samnung nach einigen Austritten gut dastehe.32

1614 spalteten sich die Beginen in zwei Gruppen: die Schwestern der «unteren
Samnung» begründeten als Kapuzinerinnen das Kloster «Namen Jesu»; die der
«oberen Samnung» verhandelten lange mit der Stadt, bis sie 1652 ins neuerbaute
St. Josefs-Kloster an der Baselstrasse einziehen konnten. Sie blieben unter der

geistlichen Leitung der Franziskaner.33 Dieses ehemalige Kloster wurde 1963

abgebrochen und 1965 durch einen modernen Neubau ersetzt, wobei die Kirche
erhalten blieb. Diese profanierte Klosterkirche beherbergt heute eine Galerie für
zeitgenössische Kunst. Angrenzend sind noch ein U-förmiger zweistöckiger Rest
des Kreuzgangs und die Pfortenräume vorhanden.

Im Klosterarchiv St. Josef befinden sich Berichte über Gebetserhörungen der
Madonna im äusseren Chor von 1675. Sie sprechen von einem geschnitzten
Marienbild, das auf der linken, der Evangelienseite aufgestellt gewesen sei. Es sei in der
Reformationszeit «aus der Aare gezogen» worden. Es steht heute in der neuen
Klosterkirche St. Josef. Dieses Verzeichnis enthält aber noch den weiteren Hinweis:

28 Johannes Strickler, Actensammlung zur Reformationsgeschichte Band 1 (digital), Zürich
1878-1884. Nr. 1913.

29 Strickler: Nr. 1918.
30 Veronika Feller-Vest, Alte/Obere/Hintere Samnung + Neue/Untere/Niedere Samnung, in

Helvetia Sacra, Die Beginen und Begarden in der Schweiz, 675-682.
31 Feller: 676.
32 Friedrich Fiala, Wiederherstellung des Franziskanerklosters im Jahr 1542, in: Archiv für

Schweizerische Reformationsgeschichte, Freiburg i. N. 1875, 615.
33 Christine Zürcher, Kloster St. Josef, in: Kunstdenkmäler der Schweiz, Kt. Solothurn, Die

Stadt Solothurn III, Sakralbauten, 414-441.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren - Symbolik und Hintergründe 313

«Noch weitter werden in selben Gotteshaus andächtig aufbehalten ein gemaltes
unserer lieben Frouwen Bildnis.»34 Weil im Kloster keine anderen Gemälde aus dieser

Epoche vorhanden sind, muss es sich dabei um unsere Madonna handeln.35

Tatsächlich befindet sich im ersten Stock des noch vorhandenen Kreuzgang-
Rests eine Nische mit den genauen Ausmassen des Bildes unserer Madonna.
Diese in der Kapellenmauer eingemauerte Nische muss bereits in der Bauzeit des

Klosters (1652) eingeplant worden sein. Da keine früheren Aufenthaltsorte des

Gemäldes fassbar sind, handelt es sich um dessen frühsten Hinweis.
1851 wurde in Solothurn der erste Kunstverein des Kantons gegründet, der

bereits vier Jahre später das Bild erwerben wollte. Franz Anton Zetter-Collin,
1896-1916 Präsident des städtischen Kunstvereins, wusste später (1900) zu
berichten: «Diese Holztafel mit der Mutter Gottes in den Erdbeeren sitzend [... ] aus

der alten oberrheinischen Schule stammend, hing Jahrhunderte lang einsam und

vergessen in einer der Redstuben des Klosters. Kein Mensch kümmerte sich
darum. Nur der Staub schien es nicht leiden zu können, dass die zerstörende Arbeit
der Holzwürmer unter der Temperafarbschicht so ganz ungeniert vor den Augen
einer entwickelten Kulturzeit sich ausdehnen mochte; mitleidvoll und in einem
Gefühl von Scham umhüllte er das Kunstwerk mit seinem schmutziggrauen Sam-
metschleier.»36 Über den Erwerbsvorgang wird berichtet:

«Im St. Josefs-Kloster in Solothum hing ein wurmstichiges Tafelbild einer sitzenden

Madonna auf Goldgrund, das nach der Klosterüberlieferung in der Reformation
aus der Aare gefischt worden war. Ohne den Wert des Gemäldes recht zu kennen,
suchte der Kunstverein doch, es an sich zu bringen, und die Klosterschwestern
erklärten sich endlich zur Abtretung bereit gegen ein neues Gemälde für ihren
Choraltar und einige Renovationsarbeiten. Übergab man den Auftrag zu einem neuen
Kirchenbild Franz Buchser, so fing man zwei Fliegen auf einen Streich: die Heimat
gewann ein Werk des vielversprechenden jungen Künstlers, der Kunstverein aber
bekam die längst ersehnte <Madonna in den Erdbeeren).»37

Der 26-jährige Solothurner Künstler Frank Buchser wurde beauftragt, in einem
Gemälde die heilige Familie mit Elisabeth und Johannes dem Täufer darzustellen.

34 Klosterarchiv St. Josef, Nr. 23, Gebetserhörungen der Madonna im äusseren Chor, 1670.
«Verzeichnus einiger-/ausserordentlicher Guetthaten so bey / dem hl Marienbild /bey Sant
Joseph ...».

35 «Eine gothische, ca. 1 1/2 Meter hohe Schnitzfigur der Madonna, die mit dem Kinde auf
einem Kirchendache thront, wurde neuerdings durch «Restauration» verpfuscht. Sie soll,
wie das aus dem Kloster 5. Joseph stammende Tafelgemälde der «Madonna in den Erdbeeren»

von 1420, zur Zeit des Bildersturmes aus der Aare gerettet worden sein». In: Johann
Rudolf Rahn, Die mittelalterlichen Kunstdenkmäler des Cantons Solothum, Beilage zum
Anzeiger für schweizerische Altertumskunde 1893 Nr. 2 u. ff, Zürich 1893. 219f.

36 F[ranz] A[nton] Zetter-Collin, 203.
37 Gottfried Wälchli, Frank Buchser, Leben und Werk, Zürich 1941, 38-47.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



314 Paul Bühler-Hofstetter

Allerdings gefiel das Resultat den Schwestern ganz und gar nicht, was einen langen

Streit nach sich zog. Diese «Heilige Familie» befindet sich heute im neuen
St.-Josefs-Kloster. Erst 1865 konnte die «Madonna in den Erdbeeren» definitiv
vom Kunstverein erworben und im Juni dem Restaurator Andreas Eigner in Augsburg

Ubergeben werden. Bald darauf schrieb dieser:

«Sie [Zetter] und Ihre Herren Comité-Mitglieder werden über die Pracht und Schönheit

des Bildes, wenn es fertig in Ihrer Sammlung steht, erstaunen. Keine Gallerie
in ganz Deutschland kann ein so kostbares Kunstwerk von diesem Meister aufweisen

und alle kunstgebildeten Fachmänner und Autoritäten der historischen Kunstlit-
teratur müssen nach Solothum und dieses Bild sehen [,..].»38

Am 15. September 1865 ging das Gemälde wohlverpackt von Augsburg ab

und wurde in Solothurn öffentlich ausgestellt. Es kam somit in die städtische

Gemäldesammlung im Gemeindehaus und 1902 ins neueröffnete Museum der Stadt.

Wer könnte der Stifter gewesen sein?

Das Bild lässt keine eindeutige Zuweisung an einen Stifter zu, da es weder Wappen

noch Namen enthält. Ein einfacher, kniender Mann ist in der rechten unteren
Ecke dargestellt, der sich nicht prominent darstellen lassen wollte. Der Stifter war
ein frommer Mann, was sich in seiner Anbetungshaltung zeigt, sicher auch ein

Kunstliebhaber, der einen sehr begabten Künstler mit der Ausführung des Werks
betrauen konnte.

Der Stifter könnte dieses Votivbild in Auftrag gegeben haben, denn das Trä-

nenkrüglein und die weisse Rose lassen den Schluss zu, dass dem Stifter ein Kind
verstorben war und er es in geistiger Weise Maria anvertrauen wollte. Schliesslich
muss der Stifter in einer Beziehung zu Gottstatt und dieser Region gestanden
haben. Dies kann auf die Dynastie der Neuenburger Grafen zutreffen.

Die Abtei Gottstatt stand seit ihrer Gründung unter der Ägide der Grafen von
Neuenburg-Nidau. Beim Guglereinfall 1375 verstarb der letzte Graf Rudolf IV.
von Nidau kinderlos. Nach seinem Tod erfüllte seine Gattin Isabella 1335—

1395)39 ihre formellen Pflichten als Witwe und organisierte die Begräbnisfeierlichkeiten

in der Kollegiatskirche von Neuenburg. Die Grafschaft Nidau und
damit auch die Kastvogtei des Klosters Gottstatt kamen 1388 schliesslich an die
Stadt Bern.

38 Denkschrift zur Eröffnung von Museum und Saalbau, Kunstmuseum, Solothum 1902, 78f.
39 Lionel Bartolini, Art. Neuenburg, Isabella von, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS),

Version vom 04.11.2010.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren - Symbolik und Hintergründe 315

Mit dem Tod von Isabellas Vaters Ludwig war 1373 die männliche Linie der

Neuenburger Grafen erloschen und die Grafschaft fiel an sie. Ihre Schwester Va-
renne (Verena) war mit Graf Egino III. von Freiburg (im Breisgau) verheiratet
und hatte 1372 ihren Sohn Konrad geboren. Nach dem Tod seines Vaters (1385)
wuchs Konrad am Hof von Neuenburg als Pflegesohn seiner Tante Isabella auf.

Als diese 1395 starb, erbte also ihr Neffe als Graf Konrad III.40 die Grafschaft,
behielt aber die Titel eines Herrn von Badenweiler und den des Grafen von
Freiburg.

Konrad heiratete 1390 Maria von Vergy, die ihm zwei Söhne gebar: Johann

und Louis. Dieser (Geburtsjahr unbekannt) starb 1404 sehr jung, was den Vater
so sehr beschäftigte, dass er kurzerhand in Schloss und Herrschaft Verwalter
einsetzte und am 4. März 1404 Neuenburg verliess: zusammen mit einer grossen
Anzahl von Edlen, «poussé par un motif de zèle et de religion», getrieben vom
Motiv des Eifers und der Religion. Er unternahm eine Wallfahrt ins Heilige Land
und wurde dort zum Ritter vom Heiligen Grab geschlagen Diese Reise dauerte
fast zwei Jahre; 1406 kam er wieder heim.41

Nach dem Tod von Maria von Vergy (f 1407) heiratete Konrad 1413/18 in
zweiter Ehe Alix des Baux (1367-1426). Er war also mit verschiedenen Todesfällen

konfrontiert. Diese Ereignisse, aber auch die in dieser Zeit grassierenden
Seuchen und Hungersnöte haben ihn und seine Familie sicher geprägt. Die Grafen

von Neuenburg waren seit jeher religiös-kirchlich gesinnt. Die Stiftskirche von
Neuenburg, die «Unserer Lieben Frau» gewidmet war, wurde durch sie errichtet
und grosszügig unterstützt.

Die Hypothese, dass Graf Konrad III. von Neuenburg Stifter des Bildes gewesen

ist, lässt sich weder historisch noch heraldisch beweisen. Sie lässt sich höchsten

aus der Entstehungszeit und dem geografischen Umfeld, erschliessen, sowie
dem Umstand, dass ihm ein Kind verstorben war, was ihn zutiefst beschäftigt
hatte. Er könnte damit der Abtei Gottstatt, die er möglicherweis von seiner

Pflegemutter her kannte, zu diesem ehrwürdigen Marienbild verholfen haben.

40 Anne Jeanneret-de Rougemont, Art. Freiburg, Konrad von, in: Flistorisches Lexikon der
Schweiz (FILS), Version vom 22.05.2007.

41 Jonas Boyes, Annales historiques du Comté deNeuchâtel, Bale 1855, 411.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179



316 Paul Bühler-Hofstetter

Abbildung: Madonna in den Erdbeeren, Foto: Paul A. Bühler-Hofstetter

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179



Die Madonna in den Erdbeeren — Symbolik und Hintergründe 317

Die Madonna in den Erdbeeren - Symbolik und Hintergründe
Das Gemälde Madonna in den Erdbeeren zeichnet sich durch eine reiche Symbolik aus:
Erdbeeren als Nahrung für verstorbene Kinder, ein Kind mit einem Tränenkrüglein fur ein
verstorbenes Kind. Es war wohl als Memorialbild für ein verstorbenes Kind gedacht. Eine
Legende zum Tränenkrüglein will sagen, dass wir verstorbene Kinder Maria anvertrauen dürfen,

die ihnen einen Zugang zum Paradies verschaffen will. Als Maler wird Hans von Tief-
fenthal aus Schlettstadt angenommen. Das Bild wurde 1865 durch den Kunstverein Solothum
aus dem dortigen ehemaligen St.-Josefs-Kloster erworben. Nach einer Flussbildlegende soll
das Bild in der Reformationszeit (1528) die Aare heruntergeschwommen und frommen
Schwestern anvertraut worden sein. Dass es in der Abtei Gottstatt stand, kann aus dem dortigen

Marien-Patrozinium und der geografischen Nähe zu Solothum geschlossen werden. Als
Stifter kann Graf Konrad III. von Neuenburg in Frage kommen, der Pflegesohn der Witwe
des letzten Nidauer-Grafen aus der Gründerdynastie von Gottstatt.

Kunstgeschichte - Symbolik- Memorialbild - Solothum - Reformationszeit - Abtei Gottstatt.

La Madone aux. fraises - symbolique et contexte

Le tableau «La Madone aux fraises» se caractérise par un riche symbolisme: Des fraises
comme nourriture pour les enfants décédés, une enfant avec une cruche de larmes pour un
enfant décédé. Il s'agissait probablement d'une image commémorative pour un enfant
décédé. Une légende concernant la petite cruche de larmes veut dire que nous pouvons confier
les enfants décédés à Marie, qui veut leur procurer un accès au paradis. On suppose que le

peintre est Hans von Tieffenthal de Schlettstadt. Le tableau a été acheté en 1865 par
l'association artistique de Soleure dans l'ancien couvent Saint-Joseph de la ville. Selon une légende
fluviale, le tableau aurait descendu 1'Aar à l'époque de la Réforme 1528) et aurait été confié
à des sœurs pieuses. Le fait qu'il se trouvait à l'abbaye de Gottstatt peut être déduit du patronage

mariai et de la proximité géographique avec Soleure. Le comte Conrad III de Neuchâtel,
fils adoptif de la veuve du dernier comte de Nidau de la dynastie fondatrice de Gottstatt, peut
être considéré comme le donateur.

Histoire de l'art - Symbolique - Image commémorative - Soleure - Epoque de la Réforme

- Abbaye de Gottstatt.

Madonna delle fragole - simbolismo e contesto

Il dipinto délia Madonna delle fragole è caratterizzato da una ricca simbolistica: fragole
come nutrimento per bambini defunti, un bambino con un lacrimatoio per un bambino
defunto. Probabilmente, il dipinto fu concepito come immagine commemorativa per la
morte di un bambino. Una lettura del lacrimatoio ci fa intendere che possiamo affidare i

bambini morti prematuramente a Maria, che vuole permettere loro l'accesso in Paradiso.
Come autore si ipotizza Hans von Tieffenthal da Schlettstadt. Il quadro venne acquisito
nel 1865 tramite Tassociazione culturale di Soletta da quello che era stato il monastero di
S. Giovanni. Secondo una leggenda fluviale figurativa pare che il quadro abbia percorso il
fîume Aar durante la Riforma (1528) e che sia stato affidato a delle pie suore. Che si tro-
vasse nel monastero di Gottstatt puô essere supposto sulla base del patrocinio locale di
Maria e délia vicinanza geografica a Soletta. Il donatore potrebbe essere stato il conte Cor-
rado III di Neuchâtel, figlio in affidamento délia vedova dell'ultimo conte di Nidau délia
dinastia fondatrice dei Gottstatt.

Storia dell'arte - Simbolismo - Quadro commemorativo - Soletta - Periodo délia Riforma

- Abbazia di Gottstatt.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOI: 10.24894/2673-3641.00179



318 Paul Bühler-Hofstetter

Madonna in the Strawberries - Symbolism and Background
The painting Madonna in the Strawberries is characterised by rich symbolism: Strawberries

as food for deceased children and a child with a jar of tears, probably intended as a
memorial picture for a deceased child. A legend about the little tear jar says we may entrust
deceased children to Mary, who wants to give them access to paradise. Hans von Tieffen-
thal from Schlettstadt is assumed to be the painter. The painting was acquired in 1865 by
the Solothurn Art Society from the former St. Joseph's Monastery there. According to a
river painting legend, the artwork is said to have floated down the Aare during the
Reformation (1528) and been entrusted to pious sisters. The fact that it was in Gottstatt Abbey
can be inferred from its dedication to the Virgin Mary and its geographical proximity to
Solothurn. Count Konrad III ofNeuchâtel, the foster son of the widow of the last count of
Nidau from the founding dynasty of Gottstatt, may be the donor.

Art history - Symbolism - Memorial picture - Solothurn - Reformation period - Gottstatt
Abbey.

Paul A. Bühler-Hofstetter, dipl. theol., Diakon; https://orcid.org/0009-0005-4869-4261.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 305-318, DOl: 10.24894/2673-3641.00179


	Die Madonna in den Erdbeeren : Symbolik und Hintergründe

