
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche in der
koptischen Vita Pachomii

Autor: Bojowald, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit
der Mönche in der koptischen Vita Pachomii

Stefan Bojowald

In diesem Beitrag wird ein Detail aus der koptischen Vita Pachomii neu interpretiert.

Im Mittelpunkt der Betrachtung steht dabei die jüngere Phase der pachomi-
anischen Bewegung unter den Nachfolgern des berühmten Klostergründers. Der

heilige Abt Pachom selbst hat als großer Innovator und Organisator des christlichen

Mönchstums zu den wichtigsten Persöhnlichkeiten der frühen Kirchengeschichte

gehört.1 Die Vita Pachomii hat sich in mehreren Rezensionen erhalten,
deren gegenseitiges Verhältnis hier nicht weiter zu interessieren braucht. Die
Untersuchung literarischer Einzelmotive der Vita Pachomii steckt noch in den

Anfängen. Die Bemühungen, an dieser Situation etwas zu ändern, setzen erst in neuerer

Zeit so richtig ein. Der anschließend behandelte Aspekt kam darunter noch

gar nicht vor. Der hier gewählte Ansatz kann vor diesem Hintergrund als durchaus

innovativ gelten.
Die nächsten Zeilen vollziehen einen koptisch-syrischen Textvergleich, wobei

speziell auf den verruchten Lebenswandel einer Gruppe von Mönchen Bezug
genommen wird. Der moralische Sittenverfall unter den Mönchen wird mit folgenden

Worten drastisch vor Augen geführt. Die handelnde Person ist in Abt Hor-
siese zu sehen, der als zweiter Nachfolger des Pachom das Amt des Klostervorstandes

antrat. Die Aufgabe überstieg jedoch schon bald seine geistigen Kräfte,

1 Zu Pachom vgl. Christoph Joest, «Alle Tage den Menschen dienen». Pachomius (346) und
seine ursprüngliche Inspiration zum gemeinsamen Leben, in: Erbe und Auftrag, 67 (1991),
35-50; Christoph Joest, Die Pachom-Briefe 1 und 2. Auflösung der Geheimbuchstaben und
Entdeckungen in den Briefuberschriften, in: Journal of Coptic Studies, 4 (2002), 25-99;
Christoph Joest, Emeute Erwägungen zur Chronologie Pachoms (287-347), in: Journal of
Coptic Studies, 13 (2011), 157-181; Christoph Joest, Das Leben des Hl. Pachom und seiner
Nachfolger (Weisungen der Väter 24), Beuron 2016 passim; Stefan Bojowald, Die Vita des

koptischen Klostergründers Pachom, Synoptische Darstellung, Übersetzung und Analyse,
Berlin-Boston 2023, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOl: 10.24894/2673-3641.00178



298 Stefan Bojowald

weshalb er sich den früheren Lieblingsschüler des Pachom mit Namen Theodor
an seine Seite holte.2 In der Geschichte des pachomianischen Mönchtums zählt
Horsiese zu den eher blassen Gestalten. In diesem Zusammenhang sind folgende
Worte von besonderem Interesse:

«Danach rief er die Brüder und Häupter der Gemeinschaft und Apa Besarion
zusammen. Er hielt für sie eine große Versammlung ab und sagte zu ihnen: <Ich sehe,
dass vielen von euch der fleischliche Gedanke zu schaffen macht.) Dann sagte er
jedem einzelnen, was ihm fehle, denn viele von ihnen waren körperlich besudelt.
Denn sie befanden sich in Askese und fasteten, wobei ihre Münder vor Hunger und
Durst stanken, weil sie nicht annahmen, was geschrieben steht, das, was der heilige
Apostel gesagt hat: <Iss nicht davon, berühre es nicht!) <Aber wehe uns, Brüder,
wehe denen, die nach uns kommen, denn sie werden niemanden finden, der ihnen
ein einziges Wort sagt, das ihnen von Nutzen ist, außer allen unnützen Worten.
Wehe mir, wenn das, was der heilige Geist mir offenbart, den Brüdern widerfahren
wird, die nach uns kommen. Es wird eine Zeit geben, da die, die über diese Orte
herrschen werden, die Gesetze zersetzen, die der Apa uns gesagt hat, damit wir sie

notwendigerweise tun, und jeder, der sie sieht, hinter ihnen her lacht: Seht die Söhne
des Apa, wie sie essen, trinken, täuschen, lose und in Begierden unterwegs sind,
schwatzen und nicht edel sind, wie sie sich verschiedene Kleider und Mönchsgewänder

schaffen, wobei ihre Sandalen ihnen wichtig sind, indem sie Ringe schaffen
in Bezug auf ihre trägen Brüder, wobei sie tänzeln wie Gazellen, während die armen
unter den Brüdern weinen und seufzen wegen ihrer Bedürfnis, wobei sie sich
bekümmern in großer Pein.)»3

Die Perikope ist offenbar nur in der sahidischen Version der Vita überliefert,
in der bohairischen und griechischen Vita haben sich anscheinend keine Spuren
erhalten. Der hemmungslos verweltlichte Zustand, in dem sich die Mönche
befinden, wird durch eine Reihe von Faktoren deutlich gemacht. Der eitle Tand und
die weltlichen Scheingüter sind an die Stelle der inneren Besinnung und Einkehr

2 Zu Theodor vgl. B. Steidle, Der heilige Abt Theodor von Tabennesi. Zur 1600. Wiederkehr
des Todesjahres (368-1968), Erbe und Auftrag, 44 (1968), 91-103.

3 S15, 356, 1—29: mnnc.vn.vi Aqcox>Y£ egoyN nnccnhy mnnatthy<s ntcooyzc mn Am.
BHCApioN Aqeipe epooy NoyNoö NcyNgeApioN Ayu) nejcvq nay ac|nay cgAg njmt
tmytgn epenMeeye NTCApz t <uce NAq AoinoN .vqxu) enoYA noyA nncTcqcpAAT
MMOq GBOA XGAJWg NgHTOY ZC 2MnjCU)2M N!IGYCU)NA KAI TAp 6Y2NJ6NACKHCIC HNM

noxYTiA GApax>Y aoimc gAnegKO mniiibg gboa XGMnoYKvriGTCHj nay nvl
NTAngicpoc NAnocTOAoe xooq xeMnpjciTine oyAg Mnpguin egoyN aaaa oyio nan
U> NGCNMY OYOI NN6TNHY MNMGIDN JCCNCGNAge AN GNGTNAJCU) NAY NOyqjAXe NOyülT
eqNAUH|)eAei mmoy gihhti ijaac nim NAproN oyoi nai ctpuiric NCTcpenfiNÄ GToyvAB
<5u)xn mhooy epoi NAtpuine nngcnhy gtnhy hnncuin oyNoyoGiu; naujohig ntgng
TApXGI GJCNNGlTOnOC BU)A CBOA NNGNOMOC NAI NTAATTA XOOy NAN GTpGNAAY
2NOY2.TOP NTGOYN NIM GTNAY GpOOY CU)BG NCtDOy XGANAy GNUJIipG; NAm eyOytDM
eycui GYAri.vTA eyBHA gboa eyBHK gngcNGnioyNiA gykaAaaaagi ncgo an ri2YMe;PCK:
eyTAMIO NAY NgNipTHN CyijJOBe MNgNpAgTOY GpCNGyTOOyG NAAAy SyTAMIO
NgNgAAAK GNGyCON NAprON GyXIKOÖC N06 NKSAgCG epGNgHKC gNNCCNHy GypiMG
Aya) eyAipAgoM eTBGTeyxpiA GyMoyKj MMoy gNgGNNoe Njnce.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178



Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche 299

getreten. Das kontemplative Leben hat darunter im Vergleich zu früher sehr
gelitten. Der letzte Aspekt wird zwar so nicht ausdrücklich in Worte gefasst, kann
aber wohl in Gedanken hinzugefügt werden. Der mögliche Niedergang der

Koinonia hatte sich bereits in düsteren Vorahnungen des charismatisch begabten
Pachom angekündigt. Die Erscheinungen, die er in Extasse schaute, nahmen nicht
selten ein bedrohliches Ausmaß an.4 Das oben gemalte Schreckenszenario steht

allerdings etwas mit der historischen Realität in Widerspruch, da das pachomia-
nische Mönchtum mit dem Bau der Kathedrale von Pbou und der Gründung des

Klosters Metanoia bei Alexandria eine späte Blüte erfuhr. Der endgültige
Schlussstrich unter das pachomianische Kapitel sollte bekanntlich erst durch den

byzantinischen Kaiser Justinian I. gezogen werden. Die Koinonia wurde damals
letztendlich von den Wogen der Auseinandersetzung um Chalzedon mit sich
gerissen. Die Hauptrolle sollte dabei auf koptischer Seite der Abt Abraham von Far-

schut spielen.5 Der frische Wind, der in der Zeit davor geweht hatte, bleibt hiervon

unberührt. Die oben zitierten Aussagen sind daher vielleicht in rein hypothetischem

Sinn zu verstehen. Die Möglichkeit ist ebenso nicht ausgeschlossen, dass

das gesamte Phänomen karikierend überzeichnet ist. Die Grundtendenz der Worte
wird dadurch jedoch kaum geändert. Die zitierte Formulierung weist Züge auf,
wie sie in der apokalyptischen Literatur Fuß fassen sollten. Das folgende Beispiel
tritt dafür den definitiven Beweis an. Das Beispiel ist so gewählt, dass der zeitliche

Abstand zum koptischen Text möglichst gering ist.

Das diesbezügliche Vergleichsmaterial wird von einer Stelle in der syrischen
Apokalypse des Pseudo-Methodius gebildet.6 Die Schrift selbst sollte sich recht

4 S10, 56a, 23-57b, 4; S4, 232, 11-233, 10.
5 Zu Abraham von Farschut vgl. James E. Goehring, Remembering Abraham of Farshut: his¬

tory, hagiography, and the fate of the Pachomian tradition, in: Journal of Early Christian
Studies, 14 (2006), 1-26; James E. Goehring, Politics, monasticism, and miracles in sixth
century Upper Egypt: a critical edition and translation of the Coptic texts on Abraham of
Farshut, Tübingen 2012, passim; Alexandra Hasse-Ungeheuer, Das Mönchtum in der
Religionspolitik Kaiser Justinians I. - Die Engel des Flimmels und der Stellvertreter Gottes auf
Erden, Berlin/Boston 2016, 305-313; Bernard Flusin, Das Aufblühen des östlichen Mönch-
tums, in: Luce Pietri (Flg.), Der lateinische Westen und der byzantinische Osten (431-642),
(Die Geschichte des Christentums, Religion-Politik-Kultur 3), Freiburg/Basel/Wien 2001,600.

6 Zur Apokalypse des Pseudo-Methodius vgl. Francisco J. Martinez, Eastern Christian Apoca¬
lyptic in the Early Muslim Period: Pseudo-Methodius and Pseudo-Athanasius, Washington,
1985, 2-205; Robert G. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It. A Survey and Evaluation of
Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton 1997, 263-267; Gerrit J.

Reinink, Neue Erkenntnisse zur syrischen Textgeschichte des «Pseudo-Methodius», in: Hero
Hokwerda/Edmé R. Smits/Marinus M. Woesthuis (ed.), Polyphonia Byzantina. Studies in Honour

ofWillem J. Aerts (Mediaevalia Groningana 13) Groningen 1993,85-96; Gerrit J. Reinink,
Pseudo-Methodius und die Legende vom römischen Endkaiser, in: Gerrit J. Reinink, Syriac
Christianity under Late Sasanian and Early Islamic Rule (Variorum collected Studies Series),
Aldershot 2005, 82-111; Gerrit J. Reinink, Ps.-Methodius: a Concept of History Response to

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178



300 Stefan Bojowald

schnell zum beliebtesten Textmedium dieser Art im gesamten westlichen und
östlichen Mittelmeerraum entwickeln.7 Das Literaturwerk gehört zu den wenigen
Schriften, die aus dem Syrischen ins Griechische übersetzt wurden. In der

Vergangenheit wurde es irrtümlich einem Bischof Methodius aus dem Anfang des 4.

Jhdts. zugeschrieben, was der Grund für die heutige Bezeichnung ist. Der Inhalt
bietet u. a. einen Abriss der Weltgeschichte, ohne sich aber strikt an historische
Fakten zu halten. Die tatsächliche Abfassung des Werkes kann auf das Jahr 692 n.

Chr. datiert werden. Der äußere Anlass wurde wohl durch die unter Abd al-Malik
den Nichtmuslimen auferlegten Sonderzahlungen und den daraus resultierenden
massenhaften Konvertierungen von Christen zum Islam gegeben.8 Der Kalif kann

zu den bedeutendsten Herrschern der Umayyadenzeit gerechnet werden. Die
Errichtung des Felsendomes unter Abd al-Malik auf der ehemaligen Stätte des
jüdischen Tempels in Jerusalem hat vielleicht alternativ eine Rolle gespielt.9

Die im Anschluss zitierte Stelle wird für die hiesigen Zwecke als inhaltlich
besonders relevant herausgegriffen. Die Pervertierung des christlichen Ideals
wird dort auf folgende Weise charakterisiert:

«Auch diesen Söhnen Ismaels erlaubt Gott nicht, weil er sie liebt, dass sie in das

Königreich der Christen eintreten, sondern wegen des Frevels und der Sünde, die
durch die Christen getan wurden: Gleiches wurde in einer früheren Generation nicht
getan, dass nämlich Männer in der ausschweifenden Kleidung der Huren gekleidet,
wie Jungfrauen geschmückt waren. Und sie stehen öffentlich in den Straßen der
Städte und sind in Rage in der Trunkenheit und in der Unkeuschheit ohne Scham.»10

the Rise of Islam, in: Gerrit J. Reinink, Syriac Christianity under Late Sasanian and Early
Islamic Rule (Variorum collected Studies Series), Aldershot 2005, 149-187.

7 Bernard McGinn, Visions of the End. Apocalyptic Traditions in the Middle Ages, New York
1979, 70.

8 Zu diesen Sonderzahlungen vgl. Sebastian Brock, Syriac Sources for Seventh-Century His¬

tory, in: Byzantine and Modern Greek Studies, 2 (1976), 34; zu den Konversionen vgl. Gerrit
J. Reinink, Following the Doctrine of the Demons. Early Christian Fear of Conversion to
Islam, in: Jan N. Bremmer/Wout J. van Bekkum/Arie L. Molendijk (ed.), Cultures of
Conversion (Groningen Studies in Cultural Change 18), Louvain 2005, 127-138; G. R. D. King,
Islam, Iconoclasm, and the Declaration of Doctrine, in: Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, 48/2 (1985), 267-277.

9 Oleg Grabar, The Shape of the Holy. Early Islamic Jerusalem, Princeton 1996, passim; zum
Felsendom unter al-Malik vgl. Julian Raby/Jeremy Jondes (ed.), Bayt al-Maqdis: Abd al-
Maliks Jerusalem, I, Oxford 1992 passim; Oleg Grabar, The Dome of the Rock, Cam-
bridge/MA 2006, passim.

10 Harald Suermann, Die geschichtstheologische Reaktion aufdie einfallenden Muslime in der
edessenischen Apokalyptik des 7. Jahrhunderts (Evangelische Hochschulschriften XXIII/
256), Frankfurt/Bern/New York 1985, 62; zu dieser Stelle vgl. auch Han J. W. Drijvers, The
Gospel of the Twelve Apostles: A Syriac Apocalypse from the Early Islamic Period, in:
Averil Cameron/Lawrence I. Conrad (eds.), The Byzantine and Early Islamic Near East Volume

I: Problems in the Literary Source Material (Studies in Late Antiquity and Early Islam
1/1), Berlin 2021,202.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178



Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche 301

Die Worte lassen in letzter Konsequenz an Deutlichkeit nichts zu wünschen

übrig. Die verheerende Situation unter der christlichen Bevölkerung wird auf fast
die gleiche Weise wie im koptischen Beispiel geschildert. Der Eindruck täuscht
wohl nicht, dass auch eine gewisse Dekadenz von den frommen Seelen Besitz

ergriffen hat. Der Einbruch der Araber in die Welt des fruchtbaren Halbmondes
wird so als gerechte Strafe interpretiert.11 Die gleiche Attitüde lässt sich - dies sei

der Vollständigkeit halber erwähnt - bei armenischen Autoren feststellen.12 Das

Motiv geht letzten Endes auf das Alte Testament zurück. Der Zorn J H WH's auf
den Ungehorsam der Israeliten drückt sich dort an mehreren Stellen durch die

Unterjochung durch fremde Völker aus. Der Prophet Mohammed selbst wird
bekanntlich mit keiner Silbe in der Apokalypse des Pseudo-Methodius erwähnt.

Die Auswertung bietet sich auf folgende Weise an: Die Gemeinsamkeiten treten

in aller nur denkbaren Schärfe hervor. In beiden Texten wird die übertriebene
Prunksucht der Gläubigen als sittlich verwerfliches Problem betrachtet. Die
Parallele besteht nicht zuletzt auch darin, dass in beiden Texten Krisen- oder
Übergangszeiten zur Sprache gebracht werden. Der Punkt ist mindestens genauso
wichtig zu betonen. In aller Deutlichkeit muss betont werden, dass es sich um

11 Zu den verschiedenen christlichen Erklärungen der arabisch-islamischen Eroberungen vgl.
Walter E. Kaegi, Initial Byzantine Reactions to the Arab Conquest, in: Church History, 38
(1969), 139-149; Sebastian Brock, Syriac Views of Emerging Islam, in: Gautier H. A. Juyn-
boll (ed.), Studies on the First Century of Islamic Society (Papers om Islamic History 5),
Carbondale-Edwardsville 1982, 9-21; Robert G. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It: A
Survey and Evaluation of Christian, Jewish, and Zoroastrian Writings on Early Islam (Studies

in Late Antiquity and Early Islam 13), Princeton/New Jersey 1997, 116ff; Andrew N.
Palmer et al., The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles (Translated Texts for
Historians 15), Liverpool 1993, passim; Stephen J. Shoemaker, A. Prophet has Appeared, The
Rise of Islam through Christian and Jewish Eyes. A Sourcebook, Oakland 2021, passim;
Josephine van den Bent/Floris van den Eijnde/Johan Weststeijn, Late Antique responses to
the Arab conquests, Leiden 2022, passim; Harald Suermann, Early Islam in the Light of
Christian and Jewish Sources, in: Angelika Neuwirth/Nicolai Sinai/Michael Marx (ed.), The
Quran in Context (Historical and Literary Investigations into the Quranic Milieu, Texts and
Studies on the Quran 6), Leiden/Boston 2010, 136-127; Willem J. Aerts, Panorama der
byzantinischen Literatur, in: Lodewijk J. Engels/Heinz Hofmann (Hrsg.), Spätantike. Mit
einem Panorama der byzantinischen Literatur (Neues Handbuch der Literaturwissenschaft
4), Wiesbaden 1997, 656; vgl. auch allgemein Peter Gemeinhardt, Geschichte des Christentums

in der Spätantike (Neue Theologische Grundrisse), Tübingen 2022, 386-389; Sidney
H. Griffith, Crosses, Icons and the Image of Christ in Edessa. The Place of Iconophobia in
the Christian-Muslim Controversies of Early Islamic Times, in: Philipp Rousseau/M. Pa-
poutsakis (ed.), Transformations ofLate Antiquity. Essays for Peter Brown, Farnham 2009,
67; Octavian-Adrian Negoita, Eastern Christian's Engagement with Islam and the Quran.
Texts, Contexts and Knowledge Regimes (The European Quran Band), Berlin/Boston 2024,
passim.

12 Rodney M. Thomson, Biblical Themes in the Armenian Historian Sebeos, in: Gerrit J. Rein-
ink/Alexander C. Klugkist (eds.), After Bardaisan, Studies on Continuity and Change in Syriac

Christianity in Honour of Professor Han J. W. Driivers (OLA 89), Leuven 1999, 295-
302, 299.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178



302 Stefan Bojowald

eine motivgeschichtliche Übereinstimmung handelt. Die Annahme einer direkten
oder indirekten Abhängigkeit schösse daher über das Ziel hinaus. Die Umstände

sprechen dafür, dass man es mit einer getrennten Entwicklung zu tun hat. Das

kulturelle Milieu der christlichen Spätantike schuf den Nährboden, auf welchem
die Vorstellung gedeihen konnte. Das Phänomen selbst kommt daneben auch

sonst in der christlichen Literatur der Spätantike vor. In diesem Fall scheint es

sich daher um einen gängigen Topos zu handeln. Der übermäßige Schmuckkonsum

ist ein Vorwurf, der z. B. bei Clemens Alexandrinus dem weiblichen
Geschlecht gemacht wird. Das nur allzu menschliche Verhalten wurde von manch
einem Protagonisten der alten Kirche als moralisch anstößig getadelt. Die Absage
an Prunkkleider und andere Güter der Welt zeichnet z. B. nach Cyprian den wahrhaft

Gläubigen in der Verfolgungszeit aus.13 Der Kontrast könnte nicht größer
sein. Das Gesagte schließt aber nicht aus, dass das Motiv auch in sein positives
Gegenteil verkehrt werden konnte. In der Mystologie der sieben Zenturien eines

anonymen Zeitgenossen Simons «von der Gnade» und Isaaks von Ninive wird
die mit ihren Geschmeiden geschmückte Braut als Sinnbild für den mit der Schönheit

der Tugenden dekorierten Mönch herangezogen.14

Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche
in der koptischen Vita Pachomii

In diesem Beitrag wird ein neuer Zugang zu einer Passage in der koptischen Vita Pachomii
versucht. Der Schwerpunkt liegt dabei auf der Beschreibung des zügellosen Lebens einiger
Mönche. Die Lust am Tragen schöner Kleider und andere weltliche Vergnügungen werden
ausdrücklich kritisiert. Das gleiche Motiv lässt sich in der syrischen Apokalypse des
Pseudo-Methodius ausmachen.

Koptische Patristik - Syrische Patristik - Kleidung - Vita Pachomii - Apokalypse des
Pseudo-Methodius.

Une brève observation sur la dépravation des moines dans la Vita Pachomii copte
Cet article tente une nouvelle approche d'un passage de la Vita Pachomii copte. L'accent
est mis sur la description de la vie débridée de certains moines. Le désir de porter de beaux
vêtements et d'autres plaisirs mondains est spécifiquement critiqué. Le même motif peut
être isolé dans l'Apocalypse syrienne du Pseudo-Méthode.

Patristique copte - patristique syrienne - vêtements - Vita Pachomii - Apocalypse du
Pseudo-Méthode.

13 Karl Strobel, Das Imperium Romanum im «3. Jahrhundert». Modell einer historischen
Krise? Zur Frage mentaler Strukturen breiterer Bevölkerungsschichten in der Zeit von Marc
Aurel bis zum Ausgang des 3. Jh. n. Chr. (Historia 75), Stuttgart 1993,164.

14 Georg G. Blum, Die Geschichte der Begegnung christlich-orientalischer Mystik mit der
Mystik des Islam (Orientalia Biblica et Christiana 17), Wiesbaden 2009, 130.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178



Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche 303

Breve osservazione sulla depravazione dei monaci nella Vita Pachomii copta
In questo articolo si tenta un nuovo approccio ad un passo deila Vita Pachomii copta. L'at-
tenzione si concentra sulla descrizione della vita sfrenata di alcuni monaci. La brama di
indossare abiti belli e altri piaceri mondani vengono esplicitamente criticati. Lo stesso tema
pub essere individuato nell'Apocalisse siriana dello Pseudo Metodio.

Patristica copta - Patristica siriaca - vestiti - Vita Pachomii - Apocalisse dello Pseudo
Metodio.

A BriefObservation on the Depravity of the Monks in the Coptic Vita Pachomii

This paper attempts a new approach to a passage in the Coptic Vita Pachomii. The focus
will be on describing the unbridled life of some monks. The lust for wearing beautiful
clothes and other worldly pleasures was specifically criticised. The same motif can be
spotted in the Syrian Apocalypse of Pseudo Methodius.

Coptic Patristic - Syrian Patristic - Clothes- Vita Pachomii- Apocalypse ofPseudo Methodius.

Stefan Bojowald, Dr., Ägyptologisches Seminar der Universität Bonn; https://or-
cid.org/0000-0001 -6947-1685.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 297-303, DOI: 10.24894/2673-3641.00178




	Eine kleine Beobachtung zur Lasterhaftigkeit der Mönche in der koptischen Vita Pachomii

