
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Der Vatikan im internationalen Raum : ein epistemologischer Turn
zwischen Zweitem Weltkrieg und Zweitem Vatikanum

Autor: Cerny-Werner, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vatikan im internationalen Raum -
Ein epistemologischer Turn zwischen
Zweitem Weltkrieg und Zweitem Vatikanum

Roland Cerny-Werner

Mit der durch das II. Vatikanum vollzogenen Hinwendung der katholischen Kirche

zur Welt und dem aus kirchengeschichtlicher Perspektive spektakulären Auftritt

Pauls VI. bei der UN-Vollversammlung, wo der Papst auf Einladung des

Generalsekretärs U Thant am 4. Oktober 1965 eine Rede hielt, wurde aufmerksamen

Zeitgenoss*innen gewahr, dass sich in der vatikanischen Diplomatie ein Wandel
vollzog.1 Die Hinwendung zur Welt - aus dem Konzil heraus als theologische
Prämisse und Anspruch an das eigene Wirken postuliert - war mehr als nur der

Einsicht in die Notwendigkeit geschuldet, die für die Jahrzehnte der Zwischenkriegs-

und Nachkriegszeit als vordringlich angezeigt erschien. Mit seiner Rede,
die in der historischen Analyse durchaus als politisches und vor allem auch

theologisches Grundsatzprogramm zu verstehen ist, legte Paul VI. hinsichtlich des

Weltgeschehens die päpstliche Perspektive dar, für die die Friedenswahrung das

existenzielle und globale Paradigma sein sollte. Dem Ort seiner Rede - den
Vereinten Nationen - attestierte der Papst, «Schule des Friedens»2 zu sein; zugleich
offenbarte er, dass die Katholische Kirche bereit sei, diesen Lernprozess als global

positionierte Entität zu flankieren. Er zeigte an, dass ein Prozess, der die päpstliche

Diplomatie konzeptionell aus der selbstgewählten Isolation herausführte,
seinen vorläufigen Höhepunkt erreicht hatte. Dem von Pius IX. einst als leitge-

1 Vgl. grundlegend zum Vatikan als Akteur im internationalen Raum: Mariano Barbato, Licht
der Welt? Der Heilige Stuhl in der postsäkularen Weltgesellschart, in: Ines-Jacqueline
Werkner/Oliver Hidalgo (ed.), Religionen - Global Player in der internationalen Politik?,
Wiesbaden 2014, 111-140.

2 «Sie lehren die Menschen den Frieden. Die Vereinten Nationen sind die große Schule, in der
man diese Erziehung erhält, [...].»; Paul VI. vor der UN-Vollversammlung am 4. Oktober
1965, in: Paul VI., Die Friedensrede Papst Pauls VI. an die Vereinten Nationen. Gehalten
vor der Vollversammlung am 4. Oktober 1965, in: Vereinte Nationen: German Review on
the United Nations, 6 (1965), 193-196, 194.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



248 Roland Cerny-Werner

dankliche Abwendung von der modernen/zeitgenössischen Welt erlassenen
Syllabus der Irrtümer der Zeit3 wurde - freilich nicht formal, aber eben offensiv
kommunikativ - ein Syllabus der interessierten Offenheit im Zugriff auf die Welt
entgegengestellt.

Mit diesem theologisch-politischen Programm - auch und vor allem für die

päpstliche Diplomatie von Gültigkeit - wurde jedoch auch eine Perspektive auf
die Ereignisse des Kalten Krieges nach innen und außen offengelegt, die - zuvorderst,

aber nicht nur - nach dem II. Vatikanum umgesetzt wurde. Neben der
(Bewahrung der Schöpfung) war die Wahrung des Friedens allen Päpsten des 20.
Jahrhunderts ein Anliegen, das durch die dramatischen Ereignisse dieser Epoche
immer wieder Dynamisierungsimpulse erfuhr.

Idealerweise fragt die Wahrung des Friedens nicht nach Ideologie, selbst wenn
Fragen nach Urheberschaft und Schuld für kriegerische Ereignisse, Situationen
und Konflikte, die spätestens seit dem Ersten Weltkrieg globale Ausmaße erreichten

und nicht selten eliminatorische Züge annahmen, jedenfalls nach Antworten
verlangen. Und doch führte die Blockrivalität des Kalten Krieges zu einem neuen,
elementar bedrohlichen Vernichtungsszenario, das Kontakte durch den Eisernen

Vorhang hindurch unabdingbar machte.
Indem sich der Papst als Sprachrohr globalen Friedenswillens gerierte,

versuchte er auch, ideologische Grenzen zu überwinden, indem er sie anerkannte -
freilich nicht aus Zuneigung zu der einen oder der anderen Seite, sondern
vielmehr im Anspruch auf die eigene Verfasstheit und sogar deren Parallelstellung
zu den Vereinten Nationen:

«... die einen mit den anderen zu vereinen. Sie [die UNO] sind eine Vereinigung.
Sie sind eine Brücke zwischen den Völkern. Sie sind ein Netz von Beziehungen
zwischen den Staaten. Wir möchten fast sagen, dass Ihre Besonderheit in der
weltlichen Ordnung widerspiegelt, was Unsere katholische Kirche in der geistigen
Ordnung sein will: einzig und weltumfassend. Man kann auf der Erde für die ideologische

Gestaltung der Menschheit nichts Erhabeneres ersinnen.»4

Der Papst verwies hier explizit auf seinen traditionellen Titel und das uralte
Amt des Pontifex maximus, als der er als Brückenbauer zwischen den Welten,
mithin also als Mittler zwischen Himmel und Erde figuriert, und deutete zudem
eine methodische Parallele an, die durchaus als Versuch gewertet werden kann,
der Welt ein theologisch-ekklesiologisch begründetes Sosein anzubieten und

gleichzeitig die eigene Überweltlichkeit (im soziologischen Sinn) klarzumachen.

3 Als Appendix der Enzyklika «Quanta Cura» vom 8. Dezember 1864; Pius IX., Litterae Apo-
stolicae Quanta cura. Syllabus complectens praecipuos nostrae aetatis errores, in: AAS, 3

(1867), 160-176, 168-176.
4 Paul VI., Friedensrede (wie Anm. 2), 194.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 249

Diese ebenso politische wie theologische Perspektive führte erkennbar zu
einer Neubewertung des vatikanischen Engagements auf internationalem Parkett

und - durchaus über die ideologischen Blöcke hinweg - zu einer Rezeption als

besonnenen, souveränen Partner und damit verbunden als echten, als ehrlich

wahrgenommener Mittler. Zudem war dies der vorläufige Höhepunkt eines

Prozesses, der spätestens mit dem machtvollen Zugriff der sowjetischen Führung auf
Ostmitteleuropa nach dem Zweiten Weltkrieg evident und mit der Zeit immer
relevanter wurde. Andrâs Fejérdy stellte diese Problemlage zwar für den Beginn
des Kalten Krieges dar, allerdings büßt diese treffende analytische Aussage, vor
allem aufgrund ihrer eingelagerten Dialektik, nichts an Aussagekraft über die
gesamte Epoche des Kalten Krieges ein:

«The division of the world into spheres of interest put the Vatican's Eastern policy
into an increasingly difficult context, as religion and, in particular, the cause of the
Catholic Church became important subjects of the geopolitical strategy ofboth great
powers as they entered the Cold War. The United States looked to the Christian
world for support in arresting the spread of communism, and the Soviet Union
wanted the opposite: to prevent the emergence of a Central and Eastern European
Catholic bloc.»5

In diesem Kontext, vor der versammelten Weltöffentlichkeit, mit einem im

globalen Maßstab interessiert rezipierten Reformkonzil <im Rücken), manövrierte
Paul VI. den Vatikan unmissverständlich und so für jeden Menschen sichtbar,
aktiv, konzeptionell und durchaus entschieden in das dynamische Fahrwasser des

Kalten Krieges. Seine Agenda war dabei durchwegs vom päpstlichen Machtanspruch

geleitet, der den Nachfolger Petri im internationalen Raum auch als Primas

einer hierarchisch strukturierten und gefestigten Kirche etabliert wissen wollte.
Die Performativität dieser innerkirchlichen wie diplomatischen Interaktionen

formte somit einen Akteur im internationalen Feld, der im Rahmen der An- und

Entspannungsschübe des Kalten Krieges und später nicht unwesentlich im KSZE-
Prozess (neben klar erkennbaren Eigeninteressen) für wichtige Impulse zu sorgen
vermochte, aber auch als vermeintlich neutraler moderierender Bezugspunkt von
den politischen Akteuren der Zeit angerufen werden konnte. Diese grundsätzliche
Positionierung machte es aber notwendig, den Fokus auf die konzeptionelle
Ausformung vatikanischer Diplomatie und Politik im Weltgeschehen zu werfen.

Ein Eckpunkt vatikanischer (Außen-)Politik im 20. Jahrhundert bildete die

Sorge um das Verhältnis der katholischen (Orts-)Kirchen zu den sie beheimatenden

Staaten. Das galt wohl vor allem nach den umfänglichen und teilweise dra-

5 Andrâs Fejérdy, Intransigent anti-communism and/or pragmatic diplomacy? Pius XII's East¬

ern policy between world war and cold war, in: Anuario Historia de la Iglesia, 33 (2024),
19—47.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



250 Roland Cerny-Werner

matischen staatsbildenden Veränderungswellen und den sich jeweils daraus
ergebenden nachkriegszeitlichen Bedingungen, im Besonderen im europäischen Kontext:

- in den 1920er- und 1930er-Jahren, nach dem Ende des Ersten Weltkriegs,

- in der konzeptionell eliminatorischen Bedrohung durch das Deutsche Reich
sowie

- nach der Befreiung Deutschlands und dem Ende des Zweiten Weltkriegs.
Es genügt diesbezüglich z.B. ein vergleichender Blick in die jeweils relevanten

Karten des «Atlas Hierarchicus» der katholischen Kirche, um die umfangreiche
diesbezügliche Affizierung der kirchlichen Zirkumskriptionen und die daraus
erwachsenden Problemlagen für die Kirche zu erahnen:6 Veränderungen, die mit
kirchenaffinen bzw. vordergründig nicht kirchenfeindlichen Staaten auf dem

Verhandlungsweg akkordiert werden konnten und die durchaus auch umfangreiche
bilaterale Vereinbarungen (so unter anderen in den Zwanziger- und Dreißigerjahren

mit den Ländern des Deutschen Reichs, Österreich oder Ungarn u. a.) nach

sich zogen. Nicht in jedem Fall kam es zu konkordatären Beziehungen, aber der
Vatikan war durchaus bereit, neue Gegebenheiten anzuerkennen und dementspre-
chende Handlungen zu explizieren, so z. B. die Konkordatsschlüsse mit Preußen

(1929), dem Deutschen Reich und Österreich (1933), aber auch die Errichtung
einer Nuntiatur in Budapest (1920). Dies waren Vorgänge, die in der Zwischenkriegszeit

geregeltem diplomatischen Vorgehen entsprachen, ohne in jedem Fall
ganzheitliche und endgültige Entscheidungen z. B. für die Organisationsstruktur
der jeweiligen Ortskirche zu treffen. So entstanden etwa neue (Erz-)Bistümer,
andere Zirkumskriptionseinheiten blieben - wenn nötig - jedoch unangetastet oder
wurden durch flexible kanonische Maßnahmen regierungsfähig gehalten.

Was dies zeigt, ist zunächst einmal, dass die vatikanische Diplomatie auch und
gerade schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts in extremen und umfänglichen
Veränderungsphasen ihren Handlungsspielraum sowie ihre Handlungsfähigkeit unter
Beweis stellte. Es handelt sich um eine Entwicklung, bei der nach den Jahrzehnten

6 In: Karl Streit, Atlas hierarchicus. Descriptio geographica et statistica S. Romanae Ecclesiae
tum Occidentis tum Orientis juxta statum praesentem - accedunt etiam nonnullae notae his-
toricae necnon ethnographicae, Paderborn 1913 & ders., Atlas hierarchicus. Descriptio
geographica et statistica Sanctae Romanae Ecclesiae tum Occidentis tum Orientis juxta statum
praesentem - accedunt nonnullae notae historicae necnon ethnographicae, Paderborn 1929
& Heinrich Emmerich, Atlas hierarchicus. Descriptio geographica et statistica Ecclesiae Ca-
tholicae tum Occidentis tum Orientis, Mödling 1968. Vor allem für den mittel-, ost-,
südosteuropäischen Bereich relevant: Atlantas Hierarchicus 1913 & 1929, Deutschen Reich (Karte
9, 9a) / Österreich-Ungarn bzw. Österreich, Ungarn, Cechoslovakische Republik, Jugoslawien

(Karte 10) / Rußland (Karte 12) / Atlantas Hierarchicus 1929, Deutschen Reich (Karte
9a) / Polen und Litauen (Karte IIa) / Atlantas Hierarchicus 1968, Mitteleuropa (S. 16f) /
S.S.S.R. (S. 22).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 251

päpstlicher Selbstisolation unter Pius IX. und deren langsamen, aber stetigen
Aufweichung unter dessen direkten Nachfolgern spätestens mit Benedikt XV. wieder
ein auf internationalem Parkett agierender Papst auftrat. Das Wieder-in-Erschei-
nung-Treten eines Papstes erfolgte selbstgewählt und konzeptionell. Obgleich die

päpstlichen Friedensbemühungen relativ erfolglos blieben, so erfolgten sie doch
in dem Bewusstsein, dass unter den sich extrem verändernden und zuspitzenden
politischen, technischen, ökonomischen und kulturellen Entwicklungen nur ein
aktiver und teleologischer Zugriff aufdas Weltgeschehen Einfluss und Prosperität
garantiert.7

Und doch sollten zudem zwei weitere wesentliche und herausfordernde Marker

für die päpstliche Diplomatie zu großer Bedeutung erwachsen:
1. Ab 1917 der erstmalig in der Kirchengeschichte notwendige Umgang mit

grundsätzlich religionsfeindlichen (nicht nur kirchenfeindlichen) Regimes, im
Sinne eines etatistisch-kommunistischen Staates Sowjetrussland (ab 1922

Sowjetunion) und nach 1945 die Formierung und Fundierung des sogenannten
(Ostblocks).

2. Die außergewöhnlichen Herausforderungen an die päpstliche Friedensdiplomatie

in extrem kriegerischen Zeiten und die spätestens nach dem Ende des

Ersten Weltkriegs vorstellbare ganzheitliche Vernichtung menschlicher
Lebensgrundlagen, die durch den dramatischen Verlauf des Zweiten Weltkriegs an
Evidenz gewann und sich mit dem Herandämmern des Atomzeitalters zu einer exis-
tenziell relevanten Bedrohung auswuchs.

Beide Stränge vatikanischer Politik mussten nach dem Zweiten Weltkrieg
zusammen gedacht werden, gingen sie in diesem Zusammenhang doch mit der
Einsicht einher, dass die Systemkonkurrenz des Kalten Krieges ein globales Phänomen

sei und ein noch nie dagewesenes (Selbst-)Vernichtungspotenzial in sich

berge. Diese Erkenntnis öffnete auch einen theologischen Horizont: Die (Bewahrung

der Schöpfung) als religiöse, kirchliche und politische Aufgabe sollte zum
wesentlichen Grundparadigma vatikanischer (Friedens-)Diplomatie im Kalten

Krieg der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts werden.
Auch wenn Paul VI. mit seiner (Friedensrede) vor der UNO, mit seiner

weltweiten Reisetätigkeit auch als Botschafter dieser Politik8 und den von ihm
angestoßenen Reformen in der römischen Kurie deutlich sichtbar an diesem konzeptionell

veränderten Auftreten des Vatikans im internationalen Raum arbeitete, hatten

selbstredend auch schon seine Vorgänger in ihrem Wirken für Frieden und
Bewahrung der Schöpfung wichtige Weichen gestellt - nicht zuletzt durch direkte

7 Zur Außenpolitik und Friedenspolitik Benedikts XV. vgl. Jörg Emesti, Friedensmacht. Die
vatikanische Außenpolitik seit 1870, Freiburg u.a. 2022, 93-102.

8 Paul VI. war der erste Papst der Kirchengeschichte, der seine Füße auf alle (bewohnten)
Kontinente der Erde setzte.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



252 Roland Cerny-Werner

Beteiligung Giovanni Battista Montinis als erfahrenem Diplomaten und Mitarbeiter

dreier Päpste.9

Und doch offenbarte dieser Blick, vor allem was die Fünfzigerjahre des 20.

Jahrhunderts anlangt, eine gewisse Ambivalenz - eine merkwürdige Spannung
zwischen aktiver Zuwendung zu den makropolitischen und gesellschaftspolitischen

Veränderungen der Nachkriegswelt einerseits und auffälliger Beharrlichkeit

in kirchenpolitischen Fragen seitens des Pacelli-Papstes andererseits. Unter
Pius XII. wurde nicht nur die grundsätzlich ekklesiologische Frage nach der
Beschaffenheit der Kirche als Mystischer Leib Christi verhandelt (wobei die
Gleichsetzung des Leibes mit der römisch-katholischen Kirche in den Fluren des

vatikanischen Palastes außer Zweifel gestanden sein dürfte),10 vielmehr musste die
Rolle dieses Mystischen Leibs Christi auch reaktiv in eine sich liberalisierende,
modernisierende und ideologisierende Welt eingespeist und damit - wohl eher

ungewollt - neu bestimmt werden.
Waren der Papst und die römische Kurie in den Jahren des durch das

nationalsozialistische Deutschland verübten Völkermords zwar zur vorsichtigen
Parteinahme für die Befreiungsallianz bereit, so vermied Pius XII. doch die offene
Konfrontation mit dem Aggressor und dem nachmaligen Besatzer Italiens. Dies war
vor allem eine Flinwendung zur transatlantischen Achse, wobei man in den

Vereinigten Staaten mit zunehmender Kriegsdauer nicht nur die kommende
Führungsmacht sah, sondern sich auch kirchenpolitische Unterstützung im Kampf
gegen den Machtanspruch bzw. den zu erwartenden Machtzuwachs der Sowjetunion

versprach. Als die Welt gegen ein existenziell bedrohliches Deutschland

kämpfte, gab Pius XII. seinen Antikommunismus nicht auf, sondern modifizierte
seine Haltung lediglich partiell. Nach dem Sieg über das nationalsozialistische
Deutschland brauchte der Papst seine antikommunistische Attitüde auch nicht zu
reaktivieren, vielmehr galt er damals und gilt in der historischen Analyse als einer
der konsequentesten Antikommunisten seiner Zeit - denn auch für den Papst
bedeutete das Vordringen des Kommunismus nach Europa ein außen- und
kirchenpolitisches Fiasko.11

Von Neutralität, gar von Werteneutralität oder Unparteilichkeit bei der Bewertung

der Situation nach dem Krieg konnte folglich keineswegs die Rede sein.
Zudem war jedoch auch in der anbrechenden Zeit des Kalten Krieges - der an vielen
Stellen im globalen Maßstab bekanntlich alles andere als kalt war - offensichtlich,

9 Jörg Ernesti weist z. B. in seiner Analyse der Rede Pauls VI. vor der UNO daraufhin, dass
«Ton und Duktus [...] stark an den großen Friedensaufruf Pius' XII. vom 24. August 1939
[erinnern], dessen Entwurf Montini ja selbst verfasst hatte.», Jörg Emesti, Paul VI. Der
vergessene Papst, Freiburg u.a. 2012,117.

10 Rudolf Lill, Die Macht der Päpste, Kevelaer 2011, 162.
11 Ernesti, Friedensmacht, (wie Anm. 7), 129.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 253

dass der Vatikan nicht nur aus theologischem und gesellschaftspolitischem (Ei-
gen-)Interesse handelte, sondern vielmehr auch aus einem damit verbundenen
politischen Kalkül, sich im Nachkriegskontext diplomatisch neu zu positionieren.

Dabei hatte Pius XII. - im Sinne der oben angesprochenen Ambivalenz -
durchaus Interesse an der Entstehung internationaler Organisationen. Zunächst
traf dies vor allem für die Bestrebungen zur Neubegründung des Völkerbunds zu,
wie sie sich in der letzten Hälfte des Zweiten Weltkriegs abzeichneten. Aber auch

die europäischen Perspektiven der Fünfzigerjahre im Sinne einer Annäherung
ehemaliger Kriegsgegner, die Entwicklungen um den Marshallplan und die
Westbindung bzw. -Orientierung der BRD waren wichtige politische Verläufe für den

Vatikan. Diese Hinwendung und damit die Positionierung in der sich demokratisch

entwickelnden politischen Sphäre Europas und Nordamerikas wurde jedoch
in erster Linie unter dem Aspekt der Eindämmung des Kommunismus
wahrgenommen; aufgrund dieser Wahrnehmung ist eine gewisse Affinität für die
Haltung des <Westens> ersichtlich.12 Beachtung verdient jedoch auch der Umstand,
dass sich der vatikanische Blick nicht allein aufden sich formierenden <Ostblock>

richtete; vielmehr nahm man mit einigem Entsetzen wahr, dass kommunistische
Parteien in der unmittelbaren Nachkriegsphase bei Wahlen in Italien und Frankreich

(zu) erfolgreich sein könnten - im Fall Italiens sogar vor der eigenen Haustür.

Die Intensivierung des Engagements des Vatikans im internationalen Raum

entsprach nicht zuletzt dem antikommunistischen Grundnarrativ, welches in jener
Zeit ideologisch-politischer Polarisierung vorherrschend war. Denn auch die
Machtergreifung in den mittel-, ost- und südosteuropäischen Ländern unter
sowjetischer Hegemonie war davon begleitet, religiöse und kirchliche Strukturen,
Ideen und Spiritualitäten existenziell anzugreifen und grundsätzlich aus der
Gesellschaft herauszudrängen.

Faktisch sahen sich die katholischen Ortskirchen z. B. in Polen, in der DDR
oder auch in Ungarn nach dem Zweiten Weltkrieg auf Seiten der sich demokratisch

entwickelnden Hemisphäre - eine Einschätzung, die auch auf deren Leitung
in Rom zutraf. Die katholische Selbstwahrnehmung im Osten ist jedoch vor dem

Hintergrund eines massiven staatlichen Zugriffs in religions-, außen- und
kulturpolitischer Hinsicht zu verstehen; dagegen standen viele katholische Geistliche
und Politiker des Westens den sich im Zuge dynamischer gesellschaftspolitischer
Liberalisierung vollziehenden Veränderungen eher abwartend, nicht selten sogar
kritisch gegenüber. Mariano Barbato fasste diese Verläufe treffend zusammen,
wenn er schreibt:

12 Roland Cerny-Werner, Vatikanische Ostpolitik und die DDR, Göttingen 2011, 328.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



254 Roland Cerny-Werner

«Die doppelte Frontstellung gegen Nationalsozialismus und Kommunismus
schwächte schon während des Zweiten Weltkriegs die Konfrontation mit den
liberalen Westmächten ab und machte den Heiligen Stuhl langsam zu deren Verbündeten,

was [...] aber nicht so weit ging, dass er seine eigenständige und kritische Position

gegen die liberalen und kapitalistischen Mächte und ihre Globalisierungsentwürfe

aufgab.»13

Makropolitisch folgte diese Idee einer Hinwendung zu einem der
ideologischantagonistischen Pole, also im Sinne einer <Bollwerkstrategie>. Diese ist jedoch
nicht als Adaption des simplen Schemas zu verstehen, wonach <der Feind meines
Feindes mein Freund) sei - ein solches Paradigma war den differenzierten theo-

logisch-ekklesiologischen Perspektiven schlicht nicht angemessen. Dies zeigte
sich deutlich anhand der Argumentation zum bewusst nicht vollzogenen UN-Beitritt

sowie bei der Ablehnung der Menschenrechtsdeklaration von 1948.14 Die
Ambivalenz der Menschenrechte als universelle und letztendliche politische und
moralische Bezugsgröße anzuerkennen, war die Kirche noch nicht bereit.15 Die
Strategie bestand vielmehr darin, auf die christliche Geschichte Europas und
anderer Teile der Welt zu verweisen, deren kulturelle Prägung wesentlich auf dem
historischen Wirken der (katholischen) Kirche basiere. So wurde - erkennbar
utilitaristisch und wenig reflektiert - eine christliche Identität konstruiert, um
hernach auf diese zu fokussieren. Daraus ergab sich für den Vatikan, dass es in dem
Prozess der globalen politischen Netzwerkbildung der demokratischen Staaten

eben nicht nur auf die ökonomische und soziale Annäherung ankommen sollte -
stattdessen verwies man (ganz abgesehen vom geistig-kulturellen Erbe) stets und
selbstverständlich auf den religiösen Wurzelgrund. Eine ökumenische, interreligiöse

oder gar säkulare Perspektive wurde damals im Vatikan nicht nur (noch)
nicht toleriert (geschweige denn akzeptiert), sondern vielmehr explizit negiert.

Und doch bedeutete dies keineswegs, dass die Entwicklungen im internationalen

Raum hinter dem Portone di Bronzo nicht mit großer Aufmerksamkeit
wahrgenommen wurden - mehr noch, es wurde explizit in diplomatische und politische

Analysen investiert und eine Mitarbeit in internationalen Gremien, ja selbst
in Unterorganisationen der UNO nicht grundlegend ausgeschlossen.

Um diesbezüglich einen tieferen Einblick in die konzeptionellen, strategischen
und taktischen Überlegungen und daraus abgeleitete Handlungen zu bekommen,
erscheint es notwendig, die diplomatischen Verläufe, in die der Vatikan in der

Nachkriegszeit und vor dem II. Vatikanum involviert war, näher zu beleuchten.

13 Barbato, Licht der Welt? (wie Anm. 1), 124.
14 Vgl. hierzu (interkonfessionell analytisch): Katharina Runter, Der lange Weg zur Anerken¬

nung. Die Kirchen und die Menschenrechte nach 1945, in: Antonius Liedhegener/Ines-Jac-
queline Werkner (ed.), Religion, Menschenrechte und Menschenrechtspolitik, Wiesbaden
2010, 153-174.

15 Emesti, Friedensmacht (wie Anm. 7), 133-134.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 255

Dabei kann und soll keine ganzheitliche Perspektive auf die Nachkriegsdiplomatie
des Vatikans geworfen werden. Vielmehr erscheint es als ausgesprochen

erkenntnisversprechend, die umfangreichen Dokumente des seit einigen Jahren

(2020) geöffneten Bestandes zum Pontifikat Pius XII. des «Archivio Storico della
Segreteria di Stato - Sezione per i Rapporti con gli Stati e le Organizzazioni In-
ternazionali (ASRS, AA.EE.SS.)» bezüglich der vielfaltigen Zusammenarbeit des

Vatikans mit internationalen Organisationen zu eruieren - ein Vorhaben, das von
den Widrigkeiten stark beschränkter Archivnutzung auch im Vatikan während der

Coronapandemie begleitet wurde und mithin erst in den letzten zwei Jahren

quellengestützte historische Analysen in die Forschungsdiskurse einspeiste. Die
Forschungsansätze beziehen sich im Wesentlichen auf die in den vatikanischen
Archiven verwahrten Bestände zum Wirken des Pacellipapstes zur Zeit des

Nationalsozialismus und der damit verbundenen Vernichtungspolitik des Deutschen
Reichs.16 Darüber hinaus zog auch die Vatikanische Ostpolitik unter Pius XII.
immer stärkeres Forschungsinteresse auf sich.17 In diesem Zusammenhang waren
es allerdings zunächst vor allem die Beziehungen zur UdSSR18 sowie der vatikanische

Blick auf einzelne Staaten, die nach 1945 unter sowjetischer Hegemonie
standen, wie z.B. die CSSR.19 Auch wenn in diesem Zusammenhang freilich
immer wieder der Fokus auf leitgedankliche Handlungskonzeptionen vatikanischer

Diplomatie im Allgemeinen geworfen wurde und wird, so unterblieb bis dato

praktisch völlig die Ausleuchtung der prozeduralen Dimensionen der Konzeptio-
nalisierung der eigenen Rolle des Vatikans auf der Ebene internationaler Politik.

Einen diesbezüglich interessanten ersten Einblick in die erwähnte
strategischkonzeptionelle Ambivalenz vatikanischer Diplomatie im internationalen Raum
bietet z. B. die Analyse der Teilnahme vatikanischer Vertreter an der «International

Conference on the Peaceful Uses of Atomic Energy». Eine Teilnahme, aus
der heraus sich am Ende die Gründungsmitgliedschaft des Heiligen Stuhls bei der
«International Atomic Energy Agency (IAEA)» (1957) entwickelte - ein auf den

ersten Blick eher unerwarteter diplomatischer Vollzug, der doch auf einen sich

16 Z.B. Hubertus Wolf, Verschlossen, verwechselt, verlegt, verbrannt. Das Schicksal der
Weihnachtsansprache Pius' XII. von 1942, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte, 70 (2022) 4,
723-759.

17 Z.B. Fejérdy, Intransigent anti-communism (wie Anm. 5).
18 Z.B. Andrâs Fejérdy, Modus vivendi with Moscow? The 1945 Flynn Mission and the East¬

ern Policy of Pius XII, in: Revue d'Histoire Ecclésiastique, 117 (2022) 3^1, 711-734. siehe
auch: Johan Ickx, L'Ostpolitik di Pio XII? Diplomazia pontificia e Unione Sovietica negli
anni postbellici del pontificate) di Pio XII, in Johan Ickx (ed.), L'Ostpolitik Vaticana.
L'Unione Sovietica e la Chiesa Ortodossa Russa (1945-1978) (Atti e documenti 58), Cittä
del Vaticano 2021, 25-38.

19 Emilia Hrabovec, Sfide e dilemmi della diplomazia pontificia di fronte al regime comunista
in Cecoslovacchia (1948-1949), in: Pierantonio Piatti (ed.), Libellus quasi speculum Studi
offerti a Bernard Ardura (Bd. 2) (Atti e documenti 66), Città del Vaticano 2022,1319-1356.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



256 Roland Cerny- Werner

im Inneren des Vatikans abzeichnenden Transformationsprozess verweist: die

Stärkung eines konzeptionellen Zugriffs auf internationale Politik - weg von der

Reaktion, hin zur Aktion. Der Vatikan begann sich als Akteur zu verstehen, der
werteorientiert und selbstreferenziell internationale Politik beobachtete und

immer mehr beeinflussen wollte.
Im Frühjahr 1955 ging im Staatssekretariat seiner Heiligkeit ein Schreiben des

Generalsekretariats der Vereinten Nationen ein, in dem der Heilige Stuhl zur
Teilnahme an der eben genannten Konferenz eingeladen wurde. Diese Einladung
wurde - mit Verweis auf den überwiegend technischen Charakter der Konferenz,
gleichwohl wohlwollend bedenkend - abgelehnt: «All'invito del Segretario
Generale delle Nazioni Unite, la Prima Sezione rispondeva il 22 aprile che, dato il
carattere eminentemente tecnico délia Conferenza, la Santa Sede non vedeva, pur
lodando l'iniziativa, quale compito vi potesse svolgere.»20

Hier scheint eine päpstliche Argumentationslinie durch, die in der vatikanischen

Diplomatie spätestens seit Leo XIII. zu beobachten ist: eine Ambivalenz
bzw. eine ontologische Grundhaltung, die besagt, dass eine Mitarbeit an
internationalen Organisationen wie dem Völkerbund oder-nach dem Zweiten Weltkrieg

- an der UNO nicht im (Portfolio der Notwendigkeiten) für die Kirche liege, da

in der Kirche selbst die Menschen auf allen Kontinenten friedlich zusammenlebten.

Denn der Heilige Stuhl mit dem Papst als dessen Inhaber und der vatikanischen

Diplomatie als dessen Werkzeug funktionierte (allen den Transformationsprozessen

der Zeit Rechnung tragenden Modifikationen zum Trotz) um nicht
weniger als eine «global agierende Institution [...], die aus ihrem religiösen
Selbstverständnis als Stellvertreter Christi wie keine andere Organisation einen normierenden

Machtanspruch verkörpert, der sich nicht immer durchsetzt, aber doch den

Anspruch erhebt, weit über ein reduktionistisches Verständnis von religiösen
Kernanliegen hinaus, grundlegende Reformen für die ganze Welt vorzudenken,
vorzulegen, anzutreiben und initiativ umzusetzen.»21

Die Selbstwahrnehmung der Instanz Heiliger Stuhl ab dem Zeitalter des
Imperialismus offenbarte ihre sehr ekklesiologisch-exklusivistische Perspektive nicht
zuletzt auch im diplomatisch-politischen Zugriff auf das Weltgeschehen. Allerdings

hilft diese Analyse zu verstehen, welche Entscheidungen diesbezüglich -
auch nach dem Zweiten Weltkrieg noch - hinter dem Portone di Bronzo getroffen
wurden. Aber, und das zeigt Jörg Ernesti in seiner jüngst erschienen Abhandlung
zur päpstlichen Diplomatie auf, waren Justierungen deutlich erkennbar: Ernesti

20 O.N.U. - Conferenza sullo sifuttamento dell'energia atomica a scopi, pacifici (Ginevra, 8-
20 agosto 1955). Circa partecipazione della Santa Sede [23.06.1955], in: ASRS, Organizza-
zioni Internazionali, Pio XII, parte I, Agenzia internazionale della energia atomica 1119,
Pos. 1, fasc. 236, f. 3r.

21 Barbato, Licht der Welt? (wie Anm. 1), 115.

SZRKQ/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOi: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 257

rückt ein lange wenig beachtetes Schreiben Giovanni Battista Montinis aus dem

Jahr 1949 in den Fokus kirchenhistorischer Betrachtungen.22 «L'Anno Santo con-
tributo alia pace e alla fratellanza dei popoli». In diesem Text wurde zwar nicht
mit der Perspektive gebrochen, dass dem Christentum - mit der bekannten
Argumentation - an sich keine relevante Rolle zur allgemeinen Friedenssicherung
zukomme, allerdings - und das war nun durchaus neu - der Kirche als Instanz sehr

wohl, und mit <Kirche> ist hier - um im Duktus des Jahres 1949 zu bleiben -
ausschließlich die <katholische Kirche) gemeint.

Die Einladung der UNO nach Bern erging nun also an eine globale Kirchenleitung,

von der - nicht zuletzt in den ideologischen und politischen
Auseinandersetzungen der Nachkriegszeit - eine Stellungnahme zu grundsätzlichen Themen

verlangt wurde. Zudem wurde so eine Kirche angesprochen, in der sich auch

an ihrer Spitze ein Bewusstsein durchzusetzen begann, dass die ekklesiologisch-
exklusivistische und theoretisch-theologische Perspektive der <societas perfecta)
und der als supra-soziologisch interpretierten Stellung in der Welt zu bröckeln
begann.

Neben der intern diskutierten Absage wurde jedoch nun der Nuntius in Bern
damit beauftragt: «di raccogliere notizie sulla preparazione e sul corso della Con-
ferenza»23. Zudem intervenierte auch der Erzbischof von New York und damit
wohl einer der wichtigsten diplomatischen Akteure des Vatikans im Zweiten
Weltkrieg Francis Kardinal Spellman direkt beim Pro-Staatssekretär für
außerordentliche kirchliche Angelegenheiten Domenico Tardini. Diese Intervention
führte dann offensichtlich zum Sinneswandel im Staatsekretariat und so verließ

am 20. Juni 1955 die Zusage zur Teilnahme des Vatikans in Richtung UNO-Ge-
neralsekretariat in New York.24 Als Walter G. Whitman am 8. August 1955 die
Konferenz in Genf eröffnete, war auch eine vatikanische Gesandtschaft unter den

60 Delegationen mit insgesamt ca. 3.000 Teilnehmern von dies- und jenseits des

Eisernen Vorhangs vertreten.
Das mochte als ein unbedeutender vatikanischer Schritt gelten, jedoch legte er,

vor allem in der noch weiter zu evaluierenden Mitarbeit in unterschiedlichen
internationalen Organisationen in der Nachkriegszeit des Pontifikats Pius XII., eine
klar erkennbare Justierung bis hin zu einer theologischen Transformation offen.

Mit der diplomatischen Hinwendung zur Welt - verstanden als zumindest
implizit vollzogenen Anerkennung der Welt als Lebensraum der Kirche - begann
sich die theologische Fundierung zu verändern: Die Katholische Kirche beschritt
einen neuen Weg, der mit der <Friedensrede Pauls VI.) am 4. Oktober 1965 vor
der Generalversammlung der UNO seinen vorläufigen Abschluss fand. Es ging

22 Emesti, Friedensmacht (wie Anm. 7), 135-136.
23 O.N.U. - Conferenza sullo sffuttamento deü'energia atomica [23.06.1955] (wie Anm. 20).
24 O.N.U. - Conferenza sullo sfruttamento deü'energia atomica [23.06.1955] (wie Anm. 20).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



258 Roland Cerny-Werner

nämlich um eine grundsätzliche Positionierung des Heiligen Stuhls, der katholischen

Kirche, als explizit aktiver und selbstbewusst auftretender Instanz im
Weltgeschehen. Mit Fug und Recht lässt sich von einem theologischen beziehungsweise

ekklesiologischen Turn sprechen, der eine durchaus neue Perspektive auf
die Welt als menschlicher Lebensraum offenlegte, ein Transformationsprozess,
der nach und nach und wohl am deutlichsten mit der Konzilskonstitution «Gaudium

et spes» und auch mit der Erklärung zur Religionsfreiheit «Dignitatis hu-

manae» die Grundfesten des <societas perfecta>-Konzeptes niederriss.
Die 1955 durchaus erkennbare, wenngleich natürlich noch nicht vollends

ausgeprägte und konzeptionierte theologische und somit auch kirchenpolitisch mögliche

Transformation erschien am Horizont päpstlicher Diplomatie. Aus einer
vormals quasi supra-soziologischen - partiell gar contra-soziologischen -
Perspektive heraus begann sich eine nicht mehr zu leugnende und als notwendig
erkannte Verantwortung der Kirche für ein friedliches Leben in dieser Welt/in der
Welt von heute zu entwickeln.

Ähnlich wie zwanzig Jahre später Foucault für die Erkenntnistheorie
feststellte, dass die Doxa keinen Gegenpart bzw. Kontrapunkt zur (Er-)Kenntnis
darstellt,25 erscheint hier im Vatikan im Grunde ein epistemischer Turn in der
Interpretation des päpstlichen Amts(selbst)verständnisses bzw. ein ekklesiologischer
Perspektivenwechsel im Zugriff auf den die katholische Kirche umgebenden
sozialen, politischen Raum.

Im Amt selbst war und ist zwar die ontologisch-eschatologische Perspektive
begründet, als Stellvertreter Christi einer göttlich gegründeten Entität
vorzustehen, aber auch die Erkenntnis, dass die Lebenswirklichkeit der Kirche in ihrem
historischen Vollzug sozialen Strukturen entspricht - ein immanentes Aufeinan-
der-bezogen-Sein zwar, das allerdings über die Jahrhunderte in den meisten Fällen

eine vordergründige Priorisierung der substanziell sakramentalen
Wirkungszusammenhänge von Kirche - vor allem an deren (hierarchischen) Spitze -
erfuhr. Der Einordnung von Kirche als menschliches und damit soziales
Handlungsfeld und Reflexionsraum folgte dabei eher einer notgedrungenen (Anerkenntnis

und akzidenteller Bedeutungsgabe. Zwar gab und gibt der Heilige Stuhl
als Leitungsorgan der Katholischen Kirche dieses Beziehungsgeflecht aus
sakramentalem und historisch-sozialem Sosein nicht auf, jedoch ist in den Fünfzigerjahren

des 20. Jahrhunderts ein epistemischer Wandel im Sinne späterer foucault-
scher Gesellschaftsanalyse erkennbar: Der historisch entstandene Dualismus von

25 Vgl. zur Epistemologie Foucaults in diesem Zusammenhang: Michel Foucault, Archäologie
des Wissens, Frankfurt a.M. 1973, 265-274. Eine analytisch treffende Zusammenfassung
und Synthetisierung vgl.: Friedrich Balke, Episteme, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich
Johannes Schneider (ed.), Foucault Handbuch. Leben - Werk - Wirkung, Heidelberg 22020,
286-289.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOl: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 259

Doxa (hier verstanden als historisch-soziale Manifestation von Kirche) und Epis-
teme (hier die grundgelegten Wissensbestände zur Sakramentalität von Kirche)
wird aufgelöst, ohne die Relevanz der einzelnen Stränge jeweils zu negieren.
Naturgemäß bleibt die Ekklesiologie der substanziellen eschatologischen Perspektive

als «Zeichen der Lebenswirklichkeit Gottes»26 gültig und zwingend evident.
Die gegenseitige Bezugnahme und die damit verbundene konzeptionelle Einordnung

in eine anerkannte wechselseitige Beziehung von sakramentaler Kirche und
deren immer radikaler und sich schneller veränderndem sozialen Lebensraum,
offenbart mithin diesen epistemischen Turn im Sinne der Überschreitung einer
«Schwelle der Epistemologisierung»27 auf den Fluren der Terza Loggia im
Vatikanischen Palast.

So entstand ein diskursiver Raum, in dem die Hinwendung zur Welt als eine

offensichtliche Notwendigkeit anerkannt wurde. Dieser Diskursraum wurde
jedoch nicht nur passiv wahrgenommen, sondern als die Entität Kirche affizierend
zugelassen und angenommen. Damit war ein nicht mehr vordergründig durch
Distinktionswillen gekennzeichnetes Zugehen auf den sozialen Kontext von Kirche

erkennbar. Das setzte einen Prozess in Gang, der das eigene Sosein konzeptionell

(vor allem theologisch, aber auch politisch) in direkte Beziehung zum Außen

der Entität stellte. Ein Prozess, der im II. Vatikanum zu einer nie dagewesenen

Intensität in der Katholischen Kirche geführt wurde, als z.B. in der
Konzilserklärung zur Religionsfreiheit «Dignitatis Humanae», Religionsfreiheit als ein

subjektives Menschenrecht anerkannt wurde und damit das Konzept der subjektiven

Menschenrechte partiell auch im Handeln vatikanischer Vertreter im
internationalen Raum affirmativ diskutiert wurde. Letztlich vollzog sich so der
theologische und in diesem Fall auch epistemische Turn, die Kirche des «extra eccle-
siam nulla salus est» zu historisieren und immer mehr der ekklesiologische
Perspektive der Kirche als «diskursiver Formation»28 Raum zu geben. Kirche wird
so - als durchaus eschatologisch fundierter Binnenraum - in Bezug zur «Gesamtheit

der [ihr] äußerlichen Elemente und Figuren [gesetzt], ohne deren Mitwirkung
weder ihre Formierung noch ihr Funktionieren erklärbar ist»29.

Die Wende geschah freilich nicht nur, weil dieser Prozess konzeptionell-theologisch

reifte, sondern es erwuchs auch gerade aus der Erkenntnis in der Terza

Loggia des römischen Staatssekretariats heraus, dass in einer bipolar, sich stark
weiter säkularisierenden Welt politische Wirkungsmacht nicht mehr einfach aus

26 Gregor Maria Hoff, Ekklesiologie, in: Gegenwärtig Glauben. Systematische Theologie 6,
Paderborn u.a. 2011, 97.

27 Zu Schwellen der Epistemologisierung bei Foucault vgl.: Foucault, Archäologie (wie Anm.
25), 265-269.

28 Balke, Episteme (wie Anm. 25), 288.
29 Balke, Episteme (wie Anm. 25), 288.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOl: 10.24894/2673-3641.00175



260 Roland Cerny- Werner

einer sakralen Fundierung - quasi aus sich selbst heraus - erzeugt werden konnte.
Vielmehr begannen die Diplomaten im Vatikan ein modernes Konzept einer
friedensethischen Diplomatie zu kreieren, das den Vatikan als authentischen Makler
des Friedens und eines friedlichen Zusammenlebens aller Menschen auf der Welt
erscheinen ließ. Mithin also ein Weg, der sich - trotz aller politischen und

ideologischen Ambivalenz in bi- und multilateralen Zusammenhängen - bereits im
Pontifikat Pius XII. abzuzeichnen begonnen hatte. Die vatikanische Wahrnehmung

der IAEA als nicht rein technisches, sondern vielmehr immanent ffiedens-
politisches Gremium, erscheint hier als ein sprechendes und geradezu paradigma-
tisches Beispiel, denn die damaligen Entscheidungen bilden letztlich das Fundament

der «umfassenden Antiproliferationspolitik»30 als Abrüstungs- und

Friedenspolitik zur <Bewahrung der Schöpfung), die die vatikanischen Vertreter bei
der IAEA fortwährend - bis in die Gegenwart - betreiben.

In einer neu gewordenen Welt schlug die Führung der Katholischen Kirche
einen neuen Weg ein, auf dem sie sich ihrer Wirkungsmacht zu versichern
vermochte und wenige Jahrzehnte später bereits zu einer Führungsposition bei der

bedingungslosen theologischen und politischen Verteidigung <der Schöpfung)
gelangte.

Mit diesem kursorischen Blick in den Maschinenraum päpstlicher Diplomatie
ist es möglich, dem Entstehen einer neuen Fundierung und Interpretation von
Neutralität als ein <Über-den-Blöcken-Sein> historisch-analytisch zuzuschauen.
Dabei zeigt sich eine Unvoreingenommenheit, die keine Unparteilichkeit,
geschweige denn Wertneutralität oder ideologische Indifferenz vortäuschte, sich
aber auch nicht mehr in rein sakramentalen Floskeln und überinterpretierter
Heiligkeit verlor und schon damals (fortgesetzt in den nachfolgenden Pontifikaten)
versuchte, in einzelnen, existenziellen Belangen, eben der Erhaltung der göttlichen

Schöpfung im wahrsten Sinne, der Welt eine Überparteilichkeit an den Tag
zu legen, und - um im nautischen Bild zu bleiben - anders als auf einem Schiff
ist es im Fall des Vatikans ein Prozess, der im Wesentlichen im Maschinenraum
seinen Anfang nimmt und dann, auf der Kommandobrücke angekommen - mit
den nächsten Kapitänen - erst zur vollen Entfaltung auf dem ganzen Tanker
kommt.

30 Ralph Rotte, Die Außen- und Friedenspolitik des Heiligen Stuhls. Eine Einfuhrung, Wies¬
baden 2007, 258.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



Der Vatikan im internationalen Raum 261

Der Vatikan im internationalen Raum — Ein epistemologischer Turn zwischen Zweitem
Weltkrieg und Zweitem Vatikanum

Zwar fühlte sich der Papst - seinem Selbstverständnis nach - schon immer für die ganze
Welt zuständig, doch geschah dies bis in das 20. Jahrhundert hinein, mit einem eher ex-
klusivistischem und supra-soziologischen Blick auf die «Die-Kirche-umgebende-Welt».
Mit den dramatischen Herausforderungen des 20. Jahrhunderts jedoch, setzte eine theologische,

politische und durchaus im foucaultschen Sinne zu verstehende epistemische
Transformation ein. Ein Prozess, der anhand der päpstlichen Diplomatie im Fahrwasser
des sich formierenden und fundierenden Kalten Krieges und der darin eingelagerten exis-
tenziellen Vernichtungsdrohung der ganzen Erde, gut nachvollzogen werden kann. Diese
Neuorientierung fand ihren zwischenzeitlichen Höhepunkt mit der «Friedensrede» Paul
VI. vor der UNO, hatte jedoch ihren Anfang schon in den Pontifikaten seiner direkten
Vorgänger nach den beiden Weltkriegen genommen. So begann der Heilige Stuhl sein
Engagement im Internationalen Raum zu konzeptualisieren und vor allem auch theologisch
zu fundieren. Mit dem ekklesiologischen Turn des II. Vatikanums und der damit einhergehenden

Absage an die Kirche als «societas perfecta», gewann der Papst deutliches Prestige
in der internationalen Sphäre als authentischer Agent der «Bewahrung der Schöpfung».

Internationale Kirchenpolitik - Kalter Krieg - Vatikanische Ostpolitik - Diplomatiegeschichte

- II. Vatikanisches Konzil - Friedensdiplomatie - Theologiegeschichte.

Le Vatican dans l'espace international - Un tournant épistémologique entre la Seconde
Guerre mondiale et Vatican II
Le pape s'est toujours senti compétent pour le monde entier, mais jusqu'au 20ème siècle,
il le faisait avec un regard plutôt exclusiviste et supra-sociologique sur le «monde entourant
l'Église». Mais avec les défis dramatiques du 20ème siècle, une transformation théologique,

politique et épistémique, au sens foucaldien du terme, s'est amorcée. Un processus
que l'on peut bien comprendre à l'aide de la diplomatie papale dans le sillage de la guerre
froide qui se formait et se fondait ainsi que de la menace d'anéantissement existentiel de
la terre entière qui y était intégrée. Cette nouvelle orientation a connu son apogée avec le
«discours de paix» de Paul VI devant l'ONU, mais elle avait déjà commencé sous les
pontificats de ses prédécesseurs directs après les deux guerres mondiales. C'est ainsi que le
Saint-Siège a commencé à conceptualiser son engagement dans l'espace international et,
surtout, à lui donner un fondement théologique. Avec le tournant ecclésiologique de Vatican

II et le rejet de l'Église en tant que «societas perfecta» qui l'accompagnait, le pape a
gagné un prestige évident dans la sphère internationale en tant qu'agent authentique de la
«sauvegarde de la création».

Politique internationale de l'Église - Guerre froide - Ostpolitik vaticane - histoire de la
diplomatie - Concile Vatican II - diplomatie de la paix - histoire de la théologie.

Il Vaticano nell 'arena internazionale - una svolta epistemologica tra la Seconda guerra
mondiale e il Concilio Vaticano II
Sebbene il Papa - secondo l'immagine che aveva di sé - si sia sempre sentito responsabile
del mondo intero, ciè avvenne fino al XX secolo con una visione piuttosto esclusivista e
sovrasociologica del «mondo che circonda la Chiesa». Con le drammatiche sfide del XX
secolo, tuttavia, iniziö una trasformazione teologica, politica e, in senso foucaultiano, epi-
stemica. Un processo facilmente comprensibile se si considéra la diplomazia papale sulla
scia délia guerra fredda che si stava formando e affermando in quei tempi e délia relativa
minaccia esistenziale di annientamento del mondo intero. Questo riorientamento raggiunse
il suo culmine intermedio con il «discorso di pace» di Paolo VI all'ONU, ma era già stato
avviato durante i pontificati dei suoi immediati predecessori dopo le due guerre mondiali.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175



262 Roland Cerny-Werner

La Santa Sede iniziô cosi a concettualizzare e, soprattutto, a fondare teologicamente il suo
impegno nell'arena internazionale. Con la svolta ecclesiologica del Concilio Vaticano II e

il relativo rifiuto di una Chiesa come «societas perfecta», il Papa vinse un notevole presti-
gio nella sfera internazionale come autentico agente délia «custodia del creato».

Politica ecclesiastica internazionale - guerra ffedda - Ostpolitik vaticana - storia délia
diplomazia - Concilio Vaticano II - diplomazia di pace - storia délia teologia.

The Vatican in the International Arena - An Epistemological Turn between the Second
World War and the Second Vatican Council

Although the Pope - according to his self-image - has always felt responsible for the entire
world, until the 20th century it was a rather exclusivist and supra-sociological view of the
«world surrounding the Church». With the dramatic challenges of the 20th century, however,

a theological and political epistemological transformation, in a Foucauldian sense,
began which can be understood as a process by looking at papal diplomacy in the wake of
the Cold War that was forming and establishing itself and the existential threat of annihilation

of the entire world that was embedded in it. This reorientation reached its interim
climax with Paul VI's «peace speech» to the UN but had already begun in the pontificates
of his immediate predecessors after the two world wars. The Holy See began to conceptualise

and, above all, theologically substantiate its commitment in the international arena.
With the ecclesiological turn of Vatican II and the associated rejection of the Church as
«societas perfecta», the Pope gained considerable prestige in the international sphere as an
authentic agent of the «integrity of creation».

International Church Politics - Cold War - Vatican Ostpolitik - History of Diplomacy -
Second Vatican Council - Peace Diplomacy - History of Theology.

Roland Cerny- Werner, Assoc. Prof. Dr., Paris-Lodron-University Salzburg, Fachbereich
Bibelwissenschaft & Kirchengeschichte; https://orcid.org/0000-0002-3794-3892.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 247-262, DOI: 10.24894/2673-3641.00175


	Der Vatikan im internationalen Raum : ein epistemologischer Turn zwischen Zweitem Weltkrieg und Zweitem Vatikanum

