
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Inculturazione e 'decolonizzazione' della missione in Africa : per una
nuova narrazione sull'evangelizzazione

Autor: Macconi Heckner, Ilaria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inculturazione e <decolonizzazione>
della missione in Africa -
per una nuova narrazione sull'evangelizzazione

Ilaria Macconi Heckner

Laurenti Magesa, prete cattolico e teologo della Tanzania, cosi scrive riguardo lo

scopo delle prime missioni in Africa: «The missionary objective was not to save
the Africans through or within their cultures [...]. On the contrary, the strategy

was, whenever possible, to save Africans outside their cultures. This was the

transplantation method of mission. Missionaries identified western civilization
and its particular interpretation of the Gospel with the Gospel of Christ itself,
tolerating no alternative translation from the experience of Africa. For the
transplantation approach, faith in Christ had to be expressed and lived in Africa exactly
as in the West».1 Da queste poche righe emerge chiaramente che la questione
della <revisione> della memoria missionaria - oggetto della mia ricerca - va ana-
lizzata alia luce del rapporto tra fede e cultura.2 Nel mio contributo intendo quindi
indagare come nel periodo immediatamente successivo ai processi di decoloniz-
zazione e su spinta del Concilio Vaticano II, si sia imposta una diversa narrazione

sull'evangelizzazione e con essa anche Tesigenza di cercare nuovi modelli (cul-
turali) di riferimento per 1'incontro con l'altro. II dibattito che porterà all'affer-
mazione della nécessita dell'«inculturazione» del messaggio cristiano, attesta che

in questi anni è avvenuta una riflessione critica non solo sul futuro della missione,
ma anche sul suo passato. Gli atti di convegni e settimane di studio ci permettono
di seguire gli snodi principali della discussione, mentre quanto i missionari e le

missionarie scrivono (in particolare dal Kenya), testimoniano come questa è stata

recepita sul campo.

1 Laurenti Magesa, The Post-Conciliar Church in Africa. No Turning Back the Clock, Nairobi
2016, 53. Per approfondire il rapporto tra missioni e colonialismo, si faccia riferimento a
Claude Prudhomme, Missioni Cristiane e Colonialismo, Milano 2007.

2 Per un'introduzione generale alla tematica, cf. Paul Coulon/Alberto Melloni (dir.), Christia¬
nisme, missions et cultures. L'arc-en-ciel des défis et des réponses XVP-XXP siècles, Paris
2008.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



15 6 Ilaria Macconi Heckner

Superamento del modello salvifico di missione e ricerca di alternative
alla via occidentale della chiesa

La chiesa delle prime missioni, abbiamo accennato, aveva come obiettivo principale

la salvezza delle anime; in questa prospettiva teologica si inserisce anche

l'idea della missione come civilizzazione. Come infatti ricorda il già citato
Magesa, poiché le culture africane erano considerate «primitive», «selvagge» e «pa-
gane», dovevano essere rimpiazzate con i valori (culturali e religiosi) europei e

contribuée cosi a civilizzare il continente.3 Il teologo sudafricano David Bosch
sottolinea, inoltre, che i cristiani occidentali non erano consapevoli del fatto che
la loro teologia fosse «condizionata culturalmente»; essi presupponevano sempli-
cemente che fosse «sopraculturale e universalmente valida».4 Taie convinzione
non aveva perô impedito che per portare avanti un'evangelizzazione più efficace,
si sia cercato fin dall'inizio di comprendere i costumi e le lingue locali, corne

emerge, per esempio, dalle raccomandazioni inviate dalla Superiora Generale
delle Missionarie di Nostra Signora d'Africa aile consorelle di Mombasa.5 Inoltre,
più sono gli anni passati con le popolazioni africane, più si apprezza il loro pro-
fondo senso religioso. Cosi scrive suor Marie-André alla meta degli anni Cin-
quanta:

«Without any doubt, the most solid stepping-stone which the African civilizations
afford Christianity is the religious sense. All Africans believe in the existence of
God Who is unique, personal, omniscient, unchanging and almighty. [...] The Africans

have a sense of what is holy, a great respect for God and for everything that is
used in His service; their individual, family, social, lives are impregnated with the
sacred [,..].»6

Nella seconda parte della sua relazione, tuttavia, suor Marie-André mette in
guardia contro magia e feticismo, pericolose «distorsioni» dei valori religiosi afri-
cani, testimoniando un atteggiamento ancora non del tutto scevro da pregiudizi
culturali.

3 Lawrence M. Njoroge afferma che poiché la conversione al cristianesimo degli africani com-
portava un loro totale allontanamento dalle credenze tradizionali, ne provocava una pro fonda
«alienazione culturale». Cf. Beyond Century of Endeavour: A History of the Catholic
Church in Kenya [E-Reader Version], Nairobi 2022.

4 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission [Kindle
Paperwhite Version], New York 2011, 459.

5 Cf. AMSOLA, C 5069/1, 2. Lettre de Mère Mechtilde, 8 February 1914, e la lettera circolare
di Mère Claude Marie, L.C.C. no. 42, ottobre 1946 (in: Sœur Marie Lorin, Après l'histoire
des origines de la congrégation 1910-1974, Frascati 1974, 345).

6 AMSOLA, 980/13,12.3. Sister Marie-André du Sacré-Cœur, Stepping-stones and Obstacles
in the Cultures ofNative Africa, in: Lumen Vitae, vol. XII, 1 (1957), 41-52, qui 42.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 157

Il crollo degli imperi coloniali, la rinascita della coscienza nazionale e culturale
dei popoli africani, assieme aH'indigenizzazione delle chiese locali (con l'istitu-
zione di un clero autonomo), ha segnato una crisi profonda del modello salvifico
e eurocentrico di missione. Come sottolinea Villafîorita, si è anche andato conso-
lidando un certo senso di colpa nella sensibilità missionaria cattolica «che portö
generalmente a vedere con sospetto I'idea stessa di missione ad gentes o di <mis-

sioni> al plurale, come se il solo parlarne manifestasse l'atteggiamento sottilmente
razzista di chi ritiene che esista un mondo di prima classe dove si vive la fede ed

un mondo différente, arretrato, dove la cultura occidentale deve ancora giungere
[...]».7 AU'inizio degli anni Sessanta si intensifica la riflessione su come rispon-
dere alle sfide che l'Africa pone alia chiesa cattolica, come testimonia la Prima
Settimana di Studi Missionari di Milano. Le parole introduttive di padre Vittorino
Vanzin mettono subito in chiaro che «[...] si tratta di cercare alternative diverse
alia via occidentale della Chiesa» e più nello specifico, di capire «Quai è

l'atteggiamento di fronte alle culture dei paesi di missione?»8 Fermo restando il rifiuto
di credenze e usi in contrasto con il costume cristiano, si afferma che:

«[...] non è detto che quello cristiano debba avere ovunque le medesime forme. [...]
Stabilire chiaramente i limiti della morale cattolica [...] è compito dei pastori; ma è

pure loro obbligo agevolare il passaggio degli uomini alla salvezza, senza esigere
drastiche segregazioni e non necessarie separazioni dal loro contesto sociale.»9

Alla proposta di adottare una «pluralité di lingue e di riti», si aggiunge anche

quella di prendere in considerazione prospettive filosofiche e teologiche non oc-
cidentali, ed infine anche «le religioni pagane» sono difese contro le accuse di
animismo e feticismo. D'altronde, se queste vivono una certa «reviviscenza» —

afferma padre Bernardi, missionario della Consolata presso i Meru del Kenya -
cid «non è solo un fenomeno dovuto all'impulso rinnovatore dei movimenti na-
zionalistici. Esso è anche una delle molteplici forme di reazione della religione
pagana contro l'attacco, se è lecita la parola, delle grandi religioni rivelate».10

Quindi, per sopravvivere in Africa, il cristianesimo deve mettere in pratica
un'opera di «purificazione e rinnovamento», attuando una sorta di «innesto»

7 Andrea Villafîorita, La teologia cattolica e i fondamenti della missione in un'epoca di plu¬
ralisme religioso, in: Nuovo Giornale di Filosofia della Religione, 13/14 (2020), 222-233,
qui 225.

8 La chiesa e le trasformazioni sociali, politiche e culturali dell'Affica nera. Atti della prima
settimana di studi missionari, 24-29 luglio 1960, Milano 1961, 4.

9 La chiesa e le trasformazioni (cf. nota 8), 5. Ci si riferisce in particolare alla filosofia Bantu
e alla neonata teologia africana.

10 Bernardo Bernardi, Religioni pagane dell'Africa nera, in: La Chiesa e le trasformazioni (cf.
nota 8), 63-76, qui 73.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



158 Ilaria Macconi Heckner

«sull'olivastro delle religioni pagane che pur spesso riconoscono Dio come
Padre».11 L'africanizzazione délia chiesa che purtroppo «finora si è presentata in

forma occidentale molto accentuata», diventa una priorità imprescindibile per po-
ter fronteggiare il proselitismo protestante e musulmano, corne anche l'avanzata
delle idéologie marxiste e matérialiste. La chiesa, inoltre, deve assumersi le sue

responsabilità per le manchevolezze del passato,12 al fine di <riabilitare> la sua

immagine. Corne infatti scrive un padre francescano:

«Il missionario straniero è visto, ora, con sospetto e diffidenza da tutti, bianchi e

neri. I coloniali lo vedono alleato dei nativi [...]. I nativi lo vedono facilmente alleato
dei coloniali: lo dicono troppo timido rivendicatore dei loro diritti, lo biasimano
perché non è insorto contro le ingiustizie dell'amministrazione coloniale e non ha

incoraggiato il movimento dell'indipendenza. Le dichiarazioni délia gerarchia ven-
gono da alcuni considerate troppo tardive, fatte per salvare la faccia.»13

Gli anni del Concilio e la «purificazione délia coscienza
e memoria missionaria»

Nel 1964 viene pubblicato presso la casa éditrice missionaria EMI il libro Concilio

e Terzo Mondo, con un chiaro intento: mettere l'Africa, «[...] le speranze, le

attese che dai territori di missione si appuntano verso il Concilio Ecumenico» al

centro dell'attenzione.14 In varie interviste ai padri impegnati nella seconda ses-

sione conciliare, si sottolineano i cambiamenti intervenuti a livello sociale e reli-
gioso, la crescita delle chiese locali, come pure «la svolta fondamentale» che ha

investito i missionari. Questi - afferma il card. Agagianian, prefetto di Propaganda

Fide, devono <dialogare> maggiormente con le religioni afficane, per evi-
tare che le popolazioni «perdano ogni fondo di religiosità, diventino del tutto im-
bevute di materialismo pratico».15 E sarà proprio il Concilio Vaticano II, «corne
ritorno alla sorgente evangelica délia chiesa» - scrive padre Menin -, ad attuare

11 Bernardi, Religioni pagane (cf. nota 10), 75-76.
12 Afferma con chiarezza mons. Sergio Pignedoli, delegate apostolico in Nigeria, nel suo di¬

scorso di chiusura: «La Chiesa ha sempre guardato in faccia, coraggiosamente, a questa
responsabilità. [...] In Africa la Chiesa non avrà nessuna parola mortificante per le civiltà locali
e per il loro fiducioso aprirsi a una esistenza libera e nuova. [...]». (L'Africa nera alla vigilia
del Concilio Ecumenico, in: La Chiesa e le trasformazioni [cf. nota 8], 272-278).

13 Giuseppe Bertinazzo, Problemi délia Chiesa cattolica neU'Africa nera, in: La chiesa e le
trasformazioni (cf. nota 8), 12-20, qui 13.

14 Piero Gheddo, Concilio e Terzo Mondo, Bologna 1964. Si vedano a riguardo gli articoli su
Movimento ecumenico e missioni, 9-15 e Cultura africana e missioni, 175-182.

15 La chiesa missionaria all'ora del Concilio, in: Gheddo, Concilio e Terzo Mondo (cf. nota
14), 1-8.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 159

una vera «purifïcazione della coscienza e della memoria missionaria».16 Affer-
mando (nel decreto Ad Gentes) che la missione è una responsabilité di tutta la

chiesa, delinea anche un nuovo ruolo per i missionari nella promozione delle
chiese locali, le quali non devono essere una copia della chiesa evangelizzatrice,
ma avere un'identité che rispecchi le realté nelle quali sono radicate.17 Una delle
sfide principali alla missione del postconcilio riguarda infatti proprio il complesso

rapporta vangelo-culture, come emerge dalle relazioni presentate durante la Sesta

Settimana di Studi Missionari.18 Scrive al riguardo padre Bernardi:

«[...] noi missionari, andando in Missione, portiamo un nostro tipo di cultura, mentre
ci accostiamo ai popoli di cultura assai différente dalla nostra. Deve essere quindi
nostra primaria cura conoscere a fondo i valori spirituali della cultura che in-
contriamo per poterli evangelicamente far fruttare. [...].»19

Si sottolinea inoltre che le popolazioni afficane sono sempre state portatrici di
un «umanesimo cristiano» e nella sesta relazione vi è un esplicito atto di accusa
alla pratica missionaria di imporre un cristianesimo fortemente ancorato al mo-
dello culturale europeo.20

Dalla meté degli anni Sessanta in poi, la discussione assume una dimensione
collettiva e risvolti sempre più pratici grazie al SEDOS, Service ofDocumentation
and Study on Global Mission.21 Lo scopo del centra era quello di mettere i suoi

membri in grado di implementare le indicazioni del Concilio Vaticano II sul rin-
novamento e aggiornamento della missione, attraverso gruppi di studio, seminari
e ricerche. Non si trattava solo di promuovere una maggiore coordinazione e

16 Mario Menin, Missione, Assisi 2016, 92. L'esortazione apostolica <Evangelii Nuntiandii)
(1975) di Paolo VI, afferma sempre Menin, rilanciapoi la missione in tutte le sue dimensioni
in un momento in cui questa è messa seriamente in discussione. In seguito, Giovanni Paolo
II con l'enciclica (Redemptoris Missio> (1990), specifïca nuovamente ed alio stesso tempo
allarga il concetto di missione.

17 Per un rapido excursus su corne il Vaticano II ha influito sul concetto di missione, cf. Joseph
Scaria Palakel, The «What» of Mission. Refining our comprehension of Mission, in: Peter
Baeckelmans/Marie Hélène Robert (eds.), New Trends in Mission. The Emerging Future,
New York 2022,23^10. Per approndire invece degli impulsi dati dal Concilio agli studi sulla
missione e la missiologia, si veda Bernadette Truchet (dir.), Quand la mission se cherche.
Vatican II et ses prolongements, Paris 2016.

18 Université Cattolica del Sacro Cuore, L'incontro cristiano con le culture. Atti della Sesta
Settimana di Studi Missionari, Milano 6-10 settembre 1965, Milano 1966.

19 L'incontro cristiano con le culture (cf. nota 18), 59. Quasi in risposta a questa raccomanda-
zione, nella settima relazione viene approfondita senza alcun preconcetto la mentalité e la
concezione mistica dei Bantu (96—116).

20 Cf. Qu'est-ce que l'Afrique non-islamisée attend de l'Eglise, in: L'incontro cristiano con le
culture (cf. nota 19), 82-89.

21 Nel 1963, nel pieno delle discussioni conciliari, nove congregazioni religiose avevano ini-
ziato ad incontrarsi a Roma; nel 1969 erano gié 30 e vent'anni dopo erano salite a 72.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



160 Ilaria Macconi Heckner

scambio di esperienze fra tutti gli istituti missionari, ma anche di fornire
«information that would be useful to the Generalates in their mission policies».22 Nel
marzo del 1969, per fare un esempio, viene organizzato un simposio sulla teologia
délia missione. Molto chiara è la critica al modello di evangelizzazione portato
avanti nel passato e l'esigenza di adottare un nuovo atteggiamento nel rapporto
con la cultura e la religione dell'altro, superando anche il principio teologico
dell'adattamento. Si afferma:

«Il ne suffira plus de procéder à une adaptation superficielle des éléments accidentels

du Christianisme occidental à des religions non occidentales, mais il s'agira
d'une recréation sous une nouvelle forme de Christianisme, de tout ce qui est positif
dans d'autres religions. L'activité missionnaire ne sera plus porteuse de stmcture
d'emprunt, mais, au contraire, stimulatrice de l'épanouissement de l'Eglise et ne
sera point dépaysée dans le milieu culturel et religieux des autres croyances.»23

In un'altra relazione si sottolinea ancora che il missionario deve abbandonare

quella che viene definita la «grande tentation d'imperialisme»; un imperialismo
religioso e storico-culturale che ha fatto presentare il Vangelo corne patrimonio
esclusivo di un popolo superiore, favorendo l'esportazione délia cultura metropo-
litana senza alcuna considerazione per la cultura indigena.24 Di qui l'adozione,
negli anni successivi, del termine «inculturazione»,25 perché, corne specifica
Pedro Arrupe, non signifïcava solo «l'incarnazione délia vita e del messaggio cri-
stiano in una concreta area culturale», ma richiedeva anche di lasciarsi ispirare da

questa cultura, spogliandosi da ogni tipo di pregiudizio.26
La discussione sull'inculturazione testimonia un ulteriore passo in avanti

nell'opera di <revisione> del passato missionario: non bastano più superficiali

22 SEDOS, Do/3/69. SEDOS 69/218,5.
23 SEDOS, Theologie de la mission pour notre temps. Rome, 27-31 Mars 1969. Document 10,

69/44.
24 SEDOS, TS/4/69. José Maria Gonzalez-Ruiz, Mission et liberté de Coscience, in: Mission

Theology for our times, document 12, 5-6.
25 Per un excursus storiografico sul concetto di inculturazione, si veda Jean Comby, Gli spo-

stamenti culturali del vangelo nel corso dei secoli e i nuovi interrogativi del XX secolo, in:
Giacomo Martina/Ugo Dovere (a cura di), Il cammino dell'evangelizzazione. Problemi sto-
riografici, Bologna 2001, 313-337. In particolare sul caso africano, cf. Laurenti Magesa,
Anatomy of Inculturation: Transforming the Church in Africa, New York 2014.

26 Lettera del P. Generale a tutta la Compagnia, 14 maggio 1978, in: Documenti Casa Genera-
lizia, 305-312, in: <http://www.sufueddu.org/fueddus/inculturazione/0708/04_2_arrupe_in-
culturazione_oss_.pdf) (22. Gen. 2024). Sottolinea anche Laurenti Magesa: «For genuine
inculturation, minds must be attuned to the work of the Divine Spirit within Africa. It does
not suffice for inculturation to don monkey-skin hats and hold buffalo-tail fly whisks and
dance in church buildings during worship to the rhythm of the tom-tom. It is true that
inculturation includes these gestures, but deep inculturation must revisit and reinterpret dogma in
the light of the divine self-revelation existent in Africa» (What is not Sacred? African
Spirituality, New Work 2013, 187).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOl: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 161

adattamenti alia cultura locale, questa deve essere valorizzata e diventare porta-
trice del messaggio evangelico. In un seminario di ricerca organizzato dal SEDOS
nel 1981 su The Directions in Mission Today,27 si sottolinea nuovamente che 1'

inculturazione richiede prima di tutto un profondo mutamento di mentalità, «a special

kenosis», da parte del missionario, il quale partecipa «in the creative incultu-
ration undertaken by the whole Christian community in a particular place. The

missionary is called to be a catalyst of inculturation rather than its agent».28 Nel
1993, in preparazione al Sinodo dei Vescovi dell'Africa, il Centro di documenta-
zione organizza un simposio teologico - dove partecipano 50 congregazioni
religiose - per discutere le principali «missionary challenges» che provengono dal
continente afficano.29 Si insiste nuovamente sulla nécessita di un'evangelizza-
zione che porti alia costruzione di una chiesa «culturalmente policentrica» e si

mette in rilievo come l'inculturazione sia un processo in due direzioni, un reci-

proco arricchimento. Si sancisce quindi l'allontanamento dalla prospettiva mis-
sionaria che prevedeva l'avvicinamento alia cultura dell'altro essenzialmente per
poterlo evangelizzare meglio.30

Ripensamento, critica, riabilitazione delpassato: le voci dalle missioni

Anche da quanto scrivono le missionarie e i missionari dall'Africa indipendente,

emerge la chiara percezione del mutamento di paradigma che sta avvenendo

nell'evangelizzazione.31 «È finito, o meglio sta esaurendosi, - scrive nel 1973 il
comboniano Renato Kitizo Sesana - un certo tipo di missione che aveva tanti
aspetti simpatici e perfino folcloristici, che è stato indispensabile per tanti secoli
e che in definitiva ha svolto egregiamente il suo ruolo perché, là dove falliva il
metodo, suppliva l'amore e la vitalità insita nella Parola di Dio. È finita l'epoca

27 Per un riassunto dei principali risultati del seminario, cf. Agenda for the future planning,
study and research in Mission, in: William Jenkinson/Helen O'Sullivan (eds.), Trends in
Mission Toward the 3rd Millennium, New York 1991, 399-414.

28 Jenkinson/O'Sullivan (eds.), Trends in Mission (cf. nota 27), 404.
29 Walter von Holzen/Seân Fagan (eds.), Africa, the Kairos of a Synod. Sedos Symposium on

Africa, April/Mai 1994. Sedos, Rome 1995.
30 Aylward Shorterm, Inculturation: Win or Lose the Future? The Rising of a New Ecclesio-

logy, in: von FIolzen/Fagan (eds.), Africa (cf. nota 29), 9-23.
31 Non è questo il caso, secondo Mauro Forno, per gli anni precedenti. Come scrive: «La sot-

tovalutazione delle culture e delle credenze dei <selvaggi>, la reiterata proposizione dell'in-
sanabile dissonanza tra il male (costituito dal credo degli indigeni) e il bene (costituito dalla
religione dei bianchi), la sacralizzazione di un modello di cultura occidentale - convalidato
dal sigillo divino - teso all'avanzamento culturale e alla salvezza spirituale di povere popo-
lazioni, l'esigenza del ripristino della salute materiale e morale di mondi segnati dal disordine
e dal peccato: resteranno ancora questi - fino almeno all'inizio degli anni Sessanta- i contenuti
ricorrenti in tante corrispondenze dei missionari italiani impegnati in terra di missione.» (La
cultura degli altri. Il mondo delle missioni e la decolonizzazione, Roma 2017, 81).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



162 Ilaria Macconi Heckner

dell'individualisme), del missionario eroe isolato che converte anime isolate. Ma
non sono finite le missioni. Stanno solo cambiando fisionomia».32 Senza rispar-
miare poi alcuna critica per gli errori commessi in passato nel rapporta con le

popolazioni locali, in un altro articolo ricorda perô che i missionari erano figli di

una determinata epoca storica e non potevano che non riprodurne gli schemi cul-
turali dominanti. Per riprendere le sue parole:

«Caddero anche in errori grossolani. Senza dubbio! Anche i missionari erano figli
legittimi di una cultura, l'occidentale, malata di un tenace complesso di supériorité;
anche loro, volenti o nolenti, erano costretti ad operare all'interno di una struttura
sociale colonialista. In ogni caso è doveroso ricordare che i rapporti tra potenze co-
loniali e chiesa non erano cosi idillici come oggi si pretende far credere.»33

Nonostante le moite manchevolezze, la validité del messaggio evangelico da

loro trasmesso non è mai messa in questione. Continua infatti il padre combo-
niano:

«La Chiesa africana, oggi realtà viva e dinamica, è la testimonianza migliore di
corne gli africani abbiano recepito, al di là di ogni equivoco, la validité dell'annun-
cio portato dai missionari. E anche là dove i missionari si sono maggiormente legati
al carrozzone coloniale, gli africani hanno compreso talmente bene la forza del
messaggio annunciato da strapparlo di mano agli annunciatori e rivoltarglielo contre.
Una volta incontrato il Cristo, se ne sono impossessati, l'hanno fatto diventare nero,
e l'hanno posto alla testa délia liberazione nazionale.»34

Un'operazione - per cosi dire - di riabilitazione délia memoria missionaria

emerge anche dalle pagine del bollettino delle Suore délia Consolata.35 All'inizio
degli anni Settanta compaiono infatti vari articoli sulle moite opere istituite dai
missionari in Kenya per migliorare le condizioni di vita delle persone.36 Si legge,

per esempio, nel 1974:

«I missionari [...] costituiscono il punto d'incontro dell'espressione di fede di una
vecchia comunità cristiana che, attraverso le sue missioni e i suoi missionari, s'in-
contra e si riconcilia con altri popoli: spesso proprio con quelli che furono impoveriti
dai sistemi coloniali del suo paese. Moite volte infatti questi popoli poveri hanno
perdonato agli sfruttatori per amore dei missionari che, pur appartenendo alla razza

32 Renato Kizito Sesana, Africa: una sfida ai cristiani, Bologna 1975, 263-264. Il libre racco-
glie gli articoli pubblicati sulla rivista «Nigrizia», délia quale Sesana è stato il direttore dal
1973 al 1975, ffutto di incontri e colloqui fatti in cinque anni di viaggi in Africa.

33 Sesana, Africa (cf. nota 32), 19.
34 Sesana, Africa (cf. nota 32), 19-20.
35 Dal no. 1 del 1973 il bollettino ha il nome «Andare aile Genti».
36 Si vedano al proposito gli articoli apparsi sul bollettino del maggio 1973 o del settembre-

ottobre 1974 dove si racconta l'operato pionieristico delle consorelle nelle zone desertiche
del Nord, presso i nomadi. Anche nel decennio successivo continuano i racconti sull'operato
delle suore, in particolare tra i disperati delle baraccopoli di Nairobi (La voce délia missione,
in: Andare aile Genti 9 [1981]).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 163

dei colonialisti, li avevano invece protetti e benefïciati non solo portando loro il
dono della fede, ma con le opere dello sviluppo e dell'assistenza sociale.»37

Sono ormai scomparsi i toni negativi nei confronti delle tradizioni africane e

si raccontano al lettore gli sforzi di inculturazione intrapresi dai missionari.38

Ecco quanto riporta nel 1972 padre Franco Soldati, missionario della Consolata
nel Meru (in Kenya):

«Fin dai primi tempi mi ero posto la domanda se fosse veramente <pagano> tutto ciô
che era africano, e se tutte le cerimonie tradizionali dovessero essere bandite dal
rituale ecclesiastico. [...] Scoprii cosi che moite cose erano vicine a Dio, molte
cerimonie erano piene di significato spirituale.»39

Descrivendo poi le difficoltà incontrate nell'integrare i riti locali nella liturgia
della sua parrocchia, dice:

«Cera persino chi temeva volessimo portare del paganesimo in chiesa, tanto si era
abituati a considerare <pagano> tutto ciô che era tradizione locale. Ora sta scompa-
rendo anche il termine <mucenji> (pagano): perché pagano è colui che non crede in
niente; invece la cultura africana è piena di Dio.»40

Ancora un più esplicito mea culpa viene da padre Giuseppe Mina che ammette
la «superficialità» con la quale si è avvicinato inizialmente alia popolazione Aki-
kuyu e sottolinea il cambiamento positivo indotto dal decreto Ad Gentes:

«Si moltiplicano oggi nel nostra campo gli scambi fra i missionari di tutti i continents

Quando i missionari tornano in vacanza [...] è per avere modo di incontrarsi
in convegni bene articolati [...] assieme quegli esperti dell'evangelizzazione, quei

37 Gian Paola Mina, Operatori di pace e di riconciliazione, in: Andare alle Genti, 12 (1974), 6-
9, qui 8.

38 Secondo Eugene Hillman, prete della <Holy Spirit Congregation) che spende il 1979 ad ana-
lizzare l'attività dei missionari cattolici presso le popolazioni delle zone desertiche del
Kenya, alla fine degli anni Settanta si fa ancora fatica ad applicare il principio dell'incamazione
del messaggio cristiano. Per riprendere le sue parole: «The failure, generally, to apply the
incamational principle, even at this late date in the history of the Church, is due, in some
measure, to a congenital and chronic ethnocentrism. [...] More than anything, however, the
failure is due to a fear of innovation among the missionaries [...] So, there is an uneasy
clinging to the model ofmissionary activity, which was developed during the colonial period
under the influence ofcolossal Western cultural superiority complex. The paternalism of this
model is now experienced more gently, however, and it is animated by the extraordinary
generosity ofmissionaries. The dominant method used therefore, in making Christianity
tangibly present to the peoples of Kenya's arid lands is still the importation of strictly Western
institutions, which impact heavily upon the local cultures, ignoring, ifnot completely
undermining, the people's traditional world-views and [cultural] practices». (Eugene Hillman,
Missionary approach to African cultures, in: Teresa Okure [ed.], Inculturation ofChristianity
in Africa, Nairobi 1990, 147-162, qui 151-152).

39 Liturgie nuove su ritmi antichi, in: Andare alle Genti, 11 (1972), 18-21, qui 18.
40 Liturgie nuove (cf. nota 39), 21.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



164 Ilaria Macconi Heckner

cultori dei popoli, si scambiano le esperienze fatte [...] Le varie culture sono riesa-
minate: forme di religiosité - un tempo decisamente... combattute, - diventano ora
base per un incontro. Tendendo la mano ai popoli, onestamente, magari chiedendo
<perdono> délia nostra pétulante sicurezza di ieri... ecco, ce li vediamo venire incontro

[,..].»41

La rielaborazione critica delle azioni passate va di pari passo con la rivaluta-
zione delle religioni indigene. Si legge infatti nel bollettino del 1975:

«[...] non si deve credere che il missionario vada presso i non cristiani a insegnare i
valori di natura religiosa (la preghiera, la contemplazione, la fede in Dio, il sacrifîcio,
il rispetto délia legge naturale) perché questi valori sono spesso già fortemente sentiti
e formano parte intégrante délia tradizione locale. Se noi portiamo ai non-cristiani il
messaggio di Gesù Cristo Figlio di Dio, essi possono darci testimonianza di una
profonda religiosité, che nel mondo occidentale non esiste gié più o è in crisi.»42

Ancora nel 1978, si scrive: «[...] la religiosité non cristiana offre alla Chiesa la
forma per esprimere e conservare la fede cristiana nel nuovo ambiente e diventare
cosl un metodo concreto per l'indigenizzazione délia Chiesa.»43 Viene fatto, dun-

que, un ulteriore passo in avanti: non solo si riconosce il valore délia religione
tradizionale africana e il suo profondo portato spirituale, ma questa diventa uno
strumento indispensabile per combattere l'avanzata del materialismo e per favo-
rire la crescita délia chiesa locale.44 Cosl, ancora, commenta suor Gian Paola
Mina riguardo un matrimonio celebrato secondo le tradizioni dei Samburu:

«Io ho assistito a questa Messa e a queste nozze singolari con profonda commo-
zione. Mi pareva di misurare in modo tangibile, in questo inserimento di un rito
cristiano nel contesto di una celebrazione clanica, il cammino lungo di anni percorso
dalla Chiesa e dai missionari per andare incontro a un popolo, per accettarne le

espressioni culturali in quanto esse hanno di buono e di vero, per scendere al loro
livello e incarnare il Messaggio cristiano in mezzo a loro. [...]».

E conclude con una chiara critica alla chiesa del passato:

«Quelle nozze all'aperto, in quel luogo, in quello sfondo, senza distrazioni di abiti
di gala, di fiori e di flash fotografici, assumevano il valore di simbolo e segnavano
il punto d'incontro di due lunghi cammini: quello délia Chiesa verso un popolo sco-
nosciuto, e quello di un popolo verso una Chiesa rimasta fino ad allora nei suoi riti
troppo straniera.»45

41 Giuseppe Mina, Il difficile incontro, in: Andare aile Genti, 9 (1973), 3-7, qui 4.
42 Andare aile Genti, 7 (1975), 18.
43 Religiosité popolare e annuncio missionario, in: Andare aile Genti, 6 (1978), 6.
44 Nel numéro del lugliol979 si afferma che in Africa la missione puè sopravvivere e ha senso

di esistere solo se riesce a coinvolgere le comunità cristiane locali.
45 Gian Paola Mina, Il cammino di una Chiesa e di un popolo, in: Andare aile Genti, 10 1981

10-12, qui 12.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 165

Conclusioni

I processi di decolonizzazione e il Concilio Vaticano II hanno spinto i missionari
e le missionarie ad attuare una riflessione profonda sul loro passato e una revi-
sione critica del loro operato. Dagli atti dei convegni e delle settimane di studio
esaminati emerge che il tema del rapporto tra fede e cultura, e nello specifico
dell'inculturazione del messaggio cristiano, assume un posto centrale all'interno
di questa riflessione. Una riflessione che continua nei decenni successivi, come
testimonia la lettera circolare della Superiora delle Religiose del Sacro Cuore di
Gesù alle consorelle del 1984. Scrive Madre Mc Laughlin riguardo I'incultura-
zione: «This is something we need to continue to reflect on together so that this

important insight may be really incarnated in our lives [...]».46 E più avanti

specifica il ruolo che le missionarie devono assumere in questo processo:

«In the Society we have the opportunity - which also brings with it a responsibility

- to be bridge-builders, knowing one's own culture and entering respectfully into
the other's; to facilitate the dialogue between the living cultures, between faith and
culture. [...] The universal values of the Christian message must be preserved, but
each culture has its own particularity, its own richness, its own possibility to show
a distinct face of Christ.»47

Anche nella stampa missionaria da noi analizzata si vuole dare un'immagine
di Africa libera da stereotipi coloniali. L'apprezzamento per la profonda spiritualité

delle popolazioni afficane, per i loro valori morali e religiosi, come pure le

critiche - più o meno esplicite - per il modo pregiudiziale con il quale i religiosi
e le religiose si sono rapportati ai popoli da evangelizzare, fanno parte del tenta-
tivo di decolonizzare la memoria missionaria. Alio stesso tempo, si cerca anche

di <riabilitare> l'immagine dei missionari, sottolineando le moite opere fatte per
migliorare le condizioni di vita e promuovere l'avanzamento delle popolazioni
locali. Si afferma infine con chiarezza la consapevolezza che nell'era postcoloniale

la sopravvivenza della chiesa e delle sue missioni dipende dall'inculturazione

del messaggio evangelico e dal coinvolgimento delle comunità locali
nelPopera di evangelizzazione,48 come pure dal suo riuscire a farsi interprète dei

46 Helen Mc Laughlin, Feast of the Sacred Heart: Inculturation, 1984, in: Letters to the Society.
Helen McLaughlin, Superior General of the Society of the Sacred Heart of Jesus, 1982-
1994, 21-25, qui 21.

47 Mc Laughlin, Feast of the Sacred Heart (cf. nota 46), 23. Il messaggio viene ripetuto nella
lettera inviata nel 1984 in occasione della festa della Pentecoste e in preparazione all'aper-
tura del Sinodo straordinario: «[...] we are calling upon the Spirit to be with us as we try to
live with greater vigour, greater strenght, and greater opennes to the diversity of the cultures
and situations of today's world [...]». (Prayer and fasting for the Society, in: Letters to the
Society, 26-29, qui 28).

48 Si veda al proposito l'articolo La missione (quale?) continua (come?), in: Andare alle Genti,
6 (1979), 4-6.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



166 Ilaria Macconi Heckner

reali bisogni degli africani. La chiesa, quindi, puô prestare ancora un servizio
importante alle popolazioni dell'Africa, ma, come scrive ancora Sesana,

«[...] il servizio, per essere autentico, esige disponibilité e coraggio per una incessante

opera di purificazione e di rinnovamento [...] Ieri, durante l'era coloniale, la
Chiesa ha rivestito spesso i panni del padrone; oggi il suo posto dovrebbe essere fra
gli umili del popolo e il suo ruolo quello del servizio. Deve perciô svestirsi di ogni
residuo atteggiamento da crociata: crociata contre le religioni tradizionali considerate

alla stregua di pura superstizione, o crociata contre le scelte dei governi socialist

presupponendole, per partito preso, atee e matérialiste».49

E, all'interno délia chiesa, i missionari hanno un ruolo e responsabilité nuove
nell'Africa del futuro. Per riprendere ancora le parole di suor Gian Paola Mina:
«[...] la grave preoccupazione dei missionari oggi non è solo quella di andare, di
insediarsi in mezzo a popoli nuovi. La vera ansia è quello di scoprire l'anima di
quei popoli, di approfondirne la cultura, di scoprirne i valori, e, partendo da quelli,
costruire l'uomo nuovo in Cristo». Nel rapportarsi agli altri popoli, devono: «Credere

nel Vangelo Credere ai valori nascosti nei popoli... Rispettare le culture,
avvicinarsi ad esse con umiltà e simpatia Conoscere per capire. Capire per
amare di più. Amare di più per servire meglio all'uomo e al Vangelo E non
stancarsi mai di imparare da tutti».50

Inculturazione e <decolonizzazione> délia missione in Africa -
per una nuova narrazione sull 'evangelizzazione
Nel mio contributo intendo analizzare come nel periodo immediatamente successivo ai
processi di decolonizzazione in Africa e su spinta del Concilio Vaticano II, si sia imposta
una diversa narrazione sull'evangelizzazione e con essa anche l'esigenza di cercare nuovi
modelli di riferimento per l'incontro con l'altro. In questi anni di profonde trasformazioni,
la Chiesa si interroga non solo sul futuro della missione, ma anche sul suo passato. Al
centre di questa <revisione> della memoria missionaria si inserisce il dibattito sul com-
plesso rapporto tra fede e cultura che porterà anche alla decolonizzazione dell'idea stessa
di missione. Emerge infatti con preponderanza la consapevolezza che non si puè evange-
lizzare senza una reale «inculturazione» del messaggio di Cristo. Gli atti di convegni e
settimane di studio ci permettono di seguire gli snodi principali della discussione, mentre

49 Sesana, Africa (cf. nota 32), 42. Ancora nel 1988 le Religiose del Sacre Cuore di Gesù par-
lano della nécessita di assumersi la responsabilité per il «peccato» storico del quale ci si è

macchiati nell'evangelizzazione: «Les nations d'Afrique révèlent une autre dimension de
l'inculturation: le besoin de temps et d'espace pour être soi-même, pour se connaître soi-
même comme africains. Pour nous, c'est un appel é les rejoindre dans leur lutte [...] Il faudra
du temps pour guérir les blessures, pour vaincre le péché historique qui a exalté une culture
et l'a imposée aux autres, dévaluant et détruisant tant de choses qui étaient leur chair et leur
sang. La Société a sa part dans ce péché [...]» (AGSCC, CE/30/8. Commission internationale
d'éducation pour la Société du Sacré-Cœur, Education: un engagement, 1988, 27).

50 Evangelizzazione delle culture, in: Andare aile Genti, 7 (1982), 5.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



Inculturazione e <decolonizzazione> della missione in Africa 167

quanto i missionari e le missionarie scrivono (in particolare dal Kenya), testimoniano come
questa è stata recepita nel vissuto di ogni giorno.

Africa - cultura- decolonizzazione - evangelizzazione - fede - inculturazione - memoria

- missione - missionari - narrazione.

Inkulturation und <Entkolonialisierung> der Mission in Afrika -
für eine neue Erzählung der Evangelisierung
In meinem Beitrag möchte ich analysieren, wie sich in der Zeit unmittelbar nach den
Prozessen der Entkolonialisierung in Afrika und auf Drängen des Zweiten Vatikanischen Konzils

eine andere Erzählung über die Evangelisierung durchgesetzt hat und damit die
Notwendigkeit, nach neuen Bezugsmodellen für die Begegnung mit dem Anderen zu suchen.
In diesen Jahren des tiefgreifenden Wandels stellt die Kirche nicht nur die Zukunft der
Mission in Frage, sondern auch ihre Vergangenheit. Im Mittelpunkt dieser «Revision» des
missionarischen Gedächtnisses steht die Debatte über die komplexe Beziehung zwischen
Glauben und Kultur, die auch zu einer Entkolonialisierung des Missionsbegriffs selbst führen

wird. Die Erkenntnis, dass man ohne eine echte «Inkulturation» der Botschaft Christi
nicht evangelisieren kann, setzt sich immer mehr durch. Anhand der Berichte über Konferenzen

und Studienwochen lassen sich die wichtigsten Punkte der Diskussion nachvollziehen,

während die Berichte der Missionare (vor allem aus Kenia) zeigen, wie sich dies im
Alltag niedergeschlagen hat.

Afrika - Kultur - Dekolonisierung - Evangelisierung - Glaube - Inkulturation - Erinnerung

- Mission - Missionare - Erzählung.

Inculturation et <décolonisation> de la mission en Afrique - Pour un nouveau récit sur
l'évangélisation
Dans ma contribution, j'ai l'intention d'analyser comment, dans la période qui a suivi
immédiatement les processus de décolonisation en Afrique et sous l'impulsion du Concile
Vatican II, un autre récit sur l'évangélisation s'est imposé et, avec lui, la nécessité de
rechercher de nouveaux modèles de référence pour la rencontre avec l'autre. En ces années
de profondes transformations, l'Église s'interroge non seulement sur l'avenir de la mission,
mais aussi sur son passé. Au centre de cette «révision» de la mémoire missionnaire se
trouve le débat sur la relation complexe entre foi et culture, qui conduira également à la
décolonisation de l'idée même de mission. En effet, la prise de conscience qu'on ne peut
évangéliser sans une véritable «inculturation» du message du Christ émerge avec
prépondérance. Les actes des conférences et des semaines d'étude nous permettent de suivre
les principaux points de jonction de la discussion, tandis que les écrits des missionnaires
(en particulier du Kenya) témoignent de la transposition dans la vie de tous les jours.

Afrique - culture - décolonisation - évangélisation - foi - inculturation - mémoire - mission

- missionnaires - récit.

Inculturation and <Decolonisation> ofMission in Africa -
for a New Narrative on Evangelisation
In my contribution, 1 intend to explore how, in the period immediately following the
processes of decolonisation in Africa and at the urging of the Second Vatican Council, a
different narrative on evangelisation imposed itself, leading to the need to search for new
reference models for engaging with others. During these transformative years, the Church
not only questioned the future of its mission but also revisited its past. At the heart of this
«revision» of missionary memory is the debate on the complex relationship between faith

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169



168 Ilaria Macconi Heckner

and culture, ultimately leading to decolonising the very idea ofmission. It became increasingly

apparent that evangelisation requires a genuine «inculturation» of the message of
Christ. The discussions at conferences and study weeks offer insights into the key turning
points in this discourse, while the writings ofmissionaries (particularly those from Kenya)
testify to how these ideas have been implemented in everyday life.

Africa - Culture - Decolonisation - Evangelisation - Faith — Inculturation - Memory -
Mission - Missionaries - Narrative.

Ilaria Macconi Heckner, Dr., Fondazione per le scienze religiose Giovanni XXIII;
https://orcid.org/0009-0007-1074-1602.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 155-168, DOI: 10.24894/2673-3641.00169


	Inculturazione e 'decolonizzazione' della missione in Africa : per una nuova narrazione sull'evangelizzazione

