
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Al di là del male la martyria della memoria : per una storia delle
categorie di memoria e di missione nella riflessione teologica post-
coloniale

Autor: Grifò, Marcello

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al di là del male la martyria délia memoria.
Per una storia delle catégorie di memoria e di missione
nella riflessione teologica post-coloniale

Marcello Grifö

There was a basic contradiction
between converting Africans

andpurchasing them as slaves.1

AI netto di residui pregiudizi apologetici, puo dirsi ormai acquisito il fatto che la
vocazione missionaria integrata nell'autocoscienza ecclesiale fin dalle sue ori-
gini2, a dispetto delle ragioni teologiche poste a suo fondamento, sia stata irrever-
sibilmente associata all'imposizione del monolitico modello culturale degli
«evangelizzatori»3. La remota vicenda délia filosofa Ipàzia, le discutibili modalità
di evangelizzazione dei continenti non europei4 - fenomeno che andrebbe piutto-
sto valutato come un macroscopico risvolto del processo di espansione politica
ed economica délia civiltà occidentale - le penose controversie dei riti cinesi5 e

di quelli malabarici6 e la questione più recente del cosiddetto Messale Romano

per le diocesi dello Zaire, giusto per citare alcuni esempi che riguardano il mondo

1 Elizabeth Isichei, A History of Christianity in Africa from Antiquity to the Present, London
1995,71.

2 Mt 28,19-20.
3 In senso più lato affronta questa tematica il saggio di Edward W. Said, Culture and

Imperialism, New York 1993, trad. it. Cultura e imperialismo. Letteratura e consenso nel
progetto coloniale dell'Occidente, Roma 1998.

4 David E. Stannard, American Holocaust. Columbus and the Conquest of the New World,
Oxford 1993 e Id., Uniqueness as Denial: The Politics of Genocide Scholarship, in: Alan S.

Rosenbaum (ed.), Is the Holocaust Unique? Perspectives on Comparative Genocide, Boulder
1996, 245-281.

5 Per un'estrema sintesi délia controversia cf. Jos Brucker, Chinois (Rites), in: Alfred Vacant-
Eugèn Mangenot (ed.), Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris, Letouzey, 1932, II, coll.
2364-2391; Gianni Criveller, La controversia dei riti cinesi: storia di una lunga incom-
prensione, Milano 2012.

6 Gita Dharampal-Frick, Revisiting the Malabar Rites Controversy: A Paradigm of Ritual
Dynamics in the Early Modern Catholic Missions ofSouth India, in: Ines G. Zupanov/Pierre-
A. Fahre (ed.), The Rites Controversies in the Early Modern World, Leiden 2018, 122—42;

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



140 Marcello Grifö

cattolico, colgono momenti cronologicamente distanti, ma ideologicamente omo-
genei di un drammatico approccio delle istituzioni cristiane all'esoculturalità.7
Essi testimoniano tutti délia sostanziale invariabilità di un radicato paradigma di
sostituzione integrale («total replacement model») che del Vangelo annunciato

impone le specifiche modalità di accoglimento, coinsistenti nella compléta eradi-
cazione delle culture preesistenti.8 Per queste ultime l'unica possibilità di parziale
sopravvivenza è stata esclusivamente la trasmigrazione dei tratti più salienti e

contraddistintivi del proprio genoma spirituale nella dimensione délia religiosità
popolare.9

L'opéra di disseminazione di un sistema valoriale importato che assimilasse il
più possibile gli indigeni ai colonizzatori europei trovava legittimazione nella as-
sunzione délia fede cristiana quale tabula naufragii gettata ai pagani per strapparli
alla dannazione eterna che fatalmente li attendeva. La salvezza delle anime rap-
presentô per secoli il fine esclusivo délia missione cattolica, corne attestano due

pietre miliari délia missiologia dell'epoca - il Deprocuranda Indorum salute del

gesuita José de Acosta (1588) e il De instauranda Aethiopum salute del confra-
tello Alonso de Sandoval (1627) - esemplificative di un approccio del tutto avulso
dalla considerazione di prospettive immanenti ed esistenziali per gli evangeliz-
zati.

Al contrario, sul versante protestante, nella seconda metà del sec. XIX, la decisa

ripresa dell'impegno missionario americano seguito alla conclusione délia Guerra
Civile Americana rilanciô insieme ai principi dell'unità nazionale e dell'aboli-
zione délia schiavitù l'ideale puritano dell'Errand into the Wilderness e della City
upon a Hill di John Winthrop, un mix di istanze religiose e civili. Al tradizionale

scopo della salus animarum esso aggiungeva quello della diffusione degli ideali
di civiltà e di democrazia incarnati dagli Stati Uniti10 proposti come paradigma

7 In proposito Pieter J. van der Merwe, Church and culture: A religio-theological perspective, in:
HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 61/3 (2005), 771-791; Jason Baird Jackson/Johannes

Muske/Lijun Zhang, Innovation, Habitus, and Heritage: Modeling the Careers of
Cultural Forms Through Time, in: Journal ofFolklore Research, 57/1 (2020), 111-136.

8 Paul F. Knitter, Introducing theologies of religions, New York 2008, 23.
9 Per una introduzione a questo tema che è ha prodotto una sterminata letteratura specialistica

Luis N. Rivera Pagan, A Violent Evangelism: The Political and Religious Conquest of the
Americas, Louisville 1992; Orlando O. Espln, The Faith of the People Theological
Reflections on Popular Catholicism, Matyknoll 1997; Russell M. Magnaghi, Indian Slavery,
Labor, Evangelization, and Captivity in the Americas: An Annotated Bibliography,
Lanham/London 1998; Nicholas Griffiths, Sacred Dialogues. Christianity and Native
Religions in the Colonial Americas 1492-1770, Lulu Enterprises 2007, 254—354; John
Wortley, The origins of Christian veneration of body-parts, in: Revue de l'histoire des

religions, 1 (2006), 5-28.
10 Dana L. Robert, From Missions to Mission to Beyond Missions: The Historiography of

American Protestant Foreign Missions Since World War Ii, in: M. Frederiks/D. Nagy (ed.),
Critical Readings in the History ofChristian Mission, Leiden/Boston 2021, vol. II, 388-420.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



AI di là del male la martyria della memoria 141

unico di qualunque forma di convivenza civile. Cid escludeva comunque un rico-
noscimento di valore alle secolari istituzioni tipiche delle terre di missione, quali
ad esempio, quelle tribali di autogoverno.11 Esemplare è, in questo senso, Penco-
mio tributato a un noto ministro presbiteriano americano, richiamato in patria
dopo una lunga attività missionaria per assumere una posizione apicale in seno
alia sua organizzazione religiosa. Del suo profilo di evangelizzatore si celebra-

vano le qualité di «statista» dispiegate in favore dei «degraded negroes of Africa»
che da «savage devil-worshippers» aveva trasformato in nation:

«There he was, indeed, the father of a nation, and was forming their social, intellectual,

and religious character, after the new and perfect model furnished in the gospel.
Here he is the patron of various nations. He has an important share in directing the
operation of Christianity upon the whole heathen world. In the one true aspect of all
things, their eternal aspect, his position is greater than any statesman's. It calls for,
and he brings to it, a statesman's qualities of mind.»12

In quest'ottica la presenza dei bianchi, al di là delle sue più scabre implicazioni,
assurgeva a provvidenziale strumento di adempimento del mandato dominico rela-
tivo alia predicazione universale del Vangelo, talché l'azione evangelizzatrice e

quella colonizzatrice finivano per divenire sul piano etico vettori coincident:

«Every argument which can be adduced to prove that is both lawful and expedient
to send men out to labour for the evangelization of the world, in any of the
departments of the Christian Church, may be used in its measure to prove that the
cause of African Colonization possesses claims to a position side by side with them
[...]. Colonization is the best colporteur that cause ever had. [...] Colonization is a
missionary society by wholesale, and eternity only will develope how much it has
had to do with the heralds of salvation in the redemption of Africa.»13

A incrinare l'unanime consenso su tale teologia della missio ad gentes inter-

venne, perö, agli albori del XX secolo, la contestazione in sede esegetica della
dimensione universalistica del cosiddetto «grande mandato» matteano. È von
Harnack per primo - seguito da Maurice Goguel14 - a dar voce aile perplessità
circa le reali intenzioni gesuane: la Weltmission si giustificava come «der
Versuchung, in die Worte und in die Geschichte Jesu die Anfänge der Heidenmission

11 Donald R. Wright, «What Do You Mean There Were No Tribes in Africa?»: Thoughts on
Boundaries-And Related Matters-In Precolonial Africa, in: History in Africa, 26 (1999),
409-426 e Ngûgï wa Thiong'o, The Myth of Tribe in African Politics, in: Transition, 101

(2009), 16-23.
12 John B. Adger, Christian Missions and African Colonization, Columbia 1857, 5.
13 State Agencies, in: Maryland Colonization Journal, 5, n° 15, Baltimore, August 1850, 234.
14 Maurice Goguel, The Life of Jesus, London 1954, 323, nota 8.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 139-154, DOl: 10.24894/2673-3641.00168



142 Marcello Grifà

einzutragen fast durchweg», quando «Matthäus schränkt die Sendung ausdrücklich

auf Palästina ein».15

La questione sollevata dallo storico tedesco, che considerava la pericope di Mt
28,19-20 come una inserzione post-pasquale e intendeva la missione come servi-
zio del battezzato alla comunità, non oltrepassö Fambito accademico. In quello
dogmatico la Chiesa, costituitasi quale verus Israel, si proclamava erede delle attese

chiliastiche di quello storico.16 Per questo papa Leone XIII poteva ribadire che

«La città santa di Dio che è la Chiesa, non essendo circoscritta da alcun confine di
regioni, ha la forza trasfusale dal suo Fondatore di dilatare ogni giorno più il luogo
della sua tenda e di estendere le pelli dei suoi tabemacoli (Is 54, 2).17 Questi accre-
scimenti dei popoli cristiani, sebbene siano principalmente opera dell'intima assi-

stenza e dell'aiuto dello Spirito Santo, tuttavia si compiono estrinsecamente per
opera di uomini e secondo Fumano costume.»18

Quest'ultima espressione - anche per via del testo profetico che citava - pareva
alludere all'aggressiva politica di annessione dei territori afficani perseguita dalle
nazioni europee che, mascherata da espansione civilizzatrice, verrà ratificata poco
dopo dalla Conferenza di Berlino del 1884.19 In effetti la Chiesa concepiva la

propagazione del Vangelo nel contesto dello scramblefor Africa come una batta-

glia simultaneamente combattuta sul fronte dell'incredulità dei pagani e su quello
del contrasta ai predicatori eterodossi i quali,

«[...] uomini fallaci, seminatori di errori, si camuffano da apostoli di Crista, e ab-
bondantemente forniti di aiuti umani prevengono l'ufficio dei sacerdoti cattolici, o
si insinuano al posto di quelli che vengono a meno, o siedono su una cattedra eretta
contro di essi, ritenendo di avere sufficientemente conseguito il loro fine, se a quelli
che ascoltano la parola di Dio spiegata in diverso modo, rendono ambigua la via
della salvezza.»20

15 Alfred von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, I. Band, Leipzig 1906, 33.

16 Su questo punto Marcel Simon, Verus Israel. Étude sur les relations entre Chrétiens et Juifs
dans l'Empire romain (135-425), Paris 1948. Più recente di Giovanni Fiioramo-Claudio
Gianotto, Verus Israel, Brescia, Paideia, 2001.

17 La medesima espressione anche in Paterna Caritas. Lettera Enciclica di S. Santità Leone pp.
XIII, 25 luglio 1881, in: ASS, 21 (1888), 67-72.

18 Sancta Dei Civitas. Lettera Enciclica di S. Santità Leone pp. XIII, 3 dicembre 1880, in: AAS,
13 (1880), 241-248.

19 Niall Ferguson, Empire, London 2003. «Ogni potenza che in fiituro si impossessi di un ter-
ritorio sulle coste del continente africano, estemo ai possedimenti attuali, o che, non avendo
attualmente alcun possedimento, ne acquisti e assuma un protettorato [...] accompagnera
l'uno o l'altro atto con una relativa comunicazione, indirizzata aile altre potenze firmatarie
del présente Atto, affmché queste possano impugnare l'annessione se vi sono elementi fon-
dati per farlo», Art. 34 del Trattato di Berlino il cui testo è in Edward Hertslet, The Map of
Africa by Treaty, vol. 2, London 1909.

20 Leone xni, Sancta Dei Civitas.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 143

La memoria d'Africa: Dispersione e ricostituzione di un patrimonio memoriale

La stagione del colonialismo europeo, formalmente conclusa sotto il profilo politico,

è stata in realtà surrogata da quella deU'imperialismo economico e culturale
esercitato in modo non meno aggressivo dalle potenze ex-colonizzatrici. Esse,

spingendo nella direzione di un'inarrestabile omologazione, hanno determinato
la decostruzione délia memoria etnica in misura più rapida ed erosiva di quanto
non fosse accaduto durante l'epoca coloniale, mentre miopi logiche del tutto sgan-
ciate delle complesse realtà antropiche locali hanno ricavato dalle rovine di un
colonialismo riconosciuto ormai fallimentare nuove e artifïciose entità statali.21

Riproduzioni mimetiche dei modelli europeo e nord-americano, esse avrebbero

dovuto derivare da una concezione astratta ed estranea di sovranità istituzioni e

politiche comuni e un senso di nazione capace di trascendere le differenze e di
trasfigurarle.22 Conseguentemente, da quel momento,

«Tribe - with its clearly pejorative connotation of the primitive and the premodern

- is contrasted with nation, which connotes a more positive sense of arrival at the
modern. Every African community is a tribe, and every African a tribesman.»23

Ignorando il valore di culture tribali perfino millenarie,24 all'identità africana

e alla spiritualité di cui essa è profondamente intrisa è stato inferto un ulteriore,
gravissimo vulnus, difficilmente risanabile,25 mentre l'instaurazione spesso vio-

21 Sam C. Nolutshungu, Limits of Anarchy: Intervention and State Formation in Chad, Char¬
lottesville 1996, 277 e Mammo Muchie, A Theory of an Africa as a Unification Nation: A
Re-thinking of the Structural Transformation of Africa, in: African Sociological Review/
Revue Africaine de Sociologie, 8/2 (2004), 141.

22 Otto Pflanze, Characteristichs of Nationalism in Europe: 1848-1871, in: The Review of
Politics, 28/2(1966), 139.

23 Thiong'o, The Myth of Tribe in African Politics (cf. nota 11), 17.
24 Maduka Enyimba/Gabriel Bubu Ncha, African Origin ofDemocracy and the Role ofWomen

in its Development: A Case Study of Two African Pre-Colonial Political Systems, in:
International Journal of Innovative Science, Engineering & Technology, 6/9 (2019), 431.
Per una rassegna dei sistemi politici pre-coloniali si rimanda a Tore Wig, Peace from the

past: Pre-colonial political institutions and civil wars in Africa, in: Journal of Peace

Research, 53/4 (2016), 509-524; Stelios Michalopoulos/Elias Papaioannou, Pre-colonial
Ethnic Institutions and Contemporary African Development, in: Econometrica, 81/1 (2013),
113-152, nonché al II capitolo del saggio di Ian Taylor, African Politics: A Very Short
Introduction, Oxford 2018. Si veda inoltre Jutta Bolt/Leigh Gardner et al., African Political
Institutions and the Impact of Colonialism, Chicago 2022.

25 Richard Joseph, Nation-State Trajectories in Africa, in: Georgetown Journal of International
Affairs, 4/1 (2003), 13-20.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



144 Marcello Grifô

lenta di sistemi politici fondati su matrici ideologiche ancora una volta extra-afri-

cane, come il socialismo,26 il nazionalismo27 o l'islamismo28 sembro offrire un
valido collante alternativo intorno al quale edificare moderne società post-colo-
niali. Invariabilmente tutte queste soluzioni sono state accomunate da processi di
obliterazione e di sostituzione délia memoria.

Al profondo stravolgimento dell'assef memoriale provocato dall'azione colo-
nizzatrice e dalla riconfigurazione sociale post-coloniale hanno malaugurata-
mente offerto il proprio supporto anche le religioni: il rigorismo musulmano im-

pegnato a preservare la purezza dell'Islam da qualunque contaminazione délia

spiritualità indigena29 e l'attività missionaria delle Chiese cristiane non meno in-

transigente nei riguardi delle «superstizioni» indigene.30 Ciö vale in particolare

per le denominazioni di marca evangelico-pentecostale che spingono tuttora am-
pie fasce di popolazione rurale all'abbandono delle tradizioni ataviche e al ripudio
della memoria etnica.31 In questi casi l'apparente disponibilité a integrarsi con i
contesti locali dimostrata da queste organizzazioni cela la loro organicità a ma-
crostrutture sovranazionali promotrici di processi di globalizzazione socio-poli-
tica ed economica.32 Ostili a politiche di salvaguardia e di recupero dei tratti iden-
titari indigeni, anche quando compatibili con un ragionevole processo di incultu-
razione del messaggio cristiano, esse hanno largamente investito il loro appeal
carismatico nell'offerta di «new ways of being modern in a religious idiom».33

D'altronde, non di rado, le missioni straniere continuano ad agire come vere e

26 Coulibaly Yacouba/Belko Wologueme, From the Failure of African Socialism, Flow to Set
a New Trend for a New Generation?, in: Open Journal of Social Sciences, 6 (2018), 27-36;
Maria-Benedita Basto-Françoise Blum et al., Socialismes en Afrique. Socialism in Africa,
Paris 2021.

27 Muchie, A Theory of an Africa as a Unification Nation: A Re-thinking of the Structural
Transformation of Africa (cf. nota 21), 136-57.

28 Zachary Valentine Wright, Islam and Decolonization in Africa: The Political Engagement
of a West African Muslim Community, in: The International Journal of African Historical
Studies, 46/2 (2013), 205-227; Nkululeko Majozi, Theorising the Islamic State: A
Decolonial Perspective, in: ReOrient, 3/2 (2018), 163-184.

29 Lois Brenner, Controlling Knowledge: Religion, Power and Schooling in a WestAfrican
Muslim Society, Bloomington 2001.

30 Birgit Meyer, «Make a Complete Break with the Past». Memory and Post-Colonial
Modernity in Ghanaian Pentecostalist Discourse, in: Journal of Religion in Africa, 28/3
(1998), 316-349.

31 Allan Anderson, New African Initiated Pentecostalism and Charismatics in South Africa, in:
Journal of Religion in Africa, 35/1 (2005), 66-92.

32 Stephen Bigger, Ethno-spirituality: a postcolonial problematic? Alternation, in: Inter¬
disciplinary Journal for the Study of the Arts and Humanities in Southern Africa, 3 (2009),
Special Issue «Religion and diversity», 218-236.

33 Brian Larkin/Birgit Meyer, Pentecostalism, Islam & culture: New religious movements in
West Africa, in: Emmanuel K. Akyeampong (ed.), Themes in West Africa's history, Athens
2006,310; Cf. Steve Brouwer/Paul Gifford/Susan D. Rose, Exporting the American Gospel:
Global Christian Fundamentalism, New York/London 1996.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 145

proprie agenzie di promozione umana che, assicurando servizi pubblici e assisten-
ziali che i Governi locali sono impossibilitati a garantire, hanno acquisito largo
credito presso l'opinione pubblica su cui esercitano una notevole influenza.34

L'Africa post-coloniale è dunque, più che ogni altro, il luogo in cui la que-
stione délia memoria si carica di risvolti quanto mai controversi polarizzando po-
derosi interessi egemonici, al punto che non è eccessivo affermare che ancor oggi
qualunque discorso sul Continente non puo esimersi dall'affrontare questo tema.
Concettualmente problematico è il ricorso alla categoria di memoria intesa ora in

un'accezione intellettualizzata, storicistica, epistemologicamente parcellizzata,
che individua, di volta in volta, un insieme di nozioni relative a eventi trascorsi e

geo-storicamente localizzati;35 ora nell'altra, etnica, panvitalistica, transnazionale

(nel modo in cui l'aggettivo puô essere applicato a società extra-europee),36 for-
temente spiritualizzata; non defïnita in relazione al passato, bensi al présente e al
futuro nel proseguimento di un discorso globale sull'uomo.37

Nel primo caso una memoria «sull'Affica» è emersa tangenzialmente alla
memoria dei colonizzatori nel momento in cui essi hanno avviato un'embrionale ri-
flessione critica sull'esperienza appena conclusa. Esemplate su archetipi culturali
europei, le narrazioni prodotte presuppongono ancora un concetto di storia rigi-
damente documentario e la memoria come cristallizzata «musealizzazione» del

passato. Si tratta di modelli concettuali che, in modo più o meno consapevole,
ricalcavano l'assunto secondo cui il Continente avrebbe avuto qualcosa da dire di
sé al mondo occidentale solo dacché era entrato nella sua orbita intersecandone la
storia. Esattamente quanto affermato nel 1923 dallo storico inglese Arthur Perci-

34 Felix Nwatu, «Colonial» Christianity in post-colonial Africa?, in: The Ecumenical Review,
46/3 (1994), 352-60. In particolare si vedano James R. Hooker, Witnesses and Watchtower
in the Rhodesias and Nyasaland, in: The Journal of African History, 6/1 (1965), 91-106;
Bryan R. Wilson, Jehovah's Witnesses in Kenya, in: Journal of Religion in Africa, 5/2
(1973), 128-149; Pedro Pinto, Jehovah's Witnesses in Colonial Mozambique, in «Le Fait
Missionnaire», 17/1 (2005), 61—123.

35 Rarissime ricostruzioni dalla parte dei vinti sono lo scritto di Bartolomé de las Casas,
Brevisima relaciôn de la destruy ciôn de las Jndias, Sevilla 1552, per quanto concerne le Indie
occidentali, e quello di Olaudah Equiano (alias Gustavus Vassa), Interesting Narrative of the
Life ofOlaudah Equiano or Gustavus Vassa, the African, Written by Himself, London 1789
relativo alia vicenda delta tratta degli schiavi. Cf. Howard S. Kurtzman, Modem
Conceptions of Memory, in: Philosophy and Phenomenological Research, 44/1 (1983), 1-
19.

36 Su questo punto Aleida Assman, Transnational Memories, in: European Review, 22/4
(2014), 546-556.

37 Michael Twitty, The Persistence ofMemory, in: The Journal ofNegro History, 85/3 (2000),
176-182; John Parker-Richard Rathbone, African History: A Very Short Introduction,
Oxford 2007; Mamadou Diawara/Bernard Lategan/Jörn Rüsen, Historical Memoiy in
Africa: Dealing with the Past, Reaching for the Future in an Intercultural Context, New York
2010.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 139-154, DOl: 10.24894/2673-3641.00168



146 Marcello Grifà

val Newton alla «Royal African Society» intervenendo sul tema «Africa and
Historical Research»: «Africa has no history before the coming of Europeans
[because] history only begins when men take to writing.»38 In questo modo, secondo

una consolidata tradizione di pensiero che annoverava tra i suoi esponenti perso-
naggi come Hume39 ed Hegel40, un intero continente veniva «espulso» dalla storia
in forza del fatto che nessuno dei popoli che lo avevano abitato poteva vantare
alcun contributo dato al progresso culturale e spirituale del genere umano.41

Mancava qualunque consapevolezza del fatto che «the morally monstrous
destruction of human possibility involved redefining African humanity to the world,
poisoning past, present and future relations with others [...] and thus damaging
the truly human relations among peoples.»42

Risponde all'imprescindibile dovere di fare memoria delle atrocità subite da

milioni di uomini durante i secoli dell'«olocausto nero» la nascita del filone sto-
rico-critico che prende il nome di Maafa, termine swahili scelto, sul modello
dell'ebraico Shoah, per definire la grande tragedia della terra d'Africa.43 Si tratta

ancora, perô, della memoria del colonizzato44 il quale formula ed esprime il suo
pensiero secondo le catégorie culturali del colonizzatore e in riferimento a lui. Si

tratta di uno stadio intermedio rispetto al più lento riaffiorare della genuina
memoria africana la quale è transizione dal piano della memoria intesa come inda-

gine storica degli eventi a quello della memoria come loro trans-figurazione in

38 Arthur P. Newton, Africa and Historical Research, in: Journal of the Royal African Society,
22 (July 1923), 266-267; Funso Afolayan, Historiography of Africa, in: Kevin Shillington
(ed.), Encyclopedia ofAfrican History, New York/London, 2013, vol. Ill, 627. Inoltre Obeya
N. Bernard, African Historiography during the Colonial Times 1950-1960: An Evaluation
of Its Development and Contributions, in: Veritas, 1/1 (2019), 34-41; Richard Reid, Past
and Presentism: The <Precolonial> and the Foreshortening ofAfrican History, in: The Journal
of African History, 52/2 (2011), 135-55; Friday Mufuzi, Establishment of the Livingstone
Museum and its role in colonial Zambia, 1934-1964, in: Historia, 56/1 (2011), 26-41 e

Ezekiel O. Adeoti, African History and the Tradition of Historical Writing, in: Journal of
Social Sciences, 3/2 (2014), 318-322.

39 David Hume, On National Characters. 1748.
40 Georg H. Hegel, Lezioni sulla fdosofxa della storia, vol. I, La razionalità della storia, Firenze

1947, 237-262.
41 John D. Fage (ed.), Africa Discovers Her Past, London/Ibadan/Nairobi/Oxford 1970,1.
42 Maulana Karenga, The Ethics of Reparations: Engaging the Holocaust of Enslavement.

Intervento alia Convention «The National Coalition ofBlacks for Reparations in America»,
Baton Rouge 2001, June 22-23, in: <https://www.us-organization.org/position/erehe.html>
(18 dicembre 2023).

43 Dona Richards, Let the Circle Be Unbroken: The Implications of African-American
Spirituality, in: Présence Africaine, 1-2 (1981), 247-292. Lansiné Kaba, The Atlantic Slave
Trade Was Not a «Black-on-Black Holocaust», in: African Studies Review, 44/1 (2001), 1—

20.
44 Tra le rare eccezioni Basil Davidson, Old Africa Rediscovered, London 1959. Sven Poulsen,

African History: from a European to an African point ofview, in: Kunapipi, 3/1 (1981), 75-
80.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 147

prospettiva filosofïca e universale. Quest'ultima trascende l'evento in sé e, nel

caso del cosiddetto Black Holocaust, vi coglie la tragica alterazione di un equili-
brio temporale riflesso di un ordine metafisico («the sense of order»): nel suo
consumarsi

«The African universe was disrupted. It became dysfunctional as the sense of order
that it offered, dissolved. For the overwhelming majority of those brought to North
America and their direct descendants, the benefits of African culture were stripped
away, not one by one, but brutally, in one sudden and total act. Family, language,
kinship patterns, food, dress and formalized religion were gone. What replaced them
was the order of slavery.»45

La categoria africana di memoria è, dunque, lettura sapienziale della Storia,46

interpretazione del mondo come manifestazione dello spirito,47 architrave concet-
tuale dell'identità africana, ultimo strumento utile per operare una radicale tor-
sione culturale che metta in sicurezza per le generazioni future quanto del primi-
genio patrimonio memoriale e morale sia ancora recuperabile. Al contempo essa

costituisce la garanzia che questa delicata operazione, nella quale in vario modo
tutte le nazioni sub-sahariane del Continente si dicono impegnate, non sia inficiata
da pericolose e strumentali mistificazioni.48

La teologia post-coloniale come luogo della «memoria» africana

«In genere dobbiamo dire che nell'Africa [...] la coscienza non è ancora giunta alia
contemplazione di qualcosa di saldamente oggettivo [...] e salda oggettività vuol
dire Dio, l'eterno [...] <la> Legge [...]. Il carattere africano è di difficile comprensione
perché differisce completamente dal nostra mondo culturale ed ha in sé qualcosa di
affatto estraneo e remoto alia nostra coscienza. Dobbiamo dimenticare tutte le
catégorie che sono alla base della nostra vita spirituale.»49

Alla luce di siffatte precomprensioni culturali che, come si è visto, costituirono

per lungo tempo il backdrop dell'attività missionaria delle différend denomina-
zioni, si comprende corne contestualmente al processo di decolonizzazione si sia

registrata una larga ondata di rigetto del cristianesimo, ora più fortemente perce-
pito come superfetazione dell'identità africana, organica al potere dei colonizza-
tori e introdotta nel Continente «to represent the supernatural source of the white
man's power [...] in delegitimizing indigenous sources of supernatural power such

45 Richards, Let the Circle Be Unbroken (cf. nota 43), 258.
46 Si veda Giuseppina Finazzo, Una filosofia africana?, in Africa, 29/1 (1974), 111-20.
47 Monika Brodnicka, The World as Manifestation of Spirit, in: Journal of Religion in Africa,

47/3 (2017), 311-345.
48 Ali A. Mazrui, Cultural Amnesia, Cultural Nostalgia and False Memory: Africa's Identity

Crisis Revisited, in: African and Asian Studies, 12/1-2 (2013), 13-29.
49 Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia (cf. nota 40), 237.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



148 Marcello Grifô

as kingship, chieftainship, and priesthood».50 La critica rivolta ai propagatori
della nuova fede fu soprattutto quella di avere enervato l'uomo africano, in modo
da renderlo più docile e remissivo rispetto alla supremazia dei bianchi e di avere

impiegato un falso mito della modernité per disarticolare il reticolo della memoria,

ossia l'assetto sociale tradizionale.
A fronte di cid, pero, già in tempi precedenti, proprio il radicamento del mes-

saggio cristiano nella realtà africana aveva proweduto alle popolazioni indigene
un potente strumento ideologico di opposizione al sistema coloniale e giustificato
rivendicazioni fondate sull'attesa di una coerente applicazione dei principi conte-
nuti nel credo religioso dei colonizzatori. Sono paradigmatici di questo indirizzo,
nella prima metà del XIX sec., il caso del Chilembwe uprising, una sollevazione
armata di ispirazione millenaristica capitanata dal pastore battista malawiano
John Chilembwe, presto soffocata nel sangue51 e, su un piano speculativo e non
violento, la nascita del movimento denominato Ethiopianism52 o la formazione
delle African-Initiated Churches (AJC).53 Soprattutto negli ultimi due casi la rot-
tura con le organizzazioni confessionali di provenienza ebbe origine dall'insod-
disfazione dei nativi per la cancellazione della loro memoria ancestrale e dal pro-
posito di restaurare un tenore di vita tribale e una piena autonomia negli istituti
sociali e nell'indirizzo culturale.54 In particolare, sotto il profilo teologico e litur-
gico queste realtà furono un laboratorio di inculturazione ante litteram, dando

prova della versatilité della spiritualité africana, capace di integrare agevolmente
aU'interno di un'ortodossa professione di fede cristiana antiche pratiche religiose
locali. In questo senso, tra l'altro, l'ingresso del mondo africano nei circuiti della

50 Vincent B. Khapoya, The African Experience: An Introduction, Boston 2013, 162-62. Si
veda anche Fidelis Nkomazana/Senzokuhle D. Setume, Missionary Colonial Mentality and
the Expansion of Christianity in Bechuanaland Protectorate, 1800 to 1900, in: Journal for
the Study of Religion, 29/2 (2016), 29-55; Brian Schmidt, Christianity as a Double-Edged
Sword in Colonial Africa, (2015). Africana Studies Student Research Conference. 1, in:
<https://scholarworks.bgsu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1047&context=africana_studie
s_conf> (31 dicembre 2023).

51 Su di lui George Shepperson-Thomas Price, Independent African: John Chilembwe and the
Origins, Setting and Significance of the Nyasaland Native Rising, 1915, Edinburgh 1967. Si

vedano anche Kapya J. Kaoma, African Religion and Colonial Rebellion: The Contestation
of Power in Colonial Zimbabwe's Chimurenga of 1896-1897, in: Journal for the Study of
Religion, 29/1 (2016), 57-84 e Brian Morris, The Chilembwe Rebellion, in: The Society of
Malawi Journal, 68/1 (2025), 20-52.

52 II riferimento è al SI 68, 31. Graham A. Duncan, Ethiopianism in Pan-African Perspective
1880-1920, in: Studia Historiae Ecclesiasticae, 41/2 (2015), 198-218.

53 Deji Ayagboyin/Soloman Ademola Ishola, African Indigenous Churches: An Historical
Perspective, Lagos 1997; Rufus Okikiola-Olubiyi Ositelu, African Instituted Churches:
Diversities, Growth, Gifts, Spirituality and Ecumenical Understanding of African Initiated
Churches, Münster 2002 e Philomena Njeri Mwaura, African Instituted Churches in East
Africa, in: Studies in "World Christianity, 10/2 (2005), 160-184.

54 Duncan, Ethiopianism in Pan-African Perspective (cf. nota 52), 199.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 149

riflessione teologica ha avuto inizio ben prima di quanto comunemente si ritenga
sulla scorta délia sua affermazione in ambito accademico, e cioè in contempora-
nea al graduale recupero di quell'eredità spirituale in nome délia quale le popola-
zioni indigene furono chiamate a sostenere con determinazione la lotta di affran-
camento dal colonialismo. Sia l'Etiopianismo che il frastagliato arcipelago A1C

anticiparono i tempi avviando processi di coscientizzazione a partire dalla procla-
mazione del carattere non occidentale del Cristianesimo; dell'universalità atem-

porale dei suoi valori; dell'asserzione di uno specifico contributo deU'Africa al

movimento gesuano;55 del suo ruolo nello sviluppo del cristianesimo,56 specie in
relazione ai vivaci dibattiti dottrinali insorti tra il I e il IV secolo in cui le antiche
Chiese locali ebbero larga parte.57 Animate dalla pretesa di potere offrire una spe-
cifica risposta africana alla buona novella evangelica, queste organizzazioni
religiose hanno dimostrato di possedere un insospettato Potenziale creativo, di sapere
incarnare un tipo di spiritualità che non si limitasse a mettere in contesto pochi,
superficiali elementi dell'espressione délia fede cristiana, ma che di essa, piutto-
sto, fosse in grado di rappresentare una legittima versione alternativa, una variante

non europea, già esistente e profondamente connaturale al patrimonio culturale di
questo continente.58

Non va nascosto, comunque, che la transizione da una teologia délia missione
di impostazione convenzionale, impermeabile a qualsiasi influenza dello spirito
africano, a un'altra più duttile e disponibile a un incontro non pregiudiziale e ri-
cettivo fu scoraggiata dall'oggettiva impossibilità di accogliere in prospettiva
cristiana talune radicate pratiche delle popolazioni autoctone cui esse mostrarono
talora un incoercibile attaccamento. È il caso délia «cliterodectoromy crisis» e

degli oathing rituals (comprensivi di sacrifici animali e di delibazione del sangue)
che costituirono la causa scatenante délia cruenta rivolta dei Mau-Mau del Kenya
agli albori degli anni '50 del secolo scorso.59

55 The African memory ofMark: Reassessing early church tradition, Downers Grove 2011
56 Willem Oliver, Mark the Evangelist: His African memory, in: HTS Teologiese

Studies/Theological Studies, 72/4 (2016), a3400. Fruibile al link <http://dx.doi.
org/10.4102/hts.v72i4.3400> (12 dicembre 2023). Cf. altresi Thomas C. Oden, How Africa
shaped the Christian mind: The African seedbed of Western Christianity, Downers Grove
2007; Idem, Early Libyan Christianity: Uncovering a North African tradition, Downers
Grove 2011.

57 John Parratt, Reinventing Christianity: African Theology Today, Grand Rapids 1995;
Thomas C. Oden, How Africa Shaped the Christian Mind: Rediscovering the African
Seedbed of Western Christianity, Downers Grove 2007.

58 Veli-Matti Kärkäinen, An introduction to Ecclesiology: Ecumenical, historical and global
perspectives, Downers Grove 2002, 195.

59 Biorn Mollerpp. Religion and Conflict in Africa with a Special Focus on East Africa, DUS
Report 2006/6, Danish Institute for International Studies, Copenhagen 2006, 55 in:
<https://www.files.ethz.ch/isn/20975/RP_06_6.pdf> (31 dicembre 2023) e John Lonsdale,
Kikuyu Christianities, in: Journal of Religion in Africa, 29/2 (1999), 206-29.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



150 Marcello Grifô

Ovviamente non è mancata l'interazione con altre promettenti riflessioni au-
toctone incanalate in solide correnti di pensiero quali, ad esempio, l'«African
theology» e la «Black theology» di marca protestante.60 Elementi costitutivi
dell'identità tradizionale africana quali la tribù e la comunità, la famiglia, la
paternité e la figliolanza, la relazione uomo-creato sono entrati per la prima volta in

dialogo effettivo con la teologia classica, con la riconosciuta dignité di catégorie
alternative per una plausibile riformulazione di temi di dogmatica o di morale61 e

smentendo le conclusioni délia «World Missionary Conference» di Edinburgo del

1910, secondo cui il sostrato spirituale africano «contained no preparation for
Christianity».62 Ancora una volta, più che in ogni altro luogo, la memoria si è

riproposta in Africa come luogo e anima délia teologia63 e lo ha fatto in tutta la

sua problematicité.64 In questo provvido frame il ritorno in scena dell'africanité
con tutto il suo controverso corollario e il revival memoriale hanno comportato
l'avvio di un percorso di emancipazione da un altro stereotipo che aveva cristal-
lizzato un'immagine di popoli autoctoni, o pacifici ed inerti o indocili e violenti,
da guadagnare alla civilté ed enfatizzato le immani fatiche e gli innumerevoli
martiri dei missionari occidentali.65

In prospettiva teologica la martyria africana délia memoria, germinata
dall'evento colonialericompreso intermini di sacrifïcio collettivo, harisposto alla
peculiare vocazione di rendere una salda testimonianza di fede non solo di fronte
ai credenti indigeni, ma anche di fronte alla société cristiana bianca la cui incoe-

renza rispetto alla Buona Novella che pretendeva di annunziare nécessita di essere

evangelizzata.66 Il suo «fare memoria» non dice, dunque, introflessione, né
produce separazione, bensi opera «ri-conversione»: dei sopraffattori alla vérité del

60 Justin S Ukpong, The Emergence of African Theologies, in: Theological Studies, 45/3
(1984), 501-536 e Theodore Walker, Mothership Connections: A Black Atlantic Synthesis
of Neoclassical Metaphysics and Black Theology, Albany 2004.

61 Sanuel H. Donkor, African Christology from an African Christian Theological Perspective,
in: E-Journal ofReligion and Theological Studies, 2/2 (2016), 1-10.

62 Kwame Bediako, Understanding African Theology in the 20th century, in: themelios, 20
(1/1994), 15.

63 J.B. Metz, Faith in History and Society: Toward a Practical Fundamental Theology, New
York 2007, 87-96; Paul Ricoeur, Memory, History, Forgetting, Chicago/London 2004.

64 Philippe Denis, Memory and Commemoration as a Subject of Enquiry for African
Christianity Scholars, in: Studia Historiae Ecclesiasticae, 41/3 (2016), 4-22.

65 Stanislas Bigirimana, Christianity and identity transformation in post-colonial Africa:
revisiting the rhetoric of conversion, in: Chiedza, 7/2 (2004), 55-70 e Matthew Michael,
African Theology and the Paradox of Missions: Three Intellectual Responses to the Modem
Missions Crisis of the African Church, in: Transformation, 31/2 (2014), 79-98. Cf. anche
Mohammed Girma (ed.), The Healing of Memories African Christian Responses to
Politically Induced Trauma, Lanham 2018.

66 Harvey C. Kwiyani, Blessed Reflex: African Christians in Europe, in: Missio Africanus, 3/1
(2017), 41 —49.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 151

Vangelo che harmo tradito, dei soggetti sopraffatti che, destinatari di una inappro-
priata azione missionaria, hanno creduto di dover rigettare il loro passato ance-
strale pre-cristiano,67 persuasi dell'impossibilité di conciliare due
Weltanschauungen ritenute incompatibili; di tutti, infine, a Dio e al suo mistero.

La rilettura teologica délia memoria in Africa non fonda sistemi unitari e coesi,
né genera Summae, ma recuperando il forte anelito all'armonia cosmica insito
nelle svariate culture indigene, fornisce, in contesta, adeguate risposte di fede che

insistono sull'aspetto délia guarigione délia relazione e délia cura dell'altro, corne
nel caso délia teologia uMunthu.b% Questa, per esempio, di origine malawiana,
costruisce la sua riflessione credente a partire dall'aspetto profondamente uma-
nizzante délia relazione tra Dio e gli uomini e degli uomini tra loro. Dell'irripeti-
bile evento in cui si è dispiegata la missio Dei - l'Assoluta trascendenza «uma-
nata» in Crista - la memoria è irrevocabilmente inscritta nel divino. A sua volta,
in forza di una categoria di missione dedotta dall'intima natura di Dio, la missio
Ecclesiae non puô che essere memoria testimoniale ininterrotta di questo incontro
universalmente amante e risanante. Da questo Grund-Axiom derivano coerenti
elaborazioni intutte le altre aree délia dogmatica e, in particolare, in ecclesiologia,
ambito speculativo particolarmente consentaneo alla sensibilité afficana. Qui la
teologia délia memoria ha prodotto i suoi più originali contributi di «afficanité»
proponendo un modello di Chiesa corne famiglia di Dio, laddove il termine fami-
glia si carica di una connotazione sostanziale nativa comprendendo in un unico
circuito intensamente comunionale i fedeli viventi, quelli defunti e perfino quelli
non ancora nati.69

Conclusioni

Corne appare evidente, in terra africana il discorso sulla memoria non puô andare

disgiunto da quello sulla missione e ciô vale anche solo a voler considerare il
secondo in termini storici, politici e sociali. A maggior ragione se si sceglie di
affrontare il tema délia memoria post-coloniale dall'angolazione délia riflessione
teologica locale, corne il présente contributo ha tentato di fare.

67 Matthew Engelke, Past Pentecostalism: Notes on Rupture Realignment, and Everyday Life
in Pentecostal and African Independent Churches, in: Africa, 80/2 (2010), 177-199.

68 Augustine Chingwala Musopole, Umunthu Theology: An Introduction, Malawi 2021. II
termine nel dialetto del Malawi esprime i concetti di personalità e umanità ed è l'esatto
corrispondente del sudafricano Ubuntu. Cf. Harvey C. Kwiyani, Missio Dei: An African
Appropriation, in: Missio Africanus, 1/1 (2015), 53-63.

69 Hilary O. Okeke, From «Domestic Church» to «Family of God»: The African Christian
Family in the African Synode, in: Neue Zeitschrift fur Missionswissenschaft, 52 (1996),
193-207.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOl: 10.24894/2673-3641.00168



152 Marcello Grifà

Non è temerario affermare che per 1'Africa il più grande elemento di autocom-
prensione resti ad oggi la drammatica esperienza dell'incontro con l'Occidente la

quale ha continuato a condizionarne le vicende anche oltre la fine del coloniali-
smo politico. Cid, per quanta incontrovertibile, è senza dubbio un paradosso.
«Musealizzare» il dolore dei popoli, perpetuarne la memoria è un potente monito
a che le tragédie del passato non abbiano a ripetersi, ma non basta a interrompere
le spirali di violenza che ne segnano in profondità la storia e, soprattutto, contri-
buisce atenerne in ostaggio l'identità.

Al di là delle gravi ferite materiali e morali inferte al Continente, la teologia
della memoria africana intercetta, invece, in profondità le acque carsiche di una
cultura intrinsecamente ottimista e aperta alla speranza e le offre l'opportunità di

proporsi all'Occidente non più come icona delle sue colpe storiche, ma come

sprone alia salvaguardia del suo patrimonio memoriale e valoriale.

Al di là del male la martyria della memoria - Per una storia delle catégorie di memoria
e di missione nella riflessione teologicapost-coloniale
Provando a riannodare i sottili filamenti dell'intricato ordito di una storia tormentata, il
présente contributo, dopo aver preso in considerazione l'approccio alia memoria in Africa
durante la vicenda coloniale - ora evocativo, ora sostitutivo - intende indagarne la funzione
soprattutto al tramonto di quella controversa stagione, allorché la missione smette di agire
come uno dei principali canali di propagazione dei valori e degli stili di vita europei e ha
inizio, per converso, un serio processo di inculturazione della fede sotto il profita teolo-
gico, liturgico e antropologico, ma altresi la costruzione di una società equa e moderna cui
le Chiese non vogliono far mancare il loro specifico contributo. Conseguentemente la ca-
tegoria di missione non viene più a coincidere con lo sforzo di estensione della fede cri-
stiana ma, veicolando un annuncio dell'Evangelo non più separabile da un nesso genetico
con la giustizia sociale, l'equa ridistribuzione delle risorse. ja democrazia e la riconcilia-
zione universale, assume un carattere robustamente civile. È in questa prospettiva che tra
le molteplici coniugazioni possibili del fare memoria il présente studio ha scelto di mettere
in luce una sua inedita declinazione teologica la cui indagine è ancora una delle meno
investigate in sede storica e antropologica. Essa, oltrepassando lo specifico della memoria
endogena la eleva a segno di un'universalità della ragione che comporta per l'umanità di
qualunque fede ed etnia la condivisione di principi basici e fondativi e il perseguimento di
uno scopo comune.

Martyria - memoria - missione - teologia post-coloniale - inculturazione - vita europei -
giustizia sociale — universalité.

Jenseits des Bösen die Martyrien der Erinnerung - Zu einer Geschichte der Kategorien
Erinnerung und Mission in der postkolonialen theologischen Reflexion
Dieser Beitrag versucht, die dünnen Fäden des komplizierten Gewebes einer gequälten
Geschichte neu zu verweben, und will nach einer Betrachtung des Umgangs mit dem
Gedächtnis in Afrika während der Kolonialzeit - mal evokativ, mal substitutiv - dessen Funktion

vor allem am Ende dieser umstrittenen Zeit untersuchen, als die Mission aufhörte, als
einer der Hauptkanäle für die Verbreitung europäischer Werte und Lebensstile zu fungieren,

und umgekehrt ein ernsthafter Prozess der Inkulturation des Glaubens aus theologischer,

liturgischer und anthropologischer Sicht begann, sowie der Aufbau einer gerechten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168



Al di là del male la martyria délia memoria 153

und modernen Gesellschaft, zu der die Kirchen ihren spezifischen Beitrag nicht versäumen
wollten. Infolgedessen fällt die Kategorie der Mission nicht mehr mit dem Bemühen um
die Verbreitung des christlichen Glaubens zusammen, sondern nimmt durch die Vermittlung

einer Verkündigung des Evangeliums, die nicht mehr von einer genetischen Verbindung

mit sozialer Gerechtigkeit, gerechter Umverteilung der Ressourcen, Demokratie und
allgemeiner Versöhnung zu trennen ist, einen robusten zivilen Charakter an. Unter diesem
Gesichtspunkt hat sich die vorliegende Studie dafür entschieden, unter den vielen möglichen

Konjugationen der Gedächtnisbildung eine noch nie dagewesene theologische
Deklination hervorzuheben, deren Erforschung noch immer zu den am wenigsten untersuchten
in Geschichte und Anthropologie gehört. Sie geht über die Besonderheiten des endogenen
Gedächtnisses hinaus und erhebt es zum Zeichen einer Universalität der Vernunft, die das
Teilen von Grund- und Gründungsprinzipien und das Streben nach einem gemeinsamen
Ziel für die Menschheit aller Religionen und Ethnien beinhaltet.

Martyria- Gedächtnis - Mission - postkoloniale Theologie - Inkulturation - europäisches
Leben - soziale Gerechtigkeit - Universalität.

Au-delà du mal, les martyres de la mémoire - Pour une histoire des catégories de la
mémoire et de la mission dans la réflexion théologique postcoloniale
Après avoir examiné l'approche de la mémoire en Afrique pendant la période coloniale -
tantôt évocatrice, tantôt substitutive - cette contribution, qui tente de retisser les minces
fils de la toile complexe d'une histoire tourmentée, se propose d'enquêter sur sa fonction,
en particulier au crépuscule de ce temps controversé, lorsque la mission a cessé d'être l'un
des principaux canaux de propagation des valeurs et des modes de vie européens et que, à

l'inverse, un sérieux processus d'inculturation de la foi a commencé d'un point de vue
théologique, liturgique et anthropologique, ainsi que la construction d'une société équitable

et moderne à laquelle les Églises ne voulaient pas manquer d'apporter leur contribution

spécifique. Par conséquent, la catégorie de mission ne coïncide plus avec l'effort
d'extension de la foi chrétienne mais, en véhiculant une annonce de l'Evangile qui n'est plus
séparable d'un lien génétique avec la justice sociale, la redistribution équitable des
ressources, la démocratie et la réconciliation universelle, elle prend un caractère résolument
civil. C'est dans cette perspective que, parmi les nombreuses conjugaisons possibles de la
fabrication de la mémoire, la présente étude a choisi de mettre en lumière une déclinaison
théologique inédite de celle-ci, dont l'investigation reste l'une des moins poussées en
histoire et en anthropologie. Elle dépasse les spécificités de la mémoire endogène et l'élève
au rang de signe d'une universalité de la raison qui implique le partage de principes
fondamentaux et fondateurs et la poursuite d'un but commun à l'humanité de toutes les
confessions et de toutes les ethnies.

Martyria - mémoire - mission - théologie post-coloniale - inculturation - vie européenne
-justice sociale - universalité.

Beyond Evil, the Martyria ofMemory - Towards a History of the Categories Memory
and Mission in Post-Colonial Theological Reflection

Trying to reweave the thin strands of the intricate warp of a tormented history, this contribution

intends to investigate, after considering the approach to memory in Africa during
the colonial period - partly evocative, partly substitutive - its function especially at the
sunset of that controversial season, when the mission ceased to act as one of the main
channels for the propagation of European values and lifestyles and, conversely, a serious
process of inculturation of faith began from a theological, liturgical and anthropological
point of view, as well as the construction of an equitable and modern society to which the
churches wanted to make their specific contribution. Consequently, the mission category

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOl: 10.24894/2673-3641.00168



154 Marcello Grifô

no longer coincides with the effort to extend the Christian faith but, by conveying a
proclamation of the Gospel no longer separable from a genetic link with social justice, the fair
redistribution of resources, democracy, and universal reconciliation, takes on a robustly
civil character. It is in this perspective that, among many possible conjugations ofmemory-
making, the present study has chosen to highlight an unprecedented theological declination
of it, the research of which is still one of the least investigated in history and anthropology.
It goes beyond the specifics of endogenous memory which is elevated to a sign of universality

of reason that entails the sharing of basic and founding principles and the pursuit of
a common purpose for humanity of all faiths and ethnicities.

Martyria - Memory - Mission - Post-Colonial Theology - Inculturation - European Life
- Social Justice - Universality.

Marcello Grifô, Dr., Istituto di Studi Patristici e Tardoantichi «J. H. Newman», Facoltà
Teologica di Sicilia «S. Giovanni Evangelista» Palermo; https://orcid.org/0009-0004-
6903-6893.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 139-154, DOI: 10.24894/2673-3641.00168


	Al di là del male la martyria della memoria : per una storia delle categorie di memoria e di missione nella riflessione teologica post-coloniale

