
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 118 (2024)

Artikel: Reziproke Missionierung : was der Schwyzer Thomas Immoos im
fernen Osten fand

Autor: Annen, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reziproke Missionierung -
Was der Schwyzer Thomas Immoos
im fernen Osten fand

Daniel Annen

Schon das ist erstaunlich: Ein katholischer Priester aus der Innerschweiz, der
seine Religion und nähere Heimat liebte wie nur je einer - der war zugleich
fasziniert von fernöstlichen Lebenswelten. Vor allem die Kultur Japans liess ihn
nicht los. Er hat sie in vielen Abhandlungen und selbst in Gedichten religiös,
psychologisch und literaturwissenschaftlich durchdrungen, lernend und lehrend
zugleich. Erstaunlicher noch: Dieser Mann zog als 33-Jähriger nach Japan, fand dort
eine zweite Heimat und widmete sich mit Verve auch vor Ort dieser Kultur und
Mentalität. Das war Thomas Immoos (1918-2001). Geboren wurde er in Schwyz,
dann wuchs er in Steinen auf, einem kleinen Dorf etwa 5 km westlich von Schwyz,
wo seine Eltern einen Hotelbetrieb führten; das Gymnasium besuchte er in Immensee,

also am Zugersee, aber immer noch im Kanton Schwyz und also auch in der

Innerschweiz gelegen. Sie prägte ihn, sie liebte er trotz seinem Enthusiasmus für
fernöstliches Denken, das wird auch in seinen Erzählungen ersichtlich.

Aber was für eine Innerschweiz das war! Sie macht seine Japan-Verbundenheit
einmal mehr - im Rahmen unserer Ausführungen zum dritten Mal - erstaunlich.
Denn Thomas Immoos wuchs in jener Innerschweiz auf, die stark vom
Milieukatholizismus geprägt war.1 Diesem Katholizismus war Fremdes und Neues nicht
geheuer. Die eigene katholische Denk- und Gefühlswelt, sie war ja schliesslich
das entscheidende Identitätsmerkmal, dank dem sich Innerschweizer Katholiken
von anderen lebensweltlichen Strömungen abgrenzen konnten, vor allem gegen
moderne.2 Viele Katholiken verschanzten sich so hinter ihrer eigenen konfessionellen

Kultur, und deren Geschlossenheit war ihnen zu dieser Zeit ausserordentlich

wichtig.3 Praktisch und konkret konnte das zum Beispiel heissen: Katholiken

mieden Geschäfte, die von Protestanten geführt wurden. Die katholische

1 Vgl. hierzu und zum Folgenden Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989,
20, 56-60, 65-71.

2 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 56-59 und 68 f.
3 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 67.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 39-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00162



40 Daniel Annen

Binnenkultur war überdies verknüpft mit einem ausgeprägten Lokalpatriotismus,
der sich gegenüber allfälligen Einflüssen des Zeitgeistes abzuschirmen suchte.4

Er sah die Innerschweiz in hervorragender Stellung, sie galt ja schliesslich als

Ursprungsgebiet für die ganze Schweiz. Typisch für diese chauvinistische
Tendenz sind einige Bemerkungen, die Joseph Konrad Scheuber in sein Porträt des

Schwyzer Pfarrers Franz Odermatt einfliessen Hess. So schreibt Scheuber zum
Beispiel einmal von diesem ganz im Sinne des Milieukatholizismus gestrengen
Geistlichen, er sei Pfarrer von Schwyz gewesen, um sogleich fortzufahren: «Und

er war mehr: Urschweizer war Franz Odermatt; aus Gotthardfluh gehauen war er
ein Wächter; in seinen Augen lohte Rütlifeuer, in seinem Herzen Gütigkeit des

Ranftes; das Blut der Winkelriede rann in seinen Adern; sein Schritt war fest, wie
der des Wehrmanns vor der Schwyzer Bundeslade; und wenn er betete, sang über
ihm das <Salve> aus dem Dom der Landesmutter.»5

Wollte Immoos schon in jungen Jahren aus dieser Frontmentalität ausbrechen?

Denkbar ist das. Das Gymnasium in Immensee passt dazu. Denn dieses Gymnasium

wurde von der Missionsgesellschaft Bethlehem geführt, die ursprünglich, in

den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts, die Söhne armer Familien für den
missionarischen Dienst in Europa vorbereiten wollte, die aber schon bald ihre Tätigkeit
nach Asien, Afrika und Lateinamerika ausdehnte.6 Die hierfür bestimmten
Priesteramtskandidaten wurden ab 1922 im luzernischen Wolhusen ausgebildet, 1932

wurde dieser Studienort nach Schöneck im Kanton Nidwaiden, ins Bruder-Klausen-

Seminar, verlegt; und seit 1969 zeichnet die Theologische Fakultät der Universität
Luzern für die Ausbildung der zukünftigen Missionare verantwortlich.

Auch Thomas Immoos Hess sich in Schöneck ausbilden. Nach der Priesterweihe

1945 begann er seine Beschäftigung mit der Kultur und Mentalität des Fernen

Ostens. Er studierte 1946 bis 1950 Sinologie an der Universität London; und
dann, 1951, ging er nach Japan, wo er bis zu seinem Tod sein hauptsächliches
Wirkungsfeld fand.7 Allerdings unterbrach er immer wieder die Kontinuität dieses

Aufenthalts im ostasiatischen Inselstaat, die Innerschweiz lockte ihn halt doch
auch wieder zurück in seine ursprüngliche Heimat.

4 Vgl. Albert Gasser, Die Selbstwahrnehmung des deutschschweizerischen Katholizismus, in:
Victor Conzemius (Hg.), Schweizer Katholizismus 1933-1945. Eine Konfessionskultur
zwischen Abkapselung und Solidarität, Zürich 2001, 43-75, hier 46.

5 Josef Konrad Scheuber, Franz Odermatt der Schwyzer Pfarrer. Das Lebensbild eines Ur-
schweizers, Schwyz 1952, 4.

6 Vgl. <https://www.imbethlehem.ch/mission/ueber-uns/geschichte> (20. April 2024)
7 Stanca Scholz-Cionca, Vermittler zwischen den Kulturen. Zum Tod des Missionars und For¬

schers Thomas Immoos, in: Neue Zürcher Zeitung, 24. Oktober 2001. Stanca Scholz-Cionca
war von 2000 bis 2012 Lehrstuhlinhaberin für die Kultur Japans in Trier.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 41

Forschung und Lehre

Von 1951 an unterrichtete Thomas Immoos als Lektor Deutsch an verschiedenen

japanischen Hochschulen. An der Universität Tokio begann er 1962 eine Laufbahn

als Professor für deutschsprachige Literatur. 1979 wurde er zum Direktor
des Instituts für orientalische Religionen dieser Hochschule gewählt.8 Zu Beginn
der Sechzigerjahre hatte er an der Universität Zürich in Germanistik doktoriert,
beim berühmten Literaturwissenschaftler Emil Staiger. Seine Dissertation trägt
einen Titel, der für sein (zumindest tendenziell) synkretistisches Denken bezeichnend

ist: Friedrich Rückerts Aneignung des chinesischen Liederbuchs. Zunehmend

widmete er seine Forschung dem japanischen Kulttheater, dem Buddhismus

und dem Shintoismus.

Forschung! Das ist ein wichtiges Stichwort. Denn das populäre Bild von Japan
in Immoos' Geburtsort Schwyz und wohl auch generell in der Innerschweiz oder
vielleicht sogar in ganz Europa war illusionär. An der Fasnacht, wo kollektive
Traumbilder aus dem Unbewussten ins Tageslicht aufsteigen, darf das auch so

sein. Aber just darum haben solche Bilder aus dieser Fünften Jahreszeit auch

etwas Authentisches; da sie wie Träume aus dem Unbewussten kommen, reflektieren

sie unverstellt, was sich in kollektiven Seelentiefen geformt hat. Darum sei

hier auf die fasnächtliche Japanesengesellschaft in Schwyz verwiesen, ihre
Mitglieder feiern jeweils an der Fasnacht ein eigenes Narrenreich im Staate Schweiz.
Dies in Anlehnung an Japan, wie der Name andeutet - und wie sie auch selber

glauben. Doch sie glauben falsch, wenigstens von einem rational-wissenschaftli-
chen Standpunkt aus betrachtet. So nennen sie kurzerhand ihr Heimatdorf < Yeddo

Schwyz>. Nur: Solche Namengebungen treffen nicht die japanische Wirklichkeit,
wie Thomas Immoos, wohl innerlich schmunzelnd, korrigiert:

«Das Yeddo [der frühere Name der japanischen Hauptstadt Tokio, Anm. d. Verf.]
ihrer Phantasie zeigt aber überhaupt keine Beziehung zu dem Japan, das wir kennen:
in diesem Traumland fließen alle Nachrichten von exotischen Reichen zusammen.
Die Reiter schmücken sich mit Tartarenschnäuzen und japanischen Kopfbedeckungen,

die Fußsoldaten tragen siamesische Helme, die Mandarine kleiden sich in die

farbenprächtigen Kostüme des Mandschu-Hofes und ahmen in Gehaben und Sprache

die chinesische Höflichkeit nach, der Kaiser Hesonusode (Taikun) trägt die
phrygische Mütze und Kokarde der französischen Revolution. Seit über 100 Jahren
aber freuen sich die Schwyzer an ihrem Narrenland.»9

Forschung! Sie betrieb Thomas Immoos, um nicht einen illusionären, wenn
möglich gar karnevalistisch schiefen, sondern einen möglichst adäquaten, einen

gerechten Blick auf Japan zu pflegen. Er war also nicht ein Missionar im vulgären

8 Vgl. zu diesen beiden biografischen Informationen Erwin Schurtenberger, Laudatio, in:
Thomas Immoos. Schwyzer Kulturpreisträger 1988, Schwyzer Heft 45, Schwyz [1988], 9.

9 Thomas Immoos, Wie die Eidgenossen Japan entdeckten, Tokyo 1982, 30.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



42 Daniel Annen

Verständnis, der einer fremden Religionsgemeinschaft die eigene Kultur oder
Religion aufoktroyieren wollte. Einseitiges Bekehren war seine Sache nicht: Er sah

sich als Vermittler. Und so suchte er nach Verbindungslinien zwischen fernöstlichen

und abendländischen Kulturen. Das heisst auch: Er liess ältere Konzepte der

Missionstätigkeit hinter sich. Es ging ihm nicht einfach um eine Christianisierung
Japans, und Verstrickungen mit dem Kolonialismus oder Imperialismus kamen

für ihn nicht mehr in Frage. Es ging nicht zuletzt um interreligiösen und interkulturellen

Dialog und um Partnerschaft.10 Um diesen Unterschied zu konkretisieren,
sei auf einen Missionar aus dem 19. Jahrhundert hingewiesen, der ebenfalls aus

Schwyz kam: auf Martin Marty.11 Dieser Benediktinerpater hatte ja schon im 19.

Jahrhundert die Sondergesellschaft des innerschweizerischen katholischen
Sozialmilieus erlebt, der Disziplin und Geschlossenheit wichtig waren. Und als er

später die Mission im Sioux-Reservat Standing Rock an der Grenze zwischen
Süd- und "Norddakota leitete, scheint er diese Mentalität mitgenommen zu haben.

Unter Mithilfe von Mönchen und Schwestern errichtete er katholische Internate,
und da wurden Sioux-Kinder zwangsassimiliert und die Disziplin wurde mit
autoritärem Kontrollverhalten und mit harten Strafen, auch mit körperlichen
Züchtigungen, durchgesetzt - also gar nicht dialogisch oder partnerschaftlich.

Forschung! Sie sollte gemäss Thomas Immoos auch ganz einfach das Verstehen

der fremden Kultur fördern. Was dieser Verstehensdrang bedeutete, gewinnt
Profil, wenn wir ihn gegen den Hintergrund der katholischen Sondergesellschaft
absetzen, die wir weiter oben bereits kurz gestreift haben - gegen den Hintergrund
des katholischen Milieus. Es hatte seine Blütezeit zwischen den beiden Weltkriegen,

entfaltete aber seine konservative Wirkkraft bis in die Sechzigerjahre. Da

war Thomas Immoos schon längst mehrheitlich in Japan, wo er eine fremde Kultur

intellektuell ergründen wollte. Er kam also aus der antimodernistischen
Innerschweiz in ein modernes Land, das vor allem seit den 60er-Jahren sich immer
wieder eines rasanten Wirtschaftswachstums mit grosser Innovationskraft erfreut
hat.12

10 Vgl. zur Geschichte Marita Haller-Dirr/Linda Ratschiller, Missionen, in: Historisches Lexi¬
kon der Schweiz, in: <https://hls-dhs-dss.xwiki.com/de/articles/011456/2024-03-26/> (20.
April 2024)

11 Vgl. Haller-Dirr/Ratschiller, Missionen (wie Anm. 10). Femer zu Martin Marty vgl. Franz
Xaver Bischof, Martin Marty, in: Historisches Lexikon der Schweiz, in: <https://hls-dhs-
dss.ch/de/articles/009951/2009-10-29/> (22. April 2024). Martin Marty, übrigens ein Sohn
des Sigristen der Schwyzer Pfarrkirche, übersiedelte 1860 nach Amerika. Damals war das

angezeigte Sozialmilieu bereits am Wirken, man kann dafür die 100 Jahre von 1850-1950
ansetzen. Vgl. zur Periodisierung Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 26
und 67 f.

12 Vgl. Thomas Immoos, Japan - Archaische Moderne, München 1990, 83 und 94.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 43

Zwischen Moderne und magisch-archaischen Schichten

Diese Fortschrittlichkeit darf aber nicht über einen Konservativismus hinwegtäuschen,

der sogar noch tiefer in die Vergangenheit zurückreicht als der des
katholischen Milieus. Eine paradoxe Konstellation? Für ein oberflächliches
Hinschauen vielleicht schon. Für ein tieferes Verständnis lesen wir am besten bei
Immoos selber nach, verfolgen seine Differenzierungen, aber auch seine Weitungen

in allgemeine anthropologische Zusammenhänge. Er schreibt, Japan bleibe
bis in die jüngste Zeit hinein eine «asiatische Gesellschaft, die tief in der
magischreligiösen, archaischen Schicht verwurzelt ist.»13 Archaik und Moderne verbinden

sich in diesem Inselreich auch in der praktischen Empfindungsweit.14 Konkret

kann das heissen: «Wer ein Nohtheater betritt, versinkt mit einem Schlag in

eine archaische Welt. Draussen mag noch der Verkehrslärm der grössten Stadt

der Welt brausen, im Theater aber herrscht die Stille und Geruhsamkeit einer

längst vergangenen Zeit.»15 Überhaupt ist eine Synthese von Archaik und
Moderne, von alten Riten und aktuellen Wissenschaften auffällig für Japan.16

Diese Rückwärtsgewandtheit hat auch Vorteile, so sind zum Beispiel ein
japanischer Gemeinsinn und Ehrgeiz im Samurai-Ethos verwurzelt.17 Nicht ganz ohne

Ironie dabei: Auch ein solches Ethos kommt dem wirtschaftlich-technischen
Fortschritt zugute. Nur kann dieser Fortschritt uns Europäern oberflächlich scheinen;

er ist ja auch mit einem nachgerade «hochdramatischen Wechsel von Aufstieg,
Fall und Wiederaufstieg»18 verquickt. Die zeitliche Stabilität, die dem
Milieukatholizismus in der Schweiz wichtig war - in der modernen Welt Japans scheint
sie nicht besonders ausgeprägt, wiewohl die Verwurzelung in einer magisch-religiösen,

in einer archaischen Schicht auch hier ein gutes Gegengewicht sein

könnte.
Der Unterschied zwischen moderner Zukunftstendenz und konservativer

Rückwärtsgewandtheit dürfte in der Innerschweiz mit strukturell zu denkenden
Unterschieden in der Zeiterfahrung zu tun haben. Vergessen wir nicht: Auf weite
Strecken war die Innerschweiz noch lange Zeit in vorindustriellen Traditionen,
Mentalitäten und Handlungsmustern verhaftet; sie lebte auch atmosphärisch in
einer vergangenen Ära, also in einer bäuerlich-handwerklichen Lebenswelt. Die
Zeit selber wurde da noch weitgehend zyklisch erlebt; und selbst das Kirchenjahr
entspricht bis heute dem Naturzyklus. Japan als aufstrebende Wirtschaftsmacht

13 Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 85.
14 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 104.
15 Thomas Immoos, Die Sonne leuchtet um Mitternacht. Archetypen in der Literatur, Ölten

1986, 134.
16 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 21.
17 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 99.
18 Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 84.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



44 Daniel Annen

dürfte dagegen eher fur einen aufstrebenden Zeitpfeil als ikonisches Bild des

kollektiven Zeiterlebens sprechen. Mag es dabei auch zyklische Zeitelemente geben,
dort, wo der wirtschaftlich-technische Fortschritt zählt, zählt auch eine lineare

Auffassung derZeit. Und weil die Zeitökonomie ebenfalls ein Faktor dieses
Fortschritts ist, muss alles immer schneller gehen. Was gilt, gilt immer weniger lang.
Hermann Lübbe spricht in diesem Zusammenhang von (Gegenwartsschrumpfung).19

Das Projekt der Moderne will Neues immer schneller, die Planbarkeit
wird immer schwieriger, zumal wenn das zunehmende Tempo sich förmlich
überschlägt (wie in der Post-Moderne), die Gegenwart schrumpft in dieser Radikalisierung

dann gewissermassen auf 0. Die Zukunft kommt schneller; die Wechsel
werden als jähe Umschwünge erlebt - eben als drängende Wechsel von Aufstieg
und Fall und neuem Aufstieg. In eins damit verschwinden die Horizonte der
Vergangenheit, sie scheinen in modernen Welten keine oder eine verminderte Rolle
zu spielen oder generieren im dialektischen Gegenzug Nostalgien und
Musealisierungen.20

Für eine geschrumpfte Gegenwart im modernen Japan spricht indirekt auch

eine pragmatisch-utilitaristische Verantwortungsethik, deren Absichten naturge-
mäss auf eine relativ kurze Gegenwart fokussiert ist. Nicht die Frage, ob
grundsätzlich gut oder böse, grundsätzlich wahr oder falsch ist entscheidend - sondern:
ob nützlich oder nicht.21 Kein Wunder, das Resultat ist zuweilen ein Nebeneinander

von «äusserlich aufgesetzter <Moral»>22 und utilitaristischem Hedonismus!
Insofern ist man dann doch wieder versucht, Japans (Religiosität) mit der Bigotterie

vieler Innerschweizer Katholiken zu analogisieren, wie sie Inglin in seinem
ersten Roman Die Welt in Ingoldau (1922) dargestellt hat; sie war ja ebenfalls oft
nur äusserlich aufgesetzt, nicht innerlich verankert.23

Allerdings: Das Gute und das Böse haben in der katholischen Gesinnungsethik
mehr oder weniger einen prinzipiellen Charakter; das Böse ist grundsätzlich böse

und das Gute grundsätzlich gut. Verstärkt wird diese Konstanz der Moralvorstel-
lungen noch durch eine ausgeprägte Schriftlichkeit: Die Sünden waren in
Beichtspiegeln festgeschrieben und, mindestens dem Empfinden vieler Gläubigen nach,

19 Vgl. Hermann Lübbe, Zivilisationsdynamik. Ernüchterter Fortschritt politisch und kulturell,
Basel 2014, 302 und 303.

20 Vgl. Jean-Pierre Wils, (Religion) zwischen (Moderne) und (Postmoderne). Eine ethische
Wanderung zwischen den Zeiten, in: Henriette Herwig/Jean-Pierre Wils/Reiner Wimmer
(Hg.), Ankündigung der Sterbilichkeit. Wandlungen der Religion, Gestaltungen des Heiligen,

Tübingen 1992, 39-92, hier 49 f.
21 Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 89.
22 Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 74.
23 Vgl. Daniel Annen, Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman - Religiöser

Geschäftsbetrieb als Sünde wider den Heiligen Geist, in: Schweizerische Zeitschrift fur
Religions- und Kulturgeschichte, 116 (2022), 107-123, hier v.a. 107, 115 und 118, aber auch
passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 45

von transzendenten Mächten für immer vorgegeben. Seit dem 19. Jahrhundert
wurde das religiöse Leben dazu noch zunehmend intensiver durchorganisiert24;
die katholische Kirche prägte das Denken der Durchschnittskatholiken einheitlicher,

eben in Richtung der bereits erwähnten Geschlossenheit, die wohl zwischen
1850 und 1950 am markantesten war.25 Dabei legten die Katholiken auch Wert
auf die Stabilität ihres Welt- und Gottesbildes, die durch die Konstanz der
Kirchenbräuche und -riten, aber auch durch profane in den Jahreszyklus eingebettete
Feste unterstützt wurde; sie sollte ein Gegenmittel sein gegen die zunehmend
labile Welt der Moderne26, wie wir sie ja auch für Japan feststellen konnten. In
dieselbe Richtung arbeitete ein rigoroser Moralismus.27

Es ist wohl für Immoos bezeichnend, dass er nicht in den Denk- und
Glaubenskategorien dieses Moralismus missionierte. Er war ja auch offen für das, was der
Katholizismus aus dem Verstehen der japanischen Religiosität mitnehmen
konnte. Dabei wusste er sehr wohl um deren wirtschaftliche und kulturelle Stoss-

richtungen. Er blickt darum auch auf jene Zeiten in der japanischen Geschichte,
die Offenheit gegenüber dem Christentum erkennen lassen: Ein erster Kontakt
mit dem Christentum könnte schon im frühen 9. Jahrhundert erfolgt sein.28 Eine
weitere Phase war das christliche Jahrhundert (1549-1640), eingeläutet durch
eine zuerst mehrere Jahrzehnte lang erfolgreiche Mission.29 Um 1580 war die
Stadt Nagasaki weitgehend von Christen bewohnt; sie wurde das Hauptzentrum
für die Mission, aber auch ein Haupthafen für den Handel. Und die Jesuiten setzten

sich nicht nur für religiöse Bildung ein, sondern auch für Kunstfragen,
Astronomie, Mathematik und die Medizin.30 Gegen Ende dieses christlichen Jahrhunderts

hatten denn doch 300 000 Japaner den christlichen Glauben angenommen.
Als unterstützend erwiesen sich die Jesuiten, die auch westliche Wissenschaften
und Kulturformen ins Land brachten. Die barocken Formen Iberiens, etwa
Bruderschaften, Prozessionen, geistliche Musik oder auch Mysterienspiele kamen
dabei gut an, weil sie eine Integration in die japanische Kunst ermöglichten.31 Auch
Bibelberichte aus dieser Ära beschränkten sich nicht auf die abendländischen

24 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 66.
25 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 66 f.
26 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 68.
27 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 69.
28 Vgl. Thomas Immoos, Die Harfe, die von selber tönt, in: Konrad Hilpert/Karl-Heinz Ohlig

(Hg.), Der eine Gott in vielen Kulturen. Inkulturation und christliche Gottesvorstellungen,
Zürich 1993, 215-232, hier 218.

29 Vgl. Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 219.
30 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 58 f.
31 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 59 und Immoos, Die Harfe, die

von selber tönt (wie Anm. 28), 220.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00162



46 Daniel Annen

Versionen, sondern integrierten buddhistisches und shintoistisches Gedankengut.32

Freilich mussten sich die Christen ab 1587 in den Untergrund zurückziehen,
da ein autoritäres Regime ihnen zunehmend härtere Beschränkungen auferlegte.33

Am Ende des christlichen Jahrhunderts starben wahrscheinlich 3 000 Christen
den Märtyrertod, die christliche Mission wurde jedenfalls brutal vernichtet.34

Schliesslich ist eine dritte Periode der Missionierung festzustellen, wobei ein

«Christentum protestantischer Prägung»35 die Modernisierung unterstützte.
Für Thomas Immoos war der politische oder wirtschaftliche Charakter der Mission

dann freilich nicht mehr so vorrangig. War das trotzdem noch Missionierung?
Auch wenn das fast wie ein Oxymoron klingt - mit Bezug auf Immoos müssten wir
wohl eher sagen: Es war eine reziproke Missionierung. Immoos kann als Repräsentant

eines Katholizismus gelten, der sich ganz einfach einer neuen Kultur und Religion

mental öffnen wollte.36 Das heisst auch: Er wollte der fremden Kultur nichts

aufoktroyieren; im Gegenteil, er wollte achten, was ihr wichtig war. So ärgerte er
sich zum Beispiel über die von Rom auferlegte und bis 1936 geltende Verpflichtung,

ein Christ müsse die Ahnentafeln entfernen. Seine Meinung wäre gewesen,
der Ahnenkult sei zu wichtig, als dass man ihn den Japanern einfach hätte wegnehmen

dürfen.37

Exkurs: «Ir suit vil gefrâgen»

Reziproke Missionierung! Die Charakterisierung im NZZ-TMekrolog durch die

Japan-Wissenschaftlerin Stanca Scholz-Cionca ist darum treffend: «Thomas
Immoos blieb bis zum Ende ein unermüdlicher homo viator [Hervorhebung im
Original] auf der Suche nach der Einheit der Gegensätze, ein nach Harmonie
Dürstender - aber vor allem ein Fragender, jederzeit bereit, die Autorität des Lehrenden

für das Staunen des Lernenden einzutauschen.»38 Kein Wunder, war ihm das

Verb <(be)fragen> wichtig. Und die (Einheit der Gegensätze) kann in diesem Kontext

zweierlei meinen: die Einheit zwischen der japanischen Kultur und dem

Milieukatholizismus von Immoos' Herkunftslanden. Dann aber auch: die Synthese

von Archaik und Moderne, die mutatis mutandis ebenfalls in der Innerschweiz,
deutlicher aber in Japan beobachtbar ist oder jedenfalls war.

32 Vgl. Thomas Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 60.
33 Vgl. Thomas Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 59 f.
34 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 219.
35 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 223.
36 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 1), 67 f.
37 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 224.
38 Scholz-Cionca, Vermittler zwischen den Kulturen (wie Anm. 7).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung AI

Verbindende - und darum aufschlussreiche - Motive fand Immoos in C.G.

Jungs Archetypenlehre; in seinem Buch Die Sonne leuchtet um Mitternacht
erklärt er sie grundlegend. In diesem Kontext öffnen sich weitere erhellende
Fundgruben. Neben Bachofen39 oder Kerényi40 werden vor allem Hölderlin und Rilke
interessant. Diese Autoren leiten Immoos zu C.G. Jung. Darum sei hier ein kleiner
Exkurs auf Jungs Archentypenlehre bei Thomas Immoos erlaubt, denn er schreibt
selbst einmal, was er Jung im Hinblick auf die Möglichkeit, westliche und
fernöstliche Einsichten zusammenzudenken, verdankt:

1. Das tiefere Erfassen der deutschen Literatur
2. Das Verständnis der japanischen Geistigkeit
3. Die Entdeckung der in den Dogmen und in der Liturgie der katholischen

Kirche verborgenen psychologischen Weisheit.41

Die «Lehre von den Archetypen im kollektiven Unbewussten erklärt das Fortleben

archaischer Konzepte in der Seele moderner Menschen und schafft die Voraussetzung

für das sinnvolle Verwenden mythischer Gestalten, der alten Götter selbst
in einer christlichen Zeitperiode.»42 Nicht theo-, sondern psychologisch haben die
Bilder der alten Götter also im Folgenden ihren Wert. Sie «erzeugen und
projizieren psychische Energien.»43 Sie machen sich in Symbolen bemerkbar, die -
eben weil sie aus der seelischen Tiefe, letztlich aus einer ganzheitlichen menschlichen

Psychodynamik kommen - genuiner zum Menschen gehören als die
aufoktroyierten Gebote im Milieukatholizismus oder das reine Nützlichkeitsdenken
in der japanischen Zivilisation. Immoos' Rückgriff auf die Kollektivpsyche kann
darum auch als Korrektiv zur modernen Hypertrophie des Intellekts gelesen werden,

die den modernen japanischen Pragmatismus ebenso steuert wie die weit
weniger moderne Gebotsmoral des Milieukatholizismus. Sie erzeugt zwar,
Distanz setzend, präzisere Begriffsgrenzen als aus dem Unbewussten aufsteigende
Symbole. Aber dies geschieht auf Kosten der Ambiguitätstoleranz. Und die
braucht der Mensch auch, wie die Dichtung weiss. Denn in ihr —wie in der Kunst
generell - können die Archetypen ihre Kraft entfalten.

Konkret eröffnete Jung, um ein Beispiel zu geben, dem Forscher Immoos das

Verständnis für Japans Nohtheater - und ebenso für Hölderlin als Brückenbauer.44

Dieser deutsche Dichter ist ihm nahe, auch wenn dessen Dichtung wie
von fernher tönt. Er titelt denn auch einmal: «Die Götter Hölderlins: Fernher -
nahe.»45 In Hölderlins Gedicht Da ich ein Knabe war findet sich ein Götteranruf,

39 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mitternacht (wie Anm. 15), 20-23
40 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 24-26.
41 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 37.
42 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 24.
43 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 24.
44 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 37.
45 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



48 Daniel Annen

der Immoos wichtig war. Nämlich: «Oh all ihr treuen / freundlichen Götter!» Und
dann folgt ein Bekenntnis, das Immoos faszinierte: «Dass ihr wüsstet, / Wie euch
meine Seele geliebt!» Die Sprache, die dieser Liebe entspringt, ist nicht die
pragmatische der menschlichen Lebenswelten: «Der Menschen Worte verstand ich
nie... / Im Arme der Götter wuchs ich gross.»46 Der Seinsgrund, der in den Göttern

offenbar wird, ist nach Hölderlin dem Menschen nahe - und er ist doch auch

fern, nämlich transzendent, er übersteigt uns also.47 Da erscheinen geografische
Distanzen als unwesentlich.

Zur Transzendenz, zum alles übersteigenden Seinsgrund passt der Mensch als

Pilger, der <homo viator>, wie es im zitierten NZZ-Nekrolog heisst. Da die
Transzendenz nie ganz fassbar wird - wie schon die negative Theologie wusste -, geht
der Mensch immer auf sie zu, ist immer auf einem Weg. Vielleicht liebte Immoos
darum die Religion des Shinto48; der Name bedeutet «Weg der Götter»49. Immoos
betont, dass der Shinto, die japanische Urreligion, die spätere religiöse Überlagerungen

einfärbte, nicht ein System von Dogmen sei, sondern ein heiliges Tun. Die
«praktische Orientierung an den Nöten der Menschen und den Erfordernissen des

Lebens»50 ist darum wichtiger als die Befolgung eines Gebotskatalogs. Dabei kann
sich der Mensch trotzdem an einer Wertehierarchie orientieren. Für deren wichtigste

Begriffe gibt Immoos Übersetzungen und betont gleichzeitig, dass seine

Äquivalente nur approximativen Charakter haben (können) und deutet an, dass dieser

Charakter von der uns fremden japanischen Kultur herrührt. Wichtige begrifffe
dieser Kultur sind (mit ihren ungefähren Bedeutungshöfen in Klammer) <On>

(Dankesverpflichtung), <Giri> (Verantwortungsgefühl), <Wabi> (Verehrung der Armut),
<Sabi> (Ungehobelt - Ursprüngliches) oder <Yugen> (geheimnisvolle Tiefe).51

Dass Immoos das mittelalterliche Parzival-Epos Wolfram von Eschenbachs

wichtig war, muss aufgrund des eben Gesagten nicht erstaunen. Auch Parzival
geht und irrt auf seinem Weg; und nimmt man den Begriff nicht zu eng, so ist
auch er ein <homo viator>. In diesem Epos wird das Fragen förmlich zum Problem,
und zwar in einer für Immoos bezeichnenden Weise. «Ir ensuit niht vil gefrâgen»:
das ist der Rat, den in der berühmten mittelalterlichen Erzählung der greise
Gumemanz der Titelfigur erteilt. Nicht der Rat, isoliert nur für sich genommen, ist
Immoos wichtig, sondern Wolfram von Eschenbachs Kritik daran: Parzival nimmt
den Ratschlag, eigentlich nur als höfische Etikette gemeint, zu wörtlich und darum

zu vorbehaltlos, der Autorität der höfischen Gebote allzu ergeben und die konkrete

46 Zit. nach Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 18.
47 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 16-20.
48 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mitternacht (wie Anm. 15), 53.
49 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 53.
50 Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 12.
51 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 13.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 49

Lebenswirklichkeit ausblendend - und stellt darum dem leidenden Gralskönig An-
fortas bei der ersten Begegnung keine Frage, auch keine Frage nach dessen Leiden,
obwohl just diese Frage Anfortas von diesem Leiden befreien könnte. Diese
Unterlassung interpretiert Immoos, wie viele andere Interpreten, als schuldhaftes Verhalten.52

Parzival, könnten wir heute formulieren, mangelt es an Empathie. Eine solche

Charakterisierung würde Thomas Immoos gewiss unterschreiben.
Zum menschlichen Lebensweg gehört also auch das Leiden; es kann ein Rei-

fungsprozess sein. Denn es geht ja auch darum, Tiefpunkte zu überwinden und
daraufhin gewissermassen wieder durchzustarten, wie wir etwas gar
umgangssprachlich sagen könnten. Im Zusammenhang mit dem eben zitierten Wolf-
ram'schen Parzival-Epos liegt das Wort (Bekehrung) wohl näher. Was später in
der Mystik und ihrem Gefolge literarisch als Reflexion zu Reue und Umkehr fassbar

wird, das sind hier drei Blutstropfen im Schnee, die eine «Versenkung in die
Tiefe des eigenen Wesens»53 auslösen, das ist psychologisch der «Gang ins Un-
bewusste.»54 Parzival muss zuvor Ausstossung und Verlust erleben, den «Sturz
über den Nullpunkt in die bodenlose Tiefe existenzieller Gefahrdung. In dieser
Zeit will ihm nichts mehr gelingen. Er ist sich und Gott und der Welt entfremdet.»55

Nicht nur viele Bibelpassagen und das apostolische Glaubensbekenntnis kennen

die Denkfigur solcher Entfremdung, die als Gottferne biblisch dem Tod
gleichkommt - ähnliche Denkfiguren sind auch ausserhalb der christlichen
Schrifttradition zu finden, oft im Zusammenhang mit Initiationsvorgängen. Von
da her muss nicht erstaunen, dass für Immoos hier ein Anknüpfungspunkt zu
anderen Religionen schlummert. Das stark von der ägyptischen Religionswelt
eingefärbte Textbuch zu Mozarts Zauberflöte wäre ein Beispiel.56 Der Weg zur Hochzeit

zwischen Pamina und Tamino führt zuerst durch Feuer und Wasser, die Probe
dieser Todesgefahr ist zuerst zu bestehen. Und Thomas Immoos wäre nicht Thomas
Immoos - nämlich einer, der bei aller Treue zum römischen Katholizismus ganz
und gar von Japan fasziniert war -, wenn er nicht auch in dieser fernen Kultur
ähnliche Anknüpfungspunkte gesucht hätte. Im japanischen Nohspiel Taniko zum
Beispiel hat er eine analoge Initiationsstruktur gefunden: Da wird ein Knabe «in ein
Grab von Steinen gelegt, um symbolisch den Tod zu erleiden und dann als voller
Mensch ein neues Leben zu beginnen.»57 Im Nohtheater zeigen sich Erfahrungs-

52 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 79.
53 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 57.
54 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 57.
55 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15) 56.
56 Vgl. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 59 und 60.
57 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 59.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



50 Daniel Annen

strukturen, für die auch das westliche Denken und Dichten hellhörig ist - oder
hellhörig sein müsste. Wenn Rilke von den Göttern schreibt, sie seien «Schläfer in den

Dingen, die heiter aufstehn»58, so kann Immoos anfügen: «Diese Schläfer in den

Dingen will das Noh wecken.»59 Eine solche Textstelle mag aber auch, trotz des

polytheistischen Charakters, mindestens von ferne an das christliche
Auferstehungsgeheimnis oder an das mittelalterliche Buch der Natur erinnern. Eine
berühmte Stelle für das Ineinander von Tod und Leben findet sich bei 2 Kor 4.16:
«Deshalb sind wir nicht verzagt; im Gegenteil: wenn auch unser äußerer Mensch

aufgerieben wird, so erneuert sich doch unser innerer von Tag zu Tag.»60

Strukturähnlichkeiten

Der Durchgang durch einen Tod mit neuer Geburt zu neuem Leben hat auch in

Japan mit der Erfahrung des Göttlichen zu tun. Man kennt dort keinen Begriff der
absoluten Wahrheit, auch keinen Gott, der einzig und absolut wäre.61 Aber
immerhin gibt es da eine monotheistisch anmutende Gestalt des Absoluten in der
Person des Sonnenbuddhas Mahavairocana.62 Diese Gestalt widerruft aber nicht
den weit verbreiteten Polytheismus in Japan. Der wird schon daraus ersichtlich,
dass verschiedene Konzerne ihre eigenen Götter sich zulegen können.63 Wohl mit
diesem, wie man fast sagen möchte, mehr oder weniger spontan generierten
Polytheismus hat es zu tun, dass auch die Religionen dieses Inselreichs sich viel
leichter mit andern Bekenntnissen verbinden können.64 So können etwa Buddhismus

und Shinto dieselbe Realität spiegeln.65 Wenn verschiedene Spiegelungen
auf einen gemeinsamen Ursprung hinweisen, so steigt einem immerhin eine

Ahnung von etwas Übergeordnetem auf; eine «transzendente Zusammenfassung
aller Wesen»66 ist zumindest denkbar, denkbar als ein absolutes Gesetz. Dazu passt,
dass Japaner bei ihren Bekenntnissen weitgehend von Institutionellem absehen.

«Christus zieht solche Menschen ebenso an, wie die Kirchen sie abstossen.»67

Entsprechend sind auch institutionelle Grenzziehungen schwierig. Immoos
arbeitet darum nicht mit eindeutigen Zugehörigkeiten, sondern mit Approximationen.

Japanische Ausprägungen der Religion kommen dem Christentum mehr oder

58 Rainer Maria Rilke, zit. gem. Immoos, Die Sonne leuchtet um Mitternacht (wie Anm. 15), 135.
59 Immoos, Die Sonne leuchtet um Mittemacht (wie Anm. 15), 135.
60 Zit. nach der Jerusalemer Bibel, hg. von Diego Arenhoevel/Alfons Deissler/Anton Vögtle

(Hg.), Freiburg/Basel/Wien 1968, 1665.
61 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 48.
62 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 218.
63 Thomas Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 96.
64 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 48.
65 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 49.
66 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 218.
67 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 225 f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55. DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 51

weniger nahe, und die «grösste Nähe zu christlichen Vorstellungen» sieht Im-
moos im «Kosmotheismus des Shingon.»68 Auch eine solche Formulierung hat

approximativen Charakter. Aber: Die dabei implizierte Anziehungskraft wird
wichtiger als institutionelle Zugehörigkeit. Wahrscheinlich hätte Immoos die
Bemerkung Ratzingers unterschrieben: «Nicht der konfessionelle Parteigenosse ist
der wahre Christ, sondern derjenige, der durch sein Christsein wahrhaft menschlich

geworden ist. Nicht derjenige, der ein Normsystem sklavisch und auf sich
selbst bedacht einhält, sondern derjenige, der frei geworden ist zur einfachen,
menschlichen Güte.»69 Entsprechend baut Immoos auf die performative Kraft des

Christentums, die wichtiger ist als das politisch gedachte, identitätsstiftende
(Parteidenken) des katholischen Milieus. Denn: «Jene Realität, die Paulus, heute weithin

für uns unverständlich, <Leib Christi) nennt, ist eine innere Forderung dieser

Existenz, die nicht Ausnahme bleiben darf, sondern die ganze Menschheit <an

sich ziehen) muss (vgl. Joh 12,32).»70

Freilich gibt es natürlich auch in Japans Religionswelten institutionelle Riten,
die im Christentum kaum denkbar wären, wenn es zum Beispiel um das bereits

angesprochene Ineinander von Leben und Tod geht. Die Shintogötter können
auch in buddhistischer Verkleidung verehrt werden, als <Gongen> nämlich, das

sind provisorische Manifestationen der Götter, zeitlich beschränkte Inkarnationen.71

Indes: Solche Einkleidungsrituale zielen, in Initiationsriten, auch wieder
auf die Verschränkung von Tod und Wiedergeburt. Indem der Initiand mit Haut
und Fell eines Tieres (umkleidet) und dann wieder freigegeben, also in neues
Leben entlassen wird, stirbt er und wird wiedergeboren. Auch in diesem Kontext
spricht Immoos von einer archetypischen Erfahrung, stirbt doch auch der alttes-
tamentliche Jonas im Bauch des Walfischs, um dann nach Ninive aufzubrechen
und seinen Prophetenauftrag zu erfüllen.72 Eine solche Wiedergeburt bedeute

Rückkehr in den Mutterschoss; der alte Mensch stirbt; der neue wird wiedergeboren

auf einer höheren Seinsstufe.73 Auch der Gegensatz von altem und neuem
Menschen mag an christlich-neutestamentliche Denkfiguren erinnern.

Thomas Immoos ist sehr hellhörig für Tendenzen in den japanischen
Religionswelten, die dem Christentum gleichsam entgegenkommen, darum im Grunde
in Richtung reziproke Missionierung arbeiten. So gibt es in der Shingon-Sphäre
«eine Art Taufzeremonie, die der Einweihung in die Geheimlehre vorausgeht.»74
Manchmal können auch andere Motivfetzen an das Christentum erinnern, so zum

68 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), hier 218.
69 Joseph Ratzinger, Einführung in das Christentum, Freiburg i. Br. 2014, 247.
70 Ratzinger, Einführung in das Christentum (wie Anm. 69), 219.
71 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 54.
72 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 55.
73 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 56.
74 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), hier 218.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55. DOl: 10.24894/2673-3641.00162



52 Daniel Annen

Beispiel eine Seitenwunde in einem Puppenspiel, die an den gemarterten Christus
denken lässt, die freilich später wieder aus der Überlieferung verschwand.75
Analoges gilt für die Architektur, die bereits früh im westlichen Bauhaus-Stil wirkte.76

Umgekehrt waren die bereits erwähnten Einflüsse Iberiens in Japan erfolgreich,
«weil sie geschickt einheimische Formen aufnahmen.»77 Ein Schöpfungsbericht
zeigt überdies bereits eine Mischung von biblischen Gedanken einerseits und von
solchen aus buddhistischen und der Shintosphäre.78

Allerdings weiss Immoos auch um depravierte japanische Übernahmen aus
dem christlichen Kulturbereich. So zum Beispiel bei der Weihnachtsfeier, beim

«Xmas»; dieses Brauchtum zeugt «mehr von Kommerz und Hedonismus [...] als

von einem genuinen Gedächtnis der Christusbotschaft.»79 In solchen Fällen
überlagert die Form den Inhalt.80

Hier scheint das Christentum nur einer Oberfläche aufgesetzt. Immoos hingegen

geht immer wieder von «den oft weitgehend im Verborgenen wirkenden
Kräften des christlichen Sauerteigs» aus, «der die japanische Gesellschaft
nachhaltiger transformiert, als man auf den ersten Blick wahrzunehmen vermag.»81
«Die unterschwellige Wirksamkeit des Christentums schlägt sich» etwa in der -
der buddhistischen Tradition zum Beispiel fremden - «Tendenz zum Monotheismus

nieder.»82 Christus als die Erlösergestalt ist indes aus dieser Tradition
verschwunden.83

Geht man aber davon aus, dass Transzendenz nicht als das in einem Jenseits

zu ortende ganz Andere ist, sondern etwas, das die Immanenz ständig transzen-
diert84, so ist doch eine relativ dynamische Verbindung von Diesseits und Jenseits

nahe, dem Christus-Ereignis analog.85 Oder dass die Erlösung letztlich allein aus
dem Vertrauen auf Amida - und das heisst nach einer Übersetzung bei Immoos
auch: auf die «unendliche Weisheit»86 - kommt und nicht aus eigener Kraft, nicht
durch eigene Werke (hergestellt) werden kann, das mag manch einen an einen

wichtigen christlichen Gedanken erinnern. Auch der Apostel Paulus zeigt sich

75 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 63.
76 Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 227.
77 Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 220.
78 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 220.
79 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 215.
80 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 215.
81 Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 215.
82 Immoos, Japan -Archaische Moderne (wie Anm. 12), 62. Vgl. auch Immoos, Die Harfe, die

von selber tönt (wie Anm. 28), 222.
83 Vgl. Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 222.
84 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 216.
85 Vgl. Immoos, Japan - Archaische Moderne (wie Anm. 12), 62. Vgl. ebd.: Der Evangelist

Johannes war in Japan zum Teil beliebt.
86 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 219.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 53

«überzeugt, dass der Mensch durch den Glauben ohne Gesetzeswerke gerechtfertigt

wird» (Rom 3,28)87, wobei das Wort <Glauben> vom griechischen Wort
<Pistis> her durchaus durch <Vertrauen> ersetzt werden kann. Und wenn der
Begriff des Logos aus dem Johannes-Prolog «die schöpferische Vernunft und Liebe»
und zugleich die «Mitte der Christologie»88 ist, dann ist vom Grundgedanken her
in Amidas «unendliche[r] Weisheit» das Christus-Ereignis nicht mehr allzu fern.

Auch wenn Jesus in der kosmotheistischen Shingon-Religion fehlt - indem
diese Religion «die gegenseitige Durchdringung der Welt mit dem Absoluten»89

feiert, feiert sie immerhin einen theologischen Gehalt des Christusereignisses.
Man vergleiche, was Ratzinger von der Bibel generell sagt: «Gott bezeugt sich
zunächst gewiss in der kosmischen Macht. Die Grösse, der all unsere Sinnen
überschreitende und dennoch umfassende Logos der Welt, verweist auf ihn, dessen

Gedanke diese Welt ist; auf ihn, vor dem die Völker sind <wie Tropfen am Eimen,
<wie Stäubchen an der Waagschale) (Jes 40,15).»90 Auch Immoos spricht vom
«kosmische[n] Christus», der als «causa exemplaris» den «Logos aller Geschöpfe
in sich birgt, nach dem Gott das Universum schuf. Diese Sprache verstehen die
Buddhisten ebenso wie die Shintoisten.»91 Dies zumal, weil Gott in der Kenosis
des Philipper-Briefs, in der Selbstentäusserung durch Jesus Christus, auf seine

Attribute verzichtet92 und diese Selbstentäusserung eine gewisse Affinität zum
absoluten Nichts in einigen religiösen Schulen Japans hat, wobei zu betonen ist,
dass der Christ in Bezug auf Gott nicht wie der japanische Gläubige ohne den

Personenbegriff auskommen möchte.93

Der Missionar Thomas Immoos hofft, dass gemäss einer reziproken
Missionierung auch die katholische Kirche - institutionell-legalistische Grenzziehungen
überschreitend - die japanischen Religionswelten immer besser versteht, ohne die
Unterschiede einfach zu verdrängen.

Reziproke Missionierung bei Thomas Immoos

Thomas Immoos war ein katholischer Priester, der das Gymnasium der Bethlehem-Brüder
in Immensee besucht hatte und der später Mitglied dieser Missionsgesellschaft war. Geboren

1918 in Schwyz und dann aufgewachsen in Steinen, dürfte er also in seiner Kindheit
und Jugend das beengende Normensystem des katholischen Milieus erlebt haben. Dies ist
darum interessant, weil er in Japan und überhaupt in der grossen weiten Welt ganz andere
Mentalitäten erlebte. Zu Beginn der Fünfzigerjahre nahm er eine Lehrtätigkeit in Japan

87 Zit. nach der Jerusalemer Bibel (wie Anm. 59), 1619.
88 Ratzinger, Einführung in das Christentum (wie Anm. 69), 51.
89 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 230.
90 Ratzinger, Einführung in das Christentum (wie Anm. 69), 235.
91 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 232.
92 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 232.
93 Immoos, Die Harfe, die von selber tönt (wie Anm. 28), 231.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



54 Daniel Annen

auf, die er bis zu seinem Tod anno 2001 beibehielt, ab 1962 als Professor für deutschsprachige

Literatur an der Universität Tokio. Allerdings unterbrach er seinen Japan-Aufenthalt
hin und wieder, einerseits um 1961 beim berühmten Germanisten Emil Staiger an der
Universität Zürich zu promovieren, anderseits ganz einfach, um seine nach wie vor geliebte
heimatliche Innerschweiz zu besuchen. Müsste seine Innerschweizer Provenienz zusammen

mit seinem katholischen Priestertum ihn nicht gedrängt haben, auch in Japan zugunsten
seiner Herkunftskonfession zu missionieren? Das könnte man so erwarten, das war

aber nicht so, nicht bei Thomas Immoos. Er blieb auch als Missionar in fremden Landen
der Forscher, der Fragende. Statt eine Religion aufzuoktroyieren, suchte er nach dem
Verbindenden zwischen der Religiosität in Japan und katholischen Positionen. Man kann also
seine Missionierung als reziprok bezeichnen. Seine Forschungsschwerpunkte waren das
japanische Kulttheater, der Shintoismus oder auch der Buddhismus, hier fand er Ähnlichkeiten

und Analogien und in eins damit konnte er auf Defizite auch im Katholizismus
aufmerksam machen. Hilfreich war ihm dabei C.G. Jungs Archetypenlehre. Ironischerweise,
möchte man fast sagen, kann Thomas Immoos' Blick in den fernen Osten neue psychologische

und theologische Einsichten für den nahen Westen freilegen.

Milieukatholizismus - Normensystem - Analogien - Kulttheater - Shinto - Buddhismus

- Reziprozität.

La mission réciproque chez Thomas Immoos

Thomas Immoos était un prêtre catholique qui avait fréquenté le gymnase des Frères de
Bethléem à Immensee et qui fut plus tard membre de cette société missionnaire. Né en
1918à Schwyz et ayant grandi à Steinen, il a donc probablement vécu dans son enfance et
son adolescence le système de normes oppressif du milieu catholique. Ceci est d'autant
plus intéressant qu'il a connu des mentalités très différentes au Japon et dans le reste du
monde. Au début des années cinquante, il a commencé à enseigner au Japon, activité qu'il
a conservée jusqu'à sa mort en 2001, à partir de 1962 en tant que professeur de littérature
allemande à l'université de Tokyo. Il a toutefois interrompu de temps en temps son séjour
au Japon, d'une part pour passer son doctorat à l'université de Zurich en 1961 sous la
direction du célèbre germaniste Emil Staiger, d'autre part tout simplement pour rendre
visite à sa Suisse centrale natale, qu'il aimait toujours autant. Ses origines suisses et son
sacerdoce catholique n'auraient-ils pas dû le pousser à faire du prosélytisme au Japon en
faveur de sa confession d'origine? On pourrait s'y attendre, mais ce n'était pas le cas, pas
pour Thomas Immoos. Même en tant que missionnaire en terre étrangère, il est resté le
chercheur, le questionneur. Au lieu d'imposer une religion, il a cherché ce qui unissait la
religiosité japonaise et les positions catholiques. On peut donc qualifier son prosélytisme
de réciproque. Ses recherches se sont concentrées sur le théâtre de culte japonais, le shin-
toïsme ou encore le bouddhisme, où il a trouvé des similitudes et des analogies, ce qui lui
a permis d'attirer l'attention sur les déficits du catholicisme. La théorie des archétypes de
C.G. Jung lui a été utile. Ironiquement, on pourrait presque dire que le regard de Thomas
Immoos sur l'Extrême-Orient peut révéler de nouvelles perspectives psychologiques et
théologiques pour l'Occident proche.

Catholicisme de milieu - système de normes - analogies - théâtre de culte - shinto -
bouddhisme - réciprocité.

Evangelizzazione reciproca di Thomas Immoos

Thomas Immoos era un sacerdote cattolico che aveva frequentato il ginnasio dei Fratelli
di Betlemme a Immensee e che in seguito era diventato membro di questa società missio-
naria. Nato a Svitto nel 1918 e cresciuto a Steinen, nella sua infanzia e successiva giovi-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118(2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162



Reziproke Missionierung 55

nezza è probabile che abbia vissuto la strettezza delle norme dell'ambiente cattolico. Que-
sto è interessante perché Immoos conobbe poi mentalité completamente diverse in Giap-
pone e nel grande mondo in generale. All'inizio degli anni Cinquanta assunse un incarico
di insegnamento in Giappone, che mantenne fmo alla sua morte nel 2001, dal 1962 come
professore di letteratura tedesca all'Università di Tokyo. Interruppe comunque di tanto in
tanto il suo soggiorno in Giappone, da un lato nel 1961 per un dottorato all'Università di
Zurigo sotto la supervisione del famoso germanista Emil Staiger, dall'altro semplicemente
per visitare la sua sempre amata terra natia, la Svizzera centrale. Le sue origini centro-
svizzere, insieme al suo sacerdozio cattolico, non avrebbero dovuto spingerlo a fare pro-
selitismo in Giappone a favore délia sua confessione d'origine? Sarebbe da aspettarselo,
ma non fu cosl, non nel caso di Thomas Immoos. Anche come missionario in terra stra-
niera, egli rimase uomo di ricerca e di interrogativi. Invece di imporre una religione, cercö
cid che univa la religiosité in Giappone e le posizioni cattoliche. II suo lavoro di evange-
lizzazione puô quindi essere descritto come reciproco. Le sue principali aree di ricerca
furono il teatro di culto giapponese, lo shintoismo o anche il buddismo, dove trovö somi-
glianze e analogie e fu cosi in grado di attirare alio stesso tempo l'attenzione sulle carenze
del cattolicesimo stesso. La teoria degli archetipi di C.G. Jung gli fu utile in questo contesta.

Si constata quasi con ironia che la visione di Thomas Immoos dell'Estremo Oriente
puô rivelare nuove idee in campo psicologico e teologico a riguardo del vicino Occidente.

Blocco cattolico conservatore - sistema di norme - analogie - teatro di culto - Shinto -
buddismo - réciprocité.

Thomas Immoos ' Reciprocal Mission
Thomas Immoos was a Catholic priest who had attended the Bethlehem Brothers' school
in Immensee and later became a member of this missionary society. Born in Schwyz in
1918 and then raised in Steinen, he probably experienced the restrictive norms of the Catholic

milieu in his childhood and youth. This is interesting because he experienced
completely different mentalities in Japan and in the wide world in general. At the beginning of
the 1950s, he took up a teaching position in Japan, which he maintained until he died in
2001, from 1962 as a professor of German-language literature at the University of Tokyo.
However, he interrupted his stay in Japan from time to time, partly to complete a doctorate
under the famous Germanist Emil Staiger at the University of Zurich in 1961, as well as
simply to visit his still beloved homeland of Central Switzerland. Should his Central Swiss
origins, together with his Catholic priesthood, not have urged him to proselytize in favour
of his original denomination in Japan? That might be expected but was not the case, not
with Thomas Immoos. Even as a missionary in foreign lands, he remained the researcher,
the questioner. Instead of imposing a religion, he searched for what united the religiosity
in Japan with Catholic positions, which is why his missionary work can be described as

reciprocal. His main areas of research were Japanese cult theatre, Shintoism, and
Buddhism, where he found similarities and analogies and was thus able to draw attention to
deficits in Catholicism as well - an area, where C.G. Jung's theory ofarchetypes was helpful

to him. Ironically, one might almost say, that Thomas Immoos' view of the Far East
can reveal new psychological and theological insights into the near West.

Catholicism of the Milieu - System of Norms - Analogies - Cult Theatre - Shinto -
Buddhism - Reciprocity.

Daniel Annen, Dr. phil. I, Stadium der Germanistik an der Universität Zürich und ehemaliger

Lehrer an der Kantonsschule Kollegium Schwyz, heute in Pension und freier
Kulturschaffender; https://orcid.org/0000-0002-2041-1099.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 118 (2024), 39-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00162




	Reziproke Missionierung : was der Schwyzer Thomas Immoos im fernen Osten fand

