Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 117 (2023)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

1. Alte Geschichte:
Raum und Materialitdt des Sakralen

Florian Wekenmann, Die Ddmonen bei Augustinus und die antike Ddmonologie, Pader-
born, Brill/Schoeningh, 2023, 616 S., ISBN 978-3-5067-0843-4.

Eine ausfiihrliche Monografie iiber die Ddmonen bei Augustin war lange Desiderat der
Forschung. Die Erkenntnisse bisher wurden dazu allenfalls in einschldgigen Lexika ver-
sammelt. Warum aber das Interesse an diesem Thema bisher ausgeblieben ist, ldsst sich
aufgrund der zahlreichen Stellen, an denen Augustin tiber die Ddmonen spricht, schlicht-
weg nicht begreifen. Dieser Leerstelle leistet Florian Wekenmann mit seiner Studie Die
Ddmonen bei Augustinus und die antike Ddmonologie Abhilfe.

Tatsdchlich nimmt die im Titel versprochene Darstellung der antiken Ddmonologie vor
Augustin einen groflen Raum ein. Von Homer bis zur Mértyrerliteratur werden nur wenige
Abstriche gemacht. Mehr als die Hilfte der ganzen Studie nimmt diese Auseinanderset-
zung in Anspruch. Das ist allerdings nicht nur wichtig fiir die historische Einordnung von
Augustins Ddmonologie. Vielmehr ist es ein Charakteristikum von Augustins Rede tiber
die Ddmonen, dass er sich fast nirgends auf vorherige Autoren bezieht, deren Ansétze fiir
eine christliche Ddmonologie er bedient. Allenfalls zitiert werden pagane Autoren, denen
Augustin nur umso groBeren Platz verschafft, um sie entsprechend ausfiihrlich zu wider-
legen. Florian Wekenmann sieht darin, dass Augustin seine Anleihen von anderen sowohl
christlichen als auch paganen Autoren eskamotiert, ein Indiz dafiir, dass eine christliche
Damonologie zu Augustins Lebzeiten in gewisser Weise schon Allgemeingut geworden
ist und nicht weiter erkldrt zu werden brauchte. Das ist eine Entwicklung, die bei den alt-
christlichen Apologeten angefangen hat und auf die Augustin nun einfach zuriickgreifen
kann.

Ferner werden durch diesen breiten historischen Kontext, der immerhin mehr als ein
Jahrtausend umfasst, auch die Unterschiede zu antik-paganen Ddmonenvorstellungen
deutlich, die christliche Autoren nicht miide werden zu betonen. So kann etwa der grofite
Unterschied wohl darin liegen, dass Damonen bei einem Philosophen wie Platon noch kei-
nesfalls eine systematisch ausgereifte Stellung im Kosmos einnehmen, wihrend ihr Profil
im Christentum schon scharf umgrenzt und negativ akzentuiert wird. Wie genau es dazu
allerdings kommen konnte — diese Erkldrung bleibt uns auch die hier vorliegende Studie
schuldig. Sie bietet nur einen Aufriss derjenigen Texte, die vor Augustin die Ddmonen
behandelt haben, unterstreicht die darin offen zutage tretenden Unterschiede, geht aber
nicht auf mégliche Erklirungsansétze fiir eine etwaige Entwicklung im Denken um die
Didmonen ein.

Aufgegriffen wird allerdings eine fiir die christliche Wende in der Ddmonologie sehr
wichtige Debatte. Nimlich die griechische Ubersetzung des Alten Testaments. Erst {iber
diesen Interpretationsschritt findet dasselbe Wort, das auch Platon im Munde fiihrte, Ein-
gang in die Heilige Schrift. Ein hebriisches Aquivalent fiir den griechischen Ddmon gibt
es nicht. Entsprechend vage sind die Stellen, an denen er eingefiithrt wird. Umso wichtiger
aber werden dann diese Bibelstellen fiir Augustin. Neben den griechischen Zutaten des
Neuen Testaments freut er sich immer wieder, auch die einschldgigen Stellen aus dem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



402 Rezensionen — Comptes rendus

Alten Testament zur Untermauerung seiner Beweisfiihrung einzufangen. Als das wohl fol-
genreichste Beispiel sei hier nur Ps 95 LXX (96), 5 genannt: «Denn alle Gotter der Paganen
sind Ddmonen.» Solche und dhnliche Stellen ersetzen bei Augustin das, was bei anderen
die Ankniipfung an eine Lehrtradition darstellt. Statt dass er die Autoren vor ihm zitiert,
die tiber die Ddmonen geschrieben haben, beruft er sich lieber auf die Autoritét schlechthin
— die Heilige Schrift.

Natiirlich gibt es kein eigenstindiges Werk von Augustin tiber die Ddémonen. An diesen
Status reicht nicht einmal die von Wekenmann ausfiihrlich besprochene Schrift de diuina-
tione daemonum heran. Und so gestaltet sich die Suche nach entsprechenden Stellen bei
Augustin auch als eine sehr langwierige, die durch sehr viele Predigten, Briefe und Gele-
genheitsschriften fiihrt. Das zeigt aber auch einen sehr wichtigen Umstand an. Namlich,
dass es bei Augustin noch keinesfalls so etwas wie eine stringente Ddmonologie gegeben
hat. Wiirde man ihm das heute vorsetzen, dann wiisste Augustin wahrscheinlich gar nicht,
was damit gemeint sein soll. Sich das vor Augen zu fiihren, wiirde vielleicht helfen, diesen
Fleckerlteppich auch von einer anderen Seite zu sehen. Was Wekenmann nicht anmerkt,
ist, dass der Begriff «Ddmonologie» tatsdchlich erst so spét als bis ins 16. Jahrhundert
reicht. King James . legt uns mit seiner Demonology eine Kostprobe davon vor.

Insofern kommt es auch einem Gliickspiel gleich, wenn man die Ddmonologie von Au-
gustin in irgendeiner Weise systematisch verzeichnen wollte. Das wire ein Einsatz ohne
Spieler. Und auf diesen Umstand weist vielleicht auch der Titel der Studie hin, wenn es
darin nur vorsichtig hei3t: Die Ddmonen bei Augustin. Und nicht: Die Ddmonologie bei
Augustin. Die wird nur fiir die vorchristliche Entwicklung in Anspruch genommen.

Augustin zeigt an keiner Stelle Bemithungen darum, ein einheitliches Lehrgebdude um
die Ddmonen herum zu zimmern. Tatsdchlich ist er an diesen Figuren eher in einem rhe-
torischen Sinn interessiert. Namlich wenn es darum geht, die paganen Gotter zu depoten-
zieren. Ein einfacher Weg, den man hier einschlagen kann — da sind sich fast alle altchrist-
lichen Autoren einig —, besteht darin, sie als Ddmonen zu tberfithren. Verweise auf Bibel-
stellen gibt es hierfiir en masse und argumentative Plausibilitat l1dsst sich durch Scharfsinn,
an dem es den besprochenen Autoren bei weitem nicht mangelt, ebenfalls herstellen.

Augustin ist kein Revoluzzer in der Geschichte der Ddmonologie. Er unterscheidet sich
nicht besonders stark von den Meinungen seiner patristischen und apologetischen Kolle-
gen, Tatsdchlich hélt er sich sogar bei schwierigeren Fragen lieber zuriick. Was etwa die
Korperbeschaffenheit der Ddmonen angeht, soll er seine Haltung mehrfach revidieren, um
schlieBlich ein paar Jahre vor seinem Ableben seine Ungewissheit in dieser Hinsicht offen
zu bekennen. Viel zu erwarten, konnte man meinen, sei da also nicht. Umso verwunderli-
cher aber ist es dann, dass Augustin die Autoritét schlechthin fiir spétere christlich-ddmo-
nologische Konzepte abgibt. Solche Entwicklungen werden von Wekenmann in einem an-
gehingten Kapitel gegen Ende eingefiigt. Wenn (iberhaupt fiir irgendetwas, dann ist diese
Geschichte ein Beweis fiir die Macht des blinden Vertrauens. Was wir zum Beispiel aus
der Popkultur nicht weniger kennen als aus frithneuzeitlichen Hexentraktaten, die Fiille an
Pakten, die mit dem Teufel und seinen Gewédhrsménnern, den Ddmonen, geschlossen wer-
den, dieses juristisch abgeriegelte Verfahren geht zurilick auf einige schwammige Stellen
bei Augustin, wo er vorsichtig von einer Art Pakt (quasi pacta) spricht, den die Menschen
mit den Ddmonen (wohlgemerkt nicht mit dem Teufel) eingehen. Augustin hétte die ent-
sprechenden Stellen aus dem Hexenhammer nie vorhersehen kénnen. Obwohl sie nahtlos
an ihm ankniipfen wollen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 403

Es wire interessant zu wissen, wie die Geschichte verlaufen wire, wenn sich die christ-
liche Tradition anderer schwammiger Stellen bei Augustin bedient hétte, um sie dogma-
tisch auszubauen. So etwa lésst sich in seinen Schriften die Auffassung finden, dass zwi-
schen Ddmonen und Menschen ein eigenstdndiges Kommunikations- oder Zeichensystem
bestehe. Wie sich dann etwa Magie aus so einem privaten Code zwischen Ddmon und
Magus herleiten liele, daran wiren bestimmt nicht wenige Denkerinnen und Denker inter-
essiert gewesen.

Solcherlei eher schwammige und schrige Fundstellen weil Wekenmann auch neben den
sozusagen konventionellen Vorstellungen von Ddmonen bei Augustin auszugraben. Was
man dieser Publikation auch vorwerfen mdochte, ausgelassen hat sie nichts. Daflir war ja
auch das Spielfeld ein zu groBes, als dass man diese Chance an sich hitte vorbeigehen
lassen. Viel eher konnte man noch ab und an Beschwerde iiber etwaige Wiederholungen
einreichen. Die sind zwar teilweise auch, so versichert zumindest der Autor, gewollt; al-
lerdings ertibrigt es sich wohl spétestens ab dem vierzehnten Mal der Leserin nochmal aufs
Neue zu versichern, dass fiir Platon gottliche Gestalten, zu denen er die Ddmonen zéhlt,
gut sind. Das ist zwar eine fiir die ganze Entwicklung der Dd@monologie wichtige Tatsache
und an der man auch die besten Kontraste aufhingen kann; jedoch im Uberfluss wird sie
dadurch auch nicht einleuchtender. Immerhin aber, und das ist mit dieser Publikation auch
klar geworden: keine Ddmonologie bei Augustin ohne ihre pagane Vorentwicklung, ohne
ihre christliche Umwertung.

Bespickt wird dieser Gang von Homer bis Augustin und in die spétere Augustinrezeption
von zahlreichen Exkursen, die Hintergriinde erldutern und gewisse Themen, an denen sich
manche antike Streitpunkte aufhidngen, fir heutige Leserinnen und Leser verstidndlicher
machen. Denn vieles ist da der Sache nach nicht auf Anhieb verstéindlich. Neben den vielen
Vorschiissen, die man als Leserin einem solchen Text gegeniiber machen muss, sei vor
allem der genannt, dass Ddmonen hier tatséchlich existieren. Und Florian Wekenmann
weil} sie sogar zu beziffern. Er gibt das Resultat einer Rechnung von Martin Borrhaus aus
dem 16. Jahrhundert wieder. Dieser hat knapp unter drei Billionen Ddmonen zu verzeich-
nen. Eine Zahl iibrigens, die zu lang wire, um sie hier auszuschreiben. Besser fihrt man
da noch mit dem altbewihrten Namen fiir Ddmonen — ndmlich Legion.

Wien Paul Schomann

Angelika Berlejung u.a. (Hg.), Encyclopedia of Material Culture in the Biblical World.
A New Biblisches Reallexikon, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2022, LXXIIIL, 617 S., ISBN 978-
3-1616-1431-6.

Die von Angelika Berlejung in Zusammenarbeit mit P. M. Michéle Daviau, Jens Kamlah
und Gunnar Lehmann und unter Beteiligung von anndhernd 70 internationalen Experten
herausgegebene Encyclopedia of Material Culture in the Biblical World (im Folgenden:
EBW) ist als vollstindig aktualisierte Neufassung des Biblischen Reallexikons (im Folgen-
den: BRL) von Kurt Galling (1. Aufl. 1937; 2. Aufl. 1977) konzipiert, ohne der Anlage und
Zielsetzung dieses inzwischen in mancher Hinsicht (v. a. durch das enorme Anwachsen
des archdologischen Befunds und die Weiterentwicklung der Methodik) tiberholten Stan-
dardwerks in allen Punkten zu folgen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



404 Rezensionen — Comptes rendus

In einer knappen Einleitung zur Programmatik werden flinf leitende Grundsitze benannt
(vgl. XVII): Wie das BRL ist die EBW geographisch auf Paldstina/die stidliche Levante
fokussiert und bezieht die Nachbarregionen (Syrien, Libanon, Agypten, Mesopotamien)
nur ausnahmsweise dann ein, wenn es sachlich gefordert ist. Der behandelte Zeitraum er-
streckt sich von der frithesten Bezeugung der jeweiligen Objekte/Themen (wenn méglich
im Neolithikum) bis zur hellenistisch-romischen Epoche mit einem Schwerpunkt auf der
Bronze- und Eisenzeit (einschlieBlich der Perserzeit). Die einzelnen Phéinomene sollen da-
bei nicht isoliert betrachtet, sondern in die geschichtliche Entwicklung der stidlichen Le-
vante (Kultur, Wirtschaft, Technik, Kunst, Religion) eingeordnet werden. Bei der Erschlie-
Bung der materiellen Kultur werden archéologische, epigraphische und ikonographische
Quellen in ihrer chronologischen Abfolge herangezogen. Bei alledem beansprucht die
EBW, den aktuellen Forschungsstand abzubilden.

Das BRL war ausdriicklich als ein biblisches Handbuch angelegt und hatte Leser im
Blick, die sich «zu einer bestimmten Bibelstelle eine Anschauung verschaffen moéchte[n]»
(vgl. Vorwort zur 1. Aufl., V). Im Unterschied dazu geht die EBW von der «Biblischen
Welt» aus und stellt in einer breiteren Adressierung als das BRL den Kulturraum, in dem
die biblischen Texte entstanden sind und den sie voraussetzen, mit historischen und archi-
ologischen Mitteln dar.

Ein weiterer wichtiger Unterschied zum BRL ist der Verzicht auf Eintrige zu Orts- und
Personennamen. Damit finden sich Informationen etwa zur Bau- und Siedlungsentwick-
lung in einer synthetischen Perspektive in Artikeln wie «City/Cities» (Gunnar Lehmann,
129-164), «Palace/s» (Mirko Novak, 721-733), «Village/s and Rural Settlements» (Avra-
ham Faust, 1055—-1064) oder « Water Management» (Ariel M. Bagg, 1094—1112), die ge-
zielte Suche nach Angaben zu einzelnen Ortsanlagen ist dagegen kaum moglich (trotz des
detaillierten Registers, dessen Seitenangaben aber natiirlich in ganz unterschiedlich rele-
vante Beziige verweisen).

Ebenfalls anders als im BRL sind der eigentlichen Enzyklopddie vier dicht gewobene
thematische Einfiihrungen vorangestellt:

«Chronological Problems and the Chronology of the Encyclopedia of Material Culture
in the Biblical World» (Gunnar Lehmann, XIX-XXVIII) erldutert zunéchst die Methoden
zur Kldrung der relativen wie der absoluten Chronologie. Wegen des Interpretationsspiel-
raums der wenigen Angaben in dgyptischen und mesopotamischen schriftlichen Quellen,
aus denen sich Fixpunkte flir die Datierung ableiten lassen, sind fiir beide Kulturrdume
voneinander abweichende Rekonstruktionen der absoluten Chronologie des 2. Jt. in Ge-
brauch. Auch in der Paldstina-Archéologie wurde in den letzten Jahrzehnten eine Chrono-
logie-Debatte besonders tiber die (fiir die historische Einordnung der frithen Konigszeit
und die Beurteilung des Quellenwerts der alttestamentlichen Angaben bedeutsame) Ab-
grenzung der Eisenzeit 11 (10.—8. Jh. v. Chr.) und die innerhalb der Epoche zu unterschei-
denden Perioden (EZ IIA — mit Differenzierung zwischen «I1A Early» und «IIA Late»/EZ
1IB/EZ C) gefiihrt, wobei sich die divergierenden Positionen inzwischen aber stark ange-
néhert haben. Die in der EBW vorausgesetzte Chronologie wird in drei tabellarischen Uber-
sichten geboten.

«Archaeology and Cultural History» (Aren M. Maeir, XXIX-LIII) gibt — nach grund-
sdtzlichen Anmerkungen zur archéologischen Methodik und zur Forschungsgeschichte der
Palistina-Archiologie — einen nach Epochen gegliederten Uberblick vom Neolithikum (ca.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 405

10.200-5000 v. Chr.) bis zur hellenistischen Zeit (332—63 v. Chr.). Behandelt werden ar-
chidologisch zu rekonstruierende Entwicklungen etwa hinsichtlich der Siedlungsformen
und -zentren, der Kulturtechniken und handwerklichen Produktion, der sozio-tkonomi-
schen Strukturen, Bevolkerungsentwicklung und gesellschaftlichen Organisationsformen,
der regioneniibergreifenden Handels- und Kulturkontakte oder der Kult- und Bestattungs-
praktiken. Dabei erldutert der Verfasser die epochengliedernden Merkmale von Kulturab-
briichen und -einsétzen und benennt die — mit dem Einsetzen schriftlicher Quellen greif-
baren — wesentlichsten Fakten der Ereignisgeschichte.

Unter dem Stichwort «Epigraphy» (Klaus Beyer, LIV-LXII) werden Grundinformatio-
nen zu Entstehung und Entwicklung der Schriftkultur bis zur Alphabetschrift, zu den ver-
schiedenen materiellen Schrifttrigern und den epigraphischen Textsorten, zu Geschichte
und Klassifikation der semitischen Sprachen sowie zu Datierungsfragen geboten.

Die Ausfiithrungen zu «Iconography» (Angelika Berlejung, LXIII-LXXIII) beleuchten
(nach knappen forschungsgeschichtlichen Bemerkungen) Aussagekraft und Bedeutung
ikonographischer Quellen fiir die ErschlieBung der biblischen Welt und geben einen kur-
sorischen Uberblick iiber Grundfragen der Bildhermeneutik und die Methodik der Bildbe-
schreibung und -interpretation.

Die etwa 120 Artikel der EBW (Sp. 1-1160) folgen einem einheitlichen Aufbauschema:

1. Allgemeine Einfithrung mit Erlduterung der Problemlage, Definitionen, Identifizie-
rungskriterien, Funktionen, hebrdischen Bezeichnungen.

2. Wichtigste Typen, hauptsichliche Elemente, Phinomenologie, Angaben zur geogra-
phischen Verteilung oder zur lokalen Herkunft von Produkten/Importen.

3. Materialien (mit Angaben zu Herkunftsort und -region) und typische Auffindungs-
konstellationen.

4, Diachrone Beschreibung mit Benennung der ersten und letzten Bezeugung, einge-
hende Darstellung gegliedert nach den Epochen von der Spétbronzezeit bis zum Hellenis-
mus.

5. Kurze Zusammenfassung: Ursprung, Entwicklungsgeschichte, wesentliche Verédnde-
rungen und Entwicklungen, geographische Verbreitung.

6. Biblische Beziige und Bezeugungen (wenn moglich).

7. Aktuelle Auswahlbiographie.

Dem Text sind insgesamt 27 Karten und 96 (teilweise collagierte) Schwarzweilizeich-
nungen beigegeben; verschiedene Abkiirzungsverzeichnisse und Register erleichtern die
Benutzung.

Die — auch in bibliophiler Hinsicht ansprechende — Enzyklopédie orientiert in einem
weiten geschichtlichen Horizont ausfiihrlich, breit informiert und nach aktuellem For-
schungsstand tiber die materielle Kultur und die daraus zu erschlieBenden Deutungskon-
zepte und Selbstwahrnehmungen der biblischen Welt. Damit erweist die EBW sich als Re-
ferenzwerk im besten Sinn des Wortes.

Fulda Stephan Lauber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



406 Rezensionen — Comptes rendus

Damian Robinson/Franck Goddio (Eds.), Constructing, Remaking, and Dismantling
Sacred Landscapes in Lower Egypt (Late Dynastic — Early Medieval Period, Oxford
Centre for Maritime Archacology 11), Oxford, Oxford Centre for Maritime Archaeology.
2021, 204 S., ISBN 978-1-9989-9430-4.

Die hier zu besprechende Publikation veréffentlicht 10 Beitrédge, die aus einem Sympo-
sium an der Universitét Ziirich hervorgehen. Das Buch setzt sich mit dem Zyklus von Bau-
werken und Landschaften in Unterdgypten auseinander. Der zeitliche Rahmen bewegt sich
zwischen Spitzeit und Mittelalter. Der Inhalt des Buches kann wie folgt zusammengefasst
werden:

D. Robinson/Fr. Goddio bieten eine Einfithrung in das Buch. Die Bemerkungen zur eng-
lischen Kolonialzeit (1-3) haben nichts mit dem eigentlichen Thema zu tun. Die theologi-
sche Abspaltung der dgyptischen Kirche von der Reichskirche in Konstantinopel ging nicht
mit einem eigenen architektonischen Stil einher (4). Die Erwéhnung von Bubastis als
«god» (10) ist leicht missverstindlich.

D. Robinson/F. Goddio betrachten Schiff 11 und die rituelle Landschaft des GroBen Ka-
nals von Thonis-Heracleion. Das Schiff wurde wahrscheinlich nach der Errichtung des
Tempels des Amun-Gereb deponiert (17). Das Schiff wurde als einziges aus Thonis-
Heracleion aus Sykomorenholz gezimmert (17). Die Keramikfunde deuten auf die Versen-
kung des Schiffes in der Mitte — drittes Viertel des 4. Jh. v. Chr. hin (17). Das Schiff hat
vielleicht als «nsm.»-Barke in Osirisritualen gedient (23).

F. Goddio/C. Grataloup gehen auf das Caesareum in Alexandria ein. Der Bau des Cae-
sareums fing wohl unter Cleopota VII. an (33). Die beiden Obelisken des Caesareums er-
richtete der spétere Kaiser Augustus, der sie aus Heliopolis holen lie3 (34). Einer der bei-
den Obelisken stiirzte wohl durch ein Erdbeben vor 1512 um (36). Der liegende Obelisk
wurde 1817 durch Mohamed Ali Pasha an England verschenkt, wihrend der andere Obe-
lisk 1879 durch Ismail Pasha den USA iibereignet wurde (37). Im Bereich des Caesareums
wurde um 350 n. Chr. eine grolle Kirche gebaut (42). Im Jahr 366 wurde die Kirche wiéh-
rend eines heidnischen Aufstandes ein Raub der Flammen und 368 n. Chr. wieder aufge-
baut (43). Im Jahr 912 wurde sie endgiiltig zerstort (43). Die urspriingliche Lage des Cae-
sareums ist Stidstidost von den Obelisken, Nordnordwest von den Obelisken oder um die
Obelisken herum zu lokalisieren (48).

V. Laurent/J. Yoyotte untersuchen eine faszikulierte Sdule vom Portus Magnus in Ale-
xandria. Die Sdule ist mit der Titulatur von Thutmosis IV., Sethos II. und Merenptah be-
schriftet (87). Das Fragment kénnte im Mittelalter in den Portus Magnus gelangt sein (87)
und das Fragment ist wohl Teil der Kollonade, die Lepsius in der Moharrem-Bey-Nach-
barschaft gesehen hatte (87). Die Wiederverwendung der Sdule trat wohl nicht vor der
islamischen Zeit ein (88).

S. Cauville diskutiert Haroeris von Letopolis und die Kolossalstatue des Nil von Cano-
pus. Die Statue wurde aus Granit aus Assuan gemeilielt (91). Der angebliche Zusammen-
hang zwischen der Hohe der Statue von zehn Konigsellen und der Rolle des Horus als
zehnter Gott (93) ldsst sich nur schwer nachvollziehen.

U. Furlan/M. Kenawi wenden sich Magie und Ritual im spiétzeitlichen Kom Wasit zu.
Die Bronzestatuetten bilden neben Amuletten die hiufigste Fundgruppe im Tempelkom-
plex (100). Der Falkengott Horus kommt gesichert in einem Viertel jener Objekte vor

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 407

(100). Die groBte Fundgruppe aus dem Stadtgebiet wird von Terracottafiguren gebildet
(100). Die Terracottafiguren von Pferden und Reitern fallen darunter besonders auf (104).

E. van der Wilt beschiftigt sich mit Tempelschatzgewichten und der Verbindung zwi-
schen ritueller Landschaft und Handel. Der Widderkopf auf einem Bleigewicht aus Tho-
nis-Heracleion legt die Beteiligung des Tempels des Amun-Gereb bei dessen Herstellung
nahe (111). Die engsten Parallelen bieten fiinf Gewichte aus der 3. Zwischenzeit und Spét-
zeit, welche den Namen des Schatzhauses tragen (112). Die flache Gestalt des Objektes
aus Thonis-Heracleion weist grofe Ahnlichkeit zu griechischen Exemplaren auf (114). Die
Beteiligung von Priestern im Eichwesen ldsst sich auch textlich belegen (115). Die Mirkte
fanden vielleicht in der Nachbarschaft der Tempel statt (116).

A.-S. von Bomhard thematisiert den grolen Naos des Tempels des Amun-Gereb von
Thonis-Heracleion. Das Objekt wurde in spéterer Zeit als Tranktrog zweckentfremdet
(123). Der Stil lehnt sich an Naoi aus der Zeit des Nectabenos an (123), ohne dass der
Koénig genauer nach dem ersten oder zweiten Tréger dieses Namens spezifiziert wird. Die
groBte Nihe zum Naos aus Thonis-Heracleion besitzt eine Kapelle im Garten des Agypti-
schen Museums Kairo, die aus der Zeit von Ptolemaios II. stammt (123-126). Der Autor
des Naostextes vermeidet ptolemiische Schreibungen (126). Die Ubersetzung «wie die
Sonne» von «mi r» (127) sollte in «wie Re» geéindert werden. Der kurzlebige Tempelkult
des Amun-Gereb lief vor dem Ende der Regierungszeit von Ptolemaios VIII. aus (142).
Der Gott Amun-Gereb tiibte eine orakelgebende Funktion aus (144).

D. von Recklinghausen/K. Martinez présentieren eine neue Version des Philensis I-
Dekrets aus Taposiris Magna. Die Stele mit dem Dekret wurde im Hof des Tempels nahe
Plinthe 4E geborgen (154). Der Tempel von Taposiris Magna wurde unter Ptolemaios II.
oder frither errichtet und bis in die Zeit von Ptolemaios V. in Betrieb gehalten (155). Das
Dekret aus Taposiris Magna kann in das 21. Regierungsjahr von Ptolemaios V. datiert
werden (158). Der heute erhaltene Text besteht aus 21 hieroglyphischen und 8 demotischen
Zeilen (162).

S. Pfeiffer spiirt dem pharaonischen Erbe der Ptoleméer nach. Das obere Tiirfragment
mit dorischem Rahmen hat eventuell zur Tiir des Pharos von Alexandria gehort (178). Die
Ballustrade des Pharos war vielleicht mit ptoleméischen Herrscherstatuen geschmiickt
(178). Der Nilometer im Tempel des Serapis stellt ein rein dgyptisches Element dar (179).
Die erste Erwdhnung des Iseums ist in einem Synodaldekret aus 243 v. Chr. zu finden
(179). In griechisch-4gyptischem Mischstil wurde am Ende des 4. Jh. v. Chr. zu Alexandria
ein Tempel der Gottin Bubastis errichtet und in der Zeit von Ptolemaios III. erneuert (180).

F. Ghiringhelli wertet die Reihenfolge der unterdgyptischen Gaue in geographischen
Listen aus. Die endgiiltige Zahl der Gaue in geographischen Listen wurde unter Ptolemaios
IV. erreicht (188). Die 20 unterdgyptischen Gaue lassen sich auf vier Gruppen verteilen
(188). Der zeitliche Rahmen des Buches wird durch die Einbeziehung von Material aus
dem Mittleren und Neuen Reich iiberschritten.

Der Rezensent gibt folgende Bewertung ab: Das Buch macht insgesamt einen ganz pas-
sablen Eindruck. Der inhaltliche Schwerpunkt wird allerdings nicht in allen Beitréigen
exakt getroffen. Die Karten zeichnen sich nicht immer durch Detailgenauigkeit aus. Die
Lektiire des Buches lédsst sich aufgrund manch interessanter Information durchaus empfeh-
len.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



408 Rezensionen — Comptes rendus

Natalie Schmidt, Korperflissigkeiten und -ausscheidungen der Gotter des Alten Agypten
(Agyptologische Abhandlungen 82), Wiesbaden, Harrassowitz, 2022, Teil 1: VII-XV, 1-
401; Teil 2: V=VIII, 402—-800, ISBN 978-3-447-11856-9.

Die hier zu besprechende Publikation stellt die 2021 an der Philosophischen Fakultét der
Universitédt Tiibingen verteidigte Dissertation der Autorin dar. Im Mittelpunkt der Unter-
suchung stehen die Korperfliissigkeiten und -ausscheidungen der altdgyptischen Géotter.
Der Inhalt des zweiteiligen Buches ldsst sich folgendermaBBen zusammenfassen:

Teil 1:

In Kapitel 1 wird eine kurze Einleitung gegeben. Die Arbeit deckt einen Zeitraum vom
Alten Reich bis in die griechisch-rémische Epoche ab (4). Die Studie zielt auf die Beant-
wortung der Frage nach dem goéttlichen Ursprung und der Bewertung der korperlichen Ab-
sonderungen ab (5).

In Kapitel 2 wird «inf» «(géttliches) Augensekret» behandelt. Der fritheste Beleg fiir
«inf» als grilnes Mineral in medizinischen Texten stammt aus P. Ebers (8). Der Begriff
«inf» kommt im Zusammenhang mit griinen Mineralien in den Bergwerksprozessionen der
griechisch-rémischen Tempel vor (19). Die Ubersetzung «Das, was spitz ist» fiir das Ab-
baugebiet Ispd (20) ist mehr als fraglich. In der 22. Dynastie ist einer der frithesten Belege
fiir den inf-Augenausfluss als Umschreibung fiir Honig zu beobachten (31). Der Terminus
«inf» wurde immer mit einem gottlichen Auge in Verbindung gebracht (45).

In Kapitel 3 werden Trdnen analysiert. Die Texte beziehen sich mehrheitlich auf die
Beweinung des toten Osiris (59). Das kreative Potenzial der gottlichen Trénen deutet sich
erstmals in den Sargtexten an (85). Die angebliche Anspielung des Epithetons «Nb.t-‘nh»
«Herrin des Lebens» auf den bekannten Beinamen des Osiris (119) muss als zweifelhaft
gelten. Die Ubersetzung «Die, die groBe Neunheit erhohty von «ksi psd.t <3» (124) muss
in «Hoch ist die groBe Neunheit» gedndert werden.

In Kapitel 4 wird auf Nasensekrete eingegangen.

In Kapitel 5 werden Speichel und Speien ins Zentrum geriickt. Der angebliche Zusam-
menhang zwischen «isd» «Speichel» und nubisch «essi» « Wasser» (148) scheidet wohl
aus. Der angebliche Zusammenhang zwischen «isdd» «Schaum/Speichel» und «wsd» «an-
reden, ansprechen» (149) ist ersatzlos zu streichen, im dortigen Fall liegen nur leicht er-
klarbare Nebenformen vor. Das Lexem «n§/nh» kommt in den Pyramidentexten vorrangig
in Verbindung mit der Geburt vor (155). Der Speichel eines Gottes oder des vergdttlichten
Konigs ibt in den Pyramidentexten eine heilende Wirkung auf andere Gétter aus (156).
Der Speichel eines Gottes kann kreatives Potenzial haben (163).

In Kapitel 6 wird Erbrochenes erldutert. Der kreative ProzeB des Erbrechens kommt be-
sonders deutlich in P. Salt 825 zum Ausdruck (208). Die angebliche Verbindung zwischen
dem Erbrechen der Pflanzen und der Lebensweise des Krokodils in der Ufervegetation
(211) ist nicht gerade iiberzeugend.

In Kapitel 7 wird der Schwerpunkt auf den Schweil gelegt. Die Verbindung zwischen
«nhf» «Angstschweill 0. 4.» und «nhfp «(Milch) einfloBen» (222) ist schwach fundiert. In
den Pyramidentexten wurde Gotterschweill mit Wohlgeruch oder Todeszustand assoziiert
(223).

Im Kapitel 8 wird die Milch thematisiert. Das Bild des von einer Gottin gestillten Konigs
geht auf das Alte Reich zuriick (268).

In Kapitel 9 steht das Menstruationsblut im Vordergrund.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 409

In Kapitel 10 wird tiber die Samenfliissigkeit reflektiert. In den Pyramiden- und Sarg-
texten dient der gottliche Same als Umschreibung fiir den Sohn eines Gottes (339).

In Kapitel 11 wird Gift diskutiert.

In Kapitel 12 werden Exkremente und Harn akzentuiert.

Teil 2:

In Kapitel 13 wird Blut zur Sprache gebracht. In den Pyramidentexten wird nicht nur
das Blut der Feinde des Osiris, sondern auch dessen eigenes Blut getrunken (423).

In Kapitel 14 wird zum Eiter Stellung genommen.

In Kapitel 15 wird das Wort «hwsz.t» erldutert. Das Verb «hws» «sich zersetzen» tritt
in einer festen Kombination mit «imk» «verweseny» und «S$ti dw» «schlechter Geruch» auf
(453). Das Wort «hwszz.t» wurde fuir ein nach dem Tod austretendes Sekret gebraucht
(454). Die «hwss.m»-Flissigkeit wird seit den Pyramidentexten mit Osiris in Zusammen-
hang gebracht (467).

In Kapitel 16 wird «rdw» in die Debatte einbezogen. Die Pyramidentexte fassen «rdw»
primér als Leichensaft des Osiris auf (500). In den spédten Quellen wird besonders das
Sammeln und Umbhiillen des Ausflusses des Osiris vor dessen Bestattung betont (594). Der
Terminus «rdw» konnte auch allgemein géttliche Korperfliissigkeiten bezeichnen, die sich
im Leib eines Gottes befinden oder daraus austreten (597).

In Kapitel 17 werden Einzeluntersuchungen ausgewihlter Quellen présentiert.

In Kapitel 18 wird die Gesamtsynthese durchgefiihrt.

In Kapitel 19 wird ein kurzes Fazit gezogen.

In Kapitel 20 wird ein Anhang mit den Schreibungen fiir «miw.m» «Same, Gift» in den
Sargtexten geboten.

In Kapitel 21 schliefit sich das Abbildungsverzeichnis an.

In Kapitel 22 folgt das Abkiirzungsverzeichnis.

Die Bibliographie wird in Kapitel 23 hinzugefligt.

In Kapitel 24 setzt der Wortindex die Reihe fort.

Der Quellenindex wird in Kapitel 25 eingebettet.

Das Kapitel 26 enthélt den dgyptischen Wortindex.

Das Buch ist insgesamt positiv einzuschétzen. Die Fiille an Informationen macht es
durchaus lesenswert. Die Ubersetzungen haben eine durchweg gute Qualitit. Das Buch
gewinnt auch durch den fliissigen Schreibstil. Die Wahrscheinlichkeit mancher philologi-
scher Vorschlidge hélt sich allerdings in Grenzen. Sinn und Zweck von Kapitel 20 mit den
Schreibungen fiir «miw.m» «Same, Gift» in den Sargtexten bleibt Rezensenten verborgen.
Die Bemerkungen zum Milchopfer (294-297) wirken etwas deplaziert.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



410 Rezensionen — Comptes rendus

Lara Weiss/Nico Staring/Huw Twiston Davies (Eds.), Perspectives on Lived Religion
II, The Making of a Cultural Geography (Papers and Archaeology of the Leiden Museum
of Antiquities 27), Leiden, Sidestone Press, 2022, 165 S., ISBN 978-9-4642-6120-2.

Die hier zu besprechende Publikation prisentiert eine Auswahl der Beitrige zur zweiten
«Walking Dead»-Konferenz, die im Oktober 2019 am Antikenministerium in Kairo statt-
fand. Der Inhalt besteht aus Fallstudien zu hauptséchlich religios motivierten menschlichen
Aktivititen an verschiedenen Stitten des Alten Agypten. Der Aufbau des Buches sieht wie
folgt aus:

In der Einleitung heben die Herausgeber einige Details hervor. Die religiésen Motivati-
onen zum Bau von Gribern blieben in der dgyptischen Geschichte meist unverdndert (11).
Das Weiterleben im Jenseits setzte die Unversehrtheit des Korpers, Umwandlung in einen
Ach-Geist und Versorgung mit Speise und Trank voraus (11-12).

J. Baines befasst sich mit dem Umgang mit Verstorbenen im 3. und 2. Jt. v. Chr. Die
Elite der Bevolkerung besall z. T. mehrere Gréber, von denen eines nahe der Residenz und
eines in der Heimatregion lag (16). Die Grabeigentiimer konnten ganz selten zu vergott-
lichten Kultempféngern werden (18). Die Verstorbenen der Elite pflegten sich durch Sta-
tuen einen Platz in den Tempeln zu sichern (20). In einem Haus in Edfu der 18. Dynastie
wurde ein Ahnenkult installiert (21). Die Graffiti in den Grébern wurden vielleicht von den
Priestern des Totenkultes angebracht (25).

Ch. Salvador untersucht Graffiti und «Anrufe an die Lebenden» im Karnak des Neuen
Reiches. Die «Anrufe an die Lebendeny treten das erste Mal in der 4. Dynastie auf (31).
Ab der 18. Dynastie sind sie nicht mehr nur in Gribern, sondern auch Tempeln zu finden
(31). Im Neuen Reich beginnt sich die grammatikalische Struktur der Anrufe zu &ndern,
wobei u. a. auf das Konditionalsatzgefiige verzichtet wurde (31). Im Karnak des Neuen
Reiches kommen 14 Anrufe vor (32). Im Amun-Tempel von Karnak sind ca. 2’000 Graffiti
zu beobachten (33).

J. Arp-Neumann beschiiftigt sich mit Fragen der Amarnazeit. Die angebliche Riickkehr
des koniglichen Hofes unter Tutanchamun nach Theben (38) muss zugunsten von Memphis
gedndert werden. Die Nekropole der nichtkdniglichen Verstorbenen in Amarna setzt sich
aus 45 Monumentalgribern zusammen, von denen 18 im Norden und 27 im Siiden liegen
(44). Die Nekropole von Amarna ist nicht wie die Nekropole von Theben auf dem West-
ufer, sondern am Ostufer zu lokalisieren (44). Die kithne Behauptung, dass Echnaton im
Wesentlichen nicht mit der Tradition gebrochen hat (45), ldsst verwundert authorchen. Das
umwiilzend Neue an der Amarnazeit wird gewaltig unterschétzt.

G. Picke widmet sich der Grabdekoration bis zum Neuen Reich. Die Grabkapelle des
Ptahhotep II. in Sakkara aus dem Alten Reich tibte einen groflen Einfluss auf die nachfol-
genden Griber im Tetifriedhof aus (51). Die koniglichen Darstellungen der Wiistenjagd
dienten als Vorbild fiir die entsprechenden privaten Darstellungen des Mittleren Reiches
(55). Das Dekorationsschema der thebanischen Privatgriber der frithen 18. Dynastie geht
auf das diesbeziigliche Programm der Pyramidentempel des Alten Reiches zuriick (55).
Die Holztafel in der zentralen Kapellennische in der Mastaba des Kahai aus der spéten 5.
Dynastie kopiert vielleicht die Holztafeln des Hesire aus der 3. Dynastie (63). Die Reihe
der Opfertriager im ramessidenzeitlichen Grab des Mes im Tetifriedhof ist durch die Ga-
benbringer in den Grébern des Alten Reiches aus Sakkara inspiriert (65).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 411

J. F. Quack diskutiert die Ubertragung des Mundéffnungsrituals. Die Uberlieferung des
vollstandigen Ritualtextes fangt erst mit dem Neuen Reich an (74). Die Vorldufer der Sze-
nen 26 und 27 sind bereits im Alten Reich zu beobachten (74). Das Mundéffnungsritual
wurde ab der 19. Dynastie auch in die Dekoration der kéniglichen Gréber integriert (76).

F. Haikal betrachtet das Fliegen der Verstorbenen. Die Flugfahigkeit des Verstorbenen
manifestiert sich vor allem in dessen Ba-Seele (86-88). Die Vorstellung von fliegenden
Verstorbenen dauert im christlichen und islamischen Agypten fort (90-92).

H. Navratilova interpretiert Graffiti des Neuen Reiches in den Pyramidenbezirken des
Alten und Mittleren Reiches von Memphis. Der Kult des Kénigs Sahure wurde noch im
Neuen Reich gefeiert (103). Der Kult der vergéttlichten Koénige ebnete nach der
Amarnazeit ab (106). Die Denkmaéler der Nekropolen fielen ab der Ramessidenzeit dem
Steinraub zum Opfer (106).

H. Franzmeier geht auf die Stadt Piramesse ein. Die Stadt war keine Neugriindung, son-
dern liberlagert &ltere Siedlungsschichten (113). Die groBen Gebidude in der West- und
Oststadt lehnen sich an den Typus der dreiteiligen Villen von Amarna an (115). Die letzten
groBeren Aktivitdten in Piramesse fanden unter Ramses 111. statt (122).

K. M. Cahail betrachtet das Verhiltnis von Monument, Ritual und Landschaft in Abydos
von der Ersten Zwischenzeit bis zum Neuen Reich. Die Route der Osirisprozession durch
das Wadi diente als Orientierungspunkt flir die Ausrichtung der Griber des Mittleren und
Neuen Reiches (128). Der fritheste textliche Hinweis auf die Osirisprozession in Abydos
datiert in die spéte Erste Zwischenzeit (133). Das Interesse am Ahmose-Komplex in Siid-
Abydos blieb im Neuen Reich lebendig (137).

Die Bibliographie (141-165) schlieBt das Buch nach hinten ab.

Der Rezensent hilt folgende Bewertung flir angemessen: Der Gesamteindruck erweist
sich als gut. Die Fiille an Informationen trostet leicht {iber die wenigen Redundanzen und
Nebensichlichkeiten hinweg. Die Beitridge erlauben sich z. T. einen recht freien Umgang
mit dem Oberthema des Bands. Die Lektiire des Buches zahlt sich durchaus aus.

Bonn Stefan Bojowald

Silvia Zago, A Journey Through the Beyond: The Development of the Concept of Duat
and Related Cosmological Notions in Egyptian Funerary Literature (Material and Visual
Culture of Ancient Egypt 7), Columbus, ISD, 2022, VII-XXVII, 1-491, ISBN 978-1-
9484-8853-2.

Die Publikation bildet die liberarbeitete Fassung der Doktorarbeit der Autorin, die 2019 an
der Universitdt Toronto angenommen wurde. Die Studie geht anhand der kéniglichen und
nicht-koniglichen Texte vom Alten bis zum Neuen Reich dem altigyptischen Jenseitskon-
zept nach.,

Kapitel 1 dient als Einfiihrung. Die dgyptischen Vorstellungen iiber das Jenseits héingen
schon frith mit der Nachtfahrt der Sonne zusammen (4). Die Grenzen zwischen kéniglichen
und nichtkoniglichen Jenseitskonzepten waren ports (9). Die Vorstellung der néchtlichen
Vereinigung von Re und Osiris reicht bis zu den Sargtexten zuriick (20).

In Kapitel 2 wird tiber Dat in den Pyramidentexten gehandelt. Das Spruchgut kommt
das erste Mal in der Pyramide des Unas aus der spédten 5. Dynastie vor (27). Der Inhalt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



412 Rezensionen — Comptes rendus

zielt u. a. auf die Verwandlung des Verstorbenen in einen akh-Geist ab (27). Das Corpus
setzt sich aus rund 900 Texten zusammen (28). Die Spriiche sollten auch die Nachfolge
des koniglichen Erben legitimieren (35). Das Wort Dat ist in den Pyramidentexten 42 Mal
zu finden (50). Das Sternendeterminativ von Dat deutet vielleicht auf eine Beziehung zum
Nachthimmel hin (51). Die Dat hat auch chtonische Aspekte gehabt (56). In PT 442 und
577 wird die Geburt des Konigs durch die Dat geschildert (62—63). Die Dat konnte auch
im Himmelsgewdlbe lokalisiert werden (65).

In Kapitel 3 werden die Sargtexte in die Betrachtung einbezogen. Der fritheste Beleg der
Sargtexte stammt von einer Mumienbinde aus der Nekropole von Balat und datiert in die
6. Dynastie (76). Die Sargtexte liefern die ersten Hinweise auf die Reise der Sonne durch
die Unterwelt (100). Die Dat wurde in den Sargtexten oft an den Himmel verlegt (105).
Die Sargtexte bringen die Dat auch mit dem Westen in Verbindung (107). Die Dat héngt
in den Sargtexten auch mit dem Urozean zusammen (109). Das «Zweiwegebuch» kann mit
als wichtigste Quelle fiir die Unterweltsvorstellungen der Sargtexte gelten (110). Die Sarg-
texte bieten den frithesten Beleg fiir die Imhet als einer Art chtonischer Unterwelt (116).

In Kapitel 4 wird das Totenbuch zur Sprache gebracht. Die édltesten Totenbiicher kénnen
zwischen der Zweiten Zwischenzeit und dem frithen Neuen Reich datiert werden (124).
Der chtonische Aspekt der Dat kehrt auch im Totenbuch wieder (141). Das Totenbuch
siedelt die Dat auBerdem in himmlischen Regionen an (151).

In Kapitel 5 werden die Unterweltsbiicher erdrtert. Das « Amduat» im Grab des Thut-
mosis L. stellt den dltesten kosmographischen Text im Tal der Kénige dar (161). Die darin
enthaltene Reise der Sonne durch die Dat sollte bei der Regeneration des Gestirns helfen
(164). Die Landschaft der Dat im «Amduat» besteht aus fertilen und ariden Bereichen
(183). Der Begriff «niw.t» «Stadt» kann dort fiir die ganze Unterwelt gebraucht werden
(183). Im «Amduat» wird die Dat zu einem Ort fir die Bestrafung der Siinder gemacht
(184). Das friiheste Beispiel fiir das «Pfortenbuch» ist im Grab des Haremhab (KV 57) zu
finden (207). Die zwolf Tore der Dat reprédsentieren eine wichtige Neuerung des «Pforten-
buches» (209). Das fritheste komplette Beispiel fiir das « Hohlenbuch» kommt im Ein-
gangskorridor des unter Merenptah vollendeten Osireions in Abydos vor (227). Die Dat
wird im «Ho6hlenbuch» in zwei Hilften geteilt (228). Im «Hohlenbuch» wird die Dat in
den chtonischen Bereich verlegt (241). Der Ort fiir die Bestrafung der Verdammten spielt
im «Ho6hlenbuch» eine wichtige Rolle (244). Die Dat wird im «Buch von der Erde» als
chtonischer Bereich beschrieben (254). Der Ort fiir die Bestrafung der Verdammten wird
im «Buch von der Erde» mit der unteren Dat identifiziert (259).

In Kapitel 6 werden die «Biicher vom Himmel» diskutiert. Die frithesten Exemplare im
Tal der Konige treten im Grab von Ramses IV. (KV2) auf (278). Im «Nutbuch» wird die
Dat mit dem Lauf der Sterne verbunden (310). Die Bedeutung der Dat schwécht sich im
«Buch von der Nacht» ab (319). Das Interesse des «Buches vom Tage» an der Dat fillt
ebenfalls eher gering aus (325).

In Kapitel 7 werden Schlussbemerkungen formuliert. Die mesopotamischen (331-339)
und griechisch-romischen (339-353) Jenseitsvorstellungen werden als Vergleich herange-
zogen.

Das Ende des Buches nimmt der Appendix ein mit dem Vorkommen des Wortes Dat in
den Pyramidentexten (Tabelle 1), Sargtexten (Tabelle 2), Kopien des Mittleren Reiches
der Pyramidentexte (Tabelle 3), Totenbuch (Tabelle 4), Amduat (Tabelle 5), Pfortenbuch
(Tabelle 6), Hohlenbuch (Tabelle 7), Biichern der Erde (Tabelle 8), Nutbuch (Tabelle 9),

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 413

Buch von der Nacht (Tabelle 10) sowie der Dekoration der Kénigsgraber (Tabelle 11-13).
Der Schlusspunkt wird mit Tafeln (1-33), Bibliographie (435-468) und Indices (469—491)
gesetzt.

Der Gesamteindruck des Buches stellt sich als gut heraus. Die Details werden erschop-
fend erkldrt. Die Ubersetzungen geniigen hohen Anspriichen. Die Autorin verliert sich
z. T. in iiberflussigen Exkursen, z. B. bei der G6ttin Nut (42-50), dem Zweiwegebuch (83—
89), dem Dekorationsprogramm der Sérge (94-97) und der Entwicklung der Privatgriber
des Neuen Reiches (133-139).

Bonn Stefan Bojowald

Lara Weiss, The Walking Dead at Saqqara. Strategies of Social and Religious Interac-
tions in Practice (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 78), Berlin/Boston,
De Gruyter, 2022, V-IX, 1-273, ISBN 978-3-1106-6792-9.

Die hier zu besprechende Publikation bildet die Habilitationsschrift der Autorin, die am
Max Weber Kolleg der Universitéit Erfurt verteidigt wurde. Die Studie versucht das Ver-
stdndnis der religiosen Traditionen in der altdgyptischen Nekropole von Sakkara im spéte-
ren Neuen Reich zu verbessern. Das Buch hat folgenden Aufbau:

Kap. 1 dient als Einleitung. Die Arbeit wendet sich konkret dem kommunikativen Ge-
déchtnis, mit Schwerpunkt auf der jiingeren Vergangenheit der letzten drei bis vier Gene-
rationen, zu (9). Der Hauptakzent wird auf die altdgyptischen Praktiken von einzelnen In-
dividuen oder ganzen Gruppen gesetzt (14). Die monumentalen Griber in Sakkara des
Neuen Reiches bestehen aus a) einem verschlossenen Grabschacht als Zugang zur unterir-
dischen Grabkammer und b) einem betretbaren oberirdischen Bereich (19-20). Der beste
Beweis fir Priester beim Totenkult findet sich in den Gridbern von Maya/Merit, Tia und
Haremhab (32). In einem Teil der Gréber in Sakkara gibt es Hinweise auf Weinopfer (35).

In Kap. 2 wird die Frage der Reprisentation untersucht. Die Grabdekorationen hatten
einen rituellen Zweck zu erfiillen (52). Das soziale Kapital der Grabbesitzer in Sakkara
spiegelt sich in deren Wissen und finanziellen Mitteln zur Anbringung der Dekoration wi-
der (59). Das spirituelle Kapital manifestiert sich in der Fihigkeit zur Teilnahme an den
religiosen Traditionen. In den Grabdekorationen bleibt eine grole Zahl des Hilfspersonals
namenlos (61). Das Grab des Pay (i) und Raia (i) bildet durch die Einbeziehung wichtiger
Diener in die Reliefs ein gutes Beispiel fiir das familidre Gedéchtnis (71). Das Relief auf
der Nordwand der siidlichen Kapelle im Grab des Goldwaschers Khay zeigt die Arbeiter
und Arbeiten, die er beaufsichtigt hatte (71). In Raum III des Grabes des Mose erscheint
das Opfer einer Oryxantilope vor der Barke des Ptah-Sokar-Osiris (80). Die Darstellung
des Rechtsstreites im Grab des Mose ist u. a. dem Interesse an dessen langem Familien-
stammbaum geschuldet (81). Die Darstellung der sozialen Verhdltnisse greift z. T. von
einem auf das andere Grab tber (82). In der Opferformel im Grab des Paser (i) spielt die
weibliche Linie offenbar ¢ine besondere Rolle (86). Die Wanddekorationen im Grab des
Thutmosis fiihren drei Generationen auf (92). Das Grab des Pabes lésst eine Szene des
Grabeigentiimers und seiner Frau beim Empfang von Opfergaben vermissen (95). Die Gri-
ber der 18. Dynastie heben besonders den Beruf der Hauptbesitzer hervor (99). Im Grab
des Ptahemwia (i) wird besonderer Wert auf dessen Amt gelegt (100). Die Darstellung von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



414 Rezensionen — Comptes rendus

Leuten aus Mitanni in den Gribern galt vielleicht als Statussymbol (101). Die Grabprozes-
sion der Trauernden im Grab des Merineith setzt sich aus mehr als hundert Personen zu-
sammen (104). Das Grab des Iniuia zeichnet sich durch eine halbfreistehende Ziegelpyra-
mide auf dem Dach der Hauptkapelle aus, deren Seiten bis zum Boden neben der Kapelle
reichen (107). Die Siidwand des Grabes fiigt unterhalb der Verehrung von Osiris, Isis und
Nephthys durch die Familie des Grabbesitzers einen Fries mit einer nilotischen Landschaft
hinzu (107). Das Grab des Ramose (iii) ist mit der Durchfiihrung des Kultes durch dessen
Bruder als typisches Beispiel fiir familidres Gedéchtnis zu sehen (123). Im Grab von Tia
und Tia wird das Gedéchtnis der koniglichen Familie stidrker akzentuiert (126). Die Ver-
ehrung der Gotter durch die verstorbenen Grabbesitzer nimmt dort ebenfalls einen wichti-
gen Platz ein (128).

Kapitel 3 beschiftigt sich mit den Opfern in Sakkara wihrend des Neuen Reiches. Die
Uschebtis konnten auch im oberirdischen Grabbereich deponiert werden (140). Der religi-
Ose Aspekt darf bei der Interpretation der Uschebtis nicht vergessen werden (141). Die
Uschebtis im Grab von Tia und Tia wurden z. T. von fritheren Eigentiimern usurpiert (147).
Der klarste Beweis fiir Opfergaben in Sakkara ldsst sich dem Grab des Samut aus der 19.
Dynastie entnehmen (156). Der unterirdische Bereich im Grab des Maya blieb wohl eine
zeitlang zuginglich (160). Die Ubersetzung «He is an Akh(-spirit)» von «zh sw» (168)
muss in «Gloryfied he is» geéndert werden. Der Kult des Haremhab in seinem Grab in
Sakkara geht am besten aus zwei ramessidischen Plinthen im Vorhof hervor (170). Im
Grab des Amenemone (II) vom Teti-Friedhof taucht eine Darstellung des Konigs Menkau-
hor aus der 5. Dynastie auf (186).

In Kapitel 4 wird die Verehrung von Géttern und Vorfahren in Sakkara zur Sprache
gebracht. Der Ptahtempel von Memphis gehorte zu den bedeutendsten Sakralbauten des
Neuen Reiches (190). Der Hohepriester des Ptah Khaemwase aus der Zeit Ramses I1. wurde
in der 26. Dynastic nach Sakkara umgebettet (197). Die angebliche Kurzform «S$stii» fiir
«83D» «Schiffer» (204) tiberzeugt nicht. Die Statuen der Grabbesitzer {ibten eine Mittler-
funktion zwischen Opfernden und Géttern aus (214).

Die Bibliographie (226-264) gibt Auskunft iiber die verwendete Literatur. Die letzten
Seiten sind fiir den Index (265-273) reserviert.

Der Rezensent neigt zu folgendem Fazit: Das Buch hat eine durchaus positive Bewer-
tung verdient. Die meisten Gedankengénge greifen schliissig ineinander. Die Ausfiihrun-
gen gehen so genau wie noétig ins Detail. Der durch einen modernen Kinofilm bzw. eine
Serie inspirierte Titel des Buches klingt allerdings zu sperrig und konnte falsche Assozia-
tionen wecken.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 415

1. Mittelalter und friithe Neuzeit:
Zwischen Rationalismus, Religionskritik und Differenzierung

Ernst A. Schmidt, Das Leere. Eine Untersuchung der Theorien in Antike und Friiher
Neuzeit, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 2021, 308 S., ISBN 978-3-465-02821-5.

Es handelt sich um eine Rezeptionsgeschichte der fiir den naturphilosophischen Atomis-
mus zentralen Spekulation tiber das Leere. Die Studie ist in zwei Teile gegliedert: Erstens
wird die Genese, die Kritik und die Weiterentwicklung der Gedankengénge um das Leere
in der griechischen Klassik und im Hellenismus nachgezeichnet. Nebst den fiir den antiken
Atomismus zentralen Personen — Leukipp, Demokrit, Epikur und Lukrez — erarbeitet die
Studie ein massives Quellenmaterial antiken Denkens, wobei namentlich Straton und Phi-
loponos Raum bekommen. Im zweiten Teil beschreibt die Studie die Rezeption und Wei-
terfithrung der antiken Spekulationen tber das Vakuum in der friihneuzeitlichen Physik
bzw. Naturphilosophie Galileis, Gassendis und Mores. AbschlieBend weitet sie die Rezep-
tionsgeschichte auf Polignac, Wieland und Le Sage aus. Wie der erste Teil ein enormes
MaB an Quellen aufbietet, beriicksichtigt auch der zweite Teil Impulse wie Descartes,
Newton, Leibniz, Haller aber auch Schiller.

Ein interpretatorisches Zentrum liegt beim horror vacui und damit bei der Theodizee.
insofern die Frage nach dem Leeren die Furcht vor dem Nicht-Sein, vor der gegebenen
Welt mit sich fithren kann. Die Studie will zeigen, dass diese Angst auf das antike Denken
nicht zutrifft, sondern ein mittelalterliches und frithneuzeitliches Konzept bildet, das na-
mentlich Gassendi in der Neuzeit dann tiberwindet. Die Losung wird darin gesehen, dass
das Leere ein natiirlicher Bestandteil ist, der Bewegung des Seins und Platz fiir das Sein
ermOglicht und damit nicht zu fiirchten sei. Zentral fiir diese positive Betrachtung des Lee-
ren als natiirliche und damit gute Kategorie ist die von Gassendi weitergefiihrte antike Po-
rentheorie, insofern sie hilft, das Leere nicht als den schwarzen Schlund des Vakuums um
uns, sondern als ein im konkreten kérperlichen Sein vorhandenen und dieses mitkonstitu-
ierenden Bestandteil der Natur anzuschauen. Der Grund zu dieser Sorglosigkeit liegt aber
tiefer im Gottvertrauen: Die Studie webt die antike und neuzeitliche Diskussion um das
Leere fortwihrend in eine theologische Debatte ein, innerhalb derer der antike Atomismus
von den behandelten Personen der Neuzeit teils abgelehnt, teils eklektisch weitgefiihrt
wird: So bekdmpft Polignac den antiken Atomismus, weil er im Leeren ein Ding sieht, das
Gott verdrange und damit den Menschen in Unmoral versetze. Er gedenkt dies mit einer
Theologie der Angst, die den Menschen ziigelt, zu reparieren. Schmidt fiihrt hier berech-
tigte Kritik an — der zentrale Irrtum Polignacs sei nebst seiner fragwiirdigen Theologie,
dass er das Leere als Ding auffasse — und weist auf das bessere Beispiel Wielands hin,
dessen Naturgedicht den antiken Atomismus zwar teils kritisiert, jedoch unter Bezug auf
den Platonismus, Origenes und Leibniz konstruktiv weiterdenkt. Ziel ist die Uberwindung
der Theodizee durch ein Vertrauen in die Natur hin zu einer «Liebestheologie» (Kapitel
8,2). Die Studie schlieft damit, dass der antike Atomismus mit seiner Lehre von der Ab-
weichung der Atome auf ihrem Weg metaphysisch Spontaneitdt zuldsst (vgl. 17f., 33f.
36f., 40, 56f. 8082, 163—165, 204f., 211f,, 227-229, 233, 241f,, 244-246, 254f., 258f.,
269, 271, 279).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



416 Rezensionen — Comptes rendus

Die Teilkapitel werden jeweils mit einer kurzen Einfithrung versehen. Der Text selbst
aber kann des Ofteren als unzuginglich empfunden werden, insofern, da trotz jener Ein-
fithrungen, eine Lesefithrung durch die Argumentation vermisst wird. Wie bereits ange-
sprochen bietet die Studie aber einen enormen Quellenaufwand auf. Wer sich eingehend
mit dem antiken Atomismus und seiner Rezeption in der Neuzeit beschéftigt, stoBt hier auf
einen sehr exakt erarbeiteten Fundus. Dass die naturphilosophische Diskussion um das
Leere fortlaufend in einen theologisch-metaphysischen Diskurs weiterfiihrt, zeugt von ei-
ner tiefgehenden Auseinandersetzung mit dem Thema.

Wien , Andreas Burri

Volker Reinhardt, Voltaire. Die Abenteuer der Freiheit. Eine Biographie, Miinchen, C.
H. Beck, 2022, 607 S., ISBN 978-3406-78133-9.

Die neue Biografie zu Voltaire gewinnt unter anderem darin ihren enormen Umfang — die
nahezu 600 Seiten sind klein gedruckt —, weil sie als eine ideengeschichtliche Studie griind-
lich auf die zahlreichen Schriften Voltaires eingeht. Als Grundsatz formuliert sie, dass es
in Voltaires literarischer Tatigkeit nicht darum gehe, ein System zu errichten, sondern alle
Systeme, die das Dasein auf einen Nenner bringen wollen, zu hinterfragen. Diese Skepsis
sei aber keine reine Privation, sondern von produktiver Substantialitét: als einzige Bestédn-
digkeit im Wechsel der Zeiten bedeute sie die Freiheit des Denkens, der Vernunft. Aus
diesem Grundsatz heraus erklért sich der Titel des Buches und erzéhlt es uns die Stationen
von Voltaires Leben und Schaffen: seine Religionskritik, sein Geschichtswerk, sein sozi-
opolitisches Engagement wie aber auch seine denkerischen Fehler und personlichen Prob-
leme (vgl. 13-16, 18, 169, 184f., 217-220, 574f.).

Es empfiehlt sich, mit seiner Religionskritik zu beginnen, da diese strukturell seinen
anderen Ausdriicken zugrunde liegt. Reinhardt schildert fortlaufend den kulturhistorischen
Hintergrund, vor dem sich Voltaires Denken herausbildet: Das neuzeitliche Frankreich ist
gezeichnet von verbal wie physisch brutal ausgefochtenen Religionskdmpfen, die sich
nicht nur in Auseinandersetzung mit dem Calvinismus und dem Sozinianismus, sondern
auch «binnenkatholisch» zutrugen, wie jesuitische, gallikanische und jansenistische Schu-
len Debatte iiber Debatte um christliche Dogmen betreffs Freiheit, Gnade, Pridestination
und Eschatologie fiihrten. Nach den Religionskriegen des 16. Jh. und den Kampfhandlun-
gen des 17. Jh. wurden diese Debatten auch im 18. Jh. nicht nur verbal gefiihrt: im fluiden
Wechselverhiltnis der Krifte von Kirche, Parlament und Krone flackerten Akte grausamer
Repressionen auf, um freidenkende Kritik an Religion und Staat durch willkiirliche Ter-
rorjustiz zu kontrollieren bzw. eigene konfessionelle Bediirfnisse durchzusetzen. Aus die-
ser Konstellation heraus entstand in Frankreich unter Einfluss englischer Philosophie die
Aufkldrung, die Voltaire wie wenige vor, neben und nach ihm verkorperte. Seine Ausbil-
dung, auch in Sachen Theater, erhielt er am von Jesuiten gefiihrten Collége Louis-le-
Grand. Voltaires Religions- bzw. Christentumskritik zeichnete sich frith ab und blieb, je
nach Adresse unterschiedlich formuliert, im Grunde konstant: Ein dogmenloser Deismus
als Glaube an einen Schopfergott der Vernunft, der auf zwei Pfeilern basiert, die Voltaire
beide namentlich bei Newton findet: einerseits auf dem kosmologischen, physikotheologi-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 417

schen bzw. teleologischen Gottesbeweis, andererseits auf der Evidenz, dass der Geist ka-
tegorisch nicht Materie sein kénne. Die Menschen sind durch Natur und Mensch grausa-
men Schldgen ausgesetzt, die sie nicht verstehen und dadurch durch Irrationalismen erkla-
ren, die Voltaire als Aberglauben auffasst. Damit meint er im Grunde jene religiésen Denk-
und Ausdrucksweisen, die wir im Zuge der deutschen Spétaufkldrung «positive Religion»
zu nennen gewohnt sind. Das grundsétzliche Problem sieht Voltaire darin, dass sich das
Christentum von dem einen einzigen Anliegen entfernt hat, das eine Religion legitimer-
weise haben kann: Toleranz durch epistemologische Demut und Solidaritdt mit den Lei-
denden dieser Erde. Es verbietet in seiner Lebensfeindlichkeit den Trost des Hedonismus
und schiirt in Symbiose mit den politisch Herrschenden aus Machtinteresse durch Fél-
schungen und Liigen eschatologische Angste, um die Menschen zu versklaven; unlogische
Dogmen, die aus der historisch-kritisch unzuverldssigen Quelle der Bibel konstruiert wer-
den, fuhren zu Kriegen aufgrund kleinlicher Bestimmungen, die fanatisch zu Universalen
erkldrt werden. Wihrend es darum ginge, angesichts des Leides dieser Erde eine Einheit
der Hilfe und des Mitleides zu institutionalisieren, stiftet die so verkommene Religion
Zwietracht, worliber hinaus die fanatischen, machthungrigen Menschen auch noch in mo-
ralisch abstoBender Bigotterie leben: die Kirche predigt Armut und schwelgt in Reichtum,
sie predigt Frieden und fordert Krieg, sie predigt Enthaltsamkeit und lebt Ausschweifung,
sie predigt Demut und ist weltliche Despotin. Insofern Voltaires Religionskritik auf den
soziopolitischen Rahmen seiner Gegenwart zielt, riickt hier nattirlich das Christentum in
den Fokus; er meint aber auch andere Religionen in seinem Bildungshorizont. Voltaires
Schriften kdmpfen darum, dieses Unrecht aufzuheben und die Menschheit in Freiheit durch
Vernunft zu fithren. Ton und Kompromisse kénnen dabei, wie gesagt, je nach Befinden
und Adresse d4ndern: mal kommt das Christentum an sich dran, mal einzelne Dogmen, mal
einzelne Teile seiner Geschichte und Tradition, mal die Bibel, mal einzelne Personen. Das
Niveau kann tief und hoch sein, und man liuft leicht Gefahr, sich auf ein Detail zu verstei-
fen. Daher zeichnet diese Biografie aus, dass Reinhardt stets wieder bemiiht ist, zu den
Grundsétzen zuriickzukehren: Fanatismus fithrt zu Krieg, Krieg fithrt zu Leid. Religion
muss aber dazu da sein, das Leid zu lindern: «Zum Aberglauben zihlt alles, was tiber den
Glauben an einen Gott hinausgeht, der den Menschen zu Frieden, Freundschaft und Fort-
schritt geschaffen hat» (333). Dafuir kdimpft Voltaire sein ganzes Leben lang (vgl. 27, 29,
33,38, 61, 63, 82-84,91,99-102, 111, 116, 134f., 137, 140, 180-182, 184188, 191, 193,
201-204, 210-215, 217-220, 226-229, 243-250, 270f., 287f., 329-336, 362, 382f., 386f.,
392-394, 411f., 419f., 422, 424427, 435-439, 447454, 457461, 464468, 470475,
481, 489492, 497-500, 508-515, 517f., 520-523, 527, 544-546, 552-555, 559f., 568—
3733

Wir haben zu Beginn bereits angesprochen und sehen hier noch einmal: es geht Voltaire
nicht um Zertrimmern um des Zertrimmerns willen, sondern um den Aufbau von Positi-
vem: Fortschritt, der konkretem Leid abhilft. Nicht zuletzt damit verbunden ist im Zuge
der Aufkldrung nun eine weitere «Positivitidt» entstanden, bei der Voltaire als eine Grund-
und Schliisselfigur vor uns steht: die Kulturgeschichte. Die Biografie setzt hier einen ihrer
Schwerpunkte. Bereits Voltaires Religionskritik ist ja grundlegend an einer historischen
Fragestellung ausgerichtet: Wie konnte sich eine dermaBen kontraproduktive und irratio-
nale Religion so tief in der Gesellschaft und in den Herzen wie Kdpfen ihrer Individuen
etablieren? Wie gesagt betrachtet Voltaire gerade dies als Grund von historischen Fehlent-
wicklungen wie Krieg und Riickstdndigkeit. Auf diese Art und Weise den Blick in die

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



418 Rezensionen — Comptes rendus

Vergangenheit zu richten, ist auch eine selbstreflexive Frage, welche die Missstdnde der
eigenen Kultur an anderen Kulturen der Vergangenheit und aus anderen Erdteilen misst.
Eine solche kulturhistorische Frage leitet Voltaires Essai sur les maeurs et [’esprit des na-
tions (1756), dem 1769 die Philosophie de |'Histoire (1765) als Einleitung vorangestellt
wird. Es geht in der Kulturgeschichte darum, die Identitit einer Epoche in ihrer gesamten
gesellschaftlich-historischen Erscheinung zu erfassen. Angesichts der Uberfiille an Phéno-
menen, kann die Geschichte damit nie auf einen Begriff gebracht werden; sie muss stets
wieder neu geschrieben werden, schon nur darum, weil sich das Anliegen der Gegenwart
standig verdndert. Insofern ist die Kulturgeschichte Ausdruck von Voltaires Forderung
nach einem sich stindig neu ausrichtenden Denken und damit der Aufkldrung. Die Auf-
klarung hat sich in ihrem Selbstverstindnis als Fortschritt in der Geschichte verstanden,
was sich in Voltaires historischem Werk zeigt, das Reinhardt als Grundstein des Faches
Kulturgeschichte ansieht: Le Siéecle de Louis XIV (1751). Bereits Voltaires erstes gro3es
Werk bereitet dieses Schliisselwerk vor, als es aus dem konkreten Lauf der Geschichte das
eigene religiose und sozialpolitische Anliegen ableitet und damit historische Identitit kon-
struiert: La Henriade (1723) besingt als Nationalepos Henri IV als Konig von Frankreich,
der durch seine Konversion zum katholischen Glauben die Religionskriege beendet und
durch umfassende Toleranz abzusichern versucht; der erste Bourbone «leitet damit eine
Friedens- und Wiederaufbauzeit ein, die den Aufstieg Frankreichs zur kulturellen und po-
litischen Vormacht Europas unter Ludwig XIV. anbahnt.» (74). Louis XIV war bestrebt,
die freien Kiinste um sich herum zu versammeln, und es ereignete sich unter einem Racine,
dass das Franzosische der kulturelle Vorreiter ganz Europas wurde. Im Le Siecle de Louis
X1V geht es aber nicht um den Sonnenkdénig, sondern um die Sonne: in dieser Epoche hat
sich in Frankreich die Aufkldrung der Vernunft historisch manifestiert. Voltaires zentrales
kulturhistorisches Fazit in seinen Geschichtswerken ist damit, dass sich das freie Denken
seinen Weg zur Aufkldrung bahnt, mit oder ohne Unterstiitzung der irdischen Méchte. Das
zeigt sich in diesem Zeitalter darin, dass Louis XIV nebst seinem zunehmenden katholi-
schen Fanatismus auch als Kriegstreiber moralisch vollig versagt hat. Doch was geblieben
ist, sind die Kiinste der Freiheit (vgl. 38, 44, 53, 71-74, 78, 81-84, 99-102, 130, 132f,,
141, 156, 158, 163, 169, 180-182, 205, 209, 213-215, 217-220, 243-248, 250, 270, 273,
279, 311, 336-348, 357-359, 364f., 384396, 421, 435f., 470475, 4901., 497-500, 514f.,
519-523, 552553, 560f., 582).

Auch bei der historischen Seite von Voltaires Werk sind wir damit auf denselben Grund
gestoBBen wie bei seiner Religionskritik: es geht darum, Leid zu verhindern, was in erster
Linie bedeutet: Krieg zu verhindern. Reinhardt kommt immer wieder auf dieses Anliegen
Voltaires zuriick, der, wiewohl er sich hier und da der Faszination fiir martialische Adels-
tugend eines Friedrich des GroBen nicht entziehen konnte, stets wieder seine Verachtung
vor dem Krieg ausdriickte, und dies auch immer wieder seinem preuflischen Brieffreund
entgegenschleuderte. Es begegnet uns dartiber hinaus ein Voltaire, der Wiirde und Rechte
von Tieren, anderen Kulturen und die Gleichstellung der Frauen einfordert; ein Voltaire,
der gegen Folter und Todesstrafe schreibt und journalistische Kdmpfe gegen die Terror-
justiz fihrt, der hugenottische Familien wie die Calas oder die Sirven zum Opfer fielen,
womit er vorwegnimmt, was 1789 zur Wiege unserer Rechtsgemeinschaft geworden ist.
«Voltaire hatte auf der ganzen Linie gesiegt und mit ihm zum ersten Mal die Vierte Gewalt,
die offentliche Meinung im Geiste der Aufkldrung» (446). Es geht Voltaire um Demut,
damit Raum fiir Leben in Frieden und Gemeinschaft entsteht; es geht Voltaire darum, Leid

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 419

einzuddmmen (vgl. 79, 184f., 205, 217-220, 243-248, 255f., 262, 274-276, 288-290, 292,
298, 341-348, 387-392, 394-396, 398f., 401, 411414, 435444, 447-452, 468, 475478,
483, 494-500, 509f., 515, 518f., 520-523, 526-529, 531f., 544-546, 555, 563).

Dass er es mit diesem Anliegen wirklich ernst meinte, sehen wir, wenn uns die Biografie
darlegt, wie er mit der Theodizee rang. Dass Leid der Welt wiihlte ihn immens auf und
fithrte ihn wiederholt in eine tiefe Vertrauens- und Glaubenskrise an die Giite des Schop-
fergottes. Weshalb gibt es solch immenses Leid, wenn Gott gut ist? Ist dieses Leid von
Gott gewollt? Die Frage gewinnt nach 1755, als ein heftiges Erdbeben die Menschen von
Lissabon verschiittete, in Voltaires Schreiben — so im Poéme sur le désastre de Lisbonne
(1756) — eine Intensitét, die nicht an der Aufrichtigkeit des methodischen Spétters zweifeln
lassen: Voltaire «flihlt sich ein in die Schrecken, Qualen und die Todesangst der Verschiit-
teten, hat grenzenloses Mitleid mit den Opfern, abgrundtiefe Verachtung fiir alle Deutun-
gen, die den Leidtragenden der Katastrophe die Schuld in die Schuhe schieben, und Hohn
und Spott fiir alle {ibrigen schonfirbenden Erkldrungen. Er empért sich iiber eine Natur,
die den Menschen so fatale Streiche spielt, entsetzt sich wiitend tiber eine Welt, in der ein
solches Desaster geschehen kann, und zweifelt an einem Schopfer, der das alles zulédsst
oder sogar anordnet. [...] War die bislang so plausible Annahme, dass die Welt ihre Ent-
stehung der Schopfung durch einen giitigen, den Menschen zu Fortschritt und Humanitét
anleitenden Gott verdankte, im Licht dieses Ungliicks noch aufrechtzuerhalten?» (373f).

Hiermit begegnen wir aber auch wieder der Stirke von Voltaires Denken, die Reinhardt
als Leitsatz fiir seine Biografie gewihlt hat: «Dass er diese Absurditét der Existenz nicht
wie andere Philosophen, gerade auch der Aufklidrung, einen <verniinftigen» Ordnungsent-
wurf entgegensetzt hat, sondern allen Systementwiirfen gegeniiber skeptisch blieb, macht
seine GroBe und bleibende Aktualitéit aus» (18). In diesen Leitsatz fillt bei diesem Thema
auch einer der bekanntesten Romane Voltaires: Candide ou [’optimisme (1759), mit dem
er sich gegen die Philosophien und Theologien wendet, die das konkrete Leid als Teil eines
ibergeordneten Guten runterspielen wollen. «Nicht nur die Geistlichen aller Couleur, die
den Willen Gottes genauestens zu kennen behaupteten, sondern auch diejenigen, die in
geschiitzter Behaustheit behaglich darliber debattierten, warum es die einen so hart getrof-
fen hatte und die anderen verschont geblieben waren, luden in Voltaires Augen moralische
Schuld auf sich, da sie ebenfalls die Opfer zu Tétern machten. Das galt in besonderem
MabBe fiir die selbsternannten Weltweisen, die deklarierten, der Untergang des Einzelnen
sei in Relation zum Weltganzen ganz unbedeutend» (375).

Mit der Frage nach dem Leid befinden wir uns auch wieder tief im ideenhistorischen
Kontext der franzdsischen Frithen Neuzeit: der Frage nach Freiheit, Gnade, Prédestination
und Eschatologie. Die Menschen in Voltaires Zeit wurden geplagt von Héllenfantasien,
was ja nicht iiberrascht: Wenn diese Welt solchen Horror beherbergt, was erwartet uns
dann in der Ndchsten? Dazu kam eine kirchliche Struktur, welche diese Vorstellungen auch
noch nihrte, bis hin zu Extremen des Jansenismus und Calvinismus, die eine doppelte Pré-
destination lehrten und jegliches Fragen nach dem Ubel fuir ein religioses Unrecht des
Menschen erkldrten. Wer kann an einen solchen Gott allen Ernstes glauben?! Dass sich
hier kein Trost findet, liegt auf der Hand; erst recht kann ein aufrichtiger und niichterner
Denker wie Voltaire hier nicht mitgehen. Fiir ihn sind solche Gedanken Ausdruck einer
menschenverachtenden Religion. Reinhardt erzihlt des Ofteren, wie Voltaire angesichts
des Leides wiederholt an der Existenz Gottes zweifelt, weil er sich in dieser Krise, ver-
stdndlicherweise, nur dorthin zu fliichten weif}, wo er stark ist: «Der Mechanismus ist stets

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



420 Rezensionen — Comptes rendus

derselbe: Virtuos beherrschte Sprache sublimiert potenziell zerstérerische Emotionen zu
kithl abwégender Rationalitét» (18). Doch kann diese Rationalitéit die Frage unde malum?
und damit die Stunden der Verzweiflung nicht iiberwinden: «Der reine Deismus, den er als
Heilmittel vorschlug, war fiir verunsicherte Seelen kein hinreichender Ersatz, denn er war
keine Religion» (102). Voltaire konnte diese Religion nicht formulieren, und fliichtete sich
in die Vernunft als Skepsis und Spott; in die Arbeit als Ablenkung. Doch ist auch der liebe
Gott, der uns ein Leben nach dem Tod in erlésender Gnade schenkt, ein Glaube Voltaires,
dem ich in dieser Biografie stets wieder begegnet bin, auch wenn Voltaire die Worte nicht
gefunden hat, auf jenen lieben Gott zu zeigen, seine Taten der Menschenliebe haben es
(vgl. 18, 59, 61, 99-102, 128f., 184-188. 213-215, 217-220, 226-229, 253, 288-290.
306f., 330f., 372381, 386f., 394-396, 407414, 425-427, 435, 447-452, 487-489, 500,
508-511, 513, 516, 518, 520-523, 542-544, 552-5535, 559¢1.).

Die Frage nach dem Leid angesichts des Erdbebens von Lissabon ist einer der zentralen
Streitpunkte, die Voltaire mit Rousseau fiihrte; «einen intellektuellen Gipfelpunkt im Zeit-
alter der Aufklarung» (378). Es ist ein Streit, in dem Voltaire leider intellektuell wie mo-
ralisch versagt hat. Reinhardt bezeugt Professionalitét, wenn er hier an Voltaire klare Kri-
tik duflert und nicht, wie man es von anderen Studien kennt, in Voltaires banale Verhoh-
nung gegen Rousseau einstimmt. Man kann diese oberfldchlich auch leicht anstimmen,
weil Rousseau ein sehr tiefer, damit aber paradoxer Denker ist. Diese Komplexitit kann
hier im Rahmen einer Rezension nur gestreift werden, was aber geniigt, um Interessierten
an diesem Buch zu zeigen, dass Reinhardts Deutung des Voltaire-Rousseau-Streites sehr
solide ist: Rousseau geht es um den natiirlichen Menschen, was heifit: den vom Zwang der
Gesellschaft befreiten Menschen. Der gesellschaftliche Zwang driickt sich in fundamenta-
len Verzerrungen des Charakters des Individuums aus: so Eitelkeit und Gier, die beide den
Menschen knechten, da sie ihn in Abhéngigkeit fithren, was seiner Wiirde widerspricht.
Rousseau verortet das Leid der Menschen auf der Welt alleine in die Gesellschaft. So kann
sich Rousseau im Streit um das Theater in Genf auf die Seite der calvinistischen Tradition
der Stadt stellen, im Theater etwas Schidliches zu sehen, weil fiir Rousseau die Schauspie-
lerei als Verstellung die Wahrhaftigkeit des Individuums an die dsthetischen Bediirfnisse
des Publikums verkaufe; eine Meinung, die natiirlich einem Theaterautor wie Voltaire, der
mit seinen Stiicken moralisch erziehen will, grundsitzlich entgegenlaufen muss. Hier ist
denn nach Reinhardt auch der springende Punkt: Fiir Rousseau stellt sich das Problem des
Ubels nicht in der Radikalitit, wie es Voltaire plagt. Das Ubel der Erde erschiittert Rousse-
aus Vertrauen auf die Natur und die Giite Gottes nicht; nach Rousseau miisse und konne
man es stoisch ertragen. So kritisiert er, dass Voltaire mit seinem Skeptizismus und Pes-
simums nicht dazu beitrage, dass Ubel zu ertragen, sondern es auch noch verstirke. Viel-
mehr solle man aber Mut und Zuversicht zusprechen, um das Vertrauen an den lieben Gott
zu starken; Gott habe schon seine Griinde, uns noch leiden zu lassen, aber diese dienen nur
unserem ganzen Guten. Freilich wollte ja auch Voltaire Mut zusprechen, aber nicht auf
Kosten dessen, was er als Selbstbetrug ansah, denn dieser fiihre, wie gesehen, zu Fanatis-
mus und Intoleranz als Quelle von Krieg und damit Leid. Namentlich Rousseaus Ver-
trauen, dass das Ganze gut sei, musste Voltaire verstdndlicherweise Rot sehen lassen, weil
er hier das konkrete Leid des Individuums an ein Abstraktum ausgespielt sah. Dass Rousse-
aus Philosophie aber von einem tiefgreifenden Glauben an und einem leidenschaftlichen
Kampf fiir ebendieses Individuum getragen ist, ist einer jener Tiefgénge, die Voltaire leider
nicht sehen konnte. So erscheint ihm Rousseau als ein Spinner, dessen Zivilisationskritik

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 421

die Fundamente seines Denkens angreift, das, wie wir gesehen haben, seiner Religionskri-
tik und Geschichtsphilosophie zugrunde liegt und darin besteht, dass die Aufkldrung den
Menschen zur zivilisierten Gesellschaft fern von Leid fithren soll. Gerade hier, an der an-
spruchsvollen Auseinandersetzung mit Rousseau, verkrampft sich Voltaires Denken ent-
gegen seiner eigentlichen Stidrke nun aber selbst zum System. Dies kombiniert mit den
Fakten, dass Rousseau einer der wenigen, wenn nicht der einzige zeitgendssischen Schrift-
steller war, der es an Sprachgewalt mit Voltaire aufnehmen konnte, und dazu noch ent-
sprechend einen ebenbiirtigen Publikumserfolg aufwies, sieht Reinhardt als Grund, wes-
halb Rousseaus Erscheinen auf der Bithne Voltaire empfindlich treffen musste: «Fiir Vol-
taire war diese antizivilisatorische Utopie eine Herausforderung ohnegleichen und ihr Er-
folg beim Publikum eine personliche Kridnkung» (432). Voltaires Reaktion besteht in einer
literarischen Hetzkampagne gegen Rousseau, die moralisch verstort: Er spricht Rousseau
auf Grundlage eines schidndlichen Standesdiinkels Intelligenz an sich ab, ermutigt seine
eigenen Verfolger — Kirche und Staat — zur Repression gegen ihn, und schmettert ihm
personliche, primitive Spriiche unter der Giirtellinie entgegen (vgl. 226-229, 364, 367-
370, 378-382, 430435, 454-456, 461-463, 486f., 490, 493f., 500, 528f., 533f.. 555,
S59L)

Es ist meiner Meinung nach besonders schade, dass sich diese beiden Denker damals
noch nicht finden konnten, hitte doch Voltaires Sensibilitit fiir das Leid des konkreten
Individuums und Rousseaus starker Glaube an die Pridestination hin zum Guten ebendie-
ser Individuen der Aufkldrung eine theologische Kraft gegeben, die noch mehr Licht in die
Sache gebracht hitte. Aber es gibt ja noch die Nachwelt. SchlieBen kénnen wir mit einem
grofien Lob an diese neue Voltaire-Biografie: Es ist eine niichterne, sachliche und doch an
der Person und dem Denken Voltaires anteilnehmende Darstellung, sowie eine tiefgrei-
fende Analyse der Ideengeschichte der franzdsischen Neuzeit. Man lernt hier echt viel.
Diesem Lernen werden dabei keine sprachlichen Hiirden in den Weg gelegt, da es Rein-
hardt ganz im franzosischen Sinne versteht, clarté zu denken und zu schreiben. Ebenso im
franzosischen bzw. voltairschen Sinne zeichnet sich diese Studie aus. frei und kritisch zu
denken, auch von ihrem Gegenstand. Wiederholt wird uns ironisch, aber niemals boswillig,
ein Voltaire préasentiert, der zum Schmunzeln Anlass gibt; was uns freilich dessen nervisen
Fehdehandschuh eingehandelt hitte.

Wien Andreas Burri

Rui Zhang, La missione del primo Legato pontificio Maillard de Tournon. All 'origine
delle relazioni tra Santa Sede e Cina (1622-1742), Citta del Vaticano, Urbaniana Univer-
sity Press, 2022, pp. 208 + 16 fotoriproduzioni di documenti di archivio, ISBN 978-8-
8401-9054-9.

La monografia presenta I’esperienza del legato pontificio Carlo Tommaso Maillard de
Tournon svoltasi tra il 1705 ¢ il 1710, dopo il suo invio in Cina da parte di Clemente XI
nel 1702. L’ autore, docente presso il Dipartimento di Storia della East China Normal Uni-
versity di Shanghai (ECNU), nell’introduzione (5-7), indicando gli archivi consultati, dice
di voler offrire «un controcanto» alla storiografia scaturita prevalentemente dalle fonti dei
gesuiti.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



422 Rezensionen — Comptes rendus

Il libro si suddivide in due parti: 1 primi due capitoli introducono storicamente 1’ar-
gomento, i tre restanti affrontano la legazione di Tournon.

I1 T capitolo, «Il contesto storico» (9-30), mostra i tentativi realizzati dalla Chiesa per
portare il cristianesimo in Oriente. Il legame tra Chiesa e monarchie iberiche nell’opera di
evangelizzazione condusse ad una sovrapposizione tra motivi religiosi e culturali, politici
e sociali, coloniali e commerciali. La nascita della congregazione de Propaganda Fide, nel
1622, con la sua volonta di gestire 1’opera missionaria, portd la Chiesa a momenti di ten-
sione con le suddette monarchie.

Nel capitolo Il, «Il ritorno del cristianesimo in Cina» (31-85), vediamo come la rifiori-
tura missionaria condusse, tra fine del 500 e inizio del *600, ad un nuovo tentativo di
evangelizzare la Cina. E presentato brevemente 1’operato degli Ordini religiosi e della
Compagnia di Gesu; soprattutto Matteo Ricci che con [’accomodatio cercava di accogliere
la cultura cinese per poter predicare il vangelo. Le cerimonie in onore dei defunti e di
Confucio, per i gesuiti, erano da collocarsi nel loro contesto culturale e quindi non erano
idolatriche. Presenta poi la nascita della Societa per le Missioni Estere di Parigi, sorta per
coinvolgere il clero secolare nell’attivitd missionaria e il suo sviluppo in Oriente.

I1 TII capitolo, «La Legazione di Carlo Tommaso Maillard de Tournon» (87-119), af-
fronta il tema dei riti cinesi che avevano suscitato controversie tra i missionari. Clemente
XI, per uniformare la prassi ed eliminare ogni possibile superstizione, invid come suo le-
gato e superiore dei missionari il de Tournon. Tale decisione non piacque alla corte di
Lisbona che lamentava la non curanza del diritto di patronato. Il Legato parti da Roma il 4
luglio 1702; di sosta a Goa proibi i riti malabarici incontrando ostilita da parte dei gesuiti
portoghesi e del vice-re.

I1 TV capitolo, «La via verso la Citta Proibita» (121-167), mostra come il Legato, giunto
a Pechino il 4 dicembre 17035, inizialmente ebbe buoni rapporti con I’imperatore, ma suc-
cessivamente arrivarono incomprensioni di natura religioso-culturale. La volonta di Tour-
non di allontanare dalla pratica dei riti cinesi i fedeli si scontrava con i gesuiti della Corte
che 1i difendevano. E presentato anche 1’operato del vicario apostolico di Fujian, Charles
Maigrot, che dal 1693 aveva proibito i riti cinesi. Questa parte della monografia illustra
come gli aspetti culturali e linguistici abbiano inciso nelle incomprensioni su termini, us-
anze e riti.

Nel V capitolo, «Il viaggio finale del Legato» (169-208), vediamo il momento conclu-
sivo dell’esperienza del Legato. Il 7 febbraio 1707 con il decreto di Nanchino egli coman-
dava ai regolari ¢ ai secolari di non praticare le dottrine, le leggi, i riti e le consuetudini
cinesi. L imperatore Kangxi ordind che tutti i missionari seguissero la «pratica del Ricci»
in materia di riti. I portoghesi riuscirono a isolare il Legato, mentre il papa, nel maggio
1707, lo nominava cardinale. Tournon ricevette I’ investitura cardinalizia poco prima della
sua morte, avvenuta 1’8 giugno 1710. La sua salma giunse a Roma il 27 settembre 1723 ¢
fu posta nella cappella della Congregazione di Propaganda Fide.

Come sostiene 1’autore nelle Conclusioni (201-208), le vicende intercorse al de Tournon
si inserirono nei conflitti gia esistenti nella questione dei riti e contribuirono a segnare la
storia dell’opera missionaria in quel paese ¢ i rapporti tra la Cina ¢ Roma.

La monografia ¢ molto interessante; di particolare valore ¢ lo studio sulle fonti che
conduce I'autore a offrire alla comunita scientifica un contributo storiografico di pregio.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 423

Porta il difetto di non essere chiara nella prima parte, quando pare dire che i papi concede-
vano il patronato a Olanda e Inghilterra. Inoltre, quando affronta il tema Propaganda Fide,
I’autore usa una bibliografia che necessita di essere integrata con pubblicazioni piu recenti.

Tramite questo libro possiamo comprendere, non solo le vicende del primo legato pon-
tificio in Cina, ma avere un’idea dell’incontro tra Roma e Pechino e, quindi, tra culture
diverse.

Lucca Flavio Belluomini

Jean-Baptiste Amadieu/Simon Icard (Eds.), Du Jansenisme au Modernisme. La bulle
«Auctorem fidei» (1794), pivot du magistére romain (Théologie Historique 129), Beau-
chesne, Paris 2020, 235 pp. + appendice con testo «Auctorem fidei», 237-287, ISBN 978-
2-7010-2293-2.

L’opera collettanea Du Jansenisme au Modernisme. La bulle «Auctorem fidei» (1794),
pivot du magistére romain ¢ il frutto di un simposio di studiosi tenuto sotto la direzione di
Jean-Baptiste Amadieu e Simon Icard. Dopo una prefazione curata dagli stessi Amadieu e
Icard (9-13), il testo raccoglie gli scritti di sette autori e un’ampia ed approfondita conclu-
sione di Philippe Boutry (227-236).

I1 simposio ha avuto come oggetto di studio la bolla papale Auctorem Fidei, emanata il
28 agosto 1794 da Pio VI, che condannava 85 proposizioni contenute negli atti del sinodo
diocesano di Pistoia del 1786, voluto e presieduto dal vescovo di Pistoia e Prato Scipione
de’ Ricci. Il testo della bolla rimane poco conosciuto nella storiografia, sebbene ad esso
siano stati dedicati studi da parte di Philippe Boutry e di Pietro Stella. Gli autori per offrire
i loro contributi hanno cercato sostanzialmente di rispondere a due domande: quali sono le
origini, il posto ¢ la portata della bolla Auctorem Fidei nella storia lunga del giansenismo?
In quale modo questo testo costituisce il primo passo nell’analisi ¢ nella condanna degli
errori moderni? E in un ampio raggio cronologico dato dal tempo che precede [ ’Auctorem
Fidei e che segue la sua composizione che si pud comprendere tale documento magisteri-
ale. Essa infatti ¢ considerata spesso come 1’ultimo documento contro il giansenismo; di
fatto — ed & questo che emerge dal volume — la bolla sorpassa la semplice questione del
giansenismo e del sinodo di Pistoia ed ¢ piuttosto un anello di congiunzione tra i documenti
papali del XVIII secolo e la Mirari vos di Gregorio X V1. Auctorem fidei si presenta come
un documento di riferimento nella elaborazione teologica intransigente del XIX secolo che
ha nel Sillabo prima e nella Pascendi poi I’espressione piu alta del magistero papale nella
condanna degli «errori moderni».

Gli interventi sono aperti da Simon Icard, «Un fil rouge du jansenisme: I’obscurcisse-
ment général de la vérité» (15-28), che presenta la tesi dell’«oscuramento» delle verita
nella Chiesa (la Chiesa necessita di un profondo rinnovamento nel vertice e nelle membra
al fine di ritrovare la luce che era tipica della Chiesa originaria) che ¢ ripresa nel sinodo di
Pistoia e che 1’autore mostra essere il «filo rosso del giansenismo». Tale tesi per la teologia
romana metteva in crisi un dato fondamentale: la Chiesa come corpus sotto 1’autorita del
papa non poteva cadere nell’ oscurita.

L’intervento di Gérard Pelletier, «Constitution dogmatique et contexte historique: re-
gards croisés sur (Auctorem fidei»» (87—112), mostra la storia del testo «Auctorem fidei»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



424 Rezensionen — Comptes rendus

che venne formandosi attraverso tre congregazioni romane apposite volute da Pio VL 1l
papa all’inizio — la prima congregazione ¢ del 18 dicembre 1788 — pensava ad un sinodo
italiano, ma cio fu impedito da motivi politici. Lungo lo svolgersi delle tre congregazioni,
fino al 1794, la situazione venne ad arricchirsi di pubblicazioni di testi contro il sinodo ¢
di fatti politici, soprattutto dall’incalzare della rivoluzione francese e dalla costituzione
civile del clero, che condizionarono la sua composizione. L autore fa comunque osservare
che, sebbene il testo sia stato condizionato da fatti storici, i suoi compositori riuscirono a
realizzare un documento magisteriale che ha superato la contingenza storica. La Auctorem
fidei stabilisce infatti dei principi fermi a livello teologico che, passando per ’intransigen-
tismo, giungono fino ad oggi.

L’intervento di Jean-Baptiste Amadieu, «Les usages d’<Auctorem fidei> dans les cen-
sures littéraires de 1’Index au XIX siecle» (201-226), mostra come la bolla, con la
condanna della tesi dell’oscuramento della verita, ponesse al sicuro la Chiesa sul piano
dottrinale e divenisse un perno per future condanne. Offre come esempio le condanne
dell’Indice, nel XIX secolo, a tutti gli autori di opere letterarie che potevano allontanarsi
dal magistero di Roma: i giansenisti, e coloro che erano portatori di una religiosita roman-
tica o che rivendicavano il rinnovamento del Cristianesimo in una accezione che potesse
ricordare la tesi dell’«oscuramento» delle verita.

Gli interventi riguardano gli effetti della bolla in Francia, ma anche quelli nel contesto
politico, culturale e religioso dei diversi stati della penisola e nella stessa Roma.

In appendice ¢ offerto il testo della bolla Auctorem fidei (237-288), cui segue la biblio-
grafia (289-310).

Questo libro, con un’accurata analisi della Auctorem fidei, si presenta come una buona
lettura per chi vuole approfondire la tematica di giansenismo, intransigentismo, magistero
papale. Inoltre, la volonta di analizzare un testo di ampia portata teologica nel contesto
dato dalla sua preparazione ¢ nella sua influenza sul futuro della teologia e della vita della
Chiesa, contribuisce a dare delle indicazioni di metodo per ulteriori ricerche.

Lucca Flavio Belluomini

111 19. und 20. Jahrhundert:
Beziehungen, Netzwerke, Laien und ihre Funktionen

Heinrich Thommen, Sulamith und Maria. Beziehungen zwischen Friedrich Overbeck,
Franz Pforr und den Schwestern Regula und Lisette Hottinger (Schriften der Stiftung fiir
Kunst des 19. Jahrhunderts Olten), Schwabe Verlag, Basel, 2018, 330 S., 64 Abb., ISBN
978-3-7965-3779-0.

Heinrich Thommen, Jurist und Kunsthistoriker, Griinder der Stiftung fir Kunst des 19.

Jahrhunderts Olten, hat sich in mehreren Publikationen als profunder Kenner der Kunst
der deutschen und schweizerischen Romantik erwiesen. Hingewiesen sei auf sein Buch

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 425

«Im Schatten des Freundes. Arbeitsmaterialien von Franz Pforr im Nachlasss Ludwig Vo-
gels» (Basel 2010). Das Buch richtete, ausgehend vom Werkbestand und Nachlass des
spéteren Landschaftsmalers Vogel, den Blick auf {iber 150, bisher nicht bekannte Pforr-
Zeichnungen. Im Zentrum der zu besprechenden vorliegenden Publikation stehen zwei Ge-
milde, die je zwei Frauen bzw. «zwei Briute» zeigen. «Sulamith und Maria» wurde 1811
von Franz Pforr (1788-1812) gemalt, das andere Gemailde, «Italia und Germania» genannt,
wurde von Friedrich Overbeck (1789-1869) um 1811 entworfen und erst 1828 fertigge-
stellt. Die Kiinstler, Pforr aus Frankfurt und Overbeck aus Liibeck, konzipierten die beiden
Bilder als Ausdruck ihrer Freundschaft im Rahmen des «Lukasbundes». Pforr verfasste zu
seinem Bild eine Schrift, das «Buch von Sulamith und Maria», eine Liebes- und Heirats-
geschichte zweier Médchen; er schenkte die Schrift zusammen mit dem gleichnamigen
Gemilde dem Freund Overbeck. Trotz zahlreicher Publikationen zu den beiden erwihnten
Gemilden galten sie bislang als letztlich nicht deutbar und als Ausdruck von «Jiinglings-
phantasien». Heinrich Thommen nahm sich vor, dieses Urteil auf verschiedenen Ebenen
zu revidieren.

Eine Einfiihrung tiber die Entstehung der Kiinstlergruppe des «Lukasbundes» erleichtert
den biographisch-historischen Einstieg. Es waren sechs, zuvor an der Wiener Kunstakade-
mie eingeschriebene Studenten, welche den sogenannten «Lukasbund» griindeten. Zu
ihnen gehorten die Maler Franz Pforr, Friedrich Overbeck, Ludwig Vogel, Konrad Hottin-
ger, Joseph Wintergerst und Joseph Sutter. Wihrend der Kriegssituation in Wien zwischen
1807 und 1810 pflegten die jungen Kiinstler einen von der Forschung bisher nicht aufge-
arbeiteten, engen Kontakt zur Familie Hottinger, der zu spektakuldren Vorféllen flhrte.
Zwei Maler der Gruppe, Pforr und Overbeck, betétigten sich auch literarisch. Thre Oden,
Gedichte und Legenden widerspiegeln ihre persoénliche Entwicklung und die sich &ndern-
den Beziehungen innerhalb der Gruppe. Der Autor erarbeitet die vielfiltigen literarisch-
biographischen Aspekte in sieben Kapiteln. Sie bilden den Hauptteil des Buches (S. 19—
203). Den Anmerkungen (S. 203-237) folgen 22 Annexe (S. 239-300), Briefe, Gedichte
und Prosatexte von Franz Pforr und Friedrich Overbeck, sowie kleine Abhandlungen, na-
mentlich von Konrad Ludwig Schwab, Heinrich Stieglitz und Georg Christian Braun.

In Wien, wo die Kunststudenten sich malerische Fihigkeiten erworben und Beziehun-
gen untereinander gekniipft hatten, spielten die Themen Geschichte, Freundschaft und Re-
ligion eine zentrale Rolle. Freundschaften konnten zerbrechen, so im Dezember 1807 jene
zwischen Franz Pforr und seinem Frankfurter Jugendfreund Carl Jung. Grund war Pforrs
Hinwendung zu Franz Overbeck, mit dem er in der Wertschitzung des «Mittelalters» wett-
eiferte; Pforr begeisterte sich fiir Diirer, und Overbecks Ideal war Raffael. Gemeinsam
teilten sie das Geheimnis um Overbecks Liebe zu Regula Hottinger («Sulamith») und das
Interesse an religiosen Fragen; Pforr und Overbeck pflegten zudem in dieser Zeit die ge-
meinsame tédgliche Bibellektiire.

Der aus Zirich stammende Geschdftsmann und Seidenhédndler Johannes Hottinger
(1760-1809) hatte sich mit seiner Familie im Wiener Vorort Gumpendorf niedergelassen:
einer der S6hne, Konrad (1788-1827), besuchte ebenfalls die Kunstakademie. Im Kreis
der kinderreichen Familie, mit den beiden heranblithenden T6chtern Regula (1785-1865)
und Lisette (Elisabeth, * 1787), fanden die Malerfreunde bei «Musik, Lektiire und munte-
rem Gesprich» Erholung. Doch als Napoleon im Mai 1809 ein zweites Mal vor Wien stand
und die Kunstakademie sich verkleinern musste, verloren «Ausldnder» wie Overbeck,
Pforr, Wintergerst und Vogel ihre Pldtze. In ihrer isolierten Lage griindeten die Freunde

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



426 Rezensionen — Comptes rendus

am 10. Juli 1809 den bereits erwidhnten «Lukasbund», in Anlehnung an frithere, dem HI.
Lukas unterstellte Bruderschaften. Mit Ludwig Vogel fassten drei der « Lukasbriider» ihren
Umzug nach Rom ins Auge. Am 10. Mai 1810 nahmen sie noch an der Hochzeit von Kon-
rad Hottingers Schwester Regula teil, wenige Tage spiter reisten sie nach Rom ab,
Overbeck «mit blutendem Herzen». Zwei Farbtafeln zeigen die beiden Schwestern Lisette
und Regula, gezeichnet 1808 von Ludwig Vogel.

Bereits 2010 lancierte der Autor die Frage, ob nicht die Schwestern Regula und Lisette
Hottinger das reale Urbild der beiden Gestalten «Sulamith» und «Maria» sein konnten. Die
Frage wieder aufgreifend, geht Heinrich Thommen in dieser Studie von folgender These
aus. Zum einen setzt er die «stille Neigung» Overbecks zu Regula Hottinger in Beziehung
zur tatséchlichen Hochzeit Regulas mit Konrad Ludwig Schwab (1780-1859). Zum andern
umfasst die These die Annahme, dass Franz Pforr jene Hochzeit literarisch zu einer Dop-
pelhochzeit von Zwillingsschwestern ausgebaut hat. In seiner Erzihlung «Buch von Sula-
mith und Maria» (Annex 16) erscheinen reale Beziige zur Familie Hottinger, die nicht nur
Overbecks Neigung zu Regula, sondern in verklausulierter Form auch die Neigung Pforrs
zum Freund Friedrich Overbeck umfassen (S. 49-51).

Seit 1808 bis zum frithen Tod Pforrs im Jahr 1812 beschiftigten sich die beiden Kiinstler
mit einem Gedanken- und Bildpotenzial, das nachweislich vom Thema «Braut» beherrscht
war. Im Kontext allegorischer Figuren und christologischer Szenen befliigelten die Gestal-
ten der Hottinger-Schwestern den Maler Friedrich Overbeck lebenslang. Die literarische
Verarbeitung und bildhafte Umsetzung des Braut-Themas verweist auf die malerische Ent-
wicklung der beiden Lukasbriider. Diese wird im Verlauf der Studie durch zahlreiche Be-
lege erhellt, die der religiosen und gesellschaftlichen Welt am Anfang der romantischen
Bewegung sprechenden Ausdruck verleihen. Das vom Schwabe-Verlag in gefilliger Form
gestaltete Buch ist reich illustriert; 16 der Abbildungen erscheinen nochmals als ganzsei-
tige Farbtafeln in der Buchmitte. Besondere Erwéhnung verdienen die beigegebenen An-
nexe, ein Abdruck der wichtigsten, im Buch zitierten literarischen Quellen. Ein Personen-
register erleichtert die Beniitzung der vorbildlichen Studie. Professor Michael Thimann,
Gottingen, nennt sie in seinem Vorwort (S. 11f.) einen «bedeutenden Beitrag zur Erfor-
schung der Romantiky.

Basel Patrick Braun

Martin Belz, Pfarreien im Wandel. Pastoralkonzepte, Laienemanzipation und Liturgiere-
form in Frankfurt am Main 1945-1971 (Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeitge-
schichte, Reihe B, 142), Paderborn, Brill, 2022, 522 S., ISBN: 978-3-5067-9120-7.

Auch wenn seit vielen Jahren {iber die Krise der Pfarrei und der Gemeindetheologie ge-
klagt und geschrieben wird: In historischer Perspektive ist die Frage, ob es sich bei der
Pfarrei um ein Erfolgsmodell handelt oder seit wann sich ihr Scheitern absehen ldsst und
wie es dazu gekommen ist, bislang nur begrenzt aufgearbeitet worden. Insofern ist das
Erscheinen der Dissertation von Martin Belz tiber Pfarreien im Wandel in Frankfurt zwi-
schen dem Ende des Zweiten Weltkrieges und den Anfingen der Konzilsrezeption (Ver-
fasser nimmt das Jahr 1971 als Schlusspunkt) sehr zu begriifien.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 427

Wichtige Griinde, warum bislang so wenig Pfarrgeschichte betrieben wurde, deuten sich
bei der Lektiire schnell an. Anfang der 1960er Jahre existierten in Frankfurt 45 eigenstén-
dige Pfarreien (31). Der Verfasser musste also auswihlen und anhand von Kriterien wie
der sozialen Zusammensetzung der Pfarrmitglieder, der GroBe der Pfarreien oder der Lage
in der Stadt aussuchen. Diese Herausforderung wurde zusétzlich durch die unterschiedli-
che archivalische Uberlieferung und ErschlieBung erschwert, die eine vertiefte Beschiifti-
gung mit einigen Pfarreien gar nicht erst moéglich werden lieB. Untersucht wird so die Ge-
schichte der Frankfurter Pfarreien anhand von vier Beispielen, zwei eher mittelstdndisch
gepriagten Gemeinden im Norden, einer Gemeinde in Sachsenhausen und einer Arbeiter-
pfarrei im Gallusviertel, westlich des Hauptbahnhofs.

Genauso schwierig wie die Auswahl der Pfarreien gestaltet sich die Auswahl der Fragen,
mit denen ihre Geschichte untersucht werden soll, bietet sich doch eine Uberfiille an mog-
lichen Themen an. Der Verfasser entschied sich fiir drei Perspektiven. Ein erstes Kapitel
beschiftigt sich mit «Strukturen, Konzepten und Themenfeldern der Pastoral». Ein zweites
Kapitel nimmt die Rolle der Laien in den Blick. Das letzte Hauptkapitel analysiert die
liturgische Erneuerung. Der Vorteil eines solchen Ansatzes ist, dass auf diese Weise die
genannten Felder sehr genau in den Blick genommen werden konnen. Nachteilhaft sind
die vielen Wiederholungen: alle Kapitel sind chronologisch aufgebaut, und an einigen Stel-
len, etwa wenn es um die Liturgische Bewegung oder die Konzilsrezeption geht. werden
Themengebiete getrennt, die sich im Zusammenspiel besser verstehen lassen.

Das Kapitel {iber die pastoralen Strukturen und Konzepte beschreibt in beeindruckender
Weise drei Transformationen, angefangen von den grof3en Rechristianisierungshoffnungen
der unmittelbaren Nachkriegszeit tiber erste pastorale Neuaufbriiche wihrend der 1950er
und der frithen 1960er Jahre bis zu den pastoralen Verinderungen nach dem Konzil. Diese
drei Transformationen werden an verschiedenen Feldern verdeutlicht. Besonders eindriick-
lich wird so etwa die Entwicklung der Jugendpastoral geschildert. In der unmittelbaren
Nachkriegszeit baute sie auf der Idee einer Standesseelsorge auf, die stark von auf die ent-
sprechende Zielgruppe gerichteten Predigten geprédgt war. Es folgte bereits vor dem Konzil
ein neues, wesentlich offeneres Modell. In sogenannten «Clubs» (121), 1956 wurde ein
solcher erster Club erdffnet, standen fiir sowohl ménnliche als auch weibliche Jugendliche
v.a. Freizeitangebote im Vordergrund. In der Nachkonzilszeit setzte sich diese Form der
Jugendpastoral weiter durch. Die «stark kirchlich-religios verankerten Konzepte der Ju-
gendarbeit» waren damit endgiiltig «passé, jetzt standen Selbsterfahrung und Persénlich-
keitsbildung an vorderster Stelle» (166).

Das folgende Kapitel triigt den Titel « Apostolat in der Welt und Mitverantwortung in
der Kirche: Rollenverstidndnis und Partizipation der Laien». Der Titel ist insofern missver-
stdandlich, weil es ausschliellich um die Partizipation von Laien in bestimmten Gremien
geht, angefangen von den ersten Organisationsformen der Katholischen Aktion, deutsch-
landweit bekannt wurde v.a. die «Katholische Volksarbeit». bis zu ihrer nachkonziliaren
Umgestaltung. Auch hier iiberzeugt, dass der Verfasser prizise und detailliert den Ent-
wicklungsprozessen nachgeht. Das Fazit fillt differenziert aus. Mit Blick auf die Leitbe-
griffe hilt Belz fest: «In den ersten beiden Nachkriegsdekaden dominierte dic Rede vom
Apostolat der Laien, das [...] zundchst unter strenger hierarchischer Kontrolle erfolgen
sollte. [...]. Seit dem Konzil galten Mitverantwortung und Mitentscheidung als die ein-
schldgigen Stichworte, wobei die Laien seitdem auch in die Aufgaben des kirchlichen
Heilsdienstes einbezogen wurden.» (290). Gleichzeitig erfolgte die konkrete Umsetzung

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



428 Rezensionen — Comptes rendus

recht unterschiedlich, da auf die Frage, wie weit eine Demokratisierung der Kirche gehen
konne, die Pfarrer keine einheitliche Meinung vertraten.

Es folgt ein Kapitel tiber das in den vorigen Seiten mehrfach angesprochene Gottes-
dienstleben und seine Reform. Sein erster Teil tiber die von der Liturgischen Bewegung
angestoBene Seelsorge vom Altar her fithrt zum bereits vorgestellten Kapitel iber Struk-
turen, Themenfelder und Konzepte der Pastoral zuriick. Ausfiihrlich und besonders inte-
ressant sind die Ausfithrungen tber die liturgischen Experimente v.a. im Bereich der Ju-
gendpastoral und der Okumene nach dem Zweiten Vatikanum: «Die Vielfalt der liturgi-
schen Gestaltungen, die die Pfarreien in der Nachkonzilszeit [...] erprobten, verweist auf
eine starke Pluralisierungstendenz in der katholischen Liturgie.» (428).

Die Studie von Belz stellt eine beachtliche Leistung dar. Das Fazit verstirkt den positi-
ven Eindruck mit einigen klar formulierten Thesen. Hervorzuheben sind seine Beobach-
tungen zu den Reformbemiithungen der 1950er Jahre in Bezug zum Zweiten Vatikanischen
Konzil: «Das Zweite Vatikanische Konzil stand somit einerseits am Beginn einer neuen
Epoche und war andererseits in léngerfristige Transformationsprozesse eingebettet.»
(200).

Dabei spricht sich Belz mit Blick auf ldngerfristige Umbruchsprozesse sowohl fiir die
These einer Sdkularisierung im Sinne einer Ausdifferenzierung als auch fiir das Auftkom-
men von Transformationen aus, die nach Auffassung des Verfassers als innerkatholische
Pluralisierung und Neuformierung zu verstehen sind. Gerade der zweite Teil, die innerka-
tholische Pluralisierung, wird noch genauer zu diskutieren sein, ist doch seit den 1960er
Jahren gleichzeitig auch ein Pluralitétsverlust z. B. im Riickgang an Ordensgemeinschaften
zu konstatieren. Dabei ist zu bedauern, dass die vom Verfasser in der Einleitung vorge-
stellte Milieutheorie nicht weiter im Fazit vor dem Hintergrund der Frankfurter Ergebnisse
thematisiert wird.

Es ist zu hoffen, dass die Studie auch Anlass zur weiteren Forschung gibt, v.a. um Per-
spektiven aufzugreifen, die in ihr zwar vorkommen, aber wenig Raum einnehmen. Dazu
gehort der Blick auf den Eigensinn der Pfarrmitglieder. So fillt auf, dass Verfasser priméar
tiber den Blickwinkel der Seelsorger und ihre Intentionen schreibt, die aber nicht unbedingt
deckungsgleich mit denen der Pfarrmitglieder sein miissen. Selbst im Kapitel tiber die Par-
tizipation der Laien geht es genau genommen vorrangig um die Vorstellung von Klerikern
iber die Partizipation von Laien und um die Reaktionen der Laien auf diese Pline. Die
einzelnen von Belz analysierten Konfliktgeschichten, egal ob es um Auseinandersetzungen
tiber den Kirchenbau oder Diskussionen um die Gestaltung von Jugendgottesdiensten geht,
machen aber neugierig, wie die Pfarreien auch unabhéngig von den grofen Fragen der
Neukonzeptionierung der Seelsorge das Leben der Katholikinnen und Katholiken, von den
selbst in den 1950er Jahren die meisten nicht mehr an der Osterkommunion teilnahmen,
prigten. Es wiirde sich — nicht zuletzt in geschlechtergeschichtlicher Perspektive — lohnen,
verstéirkt den Blick auf den Eigensinn der Pfarrmitglieder zu lenken.

Bochum Andreas Henkelmann

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 429

1IV. Helvetica:
Heilige, Kloster und Hexenprozesse

Wiborada von St. Gallen. Neuentdeckung einer Heiligen (Theologisch bedeutsame Orte
der Schweiz 2), hg. von Ann-Katrin Gisslein/Gregor Emmenegger, Basel, Schwabe,
2022, 362 S., ISBN 978-3-7965-4500-9.

Der Untertitel des Bandes irritiert, er verlangt nach einer Erkldrung: Ist Wiborada im Um-
feld St. Gallens nicht bereits seit langem und in der feministischen Geschichtsschreibung
seit einiger Zeit eine sehr bekannte, quellenmissig bestens dokumentierte und gut er-
forschte historische Gestalt? Fiir wen sollte das Buch eine Neuentdeckung der Heiligen
bieten? Mit dieser Frage im Hinterkopf beginne ich mit der Lektiire der elf Aufsitze des
Sammelbandes. Der einleitende Beitrag der beiden Herausgeber Ann-Katrin Gésslein und
Gregor Emmenegger, «Die erste Schweizer Heilige — eine Neuentdeckungy, gibt erste Ant-
worten: Es geht um Neuinterpretationen Wiboradas aus unterschiedlichen Perspektiven,
vom Hintergrund der spétantiken und frithchristlichen Geschichte der Einsiedler und In-
klusen bis zur Gegenwart, zur zeitgendssischen Debatte rund um frauenspezifische Anlie-
gen wie dem Jubildum fiinfzig Jahren Frauenstimmrecht in der Schweiz im Jahr 2021. Im
gleichen Jahr hat Wiborada in St. Gallen eine originelle, vielbeachtete Neubelebung erfah-
ren: Wihrend zehn Wochen lebten Frauen und Ménner im Frithling 2021 als Inklusen in
einer neu errichteten Zelle an der Kirche St. Mangen. Durch ein Fenster waren sie mit der
Aussenwelt verbunden und erhielten Einblicke in die Sorgen und Note der Stadtbeviolke-
rung. Dazu wurde Abend fiir Abend in 6kumenischem Geist eine Gebetszeit angestimmt.
Mit dieser weitgespannten Thematik soll der Band «wissenschaftlichen Anspriichen ge-
recht [werden] und zugleich fiir interessierte Laien und Laiinnen [sic] zugénglich» sein
(25). — Auf soliden wissenschaftlichen Boden fiihrt der Aufsatz von Gregor Emmenegger,
«Warum hat sich Wiborada einmauern lassen? Motive und Leitbilder aus der christlichen
Tradition». Er zeigt die lange, bis ins syrische 5. Jahrhundert zuriickreichende Tradition
von prophetischen Inklusinnen auf. In der westlichen Kirche mildert der klosterliche Kon-
text etwa des iroschottisch-columbanischen Ménchtums das Inklusentum zu einer mass-
volleren Askese. Unter dem Einfluss der Benediktsregel schrieb zu Beginn des 10. Jahr-
hunderts, also zu Lebzeiten Wiboradas, Grimlaicus eine Regel flir als Einsiedler lebende
Monche und Nonnen; darin entwickelte er eine Theologie des kontemplativen Lebens. Das
Bemiihen um Kontrolle von Reklusen ausserhalb von Kldstern leitete auch Synoden und
Konzilien seit dem 7. Jahrhundert; solange ein Bischof oder ein Abt iiber eine solche Le-
bensweise wachte, war gegen sie nichts einzuwenden. Die Frage nach den Beweggriinden
Wiboradas, Inklusin zu werden und damit in St. Gallen die Tradition der virgo Dei zu
begriinden, kann nur indirekt beantwortet werden. Die dlteste Vita von Ekkehart 1. 14sst
die Motive der historischen Wiborada fast ganz hinter dem hagiographischen Archetyp der
«heiligen Frau» zuriicktreten. Genédhrt durch die Tradition, entwirft die Erzdhlung ein Le-
benskonzept, das spiteren Inklusen als Regel dienen wird. — Cornel Dora, « Was wir {iber
Wiborada wissen. Ein Blick in die historischen Quellen», stellt die reich fliessenden Quel-
len tiber die Heilige zusammen, tiber die mehr und Verldsslicheres als tiber jede andere
Schweizer Frauengestalt des Frithmittelalters iberliefert ist. Lange vor den beiden Viten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



430 Rezensionen — Comptes rendus

Ekkeharts I. um 960/70 und Herimanns um 1072/76 bezeugt der Eintrag im St. Galler Pro-
fessbuch eine singulire, frithe Memoria der Heiligen, dazu kommen Eintrdge im Kapitelof-
fiziumsbuch und in den St. Galler Annalen. Spitestens im Zusammenhang mit der Kano-
nisierung 1047 entstanden Werke der liturgischen Heiligenverehrung, namentlich das Wi-
boradaoffizium. [n der bildlichen Vermittlung der Heiligen und ihres Lebens spielt der
Zyklus von 53 Bildern im deutschsprachigen St. Galler Legendar aus der Mitte des 15.
Jahrhunderts heute eine wichtige Rolle. Vorgestellt werden auch die Erinnerungsorte des
Wiboradagedenkens, ihr Hauschen bei der Kirche St. Georgen, ihre Zelle bei St. Mangen
und die dortige Wiboradakapelle, die anldsslich der Erhebung ihrer Gebeine 1453 errichtet
wurde. Beim Bildersturm 1528 wurde dieser wichtigste Triger ihrer Memoria samt den
Reliquien zerstort. — Cornel Dora, «Die Wiborada-Objekte im Kloster Glattburgy, teilt die
Ergebnisse der C14-Analyse von drei heute im Benediktinerinnenkloster Glattburg bei
Oberbiiren verehrten hoélzernen Erinnerungsstiicken an Wiborada mit: Der Holzklotz, der
der Heiligen als Kopfkissen gedient haben soll, stammt aus nachmittelalterlicher Zeit, der
Hocker (oder das Tischchen) kann ins 11. Jahrhundert datiert werden, vielleicht in die Zeit
der Heiligsprechung 1047, und das Brustreliquiar kénnte im Zusammenhang mit der Er-
hebung ihrer Gebeine 1453 entstanden sein. — Esther Vorburger-Bossart, «Erforscht und
vergessen. Wiborada in der Stadt und im Bistum St. Gallen im 20. und 21. Jahrhundert»,
setzt sich in diesem kenntnisreichen Beitrag mit der Erforschung und Verehrung der Hei-
ligen in der jlingsten Vergangenheit und in der Gegenwart auseinander. Da ihre Hauptge-
denkstétte in St. Mangen seit der Reformation nicht mehr existierte, blieb die Rezeption
lange Zeit im Wesentlichen auf den Ort der schriftlichen Uberlieferung, die Stiftsbiblio-
thek, und die wissenschaftliche Beschiftigung beschrinkt. Verdienstvoll fiir die Wieder-
belebung des Interesses an Wiborada war der langjahrige Stiftsbibliothekar Johannes Duft.
Im Bistum St. Gallen boten gegen Ende des 20. Jahrhunderts Seelsorgerinnen und danach
das Wiboradajahr 2011 im Rahmen des Bistumsprojekts «ganz schon heilig» den Anstoss
zur Neuentdeckung der Heiligen. Seither lebt eine Didzesaneremitin das Leben in Stille
und Zuriickgezogenheit. Ausserhalb der katholischen Kirche sind die Griindung der Frau-
enbibliothek Wyborada 1986, verschiedene literarische und lyrische Werke, Stadtfiihrun-
gen, Lehrmittel fiir den Unterricht, Fernsehsendungen u. a. m. zu nennen, welche die ver-
schiedenen Stringe der heutigen Wiborada-Rezeption ausmachen. — Eva Dietrich, «Die
Wiiste, die Klause und der (un)sichtbare Korper. Askese im religionswissenschaftlichen
Vergleich», bettet die Askese Wiboradas in die asketischen Strémungen ein, die sie vom
Buddhismus und Hinduismus bis zu Antonius dem Einsiedler aufzeigt. — Ann-Katrin Géss-
lein, « Wiborada in der Einsamkeit. Interreligiose Anndherungeny, situiert die selbstge-
wihlte Einsamkeit Wiboradas innerhalb der Religionsgeschichte und der Religionsphéno-
menologie, wobei sie insbesondere Parallelen aus der alttestamentlich-jiidischen Tradition
heranzieht. — Roland Grébli, ««<Scio mulier sancta es». Wiborada von St. Gallen als ideal-
typisches Vorbild fiir Niklaus von Fliie», spiirt der interessanten Frage nach, wieweit der
Innerschweizer Eremit von Wiborada Kenntnis hatte und sich von ihrem Leben inspirieren
liess. Eine direkte Verbindung ldsst sich nicht nachweisen, ein moglicher Vermittlungs-
strang konnte {iber den Einsiedler Dekan Albrecht von Bonstetten gelaufen sein. Zwischen
den beiden Heiligen gibt es Gemeinsamkeiten. So wurden beide zu Lebzeiten als «lebende
Heilige» wahrgenommen, beide lebten an einem festen Ort, in einer Zelle, und wurden von
vielen Menschen um Rat und Hilfe aufgesucht, beide gehoren «zum kleinen Kreis der Pro-
pheten und Prophetinnen der Geistkirche, welche die Amtskirche [...] herausfordern und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 431

bereichern» (264). Gerne hitte man die Auflosung des lateinischen Titelzitats erfahren (Ju-
dith 8,29), und Fehler wie «Hugo von St. Victoire» (262) hétten einer aufmerksamen Re-
daktion nicht entgehen diirfen. — Birgit Jeggle-Merz, ««Veni sponsa Christi, accipe coro-
nam>. Das Gedenken der HI. Wiborada in der Liturgie der Kirche», untersucht die liturgi-
schen Texte zum Wiboradafest am 2. Mai, die bis zur Liturgiereform im Zuge des Zweiten
Vatikanischen Konzils in Gebrauch waren bzw. heute verwendet werden. insbesondere
den auf Ambrosius zuriickgehenden Hymnus «Jesu, corona virginumy», den Wiboradahym-
nus «Festum diem Wiboradae», den wahrscheinlich Ekkehart 1. geschaffen hat, das eben-
falls von Ekkehart I. am Ende seiner Vita gedichtete, als Vesperhymnus verwendete Epi-
taph « Wiborada, Deo meritis», die Texte zur Vesper des Offiziums, einen Hymnus aus
dem 14. Jahrhundert sowie die Gebetstexte der Eucharistiefeier (darunter den in den Auf-
satztitel aufgenommenen Introitusvers) und interpretiert diese Texte in der Feier des Hei-
ligengedéchtnisses als Teilhabe am Pascha-Mysterium. — Ann-Katrin Gésslein, « Tédglich
Psalmen beten. Wiborada als Inspiration fiir neue liturgische Ausdrucksformen», berichtet
von den Erfahrungen von « Wiborada 2021», als Frauen und Ménner wihrend zehn Wo-
chen als Inklusen in der neu errichteten Zelle an St. Mangen lebten und in den abendlichen
Gebetszeiten des Rahmenprogramms auch Psalmen gesungen wurden. — Judith Thoma,
«Eine weibliche Stimme und das Frauenstimmrecht», nimmt das Gemilde, das Ferdinand
Gehr 1931 in der Kirche St. Georgen gemalt hat und wo Wiborada in der Mitte zwischen
Gallus und Otmar mit Priesterstola spirituell erhoht dargestellt ist, als Ausgangspunkt und
beleuchtet die Entwicklung des Frauenstimmrechts in der Schweiz «im Sinne einer Pole-
mik» (342) bis zu dessen Einfithrung 1971 und bis zur Gegenwart, in der «die katholische
Kirche einer der letzten Ménnerbiinde mit entsprechenden Privilegien» ist (354). — Gegen
die in diesem gehaltvollen Buch vielfiltig und mit Uberzeugung vorgetragene neue Rolle
Wiboradas im Zusammenhang der Frauenbewegung im kirchlichen wie auch im weltli-
chen Bereich ist aus der Sicht des Historikers nichts einzuwenden. Es ist zu wiinschen,
dass das bevorstehenden Wiborada-Jubildumsjahr 2026 sich von diesen neuen Impulsen
inspirieren lésst.

Freiburg im Uchtland Ernst Tremp

Eusebius von Viktorsberg, hg. von Peter Erhart, mit Beitrdgen von Peter Erhart, Mi-
chael Frostl, Ulrike Ganz und Markus Kaiser (vvaldo — vademecum II), St. Gallen,
Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek St. Gallen, 2023, 443 S., zahlreiche farb. Abb., ISBN 978-
3-9597-6429-2.

Der in diesem Buch behandelte Eusebius von Viktorsberg ist eine der eigentiimlichsten
Gestalten unter den churritischen Heiligen. Er gehort zu den irischen Wandermdnchen,
die im 9. Jahrhundert ihre Heimat verliessen und auf dem Kontinent ihr Leben zubrachten.
Wie andere Iren suchte Eusebius die Nihe zum Kloster St. Gallen und zum Grab seines
Landsmanns, des heiligen Gallus. Er blieb aber nicht im Kloster und wirkte nicht hier wie
etwa der gelehrte Ire Marcellus, der den Ruhm der St. Galler Klosterschule mitbegriindete,
sondern er lebte als Einsiedler wihrend dreissig Jahren auf dem Viktorsberg oberhalb von
Réthis im heutigen Vorarlberg, wo er am 31. Januar 884 starb. Einen zeitgendssischen
Biographen hat Eusebius wie so manche andere, namenlos gebliebene irische peregrini

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



432 Rezensionen — Comptes rendus

nicht gefunden. Der Kult des Reklusen an seinem Grab muss bescheiden und lokal be-
grenzt geblieben sein; denn das Heiligtum auf dem Berg behielt den Namen und das Patro-
zinium eines Mirtyrers Viktor, dessen Schidel wohl seit dem 8. Jahrhundert auf dem Vik-
torsberg als wertvolle Reliquie aufbewahrt und verehrt wurde.

Das Leben des Eusebius wire fiir immer in Vergessenheit geraten, wenn es nicht einen
Niederschlag in der schriftlichen Uberlieferung St. Gallens hinterlassen hitte. Der St. Gal-
ler Monch und Zeitgenosse Ratpert berichtet in seinen Klostergeschichten (Casus sancti
Galli) tiber Eusebius, sein freiwilliges, dreissig Jahre dauerndes Reklusentum und seinen
Tod. Und die Sterbenotiz im Kapiteloffiziumsbuch des Klosters belegt das Gebetsgeden-
ken an den Einsiedler auf dem Berg. Weitere, indirekte Nachrichten liefern zwei Urkunden
Kaiser Karls II1. fiir St. Gallen von 882 und 885, mit denen er den nicht unbedeutenden
Fernbesitz des Viktorsbergs an das Kloster tibertrug und die Bergkirche mit zusétzlichen
Einkiinften ausstattete: Hier hatte sich inzwischen eine kleine klosterliche Gemeinschaft
von Iren gebildet, und ein Hospiz zur Aufnahme von zwdolf Pilgern wurde eingerichtet.
Doch ein Jahrzehnt spéter war davon nichts mehr vorhanden; der Niederlassung irischer
Monche war offenbar keine Dauer beschieden.

Die Erinnerung an Eusebius griff nach Ratpert im 10. Jahrhundert dessen Fortsetzer der St.
Galler Klostergeschichten, Ekkehart IV., auf und formte sie legendenhaft aus. Nun erscheint
der Rekluse als Traumdeuter und Berater. Er soll einen Traum der schwangeren Mutter des
kiinftigen St. Galler Monchs und Lehrers Iso (um 830-871) ausgelegt haben — was aus zeit-
lichen Griinden ausgeschlossen ist — und auch Kaiser Karl geweissagt haben. Den geschicht-
lichen Hintergrund dafiir mag eine historische Beraterfunktion des Eusebius unter den loka-
len Eliten des Bodenseeraumes gebildet haben. Die Tendenz, den Einsiedler auf dem Vik-
torsberg mit legendenhaften Ziigen auszustatten, setzte sich in der spéteren Tradition noch
viel deutlicher fort. Zunéchst reisst die Uberlieferung aber bis knapp nach 1500 ab. In der
friihen Neuzeit erlebte nun Eusebius einen erzéhlerischen Aufstieg «von einer historisch nur
spérlich belegten Person [...] zur legendarisch verklérten und zur theologisch hochgradig auf-
geladenen und {iberhohten, literarischen Gestalt, die im 18. Jahrhundert (1730/31) schliess-
lich heiliggesprochen wurde» (19). Im Jahr 1598 verdffentlichte der Uberlinger Erbauungs-
schriftsteller Johann Georg Schinbain (Tibianus) eine Legende des Heiligen mit vollig neuen
Elementen: Eusebius wurde nun als eifriger Kdmpfer gegen die (bduerliche) Sonntagsarbeit
dargestellt, der bei Brederis im Rheintal bei der Heuernte im Juli von einem zornigen Bauern
mit einer Sense gekopft wurde; dann nahm Eusebius seinen Kopf in die Hande und trug ihn
auf den Viktorsberg hinauf, wo er begraben werden wollte. Dadurch wurde Eusebius zum
Mirtyrer flir die Sonntagsheiligung, und seine Legende als Kopfirdger tibernimmt das Motiv
aus Erzidhlungen anderer rhétischer Kopftriager (Kephalophoren).

Diese neue Legende wirkte bis in das Kloster St. Gallen; hier nahm man den Kopftriger
Eusebius als Landsmann des heiligen Gallus gerne in den Reigen der Hausheiligen auf und
baute ihn literarisch, liturgisch, bildlich und plastisch zum ersten Mirtyrer (Protomartyr)
auf. Im Jahr 1730 gestattete die romische Ritenkongregation St. Gallen und allen Klostern
der Schweizer Benediktinerkongregation, Eusebius vom Viktorsberg liturgisch feiern zu
diirfen. Im folgenden Jahr fand in barocker Prachtentfaltung die feierliche Translation ei-
ner Reliquie des neuen Heiligen vom Viktorsberg in die Stiftskirche St. Gallen statt. Im
Jahr nach der Authebung des Minoritenkonvents, der seit 1517 auf dem Viktorsberg be-
standen hatte, durch Kaiser Joseph II. 1785 erhielt die Fiirstabtei auch die wichtigste Reli-
quie des Heiligen, seinen Schidel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 433

Die vorliegende Publikation vereint alle aufgefundenen Textzeugnisse, darunter auch
bisher unbekannte, und Kunstgegenstinde aus der Zeit des Klosters St. Gallen, die zu Eu-
sebius greifbar sind, in einem Band und stellt sie in Text und Bild vor. Damit erfiillt sie ein
Postulat des Managementplans des UNESCO-Welterbes Stiftsbezirk St. Gallen, ndmlich
die Erstellung eines kulturgeographischen Inventars. In siebzig chronologisch geordneten
Nummern, von der Klosterchronik des Zeitgenossen Ratpert bis zu einem (leeren) Trans-
lationskistlein aus der Zeit um 1800, werden die Texte und Gegenstéinde zu Eusebius pré-
sentiert und sachkundig beschrieben. Die Beschreibungen stammen aus der Feder eines
vierkopfigen Autorenkollektivs, wobei Michael Frostl die iberwiegende Zahl der Be-
schreibungen beigesteuert hat. Das Buch ist ansprechend gestaltet, gut gegliedert und mit
qualititvollen Abbildungen hervorragend illustriert. Es hat das originelle, handliche Ok-
tav-Format und beschreitet mit seinem fehlenden festen Vorderdeckel buchgestalterisch
neue Wege. Hervorzuheben ist auch der ausgesprochen giinstige Preis, obwohl das Buch
in der Schweiz hergestellt wurde. Es ist Teil der neuen Publikationsreihe vvaldo des Stifts-
archivs St. Gallen. Namengeber fiir diese im Jahr 2020 begonnene Reihe, die bisher neben
fiinf Béndchen in der Hauptreihe bereits je ein Béndchen in den Unterreihen «vademecumy
und «additamenta» hervorgebracht hat, ist der St. Galler Ménch und Schreiber Waldo (f
813/14), passenderweise der erste namentlich bekannte Archivar des Gallusklosters.
Waldo war eine herausragende Gestalt in der Frithzeit St. Gallens, er wurde spéter dessen
Abt, dann Abt der Reichenau, von St-Denis und Bischof von Basel und war einer der Ver-
trauten Karls des Grossen. Dem gelungenen Band ist eine gute Aufnahme und der neuen
Reihe sind weitere solche Verdffentlichungen zu wiinschen.

Freiburg im Uchtland Ernst Tremp

Chartularium Sangallense, Band 11, 841-999, bearbeitet von Peter Erhart, unter Mitwir-
kung von Karl Heidecker, Rafael Wagner und Bernhard Zeller, St. Gallen, Stiftsarchiv
St. Gallen, 2021, XXXVI, 597 S., ISBN 978-3-7995-6070-2.

Dem Stiftsbezirk St. Gallen wurde 1983 die Auszeichnung als Weltkulturerbe der UNESCO
verliehen. Dazu gehoren nicht nur die einstige barocke Klosterkirche und heutige Kathed-
rale sowie die beriihmte Stiftsbibliothek mit ihrem Barocksaal und ihren Handschriften-
schdtzen. Weniger bekannt ist, dass auch das Stiftsarchiv St. Gallen mit seinem geschlos-
senen Bestand an frithmittelalterlichen Urkunden einen zentralen Teil des Weltkulturerbes
St. Gallen bildet. Gegen 900 Urkunden aus der Zeit vor dem Jahr Tausend werden hier
aufbewahrt. Mit diesen tiberwiegend als Originale erhaltenen Dokumenten, darunter rund
80 Herrscherurkunden, nimmt das Stiftsarchiv einen aussergewdhnlichen, nérdlich der Al-
pen sogar einmaligen Rang ein. Aufgrund ihrer einzigartigen Bestdnde wurden Stiftsarchiv
und Stiftsbibliothek St. Gallen 2017 auch in die Liste des Weltdokumentenerbes (Memory
of the World) der UNESCO aufgenommen.

Im Rahmen des Chartularium Sangallense, der Neubearbeitung und Erweiterung des
aus dem 19. Jahrhundert stammenden, von Hermann Wartmann begriindeten Urkunden-
buchs der Abtei Sanct Gallen, sind nun diese frithen Urkunden in einer modernen Edition
zugénglich gemacht worden. Im Jahr 2013 war der erste Band des Chartulariums erschie-
nen, mit den Urkunden von 700 bis 840. Der vorliegende zweite Band schliesst daran an

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



434 Rezensionen — Comptes rendus

und enthilt die Urkunden von 841 bis 999. Seine Register, die Register der Ortsnamen und
der Personennamen sowie das Wort- und Sachregister, umfassen aber auch Band 1, so dass
nun das gesamte St. Galler Urkundenmaterial vor dem Jahr Tausend erschlossen wird.

Es ist nicht moglich, im Rahmen einer knappen Rezension auf die Komplexitét dieses
grossen Editionsunternehmens und auf die Fiille der darin enthaltenen Urkunden auch nur
anndhernd einzugehen. Einige Stichworte mogen geniigen: So sind neben den karolingi-
schen und ottonischen Herrscherdiplomen besonders wertvoll die etwa 750 Schenkungs-,
Prekarie- und Tauschurkunden aus der Zeit von etwa 720 bis 960. Das Kloster St. Gallen
war in karolingischer Zeit ein Zentrum der Schrift- und Wissenskultur. Seine frithen Ur-
kunden spielen daher im wissenschaftlichen Diskurs um die Verbreitung von Schriftlich-
keit eine eminente Rolle. Ein eindriickliches Bild von der in den Urkunden enthaltenen
klosterlichen Besitzlandschaft vermittelt die Karte « Besitz des Klosters St. Gallen vor dem
Jahr 1000» im Anhang zur Edition: Sie setzt kartographisch die Ausstell- und Giiterorte
sowie die erwihnten Orte um; die insgesamt mehr als tausend Orte erstrecken sich zwi-
schen dem Elsass im Westen, dem Allgidu im Osten, dem Gebiet der Baaren im Norden
sowie der Linthebene im Ziirichgau und dem Aareraum im Siiden.

Fir das 8. und 9. Jahrhundert konnten sich die Bearbeiter des Chartulariums auf die
bahnbrechenden Vorarbeiten der Faksimile-Editionsreihe der Chartae Latinae Antiquiores
(ChLA) stiitzen. Darin waren zuerst in den 1950er Jahren die St. Galler Originalurkunden
des 8. Jahrhunderts durch Albert Bruckner publiziert worden. Durch die zeitliche Erweite-
rung der Serie konnten in den vergangenen Jahren (Abschluss 2020) auch die rund 600 St.
Galler Originalurkunden des 9. Jahrhunderts in Faksimile veroffentlicht werden. Die ChLA
bieten dem Benutzer dazu neben Vollregest und Volltextedition ausfiihrliche Kommentare
zu Pergament, Schrift, Schreiber, den Personen und Orten der Handlung usw.; sie bilden
dadurch eine ideale Ergénzung zur Urkundenedition im Chartularium. Abbildungen und
Regesten aller St. Galler Originalurkunden des friihen Mittelalters sind neuerdings auch
auf dem virtuellen Urkundenportal des Stiftsarchivs St. Gallen im Internet verfiigbar, unter
www.e-chartae.ch.

Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes des Chartulariums wird zugleich das ganze,
grossangelegte und {iber Jahrzehnte dauernde Editionsunternehmen des neuen St. Galler
Urkundenbuches abgeschlossen; denn die Bénde III bis XIII mit den Urkunden von 1000
bis 1411 sind bereits frither erschienen, von Band III im Jahr 1983 bis zu Band XIII im
Jahr 2017. Mit dieser modernen Edition aller das Stift St. Gallen, die Stadt St. Gallen und
den Kanton St. Gallen (abgesehen von den siidlichen Teilen) umfassenden Urkunden bis
ins Spédtmittelalter mit insgesamt 8’071 edierten Urkunden steht nun der Erforschung der
schweizerischen Geschichte des Mittelalters, aber auch der europdischen Medidvistik ein
enormes Quellenmaterial zur Verfiigung, das in seiner Wirkung nicht tiberschiétzt werden
darf. Man kann die Bearbeiter und die Herausgebergemeinschaft zum Erscheinen von
Band II des Chartulariums und zugleich zum Abschluss dieses Grossunternehmens nur
begliickwiinschen.

Freiburg im Uchtland Ernst Tremp

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 435

Ernst Tremp/Kathrin Utz Tremp, Das Nekrologium der Prdamonstratenserabtei Humi-
limont (Marsens) (Spicilegium Friburgense 52), Miinster, Aschendorff Verlag, 2022, 185
S., ISBN 978-3-402-13821-2.

Das Prdmonstratenserkloster Humilimont im schweizerischen Greyerzerland ist heute
praktisch in Vergessenheit geraten. Dabei hat die 1137 gegriindete und 1580 zugunsten des
Jesuitenkollegiums St. Michael in Freiburg i. U. aufgehobene Abtei wihrend viereinhalb
Jahrhunderten als geistliches und wirtschaftliches Zentrum im mittleren Saanetal eine be-
deutende Rolle gespielt. Dazu gehorte auch der Frauenkonvent Posat (1140/48 bis um
1178/1200) im gleichnamigen, 10 km entfernten Weiler (Gemeinde Gibloux). Im ersten
Kapitel des Buches wird diese Geschichte iibersichtsmissig dargestellt.

Das Nekrolog, das heute im Staatsarchiv Freiburg aufbewahrt wird, besteht aus 113 Per-
gament-Blattern. Die Handschrift wurde im Jahr 1338 neu angelegt und gelangte nach der
Auflésung der Abtei an das Jesuitenkollegium in Freiburg. Insgesamt enthilt die Hand-
schrift, die ein sog. Kapitelbuch darstellt, ein Martyrologium mit dem Kalender der wich-
tigsten Heiligenfeste, wobei auch einige Heilige des Pramonstratenserordens und des Bis-
tums Lausanne aufgefiihrt sind. Es folgen die Augustinus-Regel mit Lesungen fiir die Wo-
chentage, Martyrologiumslesungen fiir Ostervigil, Auffahrtsvigil und Pfingstvigil, die
Aufnahmeformel in die Gebetsverbriiderung und schlieBlich auf 87 Seiten das Nekrolo-
gium mit 674 Eintragen.

Das Nekrolog enthélt das Kalendar mit den Tagesheiligen, die Totenmemoria der ver-
storbenen Mitbriider und Mitschwestern, der Stifter und ihrer Familien, weiterer Wohltéter
und Freunde der Abtei. Es hatte seinen Platz im Kapitelsaal, wo nach dem Offizium der
Prim daraus vorgelesen wurde. Ab dem 13. Jahrhundert wurde das Totenbuch mit ausfiihr-
licheren Notizen tiber die Jahrtags-Stiftungen der Verstorbenen, deren Finanzierung, sowie
Zusidtzen wie die Verteilung von Pitanzen und Almosen oder die Grablege erweitert. Ge-
legentlich wird beschrieben, wie die Geddchtnismesse zu feiern sei und dass man anschlie-
Bend mit Kreuz und Weihwasser zum Grab ziehen soll. Die Stifter von Jahrtagen leisteten
einen groBen finanziellen Beitrag fiir den Lebensunterhalt der Chorherren und begriindeten
so den Reichtum der Abtei.

Interessant ist die Anzahl der Personen, die im Nekrolog erwdhnt werden: 922 sind es,
davon 74% minnlich und 26% weiblich. Aus der Zeit bis 1338 sind 112 Konvers-Briider
und 57 Konventualen aufgezihlt, was zeigt, dass in der Friihzeit die klosterliche Eigen-
wirtschaft, die handwerklichen Arbeiten im Kloster und die Bewirtschaftung der fiinf bis
sechs Grangien zur Bliite der aufstrebenden Abtei gefithrt hatten. Weiter gehorte eine
Gruppe von 47 Chorschwestern zur Kanonie. Diese eindriickliche Zahl zeugt von einer
betrdchtlichen Anziehungskraft des Frauenklosters in seiner Frithzeit. Humilimont war
also anfinglich ein Doppelkloster. bis dessen Frauenkonvent nach Posat ausgesiedelt
wurde.

In der Totenmemoria tauchen auch Namen von Abten aus dem Primonstratenserorden
auf: Nach Hugo von Fosses, dem Nachfolger Norberts von Xanten wird acht darauffolgen-
der Abte von Prémontré gedacht. Ebenfalls wurden sechs Abte der Abtei St. Martin in
Laon, Tochter von Prémontré und Mutterkloster von Lac de Joux, aufgenommen. Aus die-
sem, dem Mutterkloster von Humilimont, sind zehn Namen seiner Abte iibermittelt. Na-
tiirlich erscheinen auch die Beziehungen zu den Schwesterabteien Corneux (Franche-
Comté F), Fontaine-André NE, Bellelay und Gottstatt (Orpund bei Biel). Zudem werden

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



436 Rezensionen — Comptes rendus

einige Domherren aus Lausanne, Sitten und Genf aufgefiihrt. Weil die Seelsorge eine wich-
tige Aufgabe des Pramonstratenserordens darstellt, sind die Jahrtage von 20 Pfarrern der
Umgebung, sowie weiteren Kapldnen, Priestern und Klerikern enthalten.

Auch die Verstorbenen der Grafen- und Dynastengeschlechter der Region kommen vor,
Den Griinderfamilien, den Freiherren von Corbieres, Vuippens und Everdes (Griiningen)
bot Humilimont eine Grablege. Die Eintridge verweisen auf die Dynastien von Greyerz,
Montsalvens, Pont-en-Ogoz, auch auf die Grafen von Neuenburg und Nidau, Grandson,
La Sarraz. Interessant ist, dass bedeutende Wohltiiter des Pramonstratenserordens aus wei-
ter Entfernung erwihnt werden, wie Theobald I1. Graf von Blois und der Champagne, und
Johann I. der Alte, Graf von Burgund und Herr von Salins.

Aber auch die ldndliche Bevolkerung der Umgebung stiftete nach ihren Moglichkeiten
Jahrtage. Mit dem Erstarken der Stédte stieen Biirgerfamilien dazu: aus Bulle, Romont,
Moudon und Freiburg. Neben den Chorherren und Chorschwestern lieen sich Konversen
gerne auf dem Klosterfriedhof bestatten. Oft waren es Familiaren, Dienerinnen und Diener,
Oblaten. Manche nahmen nach einem aktiven Leben das Ordensgewand, Priester wurden
als canonici ad succurrendum den Chorherren gleichgestellt, Laien als conversi oder
sorores ad succurrendum. Weitere Eintréige im Nekrolog enthalten Nachrichten zur Bau-
geschichte des Klosters und seiner Ausstattung, zu den Altdren und Paramenten.

Durch diese Edition erfahren wir viel iiber die Geschichte der Abtei Humilimont, ihre
Chorherren und ihren Alltag, tiber die Beziechungen der Abtei zu anderen Abteien im Or-
densverband, zu den Geistlichen des Umlandes, zur Stadt Freiburg sowie zu den Adelsfa-
milien, die sich in ihrem Hauskloster bestatten liessen. Die Edition des Nekrologs durch
Ernst Tremp, em. Titularprofessor fiir Geschichte des Mittelalters an der Universitét Frei-
burg/Schweiz und Direktor a. D. der Stiftsbibliothek St. Gallen, und Kathrin Utz Tremp,
ehem. Dozentin fiir Geschichte des Mittelalters an der Universitét Lausanne und wiss. Mit-
arbeiterin am Staatsarchiv Freiburg/Schweiz, erschliesst diese fuir die Erforschung der Lan-
desgeschichte wie auch der Geschichte des Primonstratenserordens in der Schweiz wich-
tige Quelle.

Biberist Paul Buihler-Hofstetter

Jean-Pierre Bastian, Le couvent des tertiaires de saint Frangois a Savigny, paroisse de
Lutry 1491-1531, Biére, Cabédita, 2020, 143 S., I1l., ISBN 978-2-8829-5870-9.

Das vorliegende Bindchen, erschienen in dem sonst eher populdrwissenschaftlich und hei-
matkundlich ausgerichteten Regionalverlag Cabédita im waadtldndischen Biére, stellt eine
vergleichsweise kurzlebige spitmittelalterliche Klostergriindung im Bistum Lausanne vor.
Es geht um die franziskanische Drittordensniederlassung in Savigny norddstlich von
Lausanne, an der Grenze zwischen dem Lavaux und dem Jorat. Das topographisch hoher
gelegene Gebiet war im Spitmittelalter vergleichsweise abgeschieden, geprégt von einer
drmeren Bevolkerung, die zu einem guten Teil aus frischen Einwanderern aus der Haute-
Savoie und damit aus dem Bistum Genf bestand. Entsprechend knapp war der Konvent mit
Schenkungen ausgestattet. Zu seinen Unterstiitzern zéhlte die Biirgerschaft des Stidtchens
Lutry am Genferseeufer, zu dessen Pfarrsprengel die Niederlassung in Savigny gehorte.
Der Ursprung des Drittordenshauses liegt darin, dass der Lausanner Bischof Benedikt von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 437

Montferrand zwei Wochen vor seinem Tod am 7. Mai 1491 die zerfallene Kapelle von
Savigny dem eigentlichen Klostergriinder {iberliess, dem Eremiten Pierre de Roseto. Bei
dieser Entscheidung mag mitgespielt haben, dass Benedikt von Monterrand seit 1478 in
«Personalunion» auch Kommendatarprior von Lutry war.

Die durchaus interessierte «Freigiebigkeit» Bischof Benedikts verweist auf eine neue
historiographische Fragestellung (die in der besprochenen Studie selbst nicht aufgegriffen
wird): In der einheimischen Historiographie hat Benedikt von Montferrand einen ausge-
wiesen schlechten Ruf. Moniert wird u. A. die Kompromisslosigkeit, mit der er die bi-
schoflichen Rechte zu bewahren bzw. neu einzufordern versuchte — dies, nachdem an der
Spitze des Bistums nach 1465 eine Reihe ausnahmslos farbloser Ménner gestanden hatte.
Die Berufung der Drittordensleute in eine bislang vernachldssigte Gegend erscheint nun
als reformatorischer Zug, ebenso der Umstand, dass derselbe Bischof anfangs September
1477, d. h. etwas mehr als ein Jahr nach seinem Amtsantritt in Lausanne, sowohl den
Geistlichen wie auch den Laien seines Bistums gebot, sich von ihren Konkubinen zu tren-
nen. Benedikt ist von der Geschichtsschreibung bislang weniger als Reformunterstiitzer
denn als Machtpolitiker und auch Hexenjiger gesehen worden (so zusammenfassend
Georg Modestin, «Controverses autour des proces de sorcellerie en ville de Lausanne pen-
dant I’épiscopat de Benoit de Montferrand [1476—1491)», in: La sorcellerie et la ville. Witch-
craft and the City, sous la direction d’Antoine Follain et Maryse Simon. Postface de Carlo
Ginzburg, Strasbourg 2018, 51-61). Die vorliegende Studie regt jetzt dazu an, ein vermut-
lich ganzheitlicheres Bild des Priélaten zu sehen. Dass Hexenjagd und Kirchenreform zwei
Seiten ein- und derselben Medallie sein konnten, illustriert das Beispiel von Georg von
Saluzzo, als Bischof von Lausanne (1440-1461) ein Amtsvorgédnger Benedikts.

Die in Savigny niedergelassenen Franziskanertertiare mussten um ihre Niederlassung
kidmpfen. Ab 1496 wurden sie vom Lausanner Domkapitel, das ihnen die Uberlassung der
Kapelle von Savigny streitig machte, in einen langwierigen Rechtshédndel verwickelt. In
diesem Prozess, der bis vor den Papst getragen wurde und dessen Ende unbekannt ist, ar-
gumentierte das Kapitel, Benedikt von Montferrand habe hinsichlich der besagten Kapelle
seine Kompetenzen {iberschritten, wozu er nicht befugt gewesen sei. Das Verfahren, das
vom Papst dem Offizial des bischoflichen Gerichts in Basel tibertragen wurde und zeit-
weise auch den Humanisten Sebastian Brant beschiftigte, hat ein reichhaltiges Quellen-
konvolut hervorgebracht, das im rezensierten Band angesprochen, aber nicht erschépfend
behandelt worden ist. Ein Desiderat wire auch eine Edition dieser Quellen.

Die Niederlassung in Savigny hatte eine recht prekére Existenz, vom Domkapitel — letz-
lich erfolglos, wie es scheint — in Frage gestellt und materiell in einem wirtschaftlich struk-
turschwachen regionalen Umfeld eher knapp dotiert. Diese zweite Schwierigkeit scheint
das Uberleben der Einrichtung verkiirzt zu haben, was sich insbesondere in bedrohlichen
Rekrutierungsschwierigkeiten zeigte. 1531 wurden schliesslich die Rechte und Einkom-
men des kleinen Konvents von Savigny der Gemeinde Lutry iibertragen — fiinf Jahre vor
der Reformation, die in der Waadt im Nachgang zur bernischen Eroberung Einzug hielt.

Mit seiner Darstellung bietet der Verfasser, emeritierter Professor flir Religionssoziolo-
gie an der Universitét Strassburg, willkommene Einblicke in ein bislang vernachléssigtes
Kapitel aus der mittelalterlichen Kirchengeschichte der Westschweiz.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



438 Rezensionen — Comptes rendus

Rita Binz-Wohlhauser/Lionel Dorthe (Hg.), Freiburger Hexenprozesse 15.—18. Jahr-
hundert (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen. IX. Abteilung: Die Rechtsquellen des
Kantons Freiburg. I. Teil: Stadtrechte. II. Reihe: Das Recht der Stadt Freiburg. Band 8/1 +
2), Basel, Schwabe Verlag, 2022, 2 T., CXLIX, 1470 S., ISBN 978-3-7965-4451-4.

Avant tout, disons que ce double volume demande une certaine prise de distance. Comment
en effet ne pas s’indigner devant la mort sur le blicher, avec ou sans «mitigation» de peine,
de tant de personnes pour le crime imaginaire de sorcellerie? Et méme si le blicher ne
représente «que» 22 % de I'issue des proces, comment ne pas compatir au sort des autres
personnes qui ont été torturées et qui, si elles ont été relaxées et souvent bannies ou confi-
nées, ont di payer les frais de justice? Passée cette mise au point, avouons que 1’édition en
question est d’un intérét prodigieux pour qui s’intéresse a I'histoire de la sorcellerie ou
plus généralement a la vie quotidienne fribourgeoise. Que les éditeurs en soient remerci¢s.

Le double volume édite les proces tenus dans la ville de Fribourg, depuis celui de Jean-
nette Lasne en 1493 a celui de Marguerite Repond en 1741, en se fondant sur les actes de
procédure du tribunal (les Thurnrodel) et les manuaux du conseil de la ville. Il ne prend
pas en compte ceux des bailliages, ce qui serait une autre aventure éditoriale, que nous
appelons de nos veeux. En vérité la premiére sorciére condamnée a Fribourg serait Itha
Stucki, une femme de la Singine, qui en 1442 comparait pour la troisi¢éme fois devant le
tribunal et est briilée vive avec son fils Peter, mais son procés est antérieur au premier
Thurnrodel. Quant a la derniére sorciére, ce n’est pas Catherine Repond, connue sous le
surnom de Catillon, mais sa sceur Marguerite. Si Catillon est bien la derniére sorciére a
avoir été¢ condamnée et brillée dans le canton en 1731, Marguerite, déja inquiétée avec elle,
aura «droit» a un nouveau proces dix ans plus tard. L’inculpée mourra la veille de sa
condamnation.

Les procés sont écrits en frangais ou en allemand. 11 est difficile de savoir si les accusés
parlaient en ces langues ou si on a retranscrit les patois qu’ils utilisaient. Les procédures
impliquent souvent plusieurs individus, lesquels peuvent aussi passer plusieurs fois devant
la justice. Tout en sachant que la série des Thurnrodel n’est pas compléte, les éditeurs ont
pu identifier 309 personnes, dont deux tiers de femmes, et 360 proces. La majorité d’entre
eux ont lieu entre la fin du XVI¢ siécle et le deuxiéme tiers du XVII© siécle, avec certains
pics. On dénombre ainsi 28 procés durant la seule année 1623 et 120, un chiffre énorme,
durant la décennie 1643—1652.

Méme si certains accusés pratiquaient des activités en marge comme la récolte d’herbes
et I'usage de priéres magico-religieuses, précisons que la sorcellerie et le sabbat décrits
dans les procés n’ont jamais existé. C’est un univers imaginaire forgé au début du XV°®
siecle. Les accusés avouaient pourtant de tels méfaits, mais sous la contrainte de la torture.
I1 est bien connu qu’avec la torture, I’accusé avoue n’importe quoi, alors que le non-aveu
est plutdt le prix, non de la bonne conscience, mais de ’endurance devant les tourments.
Comment les juges ont-ils pu penser le contraire? Ils auraient di réfléchir aux paroles de
certains accusés, a Jean Monneron disant en 1623 que ce qu’il avait avoué, il le fut
«contrainct par la torture, qu’il ne pouvoit plus endurer» (p. 322), ou @ Margret Schueller-
Python expliquant en 1629 que son aveu «estoit pas vray, ains contrainct par le tourment»
(p. 369). En 1683 encore, Maria Duchéne-Ribotel avouait que «tantost elle at dit qu’elle
avoit faict lesdites confessions par crainte de desplaire et d’offencer monsieur le bourger-
meister et aultres seigneurs de la justice» (p. 1251). L’intérét de se sentir écouté en aurait

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 439

poussé peut-étre d’autres a en rajouter, comme le trés jeune Claude Bernard, douze ans,
qui en 1651 avoue coup sur coup plusieurs meurtres (p. 1003—-1005). L aurait-il fait par
jeu et/ou par désir de se mettre en avant?

Le narratif autour du sabbat obéit volontiers a un schéma assez répétitif qui globalement,
est le suivant: épisode dépressif du futur sorcier, apparition d’un inconnu, trés souvent
appelé Gabriel, promettant richesse et bonheur a qui reniera Dieu, hésitation puis accord
du futur sorcier, don de pi¢ces d’argent qui deviendront des feuilles, participation au sabbat
(appelé plutot secte ou synagogue). Le sabbat, ot I’on ne vient guére sur un balai volant,
s’avere plutdt morne. Souvent, les accusés prétendent ne pas connaitre les autres partici-
pants. 1l faut baiser le derriére du maitre, mais la dimension orgiaque n’est guére dévelop-
pée. Les sorciers ont regu du pousset (de la poudre) et de la graisse pour faire périr gens et
bétes. Ils se spécialisent dans la fabrication de la gréle et le vol magique du lait, en attirant
pour leurs vaches le lait des vaches d’autrui. Il est aussi question de transformations ani-
males.

Le laconisme des procés-verbaux ne permet pas de tout comprendre. Les juges soufflaient-
ils aux accusés les réponses qu’ils attendaient? Ou bien les accusés partageaient-ils avec
les juges un méme imaginaire? Quelques accusés nient avoir des accointances diaboliques
mais mentionnent des apparitions de fantomes ou d’étres célestes, comme Maria Duchéne-
Ribotel déja nommée, qui aurait vu «Nostre Dame toutte blanche». et un autre jour «at dit
que elle at veuz proche d’une haye a Balleswyl une jolie petite ame toutte blanche, et croit
que soit I’ame de son enfant» (p. 1226-1227). Ces personnes vivaient donc dans un univers
saturé de surnaturel. Elles auraient ét¢ ainsi plus disponibles a entrer dans le jeu de leurs
juges. En outre, il faudrait se demander dans quelle mesure les procédures, et aussi 1'ima-
ginaire du sabbat qu’elles véhiculaient, étaient connus du public et quelque peu adoptés
par lui. En 1676 par exemple Clauda Andrey-Centlivres, menacée de la torture et cherchant
vraisemblablement & gagner du temps, demande & ce qu’on recherche sur son corps la
marque diabolique, parce «c’estoit pourtant la coustume, I’ayant entendu dire d’une femme
d’Estavayer, qui avoit eu une sceur entre les mains de la justice trois fois» (p. 1188).

Le temps manque pour aborder d’autres problématiques, notamment celle de la périodi-
sation des proces en sorcellerie a Fribourg (cf. p. CXXXII). Il faudrait aussi chercher a
connaitre la cause des proces. Des conditions économiques, climatiques ou politiques dé-
favorables, ou des drames singuliers comme un déces insolite ou le faible rendement du
troupeau, expliquent sans doute le déclenchement des procédures, parce qu’on devait trou-
ver des coupables. La malveillance, 1’esprit de vengeance, et I’accusation de pseudo-com-
plices par des personnes déja impliquées auraient fait le reste. Les éditeurs notent que «le
concours des juges et de la population est nécessaire pour passer d’une suspicion de sorcel-
lerie a une accusation» (p. CXX). Enfin, on pourrait chercher I’origine sociale des accusés.
Etaient-ils pour beaucoup de condition modeste et des mendiants? Peut-étre, mais ce qui
nous a frappé est la mobilité des personnes, mobilité linguistique et méme confessionnelle,
leurs déplacements dans et hors du canton. Ces mobilités mettent & mal 1’image d’une
société fribourgeoise ancienne qu’on pourrait croire fixiste.

A coté de I'histoire de la sorcellerie en pays de Fribourg, le livre offre un instantané sur
la vie de ses habitants. On trouvera diverses informations sur leur alimentation, leurs acti-
vités professionnelles et leurs outils, leurs relations familiales, leur vie sexuelle pas toujours
fidele aux normes du temps, leurs croyances et leurs pratiques religieuses, notamment les
pélerinages ou I'usage de priéres magico-religieuses, leurs maladies, etc. La toponymie y

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



440 Rezensionen — Comptes rendus

est trés développée. Beaucoup de noms sont connus ou les accusés prétendent avoir ren-
contré I’esprit malin, assisté a la secte ou pratiqué des sortiléges, mais d’autres vont exercer
la sagacité des spécialistes, comme cette mystérieuse fontaine des Assiliettes aux alentours
du Gibloux, qui apparait trés souvent. Enfin redisons que les proces sont édités en deux
langues, 1’allemand ou le frangais. Mais les textes fourmillent de mots locaux, qui ne sont
pas toujours aisés a comprendre. A coté des index des noms de personnes et de lieux, un
volumineux glossaire de 76 pages aide heureusement a s’y repérer.

Grolley/Fribourg Jacques Rime

Chantal Ammann-Doubliez, Procés de sorcellerie dans la vallée de Conches (1466—
1467) et chasses aux sorciers et sorciéres en Valais au XV* siecle (Cahiers de Vallesia
32), Sion, 2020, 690 S., 1ll., ISBN 978-2-9701-0813-9.

Als Teil des Westalpenbogens gehort die Westschweiz zu den Kernldndern der mittelalterli-
chen Hexenverfolgung. Bislang hat vor allem die savoyische und die lausannisch-fiirstbi-
schofliche Waadt das Interesse der Forschung stimuliert, dank eines reichen Bestands an He-
xenprozessakten aus dem «kritischen» 15. Jahrhundert, der heute im Waadtlénder Staatsar-
chiv in Form eines zu Beginn des 20. Jahrhunderts zusammengebundenen Codex tiberliefert
ist. Was die gegenwirtigen Kantone Freiburg und Genf betrifft, so zihlen sie zur selben Ver-
folgungslandschaft, wenn auch ihre mittelalterlichen Quellenbestinde mit dem waadtléndi-
schen nicht zu vergleichen sind. Ein weiterer Verfolgungsraum ist das Wallis, das bis in die
Jahre 1475-1476 herrschaftlich in das furstbischofliche Oberwallis und das savoyische Un-
terwallis aufgeteilt war, als Bischof Walter Supersaxo im genannten Zeitraum die savoy-
ischen Herrschaftstriger aus dem Unterwallis militdrisch hinausdrdngte. Wir erwihnen den
Namen dieses Bischofs, weil er als einer der grossen Hexenjéger unter den Westschweizer
Prilaten gilt, unter dessen Episkopat (1457-1482) die Verfolgung angeblicher Teufelsdiene-
rinnen und -diener eine neue Dynamik erfuhr. Die im vorliegenden Band edierten, tibersetz-
ten und ausfiihrlich eingeleiteten Quellen sind im Zuge dieser Dynamik entstanden. Bereit-
gestellt hat sie Chantal Ammann-Doubliez, die beste Kennerin der Walliser Hexenverfolgun-
gen im Mittelalter, ja, die Fachfrau, welche das Wallis fast im Alleingang auf der historio-
graphischen Landkarte der Westschweizer Hexenverfolgungen verankert hat.

Die hier rekonstruierten Geschehnisse sind, so zynisch es klingen mag, auf den ersten
Blick banal: Vier Personen, zwei Ménner und zwei Frauen, letztere Mutter und Tochter,
werden aufgrund von Verdéchtigungen im sozialen Umfeld verhaftet, verhort, gefoltert
und als angebliche Hexer und Hexen hingerichtet. Das iiberragende Interesse der Quellen
erschliesst sich einem aber auf den zweiten Blick: Es geht um die rechtlichen und politi-
schen Umsténde, unter denen die Prozesse gefiihrt wurden. Die Ereignisse konzentrierten
sich ndmlich auf die so genannte « Grafschaft» Biel, einen zum Oberwalliser Zenden Goms
gehorenden Verbund, der aus einer Handvoll benachbarter Dorfer bestand und sich
dadurch auszeichnete, dass er ein «Freigericht» bildete (juridiction dite «libre»). Fiir die
Mitte des 15. Jahrhunderts wird die Bevolkerungszahl der Grafschaft auf drei- bis vierhun-
dert Einwohner geschitzt — es geht also um eine kleine jurisdiktionelle Einheit, die ent-
sprechend schwer vom Verfolgungsschub der 1460er-Jahre getroffen wurde. Der graf-
schaftliche Sonderstatus wurde von Walter Supersaxo zuletzt am 20. Juni 1466 anerkannt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 441

— freilich unter dem Vorbehalt, dass der aus der Grafschaft stammende Richter und die
Schoffen Sanktionen nur bis zur Todesstrafe aussprechen durften. Sollte Letztere verhiingt
werden, mussten der Meier des Goms mit seinen Schoffen hinzugezogen werden. Das To-
desurteil hatte danach noch der Sittener Blirgerschaft vorgelegt zu werden und wurde vom
Gomser Meier vollstreckt (80). In der Praxis biirgerte sich aber ein, dass die Verdikte auch
noch von Walter Supersaxo selbst bestitigt wurden.

Die angefiihrte Anerkennung vom 20. Juni 1466 steht in Zusammenhang mit der sich
anbahnenden Hexenverfolgung. Erste gegen den Schuhmacher Hensli Heymen gerichtete
Besagungen fallen ndmlich bereits in die Folgewoche. Drei davon entstammen sogar vo-
rausgegangenen Prozessen — die Repressionswelle hatte also schon eingesetzt. Hensli Hey-
men belastende Ausziige aus diesen Prozessen wurden vom Gomser Meier mit dem graf-
schaftlichen Richter geteilt, was das Zusammenwirken der beiden «rivalisierenden» Juris-
diktionen illustriert. Henslis Todesurteil vom 10. Juli wurde zwei Tage spéter von der Sit-
tener Biirgerschaft bestétigt. Damit kam der Verfolgungsschub aber nicht zu einem Ende.
Im Gegenteil: Das grafschaftliche Gericht fachte die Repression an, indem es am 17. und
am 19. Juli zu einer Reihenbefragung (enquéte générale) der Einwohner rief, mit dem Ziel,
weitere Verdidchtige aufzuspiiren. Die Protokolle dieser Reihenbefragung — eine ver-
gleichsweise selten erhaltene Quellenart, was die Bedeutung der Mitschriften steigert —
verraten die Handschrift des mit ihrer Anfertigung betrauten Notars Nikolaus Imoberdorf.
Es sind also keine neutralen, gleichsam «ethnographischen» Aufzeichnungen. Trotzdem
erlauben sie — beschriinkte — Eindriicke von einem lidndlichen Mikrokosmos, in dem Ver-
dédchtigungen und Anschuldigungen nicht direkt gedussert, sondern umschreiben bzw. sug-
geriert werden — eine Beobachtung, die sich mit bestehenden Befunden deckt. Als «graue
Eminenz» erscheint bei dieser Befragung der grafschaftliche Richter Anton Rugger, auf
dessen Geheiss (und auf Betreiben der Gemeinde hin) die Voruntersuchung erdffnet
wurde, an der er selbst als Zeuge teilnahm und sich dabei merklich auf Trina Kuenis «ein-
schoss»: «L’homme connait les rouages de la justice, participe a la vie politique [...]. [I]]
se positionne a I’interface des deux niveaux chers aux historiens: celui de la population et
celui de la justice» (148-149). Damit ist er nicht allein: Unter den Auskunftspersonen fin-
den sich auch mehrere Geschworene, die unter dem Vorsitz Ruggers — ihre Funktionen
kumulierend — tiber das Schicksal der Vorgeladenen zu befinden hatten.

In der Folge der Reihenuntersuchung wurden noch am 17. Juli die bereits genannte Trina
Kuenis sowie deren Tochter Nesa verhaftet. Nach einem einwéchigen Verfahren, bei dem
es auch zur Anwendung der Folter kam, wurden beide, Mutter und Tochter, am 25. Juli
zum Tode verurteilt — ein Verdikt, das vier Tage spater, am 29. Juli, von Walter Supersaxo
und noch einen Tag spiter von der Sittener Biirgerschaft ratifiziert wurde. Das vierte Opfer
der Bieler Hexenjagd in den 1460er-Jahren war der Schneider Klaus Schréter, dessen Pro-
zess im Mirz 1467 tiber die Bithne ging. In den Akten der Reihenuntersuchung vom Vor-
jahr ist er zugleich als Auskunftsperson als auch als Denunzierter verzeichnet, was ihn zur
Flucht verleitete. Weitere Nahrung erhielt der Verdacht gegen ihn durch den Umstand,
dass er Mitte September 1466 in einem weiteren, nicht erhaltenen Prozess als Komplize
denunziert wurde. Nichtsdestotrotz kehrte er am 10. Mérz 1467 in seine Heimat zuriick
und stellte sich dem Richter Anton Rugger, wahrscheinlich in der Hoffnung, seinen Ruf
kliaren zu kénnen. Wie sehr er sich tduschte, ersieht sich dadurch, dass er umgehend ver-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



442 Rezensionen — Comptes rendus

haftet und schon zwei Tage spiter der Folter unterzogen wurde. Er hielt mehrere Folter-
verhore durch, bis schliesslich am 17. Mérz sein Wille gebrochen wurde und die Gesténd-
nisse einsetzten. Zwei Tage spéter erging sein Todesurteil.

Die vier Bieler Opfer, deren Prozesse erhalten sind, bilden nur die Spitze eines Eisbergs.
In den fraglichen Jahren erfasste eine umfassendere Hexenjagd Teile des bischoflichen
Oberwallis, der etwa zehn weitere angebliche Hexen und Hexer zum Opfer fielen. Damit
erreichte die Repression ein Ausmass, das der Verfolgung im Bistum Lausanne wihrend
des Episkopats Benedikts von Montferrand (1476-1491) in nichts nachsteht (vgl. Georg
Modestin, «Ein allzu eifriger Hexenjdger? Der Lausanner Fiirstbischof Benedikt von Mon-
tferrand (1476—-1491) und die Westschweizer Inquisition im spéten 15. Jahrhundert», in:
Andreas Exenberger [Hg.], Ein Fels in der Brandung? Bischof Golser und der Innsbrucker
Hexenprozess von 1485, Kufstein 2015, 137-150).

Chantal Ammann-Doubliez verbindet in ihrem Ansatz mikro- und makroskopische Per-
spektiven. Im Kleinen interessiert sie sich fiir das Schicksal von Einzelpersonen und Fa-
milien sowie fiir das Verhiltnis verschiedener «Clans» untereinander, denen die Hexen-
verfolgung ein Mittel zur destruktiven «Losung» ihrer Konflikte in die Hand zu geben
schien. Dabei blickt sie den Notaren, deren formalisierte Mitschriften die einzige Moglich-
keit darstellen, den Schleier der Geschichte wenigstens etwas zu liiften, genau iiber die
Schultern. Im Grossen bettet die Verfasserin die Geschehnisse in der Grafschaft Biel in die
Hexenverfolgungen withrend des ganzen Episkopats Walter Supersaxos ein, ja, in die mit-
telalterlichen Hexenverfolgungen im Wallis iiberhaupt. Dabei ist ihr Interesse umfassend
und beinhaltet sowohl soziologische, herrschaftspolitische als auch ddmonologische Fra-
gestellungen. In diesem letzten Zusammenhang sei nur auf die unterschiedliche Ausfor-
mulierung der Gerichtsakten und der Bestitigungen der Todesurteile durch den Bischof
von Sitten verwiesen. Gelegentlich schweift der Blick von Chantal Ammann-Doubliez
auch iiber das Wallis hinaus, insbesondere wenn es darum geht, méglichen Verbindungs-
linien zwischen den Verfolgungen in der Leventina (1457-1459) und denjenigen im Ur-
serental und, vom Urserental ausgehend, im benachbarten Goms nachzuspiiren.

Die Ereignisse in Biel sind mustergiiltig aufgearbeitet: Auf die dreihundertsechzig Seiten
starke Einfihrung und Analyse, die allein schon einen monographischen Charakter besitzt,
folgen die Edition der lateinischen Originalstiicke und eine franzosische Ubersetzung der-
selben. Der deutschen Quellenfassung (iibersetzt durch Hans-Robert Ammann und Josef
Sarbach) ist eine deutsche Kurzfassung der Einleitung (iibersetzt durch Curdin Ebneter)
vorangestellt. Der Band als Ganzes wird durch ein kumuliertes Namen- und Ortregister
(von Hans-Robert Ammann) erschlossen.

Solothurn Georg Modestin
Lukas Schenker OSB, Exil und Riickkehr des Mariasteiner Konvents 1874-1981,
Delle/Diirrnberg/Bregenz/Altdorf, Riedtwil, 2021 (erweitere Neuaufl.) [11998], 335 S., I11.
ISBN 978-3-9059-3973-6.

Das Kloster Mariastein liegt in der Gemeinde Metzerlen, seit 2003 Metzerlen-Mariastein,

die mit ihren Nachbargemeinden eine solothurnische Exklave mit einer gemeinsamen
Grenze zu Frankreich bildet. Der nach Einsiedeln zweitwichtigste Marienwallfahrtsort der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 443

Schweiz hat eine dusserst bewegte jlingere Vergangenheit, die von der politischen Ge-
schichte der Schweiz, Frankreichs und Osterreichs seit der zweiten Hélfte des vorletzten
Jahrhunderts geprégt ist. Die Monche mussten seit 1875 mehrere unfreiwillige Ortswech-
sel vornehmen, bis sie im Zweiten Weltkrieg in ihr Mutterkloster zuriickkehren konnten,
auf dessen staatsrechtliche Wiederherstellung sie indes bis 1971 warten mussten. In seiner
Klostermonographie, die aufgrund der mehrmals wechselnden Verortung der Mariasteiner
Benediktiner eher einer Gemeinschaftsmonographie gleichkommt, zeichnet der Altabt Lu-
kas Schenker die Ereignisse auf der Grundlage der Bestinde im Klosterarchiv minutids
nach. Auf dem hinteren Buchdeckel wird der Band mit der «kriminalistischen Stimmungy
beworben, die den Verfasser ab und zu «heimgesucht» habe. Nun, fiir einen Krimi ist die
Schilderung zu detailliert, ja zu detailverliebt; daflir erhalten die Leserinnen und Leser ei-
nen plastischen, lebensnahen Eindruck von den Beschwernissen, mit denen die Gemein-
schaft nach jedem erzwungenen Ortswechsel zu kiimpfen hatte: Eine geeignete Bleibe fiir
die Monche musste gesucht — und finanziert — werden, Bewilligungen waren von staatli-
chen und kirchlichen Stellen einzuholen, die vorhergehende Unterkunft musste abgestos-
sen werden. Beim Lesen entsteht der Eindruck von stdndig neuen Herausforderungen, de-
nen sich in erster Linie die Abte zu stellen hatten, ohne sich wirklich einmal der Musse
und Besinnung hingeben zu konnen.

Zum ersten in den beschriebenen Zeitraum fallenden Bruch kam es 1874, im Zeitalter
des Kulturkampfs und der revidierten Bundesverfassung, in der die Griindung neuer sowie
die Wiederherstellung aufgehobener Kloster untersagt wurde (Art. 52). Gerade dieser
letzte Passus beziiglich des Verbots, aufgehobene Kloster wiederherzustellen, sollte sich
im Fall des Mariasteiner Konvents als Hemmnis erweisen. Auf Antrag der Solothurner
Regierung entzog der Kantonsrat dem Kloster Mariastein sowie den beiden Stiften Solo-
thurn und Schénenwerd die kollegiale Selbsténdigkeit. Dabei wich man dem Begriff « Auf-
hebung» aus — ein Umstand, der im Zusammenhang mit dem Art. 52 der Bundesverfassung
von Bedeutung sein sollte. Nachdem auch das Mehr der Stimmberechtigten dem neuen
Gesetz zugestimmt hatte, wurden die Briider im Mirz 1875 aufgefordert, das Kloster zu
verlassen. Zwei vom Abt bestimmte Patres durften zwecks Besorgung des Gottesdienstes
im Kloster bleiben, und auch die Wallfahrt blieb in den Hénden der Benediktiner. Dieser
Umstand sorgte fiir eine nie abreissende Verbindung des exilierten Konvents, dessen Mit-
glieder Pensionen zugesprochen erhielten, mit dem einstigen Mutterhaus.

Nach einer Orientierungsphase zogen die ausgewiesenen Monche, die ihre Gemein-
schaft erhalten wollten, in das an der Schweizer Grenze im Territoire de Belfort gelegene
Delle, wo sie eine Liegenschaft erwarben und zum Kloster St. Benoit ausbauten. Im fran-
zosischen Exil erdffneten sie eine Schule, die sich eines regen Zuspruchs erfreute. Aller-
dings endete der Aufenthalt in Delle 1901 nach der Verabschiedung eines neuen Vereins-
und Kongregations-Gesetzes, das die Titigkeiten religioser Kongregationen einschréinkte.
Nach einem Zwischenspiel im salzburgischen Diirrnberg, wo Mariasteiner Patres die Wall-
fahrtskirche betreuten, zog der Konvent ins verkehrstechnisch ungleich besser gelegene
Bregenz um, wo 1906 eine passende Immobilie erworben worden war. Gleichzeitig wurde
auf Initiative der Urner Regierung die Fithrung des Kollegiums Karl Borroméus in Altdorf
{ibernommen, die der Konvent bis 1981 innehatte.

Jedem der bislang erwéhnten Ortswechsel ging intensives Lobbyieren bei politischen
(bis hin zum osterreichischen Kaiser) und religidsen Stellen voraus, das vom Verfasser
detailreich nachgezeichnet wird. Letztlich mussten die Patres auch aus Bregenz weichen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



444 Rezensionen — Comptes rendus

da das von ihnen eingerichtete Gallus-Stift von den nationalsozialistischen Behorden 1941
handstreichartig iibernommen und gerdumt wurde. Die abermals ausgewiesenen Moénche
fanden in Mariastein Zuflucht, wo die benediktinische Prisenz dank der von Patres ver-
sorgten Pfarreien und der von ihnen betreuten Wallfahrt nie ganz abgerissen war. In Maria-
stein wurden sie indes «nur» als Fliichtlinge geduldet, ein Zustand, der sich in die Linge
zog, bis das Kloster 1971 nach einem ldngeren «Schwebezustand» staatsrechtlich wieder
hergestellt wurde, wozu abermals ein Kantonsratsbeschluss und eine Volksabstimmung
notwendig waren. Ermoglicht wurde die Wiederherstellung durch das Argument, dass der
Konvent — eingedenk der steten benediktinischen Prisenz in Mariastein — nie im Sinn der
Bundesverfassung aufgehoben worden war. Zwei Jahre spiter, 1973, wurde dann der be-
treffende «Klosterartikel» (Art. 52), der mit der Revision der Bundesverfassung von 1874
ins Verfassungswerk geraten war, ersatzlos aufgehoben. Die Gemiiter hatten sich beruhigt.

Aus dem besprochenen Werk spricht die Resilienz des Mariasteiner Konvents, der sich
trotz wiederholt erzwungenem Exil als Gemeinschaft iiber Generationen hinweg nicht zer-
streuen liess. Andere Themen sind die Gegenwart und die Zukunft des Klosters, denen die
Schlussbetrachtungen gewidmet sind: Sinkende Mitgliederzahlen und Uberalterung sind
die dringenden Herausforderungen, mit denen die Moénchsgemeinschaft in unserer Zeit
konfrontiert ist.

Solothurn Georg Modestin

Georg Kreis, Mit und ohne Feuer gegen Jugendgefihrdung. Zur Schundbekdmpfung in
der Schweiz nach 1945, Bern, Hep-Verlag, 2022, 171 S., ISBN 978-3-0355-1997-6.

Papst Paul V1. hatte 1965/1966 den Index der verbotenen Biicher zu Grabe getragen. Grund
daftir waren einerseits die Impulse des 1I. Vatikanums, die nun einem positiven und kon-
struktiven Umgang mit Kommunikationsmitteln aller Art den Weg bereiteten. Anderer-
seits war die schiere Uniiberschaubarkeit der Publikationen und Veroffentlichungen ein
Anlass, dieses im 16. Jahrhundert gestartete repressive Unterfangen zu stoppen. Biicher
sollten nicht mehr ausgesperrt, also indiziert werden. Die Zeit der ideellen Giftschrinke
war vorbei. Genau zu dieser Zeit aber, also Mitte der 1960er Jahre, loderten in der Schweiz
die letzten Feuer zur Vernichtung von «Schundliteratury». Hauptséchlich Zeitschriften, Co-
mics und Romanheftchen waren betroffen. Jener spite « Befund» riittelt aus heutiger Sicht
auf, er macht hellhorig. Georg Kreis zeigt in seinem exzellent betitelten Buch auf, dass es
sich um Ausldufer einer (Un-)Kultur an der Zeitenwende der 1960er Jahre als «zweiter
Reformation» (Hugh McLeod) mit weitreichenden kulturellen Akzentverschiebungen han-
delte. Stehen wir gerade in unserer Zeit und mit dem Ukrainekrieg einem erneuten Wandel
im Bereich der Informationsgesellschaft gegeniiber? Neue Rauchwolken steigen auf.

Das hochreflexive Buch eines verdienten und vielfach geehrten Autors und Professors
soll hier besprochen werden — und zwar mit einem kirchenhistorischen Brillenglas. Die
vielfiltige kirchliche Beteiligung am Geschehen, aber auch das «konservative» (bewah-
rende und antirevolutionire) Kritikpotential sind interessante Facetten in der Schundbe-
kdmpfung. Diese spielte sich mehrheitlich in der Ost- und Nordschweiz ab, dort setzt Kreis
auch seine geografisch-historiografischen Schwerpunkte. Freiburg spielt so im Buch etwa
keine grosse «Rolle» (vgl. aber 61 mit einem «Foderalismuspladoyer» in Sachen «Schund»,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 445

die Kantone seien dafiir zustéindig). Vom sehr Konkreten ausgehend kommt Kreis zu gene-
rellen Beobachtungen. Wir haben es also mit einem induktiven, exemplarischen Ansatz
und Zugriff zu tun. Und dieser ist sechr gelungen, thematisch fokussiert und angenehm zu
rezipieren.

Nach einer Einfiihrung mit packenden und etwas verstérenden Fakten, ndmlich den
«Brandaktionen von 1965» (17-36), folgen im zweiten Kapitel von Kreis so bezeichnete
«Verlaufsspuren» (37-80), die zeitweise etwas erratisch und schmal bearbeitet daherkom-
men (insbesondere 49-79). Es schliesst sich dem ein systematisch vertieftes, analytisch
wertvolles Hauptkapitel an, welches den «Elemente[n] des Schunddiskurses» nachgeht
(81-110). Darauf folgen «Reaktionen auf die Aktionen von 1965» (111-126), historiogra-
fische «Riickschliisse» auf die frithen 1960er Jahre allgemein (127-155) und sodann, zum
Abschluss, als eine Art Forschungsstand: «Arbeiten zur Schundproblematik» (156—158).
Letztere hitten vielleicht an den Anfang geschoben werden konnen. Insgesamt hétte es der
Publikation vielleicht gutgetan, auf ein schmaleres Format kondensiert worden zu sein,
dann aber wire der Buchcharakter etwas verlustig gegangen. An dieser Stelle soll jedoch
nicht im Geringsten ein neuer Scheiterhaufen errichtet werden.

Gehen wir inhaltlich stérker in die Tiefe: Es lohnt sich etwa eine fokussierte Betrachtung
des Kleinkapitels «Rechts und Links» (90-93). Denn darin zeigt Kreis, dass das Anliegen
zur Schundbekdmpfung ideologie- und parteiiibergreifend angepackt wurde, gerade auch
nach 1945. Die Seitenblicke auf bzw. -hiebe gegen Bundesrat Philipp Etter (1891-1977)
sind aber etwas zu zahlreich und zu wenig kontextualisiert. Diese entsprechen wohl den
Erwartungen der Leserschaft, wie Kreis sie voraussetzt und wie sie zum Zeitpunkt der
Bucherstellung (und somit zum Zeitpunkt dieser Rezension) vermutlich tatséchlich vor-
handen sind: Ein katholisch-konservatives «Milieu» wird nachgezeichnet, von dem man
einen kulturpessimistisch angehauchten Kampf gegen den Schund historiografisch wohl-
weislich erwarten kann und will! Dass Liberale und Sozialdemokraten auch im Kampfboot
waren, wird zwar ausgleichend festgehalten, zugleich kommen aber prominent die je
méchtigeren Gegenstimmen in diesen anderen «Milieusy zu Wort: Damit wird ein Bild
gezeichnet, eine normative Positionierung getatigt. Das ist freilich legitim. Kreis spielt mit
offenen Karten. Dass er aber die «Eiterbeulen»-Aussage von Bundesrat Etter (im Septem-
ber 1956) in Bezug auf die vorgebliche «Schundiiberflutung» (68, 77, 86, 87) mehrmals
heranzieht, ist stark plakativ. Etter hat sich letztlich im Kampf gegen den Schund ja nicht
wirklich «verdient» gemacht, sondern diese Politik eher verschleppt. Thomas Zaugg
konnte in seiner Etter-Biografie zeigen, dass das auch in anderen Zusammenhidngen der
Fall war. Zudem weist Albert Gasser gerade in dieser Nummer der Zeitschrift darauf hin,
dass die Bezeichnung «katholisch-konservativ» (vgl. z.B. 136) als starke Fremdbezeich-
nung auch tendenzids verstanden werden kann und muss, weil damit etwa eine «k&k»-
Assoziation getéitigt wurde.

Auf jeden Fall ist es so, dass die Schundbekdmpfung ein iiberparteiliches, aus mehreren
Topfen (z.B. dem «Volkswohl») schopfendes Unterfangen war und unter mehrfacher Hin-
sicht zu Debatte stand: Welche ist die Rolle des Bundes im Kampf gegen den Schund?
Hier tiberlagerten sich foderalistische, subsididre Postulate mit etatistischen Bemiihungen.
Antikommunistische, protektionistische und patriotische Schattierungen (137-144) spiel-
ten ebenso eine Rolle wie generationsspezifische (133), juristisch-strafrechtliche, journa-
listische, verlegerische sowie ganz grundsétzliche Fragen: Wer hitte es vermocht, den
«Schund» begrifflich festzulegen? 1954 wurden bei einer «Schundbekdmpfungsaktion»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



446 Rezensionen — Comptes rendus

auch Alte Testamente und griechischen Heldensagen abgeliefert (52). Das spricht Bénde!
Dazu gesellt sich, dass es verschiedene Strategien der Bekdmpfung gab. Das Spektrum
reichte von repressiven Verbotsbestrebungen bis hin dazu, das Positive, die «gute» Lektiire
oder die «gute» Bibliothek in der Funktion eines «Impfstoffes» (154), zu fordern! Hier
zeigen sich interessante und lehrreiche Ab- und Eingrenzungsphidnomene und politische
und kulturelle Strategien. Kreis seziert diese tiefschiirfend und iiberzeugend. Als «Kanon-
bildungsprozesse» scheinen diese Vorginge «iiberzeitlichen Charakter» zu haben.

Dass die Kirchen in den 1950er und 1960er Jahren eine Art moralisches Wichteramt
innehatten respektive ihnen dieses zugeschrieben wurde (z. B. 52, 83), wird im Buch
ebenso deutlich wie auch der «Beitrag» von einzelnen Kirchenfunktioniren und Pfarrper-
sonen an diesem Unterfangen. Pfr. Karl Zimmermann sah die «Seele der Jugend» und das
«Mark des Volkes» bedroht (100). Nichtsdestotrotz fanden sich religitse Akteure auch auf
der anderen Seite bzw. «an der Grenze» der vermeintlichen Schund-Literatur: Pfr. Klaus
Schidelin (1918-1987) hatte 1955 den Roman «Mein Name ist Eugen» verfasst (12), der
damals noch ambivalenter als heute, weil 2004 sogar verfilmt, aufgenommen wurde... Er
wurde quasi als Schundproduzent erachtet.

Den Rezensenten hiitte noch interessiert, wie einerseits die «offizielle hierarchische»
katholische Kirche, sprich die Bischofe, mit der « Schund»-Frage umgegangen ist, aber
andererseits auch katholische intellektuelle Exponenten aus dem universitiren Umfeld. In
der Schweizerischen Kirchenzeitung gab es ja stark anklagende Worte, dass zu wenig in
diesem Kampfe getan werde (63). Dazu wiire die longue-durée-Frage womoglich ergiebig,
welche ikonoklastisch-bilderstiirmerischen Momente noch in den 1960er Jahren bei diesen
Verbrennungsaktionen zum Vorschein kamen. Denn es geht wie bei den betroffenen Co-
mics gerade um eine Bilderablehnung und -vernichtung, die in der reformatorischen
Schweiz eine gewisse Tradition hat (vgl. dazu 113).

Vorliegendes Buch ist eine Bereicherung, weil es Diskurse und Sematiken (Kampfrhe-
torik, Reinheitsdiskurse und Medizinmetaphorik wie « Beulen») im beobachteten Zeitraum
analytisch aufschliisselt und dabei, in humanistischer Tradition, hochreflexiv in die Tiefe
geht. «Der Schunddiskurs erging sich in Wiederholungen» (85). Das repetitive, appellative
und letztlich unbestimmte Element zeichnete den Kampf gegen das Dual «Schund und
Schmutz» aus. Auch psychologische Deutungen Dritter («Faszination des Schlechten und
Boseny) fehlen beim Autor nicht, obgleich sie Kreis postwendend als «psychologisierendes
Denken» beiseiteschiebt (95). Da hitte man dann doch gerne etwas mehr dariiber gelesen.

Dass es bei der Schundbekdmpfung zentral um die «Energien» der Jugend ging und ih-
ren expressiven Ausdruck, wird in dem das Buch begleitenden Bilderprogramm exzellent
ersichtlich. Mit diesem Jugend-Konnex ist mit dem Hep-Verlag in Bern ein mehr als pas-
sender Ort der Durcklegung gewéhlt worden. Dem inspirierenden Band ist weite Verbrei-
tung zu wiinschen und dass er ein Anstoss fiir weitere Forschungen, gerade auch im Kkir-
chenhistorischen Bereich, sein mag.

Chur/Freiburg im Uchtland David Neuhold

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 447

Denkmalpflege Nidwalden (Hg.), Hduser fiir eine Minderheit. Die reformierten Kirchen
in Nidwalden (Baukultur in Nidwalden [6]), Stans, Fachstelle fiir Denkmalpflege, 2022,
71 S., ISBN 978-3-9525079-9-5.

Im Jahr 1850 wohnten im ganzen Kanton Nidwalden lediglich 12 Personen protestanti-
scher Konfession (0,1% der Gesamtbevdlkerung), ein halbes Jahrhundert spéter, 1900, im-
merhin 170 (1,3%) — womit Nidwalden von allen Schweizer Kantonen den tiefsten Bevol-
kerungsanteil an Reformierten aufwies. Im Laufe des 20. Jahrhunderts nahm deren Anteil
kontinuierlich zu, besonders stark in den 1930er Jahren, als er sich innerhalb eines Jahr-
zehnts mehr als verdoppelte (1930: 2,9%; 1941: 6,7%). Hauptgriinde waren der Ausbruch
des Zweiten Weltkriegs, dessen militértechnische Konsequenzen in der Innerschweiz und
der Zuzug entsprechender Fachkrifte mitsamt ihren Familien aus mehrheitlich reformier-
ten Kantonen: Griindung der Pilatus-Flugzeugwerke in Stans, Bau des Militdrflugplatzes
in Buochs, starke Prisenz von Angehorigen des Festungswachtkorps.

Angesichts des alles dominierenden Katholizismus befanden sich die bereits in Nidwal-
den anséssigen und die neu zuziehenden Reformierten in einer ausgepréigten konfessionel-
len Diasporasituation. Zwar hatte sich bereits 1898 die Protestantische Genossenschaft
Stans gebildet, doch zur Befriedigung ihrer religios-seelsorgerlichen Bediirfnisse waren
die Nidwaldner Reformierten bis weit ins 20. Jahrhundert hinein auf personelle und finan-
zielle Unterstiitzung von ausserhalb des Kantons angewiesen. Hier kamen die protestan-
tisch-kirchlichen Hilfsvereine («Hiilfsvereine») ins Spiel — zunédchst derjenige des Kantons
Bern, ab 1931 dann derjenige des Kantons Ziirich —, welche finanzielle Mittel fiir die Be-
soldung von Pfarrpersonen und den Bau kirchlicher Gebdude zur Verfiigung stellten. Im
Rahmen der schweizweit erhobenen Reformationskollekte wurden 1932 tiber 1327000
Franken fiir den Bau einer reformierten Kirche in Stans gesammelt, wozu allein die Ziir-
cher Reformierten 40°000 Franken beisteuerten. Die 1934 eingeweihte Stanser Kirche, die
erste reformierte im Kanton, gehort(e) zu den damals tiberall entstehenden «Diasporakir-
cheny, die Paul Etter im Handbuch der reformierten Schweiz (1962) wie folgt charakteri-
sierte: «[...] es hat sich aus dem Gebot der Sparsamkeit heraus ein eigentlicher Diasporastil
entwickelt, Kirchen und Pfarrhduser und Gemeindeséle méglichst unter einem Dach zu-
sammenzubringen».

Das zu besprechende Biichlein Hduser fiir eine Minderheit. Die reformierten Kirchen in
Nidwalden widmet sich den vier evangelisch-reformierten Gotteshdusern im Kanton Nid-
walden (neben {iber 80 romisch-katholischen!) aus architektonisch-historischer Sicht. Die
Begleitpublikation zur gleichnamigen Ausstellung im Nidwaldner Museum vom Herbst
2022 ist in der Reihe Baukultur in Nidwalden erschienen, die seit 2017 von der Nidwaldner
Denkmalpflege herausgegeben wird und «den Blick fiir die Schonheit und Einzigartigkeit
der Baukultur in Nidwalden [...] schdrfen» will (3). Das kleinformatige Béndchen mit of-
fener Fadenheftung setzt sich aus einem Vorwort, einer Einleitung von Denkmalpfleger
Sebastian Geisseler, vier ungefihr gleich langen Kapiteln tiber die reformierten Kirchen in
Stans (Sebastian Geisseler), Hergiswil (Gerold Kunz), Buochs (Nicole Ineichen) und
Stansstad (Gabriela Theiler) sowie einem geschichtlichen Uberblick tiber die evangelisch-
reformierte Kirche in Nidwalden seit Ende des 19. Jahrhunderts (Fritz Gloor) zusammen.
Die vier Kapitel im Hauptteil umfassen jeweils eine Seite mit tabellarischen Angaben zum

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



448 Rezensionen — Comptes rendus

Bauwerk, zwei bis drei Textseiten mit einer architekturhistorischen Beschreibung und Ein-
ordnung sowie einen Abbildungsteil von je einem Dutzend Seiten, der sowohl aktuelle als
auch bauzeitliche Fotos und Pline enthiilt.

In seiner Einleitung verweist Sebastian Geisseler auf die fiir reformierte Kirchenrdume
(nicht nur) im 20. Jahrhundert charakteristische «Niichternheit, Einfachheit und Ehrlich-
keity, die eine Differenz zum katholischen Kirchenbau markieren, «eine anspruchsvolle
Architektur jedoch nicht aus[schliessen]. Im Gegenteil! Die Suche nach der Profanitit,
aber auch das Erzeugen von Stimmung und Atmosphére fithrten zu innovativen architek-
tonischen Entwiirfen, zu einer gestalterischen Ungebundenheit, welche die vielfiltige re-
formierte Kirchenlandschaft der Schweiz bis heute prégt. [...] Die Kirchen in Stans (1934),
Hergiswil (1948), Buochs (1962) und Stansstad (1980) widerspiegeln die Vielfalt und die
Entwicklung des Kirchenbaus in der Schweiz im 20. Jahrhundert auf engstem Raum.» (4).

Tatséchlich nimmt jedes der vier Nidwaldner reformierten Kirchengebédude zeittypische
architektonische Impulse auf, wie die nachfolgenden Kapitel in Text und Bild zeigen. So
weist die Kirche in Stans des Ziircher Architekten Otto Pfleghard (1869-1958) Einfliisse
des Neuen Bauens auf — auch wenn die von Sebastian Geisseler euphemistisch als «Uber-
formungen» (9) bezeichneten Um- und Ausbauten der frithen 1990er Jahre das dussere
Erscheinungsbild massgeblich veridnderten. Demgegeniiber kniipft die Kirche in Hergiswil
des Ziircher Architektenpaars Hans (1916-2009) und Annemarie Hubacher-Constam
(1921-2012) — «eine der ersten Frauen im Herrenklub der Schweizer Architektury (NZZ)
und spéter unter anderem Chefarchitektin der zweiten Schweizerischen Ausstellung fiir
Frauenarbeit (SAFFA) — eher an Bautraditionen des ldndlichen Raums an, ldsst mit den
faltbaren Trennwiinden, der geschlammten Backsteinfassade, der V-formigen Stiitze des
Eingangsbereichs, dem Glockenturm aus Beton und der Umgebungsgestaltung zugleich
aber auch moderne Elemente erkennen. Die Kirche in Buochs wiederum hat ein tiefgezo-
genes, unregelmdssig geneigtes Zeltdach, womit der Ziircher Architekt Oskar Bitterli
(1919-2012) ein verbreitetes Motiv der damaligen Sakralarchitektur aufnahm. Die Kirche
in Stansstad schliesslich ist Teil des vom Luzerner Architekten Walter Riissli (¥*1932) ent-
worfenen 6kumenischen Kirchgemeindezentrums («Oeki»); dieses entfaltet mit seiner Be-
zugnahme auf den Baubestand (romisch-katholische Kirche und Pfarrhaus) Ensemblewir-
kung und erhilt durch «die Verschriankung von Volumen mit Leerformen, Einbuchtungen
und Auswolbungeny innen wie aussen eine plastische Priagung (54).

Abschliessend ordnet Fritz Gloor dieses «dkumenische Pionierprojekt» in Stansstad in
den grossen Bogen der religionssoziologischen Entwicklung vom Ende des 19. bis zum
Beginn des 21. Jahrhunderts ein, die «vom Diasporageist zur konfessionellen Indifferenz»
fiihrte: «Parallel zur fortschreitenden Sékularisierung hat das entspannte Verhéltnis zwi-
schen den Konfessionen in Nidwalden wie nahezu tiberall dazu gefiihrt, dass die Kirchen-
zugehorigkeit fiir den grossten Teil der Bevolkerung keine Rolle mehr spielt. Wie die Kir-
chen in Skumenischer Solidaritét damit umgehen, ist heute ihre entscheidende Herausfor-
derung» (70).

Die vorliegende Publikation greift mit dem schweizerischen reformierten Kirchenbau
im 20. Jahrhundert unter Diasporabedingungen ein Thema auf, zu dem es bisher nur wenig
Literatur gibt. Das sorgfiltig geschriebene und gestaltete Biichlein vermag auf wenigen
Seiten einen interessanten Uber- und Einblick in die Entwicklungen in Nidwalden zu ge-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 449

ben. An manchen Stellen wiren eine inhaltliche Vertiefung und weiterfiihrende Quellen-
angaben wiinschenswert gewesen. Doch dies kann — und will wohl — diese Publika-
tion(sreihe), die sich an ein breites Publikum richtet, nicht leisten.

Bern David Zimmer

V. Transversale Themen:
Materielle Religion, rituelle Praktiken, der Mensch und seine Umwelt

Helmut Hilz, Geschichte des Buches, Miinchen, C.H. Beck, 2022, 128 S., ISBN 978-3-
406-78810-9.

«Was ist ein Buch?» Mit dieser knappen und durchaus berechtigten Frage beginnt Helmut
Hilz seine, wie man wohl sagen kann, kurze Geschichte des Buches. Berechtigt ist die
Frage vor allem deshalb, weil in der Darlegung dieser Geschichte von Hilz auch Schrift-
trager behandelt werden, die man landldufig nicht als ein Buch bezeichnen wiirde: Schrift-
rollen oder Inschriften zum Beispiel.

Das Buch ist ein sich stets wandelndes Medium und dieser Wandel schldgt sich nun ein-
mal in einer Geschichte nieder. Wenn Hilz hier aber eine Geschichte erzdhlt, kann man
nicht davon ausgehen, dass dieselbe schon vorliegt. Natiirlich gibt es historische Haus-
nummern, an denen man sich orientieren kann. Die Entstehung der Keilschrift zum Bei-
spiel oder die Drucke der Gutenbergschen Werkstatt. Aber diese Eckdaten dann zu einer
kontinuierlichen Geschichte zu verbinden, bleibt dem Autor iiberlassen. Das ist nicht nur
eine Arbeit der Recherche, die flir den Bibliothekar und Historiker Hilz sozusagen Haus-
mannskost ist, sondern auch eine Arbeit der historischen Rekonstruktion.

Das heifit, eine Geschichte des Buches muss nicht unbedingt erst bei den Inkunabeln
einsetzen. Und so verschldgt uns auch das erste Kapitel der Hilzschen Darstellung zu den
frithen Schriftkulturen der «alten Welt». Diese methodologische Flexibilitdt im Umgang
mit dem Buch- und Geschichtsbegriff erlaubt es den Leserinnen und Lesern, die tatséchli-
che Lénge einer moglichen Geschichte des Buches kennenzulernen.

Aber wie weit Hilz diesen Begriff des Buches dann auslotet, ist hier noch nicht festgelegt.
Man kann den Einbezug von Hieroglyphen und Papyrusrollen in den Begriff des Buches
auch einfach als methodologische Vorbemerkung gelten lassen, die zur Plausibilitédt der
dann folgenden Geschichte beitragen soll.

Doch da bekommen wir dann eine Geschichte présentiert, die es nicht einfach nur mit
dem Buch als physischem Gegenstand zu tun hat, sondern wo diese in einem Einband
versammelten Blétter auch unter dem Gesichtspunkt ihrer gesellschaftlichen Akzeptanz
oder Brauchbarkeit wahrgenommen werden. So wird zum Beispiel ein Kapitel dem Lesen
gewidmet — eine Kompetenz, die ja der Existenz von Biichern durchaus nicht abtréglich
ist. Und die auch sonst soziologische Aufschliisse bietet, wie zum Beispiel, dass zwar nicht
gesichert, wohl aber zu erwarten ist, dass im 16. Jahrhundert etwa eher die Stédter in den

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



450 Rezensionen — Comptes rendus

Genuss der Alphabetisierung gekommen sind als die Landbewohner. Dieses unterschied-
liche Leseverhalten der Bevdlkerung sticht sich natiirlich auch manchmal mit der Ge-
schichte des Buches.

Dariiber hinaus wird das Buch als gesellschaftliches Phinomen behandelt, etwa wenn es
um die Bereitstellung der Biicher flir einen Markt und damit also um den Buchhandel geht.
Seien das nun lateinische Klassiker oder in ihrer Zeit verbotene Biicher von Galilei oder
Descartes, die zu publizieren einige Verleger den Mut aufgebracht haben.

Aber nicht nur das Buch dndert sich, sondern natiirlich auch dessen Gestalt. Von den
mehreren Spalten auf einer Seite, wie man das heute noch im Bibelformat kennt, hin zu
dem mittlerweile gdngigen FlieBtext. Oder auch die je verschiedenen, den Buchseiten bei-
gelegten Illustrationen, deren Bedeutung nicht nur aus einem sinnlichen Interesse der Le-
serschaft herrithren muss. Man kann sich vorstellen, dass etwa medizinische Lehrbiicher
mit Bildern weit besser ausgestattet sind. Dasselbe gilt natiirlich nicht nur fiir die Medizin.
Man kann bei Grafiken tatséchlich als von einem wichtigen Motor fiir die Bildung durch
das Buch sprechen.

Neben dieser Buchgestaltung wird der soziale Ort des Buches in den Blick genommen.
Nimlich der seiner Aufbewahrung und seiner Verwendung, also wo sich Biicher am besten
platzieren lassen oder wo sie gerne gelesen werden wollen: Die Bibliothek gehort mindes-
tens ebenso wie das Kanapee zu einer Geschichte des Buches!

Man sieht also, dass die Geschichte, die Hilz uns hier aufbereitet, nicht bloB mit der
Technik des Buchdrucks zu tun hat. Mehr noch, Hilz weill sogar etwas in seine Geschichte
zu integrieren, was wiederrum nichts mit dem Schrift- oder Datentrdger Buch zu tun hat.
Niémlich die Zerstorung desselben, oder leider etwas genauer gesagt: die Verbrennung. Da
wird aber nicht nur der sogenannten «Aktion wider den undeutschen Geist» von 1933 ge-
dacht, sondern ebenso der Zerstérung von Bibliotheksbestdnden etwa durch deutsche
Truppen im belgischen Lowen 1914, Der von Hilz so bezeichnete «Krieg gegen die Bii-
cher» ist nicht zuletzt auch ein Beweis flir die symbolische Wirkkraft dieses Mediums.

Mit dieser historischen Marke sind wir in der Geschichte auch schon beinahe bis in un-
serc heutige Zeit vorangeriickt. Da findet sich natiirlich eine endlos lange Bibliographie an
Publikationen, die sich mit dem digitalen Wandel des Buches beschiftigen. Von welchen
sich iibrigens kaum welche in dem ohnehin knappen Literaturverzeichnis von Hilz finden
lassen. Das ist allerdings kein Nachteil. Hilz versteht es hier wiederrum, ein Phdnomen in
die Geschichte des Buches zu integrieren, welches normalerweise als das Ende desselben
gehandelt wird. Hier geht es natiirlich um die «Erfindung» des E-Books. Und das ist ein
Vorzug der Darstellung von Hilz, dass seine kurze Geschichte sowohl Papyrusrollen als
auch E-Books auf einen gemeinsamen Nenner bringen kann. Némlich auf den des Buches.

Angenehm ist es, ein gewisses Gegenwicht zu verspiiren, das gegen dieses oftmals ver-
kiindete und nicht selten in einem apokalyptischen Gehabe vorgetragene «Ende des Bu-
ches» ankdampft. Dabei ist das E-Book fiir Hilz lediglich die Fortsetzung des Buches mit
anderen Mitteln.

Natiirlich ist es ein, gelinde gesagt, engagiertes Projekt, diese Geschichte auf 123 Seiten
zu skizzieren. Zu einer wirklichen Erzihlung kann es da nicht kommen, aber das ist in der
Reihe, in der das Buch erschienen ist, ja auch gar nicht so vorgesehen. Diese zusammen-
gestellten Entwiirfe von unterschiedlichen Wegmarken in der Geschichte des Buches sind
allerdings nicht nur eine gute Ubersicht, sondern bieten eine gute Quelle fiir eine noch zu
schreibende «ganze» Geschichte des Buches.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 451

Wer sich tibrigens mehr fiir das Handwerkliche in der Herstellung des Buches interessiert
und an dieser hier besprochenen Publikation den Fokus auch auf auBereuropéische kultu-
relle Entwicklungen vermisst hat, sei auf eine, wenngleich nur leicht ausfiihrlichere Publi-
kation von Hilz verwiesen, die nur ein kleines Spiel mit dem Namen getrieben hat. « Buch-
geschichte» (Berlin/Boston 2019) heif3t die um ein paar Seiten ldngere und ausfiihrlichere
Darstellung.

Wien Paul Schomann

Karl Gabriel, Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische Analysen jenseits
der Sdakularisierung, Campus, Frankfurt am Main, 2022, 279 S., ISBN 978-3-5935-1428-4;
Karl Gabriel, Hautungen einer umstrittenen Institution. Zur Soziologie der katholischen
Kirche, Campus, Frankfurt am Main, 2023, 232 S., ISBN 978-3-5935-1429-1.

Karl Gabriel (1942) hat, anlésslich seines 80. Geburtstags, zwei Biicher publiziert, die sein
Gesamtwerk iiberschauen und zugleich abschliessen wollen. Das eine Buch, Die vielen
Gesichter der Religion (2022), erdrtert seinen allgemeinen Ansatz zur Religion. Das zweite
Buch, Hautungen einer umstrittenen Institution (2023) analysiert die stiirmische Entwick-
lungen in der katholischen Kirche angesichts ihrer komplexen Relation mit der Moderne.
Beide Biicher sind, meiner Meinung nach, «gefundenes Fressen» fiir Kirchen- und Religi-
onshistoriker.

In der Entwicklung der deutschsprachigen Religionssoziologie kann man, Detlef Pollack
folgend, vier 4 Phasen unterscheiden: 1) die klassische Phase, mit u.a. Max Weber, dem
vielleicht einflussreichsten Soziologen iiberhaupt; 2) die kirchensoziologische Phase un-
mittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg; 3) die sogenannte «neoklassische» Phase, mit an
erster Stelle Thomas Luckmann mit seinem The Invisible Religion (urspriinglich 1963 auf
Deutsch und 1967 auf Englisch erschienen, siche die Neuauflagen von 1991, respektive
2023), aber auch Joachim Matthes, Franz-Xaver Kaufmann und Niklas Luhmann; 4) seit
den 1990er Jahren eine neue Phase und Bliite mit Karl Gabriel, Monika Wohlrab-Sahr,
Detlef Pollack, Hubert Knoblauch, Hans Joas und vielen anderen.

Karl Gabriel ist ein Schiiler von Franz-Xaver Kaufmann. Zusammen haben sie, in Kritik
und Fortsetzung der eher abstrakten Religions- und Sdkularisierungssoziologie, eine mehr
historisch vorangehende «Christentumssoziologie» entwickelt. Der Schwerpunkt ihrer
Analysen ist der Katholizismus. Thre noch immer lesenswerte Aufsatzsammlung Zur Sozi-
ologie des Katholizismus aus 1980 kann als Startpunkt gelten. Gabriel vertiefte diesen An-
satz erheblich weiter in seinem mittlerweile schon klassisch gewordenen Christentum zwi-
schen Tradition und Postmoderne (1992). In dieser Forschungstradition hat er — alleine,
zusammen mit Kaufmann oder mit anderen Religionssoziologen — eine beeindruckende
Menge von Forschungen vorangetrieben und Biicher und Aufsatzsammlungen publiziert.
Mit den zwei Biichern aus 2022 und 2023 schliesst er nun, sozusagen, seine lange Karriere
ab.

Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische Analysen jenseits der Sckula-
risierung (2022) présentiert seine allgemeine Perspektive auf die Evolution der Religion
in der Moderne. Die Religionssoziologie in den 1960er und 1970er Jahren war durchtriankt
von der Sékularisierungstheorie. Gabriel startet dann auch, in den ersten zwei Kapiteln des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



452 Rezensionen — Comptes rendus

Buches, mit einem Uberblick und einer Bewertung dieses Theoriestranges. Ohne sie voll-
stindig zur Seite zu schieben, liegt die Gefahr dieses Theorieansatzes, seiner Meinung
nach, in der «Blickverengung» (16), die sie erzeugt. Man soll «die vielen Gesichter der
Religion jenseits der Sdkularisierung ins Zentrum der Aufmerksamkeit [...] riicken» (16).
Zugleich lehnt er auch die Gegenthese der Sakularisierung, die Desédkularisierung oder
«Wiederkehr der Gotter» (wie Gabriel es nach Friedrich Wilhelm Graf bevorzugt schreibt),
als empirisch nicht haltbar und theoretisch arm ab. Man soll «jenseits von Sdkularisierung
und Wiederkehr der Gotter» (20) — so der Titel des ersten und grundlegenden Kapitels —
«einen unvoreingenommenen Blick auf religitse wie sdkulare Phdnomene in der modernen
Gesellschaft» (16) gewinnen. Gabriel findet diese Perspektive in einem gewandelten, an
Shmuel Eisenstadts Konzept der «multiplen Moderne» angelehnten Modernisierungsan-
satz. Dieser untersucht den Wandel der Religion als Produkt der Wechselwirkung religio-
ser Akteure mit der Moderne. «Moderne» — hier immer die Zeit nach 1800 — ist dabei nicht
aufzufassen als ein homogenes, sikulares, religionsfeindliches Ganzes, als die andere Seite
der Religion, sondern als die multiple Umgebung, an der sich die Religionen (im Plural)
und die Menschen abarbeiten, mit der sie ihre Religion und ihr Leben kreativ neu gestalten.
Die Moderne ist also fiir religiose Akteure nicht nur eine Bedrohung, sondern in erster
Linie eine produktive Ressource. So fungiert z.B. die funktionale Differenzierung als
struktureller Hintergrund, den die katholische Kirche im 19. Jahrhundert fiir ihre fort-
schreitende Verkirchlichung genutzt hat (siehe hier vor allem Kap. 4).

In den weiteren Kapiteln des Buches wird diese Sichtweise — religiose Modernisierung
als treibender Motor der Transformationen der Religion in der Moderne — als theoretischer
Rahmen genutzt, um verschiedene Dimensionen dieser religiosen Modernisierung auszu-
leuchten, so die religitse Individualisierung (Kap. 6), die gestiegene Kontingenz in der
Moderne und ihre Folgen fiir Religion und Kirche (Kap. 7), die 6ffentliche Wirksamkeit
der Religion (Kap. 8 und 9), die Globalisierung (Kap. 10) und der religiése Pluralismus
(Kap. 11). Insgesamt zeigt sich also eine breit gefiicherte, stets historisch orientierte Vor-
gehensweise.

Das ist auch der Fall in dem zweiten Buch, Hdutungen einer umstrittenen Institution.
Zur Soziologie der katholischen Kirche (2023). Es ist als Komplement zum ersten Buch
zu verstehen und fokussiert sich auf die Analyse der katholischen Kirche. Es ist Gabriels
Lehrer Franz-Xaver Kaufmann zum 90. Geburtstag gewidmet. Wie im ersten Buch wird
der globale Ansatz in den ersten Kapiteln des zweiten Buches présentiert und danach wer-
den einige zentrale Themen beleuchtet.

Der religiose Modernisierungsansatz, der im ersten Buch erdrtert wird, fungiert also hier
als vorausgesetzter, theoretischer Rahmen. Die katholische Kirche wird «als eine zur Mo-
derne gehorige GroBe betrachtet» (15). In der langen Geschichte der katholischen Kirche
unterscheidet Gabriel vier Konstellationen — « Hdutungen» wie er es nennt (daher der Titel
des zweiten Buches). Die pépstliche Revolution schuf zwischen dem 11. bis 13. Jahrhun-
dert die Grundstruktur (Klerikerkirche mit Papst an der Spitze); im Reformationszeitalter
entstand ein konfessionalisierter Katholizismus als einer der drei grossen Konfessionen;
im 19. Jahrhundert wurde im Kontext der Moderne ein geschlossenes katholisches Milieu
mit modernen Vereinen und Organisationen unter der Fithrung einer hochzentralisierten
Kirche ausgebaut; nach 1960 gab es zwar den «Aufbruch des Zweiten Vatikanums» (20),
gleichzeitig aber auch den « Wendepunkt in Richtung des grofiten Abbruchs kirchlichen
Lebens in der jiingeren Geschichte der Kirche» (166).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 453

Das Buch kreist um diese letzte Hiutung. Gabriel typisiert sie grundsétzlich als wankend
«zwischen Aufbruch und Absturz» (z. B. 14 und 49), stédrker noch, als « Abbruch im Auf-
bruch» (166). Die Jahre um das Zweite Vatikanische Konzil (1962—1965) werden als Auf-
bruchszeit umschrieben. Sie wurde aber schon 1968 mit der Publikation der Enzyklika
Humanae Vitae abgebrochen. In der Folgezeit wurde die Kirche tief geprigt durch das
Pontifikat Johannes® Paul II. (1978-2005), so sehr, dass Gabriel fiirchtet, dass «die Kirche
der Pius-Pépste nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil von einer <wojtytischen Kirche»
abgeldst wird» (46). Die Lage dieser Kirche charakterisiert Gabriel als widerspriichlich,
polarisiert, paradox: «Nach AuBen [...] nimmt sie zentrale Errungenschaften der kulturel-
len Moderne auf» (47) (wie Religionsfreiheit, Menschenrechte, Demokratisierung). «Nach
Innen hélt sie aber an der im 19. Jahrhundert angenommen Struktur in verschérfter Form
fest und erweist sich als reformunfihig» (ibidem). Insgesamt erweist die gegenwirtige
Konstellation der katholischen Kirche sich als «eine partielle, unvollendet gebliebene Hau-
tung» (23): «Die Kirche steht vor der Herausforderung, dem ersten Schritt der Verséhnung
mit den Grundlagen der Moderne im Verhiltnis nach AuBen einen zweiten Schritt im In-
nenverhéltnis folgen zu lassen» (23). Wie Kaufmann fokussiert also auch Gabriel auf die
schwere Krise, in der sich die katholische Kirche aktuell befindet. Er verweist dabei einer-
seits auf eine strukturelle Ursache: «die Auflosung des Katholizismus als Sozialformy»
(61), d.h. die Erosion der umfassenden Subkultur, die im 19. Jahrhundert aufgebaut worden
war. Aber er hilt sicher, wie gesehen, auch die katholische Kirche selbst, und vor allem
ihre Fuihrung, verantwortlich fir den Niedergang, wegen ihrer Abwendung von den Re-
formversuchen, die in und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil so viel Dynamik aus-
gelost hatten.

Nach der Analyse der Grosswetterlage in den ersten vier Kapiteln werden wichtige As-
pekte der Entwicklungen in der gegenwirtigen katholischen Kirche genauer untersucht:
der kirchliche Umgang mit dem Pluralismus anhand der Anerkennung der Religionsfrei-
heit im Zweiten Vatikanischen Konzil, der Kampf um die Gestaltung der Liturgie, die
Transformation der Autoritét in der Kirche, vor allem der pdpstlichen Autoritit, die gegen-
wirtige Rolle der katholischen Kirche in der Zivilgesellschaft, und, abschliessend, die ka-
tholische Soziallehre. Besonders hervorheben mochte ich das Kapitel tiber «die Kreuzung
des Jahres 1968, an der man falsch abgebogen ist» (169). Gabriel beschreibt hier seine
personlichen Erfahrungen als Student mit der Studentenrevolte und mit den zwei gegen-
sdtzlichen Galionsfiguren der Tiibinger Fakultt fiir katholische Theologie, Hans Kiing und
Joseph Ratzinger, und verbindet diese in gelungener Weise mit seiner soziologischen Ge-
samtanalyse.

Was ist von Karl Gabriels beiden Biichern zu halten? Welches Interesse konnten sie
haben flir Religionshistorikerinnen und -historiker? Erstens, die meisten Kapitel der beiden
Biicher sind leicht geénderte Neufassungen schon publizierter Aufsitze, die in den vergan-
genen zwanzig Jahren verstreut in Zeitschriften und Sammelbinden erschienen sind. Die
Biicher bilden eine Synthese seines Lebenswerks. Zweitens, die zwei Biicher bieten, mei-
ner Meinung nach, zwei entgegengesetzte Einstufungen. Das erste Buch ist verhalten op-
timistisch: man soll jenseits der Sédkularisungstheorie und der These der Wiederkehr der
Gotter die Neufassungen sowohl der alten wie der neuen Formen der Religion als Produkte
der Auseinandersetzung der religidsen Akteure mit der Moderne bedenken und untersu-
chen. Das zweite Buch bringt eher Enttduschung zum Vorschein, freilich viel stirker in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



454 Rezensionen — Comptes rendus

der « Anpreisung» auf dem hinteren Buchdeckel als im Buch selber. Gabriel fiihrt die ge-
genwirtige Krise der katholischen Kirche vor allem auf rekurrierende Fehlentwicklungen
und Selbstblockaden der Kirche zuriick, die schon mit der ghetto-artigen Neuerfindung des
Katholizismus im 19. Jahrhundert begannen und sich, mit Ausnahme der kurzen Zeit um
das Zweite Vatikanische Konzil herum, immer wieder wiederholen. Die katholische Kir-
che scheint also die Moglichkeiten der religiosen Modernisierung, aus internen Griinden,
nicht richtig oder nur einseitig zu niitzen. Ich neige dazu, die strukturellen Ursachen zu
pramiieren und habe Bedenken gegen die Schilderung des Katholizismus als «halb mo-
dern». In der Gegenwart hat die gesellschaftsgestaltende Kraft aller grossinstitutionalisier-
ter Religion nachgelassen. Ausserdem kann man sich fragen, ob eine liberale Reformpoli-
tik seitens der Kirche bessere Resultate hitte vorlegen kdnnen. Drittens méchte ich aber
meine hohe Achtung fiir das Lebenswerk Karl Gabriels zum Ausdruck bringen. Er und
sein Lehrer Kaufmann bieten Religionshistorikern und -wissenschaftlern aller Art, meines
Erachtens, einen insgesamt angemessenen Ansatz, um Religion und Kirche in der Moderne
zu erforschen. Anstatt in den gewohnten oppositionellen Modus zu verfallen — wozu z.B.
die meisten Sékularisierungstheorien neigen — rufen Gabriel cum suis auf, das produktive
Miteinander von Religion und Moderne zu untersuchen: wie die Moderne als Grundlage
fiir Religion und Kirche fungiert und wie Religion und Kirche sich in der Folge in die
Moderne einreihen, dabei, wie andere Grossbewegungen sich gegen Entwicklungen stel-
len, die ihr — moglicherweise zeitweise — als nicht passend erscheinen. Diese Verarbeitung
der Moderne durch Religionen und Kirchen kann gelingen, aber auch misslingen. Thre wis-
senschaftliche Deutung erfordert eine historische Analyse der konkreten und vielseitigen
Geschichte einer Religion und/oder Kirche. Diese grundlegende Herangehensweise wird
uns in den beiden Biichern Gabriels noch mal, in gereifter Form, vorgetragen.

Tilburg Staf Hellemans

Jan de Maeyer/Peter Jan Margry (Eds.), Material Change: The Impact of Reform and
Modernity on Material Religion in North-West Europe, 1780—1920, Leuven, Leuven Uni-
versity Press, 2021, 448 p., ISBN 978-9-4627-0282-0.

Salvador Ryan/Samantha L. Smith/Laura Katrine Skinnebach (Eds.), Material Cul-
tures of Devotion in the Age of Reformation, Leuven/Paris/Bristol, CT, Peeters, 2022, 323
p., ISBN 978-9-0429-4571-5.

These two fine collections of essays demonstrate how the historical study of Christianity
benefits from the careful scrutiny of material culture. Late medieval/early modernity (1300
to 1700) and the long nineteenth century (from the French Revolution to the First World
War) were periods of dramatic social change, powered by new visual and print technolo-
gies, religious reforms, seismic shifts in church-state relations, and new developments in
devotional piety and religious practice. Material forms from the built environment to
clothing, images, illustrated books and the printed page, and a host of artifacts register
changes that actively participated in making the life-worlds of Catholics and Protestants.
Jan De Maeyer and Peter Margry have edited a weighty, beautifully produced tome that
is the culmination of a research project that began in 2008 and issued in five volumes on

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 455

religion in northwestern Europe in the long nineteenth century. Theirs is the final install-
ment in the series. It contributes a sustained focus on the material characteristics of Chris-
tianity in the group of books. In their introduction De Maeyer and Margry highlight the
structural role that industrialization, urbanization, and church-state relations as the condi-
tions of the reform. Individual authors take these themes up in a series of essays focusing
on four major areas: the role of «pressure groups»; space and the fabric of buildings; fur-
nishings and building interiors; and the role of material artifacts and practices in everyday
or lived religion.

Catholic and Protestant practices and attitudes changed in this period as the churches
entered the domain of growing privatization and the gradual relaxation of state regulation,
especially on formerly marginalized groups — Catholics in Britain and the Dutch Nether-
lands and non-conformist Protestant groups everywhere. Privatization in the nineteenth
century meant a shift toward the cultural marketplace for religious organizations. While
the Catholic hierarchy raged against modernism, public education, democracy, and access
to the Bible, it had its own way of dealing with the competition generated by privatization.
The dramatic increase in sodalities, lay confraternities, and indulgenced devotional prac-
tices were the equivalent of the explosion of Protestant voluntaristic associations such as
bible societies, tract societies, and mission societies. These Protestant para-church orga-
nizations and the countless Catholic lay groups generated enormous amounts of print and
material artifacts to flood the public with outreach and evangelism. The first section of the
book treats these as among what the authors call «pressure groupsy, that is, associations
within major church bodies or para-church organizations that effectively lobbied for
change by issuing influential books and pamphlets and often raised money to help finance
innovations. The very idea of pressuring ecclesial bodies, politicians, and citizens is a fun-
damental feature of competition in the cultural marketplace.

As cityscapes changed to accommodate factories and residential needs, new church
construction grew apace. Many of the authors make a strong case for the role of architec-
tural style as competitive signage in a marketplace where potential members were custo-
mers to be attracted and persuaded. What all of the authors agree on is that the long ninete-
enth century was not a period of «radical secularization», a wholesale abandonment of
Christian belief and practice (115). Rather than defeated by the conditions of modernity,
Catholics and Protestants actively developed the means of capitalizing on the transporta-
tion networks (rail and steamboat), industrial print technology (steam-powered printing
press, mechanized paper production), commercial means (mail-order catalogs and postal
systems), adaptation of modern building materials, and new reproductive technologies (li-
thography, photography) to heighten and expand the visibility of Christianity. Indeed,
many Christians came to regard these features as providential advantages offered to the
cause of evangelism,

As a key feature of competition, church groups looked to architectural style as a public
signature of presence and identity. One of the most fascinating aspects of the many essays
is the range of meanings that the Gothic style accommodated in architecture, ornamenta-
tion, art, and religious commodities. They show quite clearly that there is no single mean-
ing to the Gothic revival that dominated church construction for much of the period under
investigation in Germany, Netherlands, Britain, and Scandinavia. This material discourse
was intended to shape public opinion and shape its morality and collective sense of purpose

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



456 Rezensionen — Comptes rendus

in the face of the challenges posed by urbanization, immigration, and the impact of indust-
rialized labor.

The final two sections of the book demonstrate the importance of interior spaces. The
section on furnishings introduces one of the important developments in the nineteenth
century: the commercial production of virtually everything that religious communities and
individuals might require for the practice of faith. This innovation was not only an accom-
modation of private devotional practice, but also a powerful tool for liturgical reform, ur-
ging particular styles on congregations and architects, from elevation plans to fabricated
motifs, stained glass, interior decoration, liturgical books and spiritual classics, illustrated
bibles, sacred art, plaster statuary, tapestry, organs, and reproductions of famous sculptures
and paintings. Commerce played an important and growing role here as church goods
stores, mail order catalogues, advertising, and firms offering skilled labor for commissio-
ned work became cost-effective for congregations. Of course, some liturgical reformers
was adamantly opposed to what one Catholic advocate of the ultramontane Gothic called
«soulless manufactured goods» (283).

Material Cultures of Devotion in the Age of Reformations is a project that collectively
shows the diversity of thought and practice among both Protestant and Catholic groups in
Germany, England, Netherlands, Denmark, Sweden, and Norway. In her essay, for in-
stance, Emma Wells effectively counters an extreme in the historiography on the sixteenth
century, most colorfully articulated by Patrick Collinson for whom Protestantism
sponsored «visual anorexia» and «iconophobia». As a concept, iconophobia tends to pa-
thologize what was likely for most advocates of removing images and artifacts from
churches and devotional practice a theological and political act. Whatever else they were,
in the culture wars that spread across the sixteenth century in northwestern Europe and
elsewhere, images and sacramentals became totems, the banner one fought for or against.
What people hated or adored about them was inseparable from the threat of disorder, re-
volution, and the toppling of regimes. Images and sacred objects meant many things to
different people, and the chapters in this book make that very clear. As Aislinn Muller
points out, for Elisabeth I and her regime outlawing the use of sacred objects and its en-
forcement thereafter was not a preternatural hatred of images — an iconophobia — but a
political expedient (58). In 1570, Elisabeth was excommunicated by Pius V who also pres-
sed her subjects to civil disobedience lest they themselves face excommunication. The
need to secure order and demand loyalty was compelling. Images and sacramentals became
focal points in this battle for power. Destroying and banning images in this case is not
motivated by iconophobia, but fear of political rebellion.

But in addition to the politics of rivalry and power, the editors and their contributors
want to argue that material culture needs to be understood as a fundamental aspect of any
religious disposition. Material culture is not optional, but fundamental to any form of reli-
gion, though what it will look like and how it will perform varies considerably.

The editors signal from the outset that their book’s fondest concern is to champion and
examine the significance of materiality in the study of religion. «Religious devotions, we
contend, are fundamentally interwoven with material culture. Devotion may involve the
use of material objects...and involve the entire body...and may be framed by architectural
structures» (6). Henrik von Achen also puts the same view very nicely when he writes that
«The instruments of devotion were embedded in practices, simultaneously shaping piety
and being shaped by it» (101). This can be said of the use of Catholic sacramentals but also

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 457

of the evangelical use of bibles and tracts. In a fascinating chapter on the materiality of
early Lutheran catechisms in Germany, Lee Palmer Wandel argues that the printed object
was in its physical features — its layout, size, font, and structure as a codex — a vehicle of
instruction. «The codicil catechisms of the sixteenth century were to mediate knowledge
of Christianity through their very matter» (167).

Examining sixteenth-century translations of Lutheran books in Denmark, especially Lu-
ther’s Passional and Betbiichlein, Laura Katrine Skinnebach considers the important rela-
tionships between word and image. The devotional apparatus of pamphlets focused on the
Passion are important for many reasons, one of which is that rather than an abrupt break
they present a striking continuity between Lutheranism and late medieval Catholicism.
That’s not surprising, given Luther’s view of the Eucharist and his attitude toward images.
Rob Faesen’s fascinating essay on «interiority» includes an insightful study of a compila-
tion known as the Institutiones Taulerianae, which was based on the works of Johannes
Tauler, one of Luther’s formative sources. Tauler made a powerful case for the turn inward
—not as a turn to the self, but a transcendence of it. Yet this mystical quest was not aniconic.
To the contrary: « Among the noblest things that a person can do in this life must certainly
be undergoing spiritual transformation by spiritual images» (160).

But there were other instances in which seeing the materiality of images was precisely
what Protestant iconoclasts wanted. They were careful to preserve these images as regis-
tering their outrage and revealing the material substrate. Statuary of Mary and other saints
were often defaced or marred and then left in situ as a kind of enduring material sermon
against worshipping images. The very matter of the figures was made manifest as if to
break the spell of figuration, the power of the face or gaze, the beguiling beauty — whatever
might tempt one to regard images as more than matter. Framing some instances of icono-
clasm in this way comes close to what Emma Wells observes is the «ritualistic» nature of
some acts of iconoclasm (206). It could be an act that did more than demolition. Wells
contends that «iconoclasm was more than just the smashing of images, it was a profound
mental revolution towards the role of the sensory in religious perception» (204). Learning
to interpret iconoclasm in richer ways than wanton destruction is something a new gene-
ration of scholarship has undertaken. Not as an apology for Protestantism, but as part of a
broader and more incisive approach to material culture as a vital aspect of religious practice
and imagination as well as the history of power relations. Thus, Wells aptly describes the
larger scope as «a <reorientation> of the senses or sensory experience through a transfor-
mation of the devotional material habitus» (203). This places the study of Protestantism in
the register of the history of the senses, and by doing so underscores the relevance and
importance of studying the material culture of religion.

Durham/NC David Morgan

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



458 Rezensionen — Comptes rendus

Peter Schiifer, Die Schlange war kiug. Antike Schopfungsmythen und die Grundlagen des
westlichen Denkens, Miinchen, C.H. Beck, 2022, 448 S., ISBN 978-3-4067-9042-3.

Absicht vorliegenden Buches ist das Aufdecken einiger Fehldeutungen von Genesis 1-9
mit Fokus auf den Schopfungsbericht, wo die Geschichte Evas und Adams erzéhlt wird,
was vor allem in «westlich-christlichen» Gesellschaften als des Menschen «Siindenfall»
bzw. «Erbsiinde» Allgemeinbildung geworden ist. Daneben analysiert Schéfer erstens wei-
tere zentrale Texte jener Bildungstradition zur Entstehung der Menschheit, wie
Gilgamesch, Platon, Aristoteles, Philon, Lukrez; zweitens Texte, die Genesis deuten, wie
Jesus Sirach, Weisheit Salomos, Romerbrief, Midrasch, Origenes, Clemens von Alexand-
rien, Augustinus; drittens Texte, die diesen locus direkt oder indirekt weiterdenken, wie
Kant, Schiller, Fichte, Friedrich Delitzsch und letztlich Carl Schmitt.

Ein grundlegendes Thema von Genesis 1-9 sowie von den angesprochenen Erzidhlungen
bzw. Theorien zur Entstechung der Menschheit ist die Theodizee, d. h. die philosophisch-
theologische Frage nach dem Ursprung des Bosen. In der Geschichte jener irrttimlichen
Auslegung von Genesis sieht Schéfer zwei Weichenstellungen: Die erste sei die pessimis-
tische Anthropologie, die die Tradition des Christentums mit dem klassischen Griechen-
land teile — namentlich mit Platon — und die sich in Natur-, Tier- und Frauenfeindlichkeit
dubere. Mit dieser pessimistischen Anthropologie verorte das lateinische Christentum die
Schuld am Bdsen allein in der menschlichen Natur. Die zweite Weichenstellung liege in
der Auslegung von Romerbrief 5,12 seitens Augustinus, die, obgleich philologisch falsch,
im lateinischen Christentum zum Dogma erhoben worden sei. Die totalitir-autoritative Po-
litische Theologie Schmitts stehe nach Schiifer am Ende einer Kausalkette ebenjener Fehl-
deutungen von Genesis seitens der christlichen Tradition: «Der in seinem innersten Wesen
bose und verderbte Mensch, der sich theologisch dem Gebot Gottes — mit der Unterschei-
dung zwischen richtig und falsch, gut und bdse — und politisch dem staatlichen Souverin
— mit der Unterscheidung von Freund und Feind — unterwerfen muss, ist das Zentrum der
Schmitt’schen Anthropologie» (381). Gegen diese Tradition fiihrt Schifer Auslegungen
aus dem rabbinischen Judentum an, welche die eigentliche Intention des Bibeltextes er-
fassten: Das Bose bzw. der «Ungehorsam» im Garten sei ein Risiko, das die menschliche
Freiheit mit sich bringe und das Gott zugunsten der Heranbildung des Menschen zu einem
autonomen, verantwortungsvollen Wesen zulasse. Dabei korrigiere Gott des Menschen
Fehlentscheidungen bzw. Riickschlidge in der Vorsehung, auf dass er an Gottes Hand durch
die Geschichte hindurch zu einem souverdnen Individuum heranwachse. Die Schlange sei
damit keine bdse Verfiihrerin, sondern die kluge Wegweiserin, «denn sie erkennt die Not-
wendigkeit der Gebotsiibertretung fiir den Fortgang der Geschichte des Menschen mit
Gott. Die von Gott nicht nur in Kauf genommene, sondern geradezu gewiinschte Ubertre-
tung des Verbots, vom Baum der Erkenntnis zu essen, setzt eine Kettenreaktion in Gang,
die den weiteren Verlauf der biblischen Geschichte bestimmt oder genauer: den weiteren
Gang der Geschichte erst moglich macht. Erst durch den angeblichen ¢Stindenfally werden
die Menschen zu Individuen und damit auch zu Menschen der Geschichte» (117).

Kant, Schiller und Fichte hétten diese Geschichtsphilosophie bzw. -theologie wieder ins
Bewusstsein gebracht und damit, bewusst oder unbewusst, die eigentliche Intention von
Genesis und der Auslegung des rabbinischen Judentums aufgegriffen. Auf der Seite der
Befreiung des Menschen zum eigenstindigen Individuum stiinden auch Epikur und Luk-
rez, welche entgegen jener pessimistischen Weltsicht ein optimistisches Menschenbild

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 459

lehrten. Paulus wird von Schéfer in der Mitte verortet: Einerseits stehe er in der antik-
judischen Anthropologie, die den Menschen als freies Wesen auffasse, andererseits wiirde
er im Rémerbrief eine Theologie der sola gratia etablieren, die anfillig fuir die Fehldeutun-
gen des lateinischen Christentums in Anschluss an Augustinus sei. Die felix culpa komme
zwar dem Inhalt von Genesis bzw. der rabbinischen Auslegung nahe — dass die Gebots-
tibertretung Gliick bedeute — entferne sich davon aber durch die pessimistische Anthropo-
logie (vgl. 11f,, 16, 18-25, 44, 50-59, 64f., 109f., 116118, 138, 149, 159f.,, 208, 221223,
232-236, 256f., 265-267, 280f., 284, 306f., 313, 324, 327-340, 342, 349f., 353, 355-357,
361f., 364f.,, 367-372, 375f., 381-383).

Schiifers Buch hat eine politische Absicht. Es versucht, eine Ideengeschichte nachzu-
zeichnen, welche auf Grundlage anthropologischer Vorzeichen in eine aufgeklért-liberale
oder in eine dogmatistisch-totalitire Gesellschaft flihre. Bereits zwischen den Anfangska-
piteln zu Genesis und Gilgamesch setzt Schéfer einen Exkurs zum Babel-Bibel-Streit, bei
dem sich anfangs 20. Jh. die Verbindung von Theologie und Politik am wachsenden Anti-
semitismus der europdischen Gesellschaft zeigte, als christlich-theologisch, antisemitische
Stimmen sich um eine «Entjudaisierung» vom Christentum bzw. von Jesus Christus und
um den Ausschluss der Hebrédischen Bibel aus dem christlichen Kanon bemiihten, so Die
grofie Tdauschung (1920/21) von Delitzsch (vgl. 69-81).

Trotz eindeutiger Ubereinstimmung mit Schifers politischen Grundsitzen sowie mit
dem Anliegen, diese philologisch, historisch, philosophisch und theologisch zu erértern,
ergaben sich wihrend der Lektiire einige Unklarheiten, wofiir Schifers terminologische
Vagheit angesichts einer hochkomplexen Ideengeschichte der Grund ist, immerhin wird
eine 3000-jdhrige Geschichte eines groBeren Teiles unserer Erde aufgespannt. Folgende
Zitate und anschlieBende Riickfragen sollen dies verdeutlichen. Die mir problematisch
scheinenden Begriffe habe ich jeweils kursiv hervorgehoben:

a) «Mit dem Titel (Die Schlange war klug> verweise ich auf eine andere als die im Chris-
tentum dominierende Deutungstradition von der Verfiihrung der ersten Menschen durch
eine hinterhéltige bose Gegenkraft, die das Menschengeschlecht verderben wollte» (11).
Von welchem Christentum, das eine derartig spezifische Auslegung vornimmt, ist genau
die Rede? Welches Buch im Neuen Testament? Welches Konzil? Welche Gemeinde? Wel-
che christlichen Autor:innen? Perpetua? Scottus Eriugena? Pascal? Schleiermacher?

b) «Deswegen kiimmert sich der jiidische Gott, anders als die Gotter der Heidenvélker,
auch von Anfang an um das Wohlergehen der Welt und seines Volkes, er ist ein Gott der
Vorsehung. Das antimythische und radikal heilsgeschichtliche Weltbild der Rabbinen ist
auf den Menschen als Partner Gottes ausgerichtet und speist sich primdr aus dem Text der
Hebréischen Bibel in ihrer Gesamtheit. Damit wird die rabbinische Schépfungstheologie
zum markantesten Antipoden nicht nur der altorientalischen Mythen, sondern auch der
klassischen griechisch-romischen Philosophie bis hin zu den Atomisten.» (21); «Der Gott
Israels ist der Gott der Fiirsorge flir sein Volk und unterscheidet sich darin nicht nur von
anderen weltlichen Herrschern, sondern auch von den Gottern der griechischen und rémi-
schen Philosophen, die sich herzlich wenig um die Welt kiimmern, die sie in Gang gesetzt
hatten» (318). Welche «Gotter» welcher «Heidenvolker» genau? Was ist, auch wenn sie
in der Theogonie nicht am Anfang steht, mit Athenes rithrender Vorsorge fiir Odysseus?
Ist nicht auch in der griechisch-rémischen Religion zu finden, dass Menschen mit den

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



460 Rezensionen — Comptes rendus

Gottheiten reden, verhandeln, auf ihre Hilfe hoffen? Wiewohl Lukrez spezifische theolo-
gische Vorstellungen aus spezifischen Griinden ablehnt, findet man nicht dennoch in De
rerum natura einen Trost der Vorsehung?

¢) «Fiir die Rabbinen ist die angebliche «Schuld> Adams und Evas deswegen kein Fluch,
sondern ein Segen. Eine extreme Gegenposition dagegen hat das Christentum entwickelt.
[...], dass nur der durch die Taufe wiedergeborene Christ mit der endgiiltigen Befreiung
aus seinem verderbten Menschsein rechnen kann. Pointiert formuliert kann man also sa-
gen, dass das Judentum versucht, zwischen dem Gebot Gottes und dem Willen des Men-
schen eine Balance zu halten [...] bis hin zur endgiiltigen Erlésung. Das Christentum hat
diesen Versuch als hoffnungslos aufgegeben zugunsten der einmaligen und weiterwirken-
den Erlosungstat des menschgewordenen Gottessohnes, die nur im Zusammenspiel von
menschlichem Glauben und gottlicher Gnade wirksam werden kann. Das rabbinische Ver-
standnis [...] ist bis heute fiir das Judentum giltig: [...] Gott verlangt [...] keinen unbeding-
ten und ungepriiften sklavischen Gehorsam. Im Christentum hat sich die pessimistische
Auffassung des Paulus und des Augustinus in so gut wie allen Denominationen durchge-
setzt» (356f). Welches «Judentum», wann, wo genau? Welches «Christentum»? Schéfer
scheint die Trienter Dogmatisierung der augustinisch-biologistischen Erbsiindenlehre (vgl.
356-361) zu meinen und spricht von der « Westkirche» (ebd.), aber finden wir bei dieser
nicht bereits eine hochkomplexe Ideenhistorie, in der — und dies nicht erst seit der Neuzeit
— eine immense Gedankenarbeit beziiglich der Freiheit, der universellen Gnade aller Men-
schen unabhéngig der irdischen Taufe, der Priddestination, dem Wesen des Bdsen usw.
vorliegt? Kann man beim Evangelium, der frohen Botschaft des Paulus, so einfach von
Pessimismus sprechen, der zudem — zwingend politisch? — in einen sklavischen Gehorsam
fithrt? Bonhoeffer zumindest scheint er politisch in das Gegenteil gefithrt zu haben. Wirk-
lich «alle Denominationen» in ihrer nun 2000-jdhirgen Geschichte? Was genau ist eine
Denomination, wie konstituiert sie sich dogmatisch?

d) «Mit «<Umkehr» ist im Hebriischen das gemeint, was im Christentum als «Bulle> bezeich-
net wird, das Bemiihen, ein Vergehen im Verhéltnis zwischen Mensch und Gott wieder gut-
zumachen [...]. Im Christentum ist dies oft mit Strafen verbunden, die sich an der Grofie des
Vergehens orientieren. Der urspriinglichere Begriff der <Umkehr> verlangt vom Menschen,
auf dem falschen Weg innezuhalten und umzukehreny» (306f.). Gibt es im Christentum nicht
eine Menge ebensolcher Auslegungen und Praxen von Umkehr bzw. BuBe, die ihm hier ir-
gendwie (was ist «oft»?) abgesprochen werden? Und was meint «Strafe»?

¢) «Die Vertreibung aus dem Paradies wurde so zu einem alttestamentlich-biblischen
Griindungsdokument des Christentums, das das Christentum in der Hebrdischen Bibel ver-
ankerte und gleichzeitig aus dieser herausldste, indem es einen fundamentalen Unterschied
oder besser Gegensatz zwischen Christentum und Judentum generierte» (327). Natiirlich
finden sich diesen Gegensatz ausrufende Stimmen durch die Geschichte hindurch, aber es
finden sich auch christliche Stimmen, die ihn negieren. Welche dieser Stimmen sind das
Christentum?

f) Kant, Schiller und Fichte «interpretieren die Paradiesgeschichte gegen die gesamte
christliche Tradition nicht als Siindenfall und Abfall von Gott, sondern als notwendigen
Aufbruch des Menschen zu sich selbst» (372). Wirklich «die gesamte christliche Tradi-
tion»? Bilden Kant, Schiller und Fichte nicht ebenso eine christliche Tradition, oder noch
mehr: geht ihnen nicht eine christliche Tradition voraus, die sie zu ihren Freiheitstheorien
flihrte?

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 461

Diese Beispiele zusammenfassend zeigt folgendes Zitat, wie in Schifers Terminologie
ideenhistorische Phdnomene zu starren Gegenstinden werden, bei denen nachgefragt wer-
den miisste, ob einfach so ein bestimmter Artikel vor das Wort gesetzt werden kann:

«Dogmatisierung der Erbsiinde auf dem Trienter Konzil tiber den aufgekldrt-philosophi-
schen Befreiungsschlag gegen die christliche Deutungshoheit der Paradieserzdhlung bei
Kant, Schiller und Fichte bis hin zum programmatischen Riickfall in die christlichen Denk-
muster bei Carl Schmitt. Auf den Punkt gebracht, ist der entscheidende Impuls meines
Buches der, die jiidische Sicht auf den biblischen Schopfungsmythos — gegen die grie-
chisch-lateinische Philosophie und vor allem gegen seine christliche Missdeutung — wieder
in unser Bewusstsein zu holen. Wenn wir vom jiidisch-christlichen Abendland reden, mei-
nen wir eigentlich immer das christliche Abendland und das jiidische allenfalls durch die
Brille des Christentums» (25).

Wiewohl Schéfers Kritik an sich nachvollziehbar ist, vermisst man dennoch das Buch
hindurch Differenzierungen und Kontextualisierungen sowohl der philosophischen und re-
ligiosen Phdnomene als auch der Autoren. Vielmehr muten im Buch einige Darstellungen
als polemisch und einige Vergleiche gar als polarisierend an: So z. B., dass allein die rab-
binische Tradition die in der Bibel herrschenden Widerspriiche demiitig stehen lieBe (vgl.
58f., 112, 271, 280f., 284, 287f.). Vor diesem Hintergrund mutet es merkwiirdig an, wenn
Schifer dann Platons Timaios logische Inkohérenz vorwirft (vgl. 152-156, 158, 214f.).
Auch gegen die altbabylonische Schépfungs- und Sintflutgeschichten fiihrt Schéfer die
biblische Version an: «Aus den grausamen und moralisch gleichgiiltig handelnden Géttern
und den ihnen hilflos ausgelieferten Menschen werden der eine Gott als Lenker der Ge-
schichte und die Menschen als moralisch verantwortliche Individuen» (118, vgl. 112). Wie
bei den griechisch-rémischen Géttern oben fragen wir auch hier, ob man das religidse
Empfinden einer ganzen Kultur in wenigen, negativen Worten abtuen sollte. Um noch eine
weitere Gegeniiberstellung anzufiihren: Das Judentum habe Epikur aus integren religidsen
Motiven abgelehnt, ndgmlich wegen dessen Leugnung der Vorsehung (s. aber oben bei
Punkt b, dass es sich auch hier komplexer verhélt), wihrend das Christentum ihn verzer-
rend des Hedonismus beschimpfte (vgl. 19, 234). Freilich durchziehen solche Polemiken
christliche Kontexte in Antike, Mittelalter und Neuzeit, aber miissten, wenn man von dem
Christentum spricht, nicht auch die Epikur und Lukrez rehabilitierende Renaissane (bis hin
zu Gassendi) als christliche Denker bezeichnet werden? SchlieBlich stehen sie in dieser
Tradition.

Diese kritischen Riickfragen, die wir an Schéfers Buch stellen, miissen klar von dessen
politischem Anliegen unterschieden werden. Denn es versteht sich, dass angesichts des
Grauens des 20. Jh. weder eine moralische Indifferenz noch eine Relativierung bzw. Ba-
gatellisierung eindeutiger Bosheit an die Stelle von kategorischer Verantwortung treten
kénnen. So fihren wir bejahend nochmals Schéfers Anliegen an:

«Gerade das Interesse, das die Politische Theologie Carl Schmitts in ganz unterschied-
lichen Kreisen heute wieder findet, zeigt, wie wichtig es ist, sich der Urspriinge des Mythos
von Adam und Eva im Paradies zu vergewissern und den Weg nachzuzeichnen, den dieser
im abendldndisch-westlichen Denken genommen hat. Er prédgte die Denkstrukturen des
Westens vom Mythos bis hin zum radikalen Materialismus, vom Judentum bis zum Chris-
tentum und vom Christentum bis zur Politischen Theologie. Grundlegend fiir die Einsicht
in diese Denkstrukturen ist das richtige Verstdndnis des hebrdischen Bibeltextes und seines

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



462 Rezensionen — Comptes rendus

Nachlebens im rabbinischen Judentum. Die Hebrédische Bibel und ihre rabbinische Deu-
tung erweisen sich als Schliissel zur Beantwortung der Frage, woher wir kommen und wo-
hin wir gehen.» (382f))

Es versteht sich moralisch wie christologisch-bekenntnisinhdrent, dass die jiidische fiir
die christliche Theologie eine souverdne Autoritét ist. Und natiirlich miissen humanitére
Griduel auch dadurch bekdmpft werden, dass man ihre Entstehung ideenhistorisch er-
forscht, um ihnen vorzubeugen. Doch abgesehen von der undifferenzierten, teils polemisch
anmutenden Darstellung der Stromungen und Personen, scheint Schifer das Problem ein-
fach auf die christliche Erbstindenlehre und das Mittel dagegen auf die aufkldrerische Linie
zu legen. Angesichts der ideenhistorischen Komplexitét fragt man sich nach der Stringenz
dieser historischen Kausalkette. Denn mindestens zwei Differenzierungen kénnte man
spontan anfiihren: erstens, dass sich der Antisemitismus aus vielen ideenhistorischen Quel-
len speist, wobei einige davon auch in der neuzeitlich-modernen Aufklidrung liegen (z. B.
die biologistische Kulturwissenschaft, s. schon nur den Rassismus Kants); zweitens, dass
z. B. Karl Barth klare Stellung gegen den Nationalsozialismus bezog, gerade weil sein
politisches Denken an der christlichen Tradition der Ursiinde orientiert war. Damit wiren
wir wieder beim eigentlichen Thema: dem Ursprung des Bdsen. Wire es angesichts der
ideenhistorischen Komplexitét nicht besser, beim Guten wie beim Bsen eher von univer-
salanthropologischen Bedingungen zu sprechen als von religionshistorischen, die doch
allzu schnell zu identitdtspolitischen werden kénnen?

Wien Andreas Burri

Christoph Auffarth, Opfer. Eine europdische Religionsgeschichte, Gottingen, Vanden-
hoeck und Ruprecht/Brill, 2023, 251 S., ISBN 978-3-5255-5465-4.

Opfer — Européische Religionsgeschichte — Theologische Bibliothek: Das sind die Schlag-
bdume, hinter denen Christoph Auffarth Wege in die Welt der wohl zentralen Praxis von
Religionen 6ffnet. Zweifelsohne macht ein solches Buch Sinn, wo doch «das Opfer» in
den Kasematten der Althistorikerinnen oder in der Semantik rechter Nationalisten zu ver-
stauben scheint. Demgegeniiber gelingt es Auffarth, zuletzt Inhaber des Lehrstuhls fiir Re-
ligionswissenschaft an der Universitdt Bremen, die Relevanz des Themas durch eine
3°000-jdhrige Geschichte bis in die Opferkulte der Gegenwart nachzuzeichnen.

Das Buch ist grosso modo chronologisch aufgebaut und trédgt die Leser.innen von anti-
ken Opfervorstellungen iiber romisch-katholische und protestantische Opferkonzeptionen
bis in die Nutzung des Opfers fiir die weltanschauliche Stabilisierung von Nationalstaaten
im 19. und 20. Jahrhundert (Nationalismus, Nationalsozialismus, neue Kriege). In dem fiir
mich anregendsten Kapitel beschreibt Auffarth die Praxis in der antiken Polis, die quellen-
technisch schwer zu erheben ist, unter souverdner Nutzung der Ergebnisse von literarischer
Quellenkritik und Archiologie. Das mittelalterliche Europa fehlt, insbesondere das Uber-
gehen der intellektuellen Debatten der Scholastik ist ein Wermutstropfen. Ein Schwer-
punkt liegt auf der Metaphorisierung des blutigen Opfers, etwa als (Selbst-)Hingabe in
spirituellen Praktiken oder als Nutzen fiir die Gesellschaft, wie sie Fridays for Future fir

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOL: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 463

das Klima fordern. Vorgeschaltet sind den historischen Kapiteln Ausfiihrungen zur Theo-
rie des Opfers in Religionswissenschaft und Soziologie des spiten 19. und frithen 20. Jahr-
hunderts, also der formativen Phase der Religionswissenschaft.

Was an seiner Darstellung eine «européische Religionsgeschichte» sei, erldutert Auf-
fahrt wie folgt: Es gebe in ihr «mitlaufende Alternativens [...]. Sie treten nicht nur als
religiose Alternativen auf, sondern als Kunst, Wissenschaft und immer wieder als Antike
[sic] auf. Solch eine Europidische Religionsgeschichte am Beispiel des Opfers unternehme
ich hier» (26f). Auffarth greift damit einen disziplinpolitischen Schliisselbegriff der
(deutschsprachigen) Religionswissenschaft auf, den Burkhard Gladigow (1939-2022) be-
nutzt hatte, um das Profil der Religionswissenschaft im Kanon kulturwissenschaftlicher
Fdcher und insbesondere gegeniiber der Theologie zu schirfen, die fast monopolistisch das
Feld der europdischen Religionsgeschichte beherrschte. Als «mitlaufend» konnte dabei
grosso modo alles verstanden werden, was auBerhalb der Grofikirchen lag (Islam, Juden-
tum, Esoterik, Zivilreligion ...). Dieses Konzept, das Gladigow seit Mitte der 1990er Jahre
entwickelt hat, ist aber nur punktuell aufgegriffen worden und hat nicht annidhernd den
Stellenwert erlangt, den gegenwartsbezogene Forschungen und diejenigen zu nichtchrist-
lichen Religionen besitzen. Hier will Auffarth Abhilfe schaffen.

Aber die «mitlaufenden Alternativen» kommen praktisch nicht vor. Der Islam bringt es
auf eine Seite grundsitzlicher Uberlegungen (162f.) plus eine halbe Seite zu «Selbstmord-
attentétern» (216), das nachantike Judentum auf wenige eingestreute Bemerkungen, kleine
christliche oder nichtchristliche Gruppen fehlen ganz. Man kann dieses Defizit aber positiv
lesen, insofern sich Auffahrt aus den faktischen Selektionszwingen dieser Forschungsper-
spektive auf «mitlaufende Alternativen» l8st und das tut, was man zwingend auch tun
muss, wenn man europiische Religionsgeschichte betreiben will: Er analysiert die hege-
monialen Akteure. Deren Erforschung ist in der deutschsprachigen Religionswissenschaft
weiterhin ein riesiges Defizit, weil die Einstiegshiirden aufgrund der immensen Zahl von
Publikationen aus der Theologie und der Anforderungen an Sprachkompetenzen (iiber die
Auffarth verfiigt) sehr hoch sind. Insofern hat Auffahrt der Religionswissenschaft mit sei-
ner randstdndigen Thematisierung der «mitlaufenden Alternativen» vielleicht kontrainten-
tional einen groBen Dienst erwiesen.

SchlieBlich ist dieses Buch in der Theologischen Bibliothek erschienen. Das mag prag-
matische Griinde haben, etwa einen religionswissenschaftlichen Zugriff fiir Theolog.inn.en
zu présentieren. Aber damit gerdt Auffahrt in Untiefen, und das hangt mit dem gerade im
deutschsprachigen Raum gestressten Verhéltnis von Religionswissenschaft und Theologie
zusammen sowie mit Auffarths Doppelqualifikation als evangelischer Theologe und Reli-
gionswissenschaftler. Denn er legt auf der einen Seite in seiner Rolle als Religionswissen-
schaftler Wert auf eine intentional neutrale Perspektive, etwa wenn er «Heiden» in Anfiih-
rungszeichen setzt (25) oder den Begriff «Paganismus» ablehnt (107). Auf der anderen
Seite nutzt Auffahrt immer wieder normative Diktionen, in denen seine Rolle als Theologe
sichtbar wird; dazu einige Beispiele: Den biblischen Gottesnamen kiirzt er, wenn er tiber
das Judentum spricht, jiidischen Theologien folgend mit den Radikalen JHWH ab (114,
124, 147 u. 6.); in der ersten Generation nach Jesus sei «das Charisma» unter anderem von
Gesetzlichkeit und guten Werken «iiberwuchert» worden (116); in der Abendmahlsdebatte
von 1529 zwischen deutschen und schweizerischen Reformatoren sieht er « Wortklauber»
(186) diskutieren. In seiner Deutung der frithneuzeitlichen Debatten um Opfer, Abendmahl

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023). 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



464 Rezensionen — Comptes rendus

und Eucharistie dominiert die protestantisch-theologische Literatur, katholische und ost-
kirchliche Werke kommen kaum vor. Eine minutiose Lektiire wiirde zwischen den Zeilen
weitere normative Einschliisse zu Tage fordern.

Insgesamt ist ein gut lesbarer Uberblick eines vernachldssigten Themas entstanden, der
zugleich die Grundsatzfrage stellt, wie die Religionswissenschaft mit begrenzten personel-
len (und sprachlichen) Ressourcen eine européische Religionsgeschichte analysieren kann
—und wie man das sinnvolle Postulat intentionaler Neutralitét (auch angesichts der Forde-
rung nach einer «engagierten Religionswissenschaft») in der Forschungspraxis umsetzt.

Freiburg im Uchtland Helmut Zander

Gerd Schwerhoff, Verfluchte Gétter. Die Geschichte der Blasphemie, Frankfurt am Main,
Verlag S. Fischer, 2021, 528 S., ISBN 978-3-10-397454-6.

Die Blasphemie gehort wie das Anathema, die Fatwa oder das Fluchen zu den «fatalen
Sprachen» (Manfred Schneider/Peter Friedrich). Sie alle fithren in Teufels Kiiche. So zu-
mindest der Volksmund. Doch fiihrte die Fatwa gegen Salman Rushdie wegen seines Ro-
mans Die Satanischen Verse von 1989 noch jiingst zu einem lebensgeféhrlichen Angriff
auf Rushdie und der Blasphemie-Vorwurf gegen das franzdsische Satire-Magazin Charlie
Hebdo endete 2015 todlich fiir viele Redakteure. Der Dresdener Frithneuzeitler Gerd
Schwerhoff nennt diese Beispiele in seiner epocheniibergreifenden Darstellung der Ge-
schichte der Blasphemie einleitend. «Die Schmidhung und Herabwiirdigung des Heiligen»
(12), wie Schwerhoff Blasphemie definiert, behilt noch heute ihre todliche Aktualitit.
«Herabsetzende Sprechakte» im Blick auf etwas, das von anderen als heilig bezeichnet
wird, bilden Schwerhoffs methodische Sehhilfe, um Blasphemien sichtbar zu machen. Die
Bewertungen dieser Schméhungen schlagen sich in der zeitgendssischen Kommentierung,
besonders aber in der Sphére des Rechts nieder. Schwerhoff benutzt Rechtsquellen und in
der Neuzeit die Akten von Blasphemieprozessen, um Kontinuitdt und Wandel der «Got-
tesldsterung» zu beschreiben. Als performative Akte verbindet ihre Analyse Erkenntnisin-
teressen der Geschichtswissenschaft mit denen der Literaturwissenschaft, der Religions-
wissenschaft, der Rechtsgeschichte und der Linguistik. In der Blasphemie kommen Recht,
Religion und Sprache zusammen.

Schwerhoff geht chronologisch in 19 Kapiteln zur Antike, zu Juden und Muslimen, zum
Mittelalter, zur Frithen Neuzeit und zur Zeitgeschichte vor. Dabei arbeitet er immer den
systemischen Wandel und die Vielfalt der Praxis und der Bewertung von Blasphemie her-
aus. Der Monotheismus der Antike verband die exklusive Verehrung mit der Bestrafung
eventueller Missbrduche des Gottesnamens. Ein eifersiichtiger Gott nahm die Krinkung
personlich und reagierte entsprechend. Erst mit Kaiser Justinian gewann die Kategorie
Gotteslésterung juristische Konturen und wurde zum Kriminaldelikt als «illegitime Ver-
wendung des gottlichen Namens in unziemlichen Schwiiren und Fliichen» (434) und damit
zu einer Variante der Zungensiinden. Im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit war die
Blasphemie als Profanierung des Heiligen allgegenwirtig. «Das abendldndische Christen-
tum war so stark blasphemisch geféirbt wie kaum eine andere Religion, bis heute unter-
scheidet es sich dadurch stark zum Beispiel vom Islam» (435). Mit der Reformation ge-
winnt die Debatte um die Blasphemie eine neue Dynamik. Die Listerung dessen, was einer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 465

anderen Konfession als heilig erschien, war eine Waffe im Streit der Konfessionen. Blas-
phemie und Obszénitit dienten der Verunglimpfung anderer Konfessionen. Konfessionen
und Landesherren bestraften Gottesldsterungen wie auch obszone Literatur und trieben so
die Disziplinierung der Konfessionsangehorigen voran. Schliellich handelte es sich bei
der Blasphemie in der Literatur der Zeit um ein crimen mixtum, bei dem der géttliche Zorn
iiber die Gemeinschaft kommt. Kirchliche Strafen bildeten zumeist Bussakte, wihrend das
weltliche Recht den Blasphemiker ausgrenzte. Schwerhoff zeigt erstaunliche Parallelen in
der Geschichte der Blasphemie, wenn Zeichnungen mit Jesuitenschméhungen antisemiti-
schen Schméhungen dhneln.

Im 17. Jahrhundert &nderte sich das Verstédndnis von Gottesldsterung griindlich. Der eng-
lische Richter Lord Hale proklamierte etwa 1675, «Religion miisse gegen die Gottesliste-
rung in Schutz genommen werden, weil sie die Grundlage der staatlichen gesellschaftli-
chen Ordnung darstelle» (435). An die Stelle der Entehrung Gottes selbst trat die funktio-
nale Betrachtung von Religion. Der sprachliche Angriff auf eine konfessionelle Gruppe
wurde deshalb ge#chtet, weil er den Konfessionsfrieden storte und fiir Unruhe und Streit
in der Gesellschaft sorgt, nicht weil er einen Gott selbst beleidigte. Der bayerische Justiz-
reformer Anselm von Feuerbach meinte 1801: «Dass die Gottheit injuriert werde, ist un-
moglich; dass sie wegen ihren Beleidigungen sich an Menschen ridche, undenkbar; dass sie
durch Strafe ihrer Beleidiger verséhnt werden miisse, Thorheity» (258).

Rationale Religionskritik war erlaubt, die schmiéhende Herabwiirdigung des Heiligen
blieb jedoch weiterhin verboten, weil sie die Gefiihle einer anderen Gruppe beleidigte.
Religion bildete die Basis des gesellschaftlichen Zusammenhaltes. Die 6ffentliche Ord-
nung hatte religiose Empfindungen vor der Schméhung durch andere zu schiitzen. Das
machte Blasphemie zur genuin politischen Straftat, was sich im § 166 des deutschen Straf-
gesetzbuches von 1871 oder im § 261 des Schweizerischen Strafgesetzbuches nieder-
schlug. In beiden Fillen spielte die Krinkung religidser Gefiihle die zentrale Rolle. Im 19.
und 20. Jahrhundert vergleicht Schwerhoff die Blasphemie in Frankreich, Deutschland und
GroBbritannien. Anders als viele erwarten wiirden, nahmen Blasphemiedebatten in Frank-
reich einen groBeren Raum als im Kaiserreich oder der Weimarer Republik ein. Blasphe-
mie blieb eine Form von Herrschaftskritik bis in die Gegenwart.

Mit dieser Geschichte der Blasphemie legt Gerd Schwerhoft die Summe seiner Arbeiten
zu den performativen Sprechakten Eid, Fluch und Blasphemie vor. Meisterhaft sprachlich
elegant und gut zu lesen bietet er europidische Religionsgeschichte exemplarisch und subtil
durch die Linse der Blasphemie.

Freiburg im Uchtland Siegfried Weichlein

Jorg Schmidt, Zwischen Notwendigkeit und Selbstverwirklichung. Arbeit und Umwelt in
der Geschichte des Menschen, Miinchen, oekom, 2019, 397 S., 6 Abb., ISBN 978-3-9623-
8115-8.

Dieses Werk, dessen verspitete Besprechung der Rezensent auf seine Kappe zu nehmen
hat, beeindruckt gleich beim ersten Durchbléttern: Es handelt sich um nichts weniger als
eine Totalgeschichte der menschlichen Arbeit von den Anféngen der neolithischen Revo-
lution bis zur Gegenwart. Der Mut des Verfassers ist zu bewundern, die Liicken sind etwas

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



466 Rezensionen — Comptes rendus

nachsichtig zu beurteilen. Geographisch ist das Werk ebenfalls weit gespannt und be-
schrinkt sich keineswegs auf den entwickelten Westen, sondern bezieht, wann immer
moglich, auch die anderen Kontinente mit ein, insbesondere China und die prikolumbia-
nischen Kulturen Lateinamerikas.

Das Buch gliedert sich in vier grosse Teile: Haus-, Land-, Werk- und Bergarbeit. Der
letztere umfasst nicht nur den klassischen Bergbau, sondern als Residualkategorie auch die
erst in neuerer Zeit wichtigen Bereiche der Chemie- und Energiearbeit. Vom Verfasser
bewusst weggelassen wird der dritte Sektor, die Dienstleistungen. Vielleicht erzwang die
Fiille des Stoffes diese Beschrankung. Sie ist gleichwohl bedauerlich. Einerseits gab es
Dienstleistungsarbeit schon in alten Zeiten: Man denke an das Wirken von Priestern und
Schreibern, an die Justiz und andere staatliche Tatigkeiten der Grossreiche, an Wissen-
schaften wie Mathematik, Astronomie, Geographie usw. Andererseits arbeiten heutzutage
im entwickelten Westen mehr als die Hélfte der Arbeitnehmer in diesem Bereich, was dem
Verfasser zwar bewusst ist, er es aber nur in den letzten Abschnitten gerade streift.

Voran geschaltet ist dem systematischen Teil eine didaktisch geschickte Darstellung der
noch nicht allzu lang zuriickliegenden Arbeitsverhéltnisse in einem Dorf der Rhon, einem
der riickstidndigsten Gebiete Deutschlands, in dem jedenfalls dltere Leute wenigstens vom
Horensagen, wenn nicht aus eigener Anschauung, das alltdgliche Arbeitspensum eines
durchschnittlichen Bewohners vor der totalen Industrialisierung noch kennen drften. Man
kann sich so eine anschauliche Vorstellung der folgenden Buchabschnitte machen. Gerne
hitte man hier indes erfahren, auf welche Quellen sich der Verfasser stiitzt. Aus beildufigen
Bemerkungen kann man vermuten, es seien éltere regionale und volkskundliche Literatur,
auch Interviews mit dlteren Leuten und vermutlich Riickprojektionen aus rezenter Zeit,
namentlich bei den Zahlenangaben. Diese sind, wie im ganzen Buch, mit einiger Vorsicht
zu betrachten und stehen teilweise auch im Widerspruch zu dem auf S. 18 genannten Pro-
zentsatz der in der Landwirtschaft Beschiftigten.

Namentlich die im ersten Abschnitt dargestellte Hausarbeit war in den bisherigen, ver-
gleichsweise seltenen Studien eher unterbelichtet, so wie noch heute diese Uberwiegend
von Frauen geleisteten Tétigkeiten nicht zum BSP zihlen. So erfihrt man hier viel Neues.
Das Kapitel gibt dem Verfasser auch Gelegenheit, den sein ganzes Werk durchziechenden
zentralen Begriff des «oikos» einzufithren. Er betont auch spéter immer wieder die auch
zahlenmissig belegbare Bedeutung der im «oikos» geleisteten Arbeit gegentiber anderen
Formen (den etwas prezidsen Begriff «oikoshaft» hitte man vielleicht einfach mit «héus-
lich» ersetzen kénnen). Das ist eine wichtige Korrektur jener Wirtschaftsgeschichten, die
sich im Wesentlichen auf die heute dominanten «fortschrittlichen» Sektoren des Gewerbes
und der Industrie beschrinken. Erst die Folgen der Industrialisierung dréngten, endgiiltig
im 20. Jahrhundert, die «Oikosarbeit» génzlich an den Rand, wobei sich aber das gesamte
Arbeitsvolumen gleichwohl nicht verringerte. Frithe Ausnahmen, etwa das Weben, werden
nicht vergessen.

Im Abschnitt {iber die Landarbeit fand ich besonders interessant die Hinweise auf die
stdndig abnehmenden selbstindigen Kompetenzen der Bauern, die ihn schliesslich zum
«verldngerten Arm» insbesondere der chemischen Industrie werden liessen (S. 218). Al-
lerdings machte ich spitestens in diesem Abschnitt auch eine etwas unbehagliche Feststel-
lung. Der Autor stiitzt sich fiir seine Arbeit auf dltere und neuere Sekundirliteratur, was
im Rahmen solch gross gespannter Darstellungen sicher zu vertreten ist. Er fithrt aber, wie

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 467

aus dem relativ schmalen Literaturverzeichnis zu entnehmen ist, fast nur selbsténdig er-
schienene Publikationen auf. Auch wenn man arbeitsékonomische Vorbehalte dussern
kann: Die Zeitschrift fiir Agrargeschichte und Agrarsoziologie hiitte zum Kapitel Land-
wirtschaft sicher noch vieles bieten kénnen. Bedauerlich ist ferner, dass grundlegende Ein-
zelstudien, wie diejenigen von Rainer Beck (insbesondere die Mikrogeschichte «Unterfin-
ning») nicht berticksichtigt wurden.

Dass in einem im oekom-Verlag erschienenen Werk 6kologisch problematische Ent-
wicklungen der Arbeit kritisch reflektiert werden, ist wohl selbstverstindlich. Der Verfas-
ser tut dies unaufdringlich, aber dennoch mit geniigender Deutlichkeit, schon im Abschnitt
tiber die Landwirtschaft (217ff.) und dann besonders in den Abschnitten 3 und 4 zu Ge-
werbe/Handwerk/Industrie und der «Bergarbeity. Die Aktualitit des Werkes ist damit ge-
geben, denn der hierher gehdrende Problemberg beschiftigt uns téglich. Dass damit auch
der «oikos» in den Hintergrund tritt, tiberrascht nicht. Beeindruckend sind in diesen Kapi-
teln die technischen Fachkenntnisse des Autors, die auch in den wenigen selbstgezeichne-
ten Abbildungen zum Ausdruck kommen. Was ihm aber offenbar etwas Kopfzerbrechen
gemacht hat, ist der ganze Aufbau des Werkes. Vielleicht hat ihn einfach die Masse des
Stoffes iiberfordert. Manchmal stdsst man auf Fehlanzeigen: So etwa wird uns im Titel
von Kapitel 1.2.3 eine Darstellung des Schusters versprochen, sie kommt aber dann im
Text tiberhaupt nicht vor! Dies obschon dieses Gewerbe doch ein sehr wichtiges war. Ich
hétte mir ferner neben den eigentlichen Hirtennomaden (194ff.) eine Darstellung der auf
verschieden hohen Stafeln in den Alpen wirtschaftenden «Halbnomaden» gewiinscht. Im
Kapitel iiber die Energie wird nicht auf die frithe Nutzung der Wasserkraft, gerade auch in
den Alpen, eingegangen. Der Autor macht zwar hdufig Hinweise auf jeweils andere Kapi-
tel. Dennoch bleibt einem, wenn man Auskunft zu einem speziellen Bereich wiinscht, miih-
seliges Herumsuchen im Text nicht erspart. Hier erweist sich das Fehlen eines Registers
als entscheidendes Defizit. Auf zwei sinnstérende Druckfehler sei noch hingewiesen, weil
sie auf eine falsche Fihrte fithren kénnen: Auf S. 282 muss es heissen «Lehrgeriist», auf
S. 340 «Schwaz».

Eine letzte kritische Bemerkung sei noch erlaubt. Der Autor arbeitet, abgesehen von
kurzen Schlussbemerkungen, weitgehend deskriptiv. Die Frage, warum eine Entwicklung
so und nicht anders eingetreten ist, beschiftigt ihn nicht gross, gerade fiir die Industrielle
Revolution. Auch hier kann man arbeitsskonomische Uberlegungen geltend machen, viel-
leicht hat den Verfasser auch die seit Max Weber uferlose und dennoch wenig fruchtbare
Diskussion dazu abgeschreckt. Merkwiirdigerweise widmet er jedoch der selben Frage in
den frithesten Zeiten ziemlich viel Aufmerksamkeit, ausgerechnet einer Epoche, wo wir
eigentlich nur archéologische Quellen haben und daher allerlei Spekulationen und Hypo-
thesen breiter Raum gegdénnt ist, und wir auch vielfach, wie selbst der Autor hdufig zuge-
ben muss, gar nichts wissen. Meines Erachtens hétten die Ausfithrungen zur Zeit vor den
klassischen antiken Kulturen kriftig gekiirzt werden kdnnen, zugunsten einer breiteren
Darstellung der Moderne, wann immer man diese auch beginnen lassen will.

Der Inhalt des Werkes von Jorg Schmidt umfasst nicht das zentrale Spektrum der
SZRKG. Wenn man aber Alltagskultur — warum nicht? — zur Kulturgeschichte rechnet, so
ist das vorliegende Buch, trotz einigen Méngeln, einer der wichtigsten, ja unverzichtbaren
Beitrdge dazu. Dem Autor ist daflir grosser Dank geschuldet.

Ursellen/Bern Peter Hersche

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



468 Rezensionen — Comptes rendus

Philipp Blom, Die Unterwerfung. Anfang und Ende der menschlichen Herrschaft iiber die
Natur, Miinchen, Hanser, 2022, 368 S., Abb., ISBN 978-3-446-27421-1.

Philipp Blom gehort gegenwiértig zweifellos zu den zahlreich publizierenden und viel ge-
lesenen Autoren. Seine Werke zieren die Bestsellerlisten und im NZZ-Magazin Geschichte
genoss er bis vor kurzem als Kolumnist Gastrecht. Seine Publikationen befassten sich vor
allem mit Krisenphdnomenen, zuletzt insbesondere in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts. Mit seinem neuesten Buch schlidgt er nun einen weiten Bogen zuriick. Das Thema
konnte aktueller nicht sein: Es geht um die Unterwerfung der Natur durch den Menschen
und ihren heute allen vor Augen liegenden katastrophalen Folgen: Gute Voraussetzungen
flir einen Bestseller.

Blom geht zunichst auf die Mythen der Alten Welt (Gilgamesch, Matriarchat, griechi-
sche Sagen usw.) ein. Zum Thema Unterwerfung muss natiirlich hier vieles spekulativ
bleiben. Man wird dem Autor aber wohl zustimmen kénnen, wenn er sagt, dass die in den
antiken Hochkulturen erfolgte Unterwerfung der Mehrheit der Bevolkerung unter eine
kleine herrschende Klasse, Grundlage auch der Naturbeherrschung gewesen sei. Deren
Anfédnge reichen ins Zweistromland zuriick und finden im Rémischen Reich eine Fortset-
zung. Der Verfasser muss natiirlich auch auf das bertihmte Bibelwort «Macht Euch die
Erde untertan» (Gen 1,28) eingehen, was wichtig ist, weil es von bibelgldubigen Protes-
tanten bis heute ernst genommen und auch praktiziert wird. Im Sauseschritt geht es dann
tiber die Kirchenviéter und die wichtige Station Francis Bacon recht direkt zur Aufkldrung,
die in aller Breite und gelegentlich auch etwas weit weg vom Hauptthema behandelt wird.
Alte religiose Vorstellungen wirkten gewandelt in ihr noch lange nach. Sie ist passférmig
zur damals mit der Industriellen Revolution beginnenden neue Stufe der Naturausbeutung
und -beherrschung. Blom weist aber stets auch auf kontrastierende Meinungen hin, etwa
bei Montaigne, Spinoza, Swift, Holbach, Alexander von Humboldt. Die Fortsetzung des
aufkldrerischen Denkens wird weiter bis hin zu Rassismus, Nationalismus und Imperialis-
mus verfolgt. Der Schlussteil miindet dann, nach einer zwar treffenden, gleichwohl aber
etwas bemiihten, weil schon zu oft gemachten Aufzihlung aller 6kologischen Probleme
der Gegenwart, in eine (zu erwartende) Kritik der aufkldrerischen Fortschrittsidee. Blom
fordert demgegeniiber ein grundlegend anderes Verhéltnis zur Natur. Fiir die Umsetzung
bleibt er, aus verschiedenen Griinden, allerdings gleichwohl eher pessimistisch. Er hat gute
Griinde dazu, immerhin konnte man auf allerlei 6kologiebewusste Gegenstromungen hin-
weisen.

Es mag ja lehrreich sein, mit Blom den philosophischen Diskussionen der fortschrittli-
chen Geister seit Bacon und den Aufkldrern zuzuhdren. Eher wiinschte man sich allerdings,
er hatte, statt sich zuweilen in geistesgeschichtlichen Subtilitdten etwas zu verlieren, auch
die konkrete Geschichte unter dem Aspekt der Okologie ins Auge gefasst. Es ist nimlich
durchaus fraglich, ob die Handelsherren, Unternehmer, Erfinder, Kolonisatoren, Planta-
genbesitzer usw. jene Uberlegungen iiberhaupt jemals zu Kenntnis genommen haben —
vermutlich blieb ihnen bei ihrer rastlosen Tétigkeit gar keine Zeit dazu. Sie aber waren die
Téter, sie waren es, welche in der Praxis tagtéglich und weltweit ohne lange Bedenken die
Welt umkrempelten, die Natur ausbeuteten und uns das heutige 6kologische Schlamassel
hinterliessen. Den Weg von der Theorie zur Praxis nachzuzeichnen ist sicher immer eine
Crux der Historiographie. Vor allem ist Wirtschaftsgeschichte — und um die geht es hier
vor allem — keine spassige Angelegenheit: Man muss, wie weiland schon Werner Sombart,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 469

sperrige Quellen ausfindig machen, sich mit langen Zahlenreihen herumschlagen, ge-
schonte Biographien kritisch durchleuchten, fachsprachliche Kenntnisse mitbringen, tiber
technisches Verstdndnis und noch viel mehr verfiigen. Blom enthebt sich dieser Miihe:
Seine Darstellung ist fast reine Ideengeschichte, die Praxis des wirtschaftenden und in un-
serem Fall umweltzerstorenden Menschen interessiert ihn kaum. Nur die Sklaverei wird
einigermassen ausfiihrlich behandelt. Man kann, schon in den alten Kulturen, die Gérten
als erste Versuche der Naturbeherrschung sehen, Blom geht dann aber nur noch kurz auf
Versailles ein. Die Landwirtschaft wird im chronologischen Fortgang je ldnger je weniger
beachtet, obschon sie in zunehmenden Masse ein wesentlicher Faktor des heutigen Desas-
ters wurde. Die neuen, vor allem von den Niederlanden, England und Frankreich gepfleg-
ten Naturwissenschaften, die einen wichtigen «link» zur praktischen Anwendung bilden,
thematisiert Blom nicht. Auch die konfessionellen Unterschiede des Wirtschaftens sind
ihm nicht aufgefallen, im Gegensatz zu einigen Aufkldrern, als Vorldufer Max Webers.
Grundlegende Weichenstellungen der Wirtschaftsgeschichte werden bestenfalls en passant
erwihnt. Diese Vernachlédssigung hat ihre Griinde.

Auf den ersten Blick hat man bei der Lektiire des Werks den Eindruck, man habe es bei
Blom mit einem vielseitig interessierten, belesenen Autor mit weitem Blick und der Fa-
higkeit transdisziplindren Denkens zu tun. Dann macht einen aber das sehr liickenhafte
Literaturverzeichnis stutzig und man fragt sich, ob hier bloss Uninformiertheit oder be-
wusstes Verschweigen die Feder fiihrten. Dass in jenem praktisch die gesamte Literatur
zur Umweltgeschichte fehlt, {iberrascht zwar angesichts des ideengeschichtlichen Zugangs
nicht, so wenig wie die Absenz wirtschaftshistorischer Standardwerke. Zum Kapitel « Wa-
rum Europa?» (als kiinftige Beherrscherin der Welt, S. 127ff.) hat Michael Mitterauer unter
exakt diesem Buchtitel weitaus mehr kluge Gedanken als Blom gedussert. Ebenfalls unter
demselben Titel wie bei Blom hat vor einigen Jahren Wolfgang Reinhard in einem dick-
leibigen Werk eine Fiille von Informationen zur kolonialen Ausbeutung geboten. Dasselbe
gilt von dem umfassenden Buch von Jérg Schmidt, einem 6kologisch sensibilisierten Au-
tor, iber die Arbeit (vgl. unsere Besprechung in diesem Band). Zur 6kologischen Proble-
matik der modernen Landwirtschaft haben u.a. Giinter Rohrmoser, Rolf Peter Sieferle und
Frank Uekotter Grundlegendes geschrieben. Wer iiber die Rolle Chinas in der Weltge-
schichte schreibt, kommt m.E. nicht um das Werk von Kenneth Pomeranz herum. Das
«1950-er Syndrom» ist pionierhaft von Christian Pfister analysiert worden. Zum «Herr-
schaftsauftrag» von Gen 1,28 haben seinerzeit Lynn White und Carl Améry eine Diskus-
sion losgetreten; neuerdings haben Theologen wie Markus Vogt und Andreas Lienkamp
versucht, ihm die Zihne zu ziehen. Holistische Positionen, wie sie Blom im Schlussteil
offenbar naheliegen, haben schon friih in der neueren Okologiebewegung Klaus Michael
Meyer-Abich oder Autoren um die kritische Zeitschrift «Scheidewege» vertreten. Undso-
weiter.

Dem Fachhistoriker bietet infolgedessen das Buch von Philipp Blom nicht viel Neues,
denn so bequem kann man es sich einfach nicht mehr machen, vor allem dann nicht, wenn
man im Untertitel mit einem totalen Anspruch auftritt. Wenn der Buchtitel einschrinken-
der wire («Ideengeschichtliche Grundlagen der Unterwerfung...»), wiirden die hier gedus-
serten Einwénde dahin fallen. So wurde aber eine Chance vertan. Dem breiten Publikum
kann das Buch, mit den erwihnten Einschrinkungen, als erste Annéherung gleichwohl
empfohlen werden, weil Blom durchaus fliissig schreibt, was bei vielen Fachpublikationen
leider nicht der Fall ist. Gerade bei 6kologisch sensibilisierten Zeitgenossen macht sich

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



470 Rezensionen — Comptes rendus

ndmlich oftmals eine totale Geschichtsverdrossenheit bemerkbar: «man hat ja alles falsch
gemacht». Das ist nicht zielfithrend, fithrt hochstens dazu, das Rad nochmals zu erfinden.
Wer die Probleme der Gegenwart bewiltigen will, muss wissen, wie sie zustande gekom-
men sind. Diese Aufgabe erfiillt Blom wenigstens zum Teil.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Jon Mathieu, Mount sacred. Eine kurze Globalgeschichte der heiligen Berge seit 1500,
Wien/K6ln, Bohlau Verlag, 2023, 192 S. (et également traduction anglaise, Mount Sacred.
A Brief Global History of Holy Mountains Since 1500, Cambridge, The White Horse
Press), ISBN 978-3-2052-1702-2.

Un lieu commun affirme que les montagnes constituent pour chaque peuple le domaine
des dieux, ou en tout cas le moyen de communication avec eux. Le livre de Jon Mathieu
répond a ce propos avec des nuances et des mises en perspective, historiques et géogra-
phiques. Il analyse ainsi la perception de la sacralité des montagnes et ses divers change-
ments depuis le début de la modernité, dans les civilisations pourvues d’écriture (Asie et
Europe), et depuis le XIX¢ siécle chez les autres (Amérique, Afrique, Océanie).

Les deux premiers chapitres sont plus généraux. Ils commencent par une comparaison
originale, la profession de foi du concile de Trente, qui ignore presque complétement la
nature, et le récit de voyage contemporain du moine bouddhiste Pema Karpo, qui exalte la
Montagne du Pur Cristal (le Dakpa Sheri ou Tsari) au sud-est du Tibet. La religiosité de
I’Occident se montrerait donc plus anthropocentrique que celle de 1’Orient. L’Occident
sera amené a vénérer les montagnes par le biais d’éléments extérieurs a la religion, les
sciences de la nature et 1’alpinisme.

L’auteur toutefois ne se limite pas a comparer Alpes et Tibet. Sa vision se veut large,
ouverte sur la planéte enti¢re. Mais comme en méme temps il ne cherche pas a faire ceuvre
encyclopédique, la méthode est de présenter quelques montagnes, voire une seule pour
chaque continent, en faisant les élargissements nécessaires.

La premiére montagne traitée est le mont Kailash, a I’ouest du Tibet. Selon 1’expression
consacrée, c’est la montagne la plus sacrée du monde. L auteur montre que sa renommeée
est récente. Elle aurait commencé par une visite du Panchen Lama en I’année 1616, et elle
émerge surtout a partir du début du XX¢ si¢cle. L apport des commentateurs occidentaux
n’est pas étranger a cette célébrité. Méme les autorités coloniales en Inde ont favorisé le
pelerinage, car c¢’était une ressource économique et une possible influence de I’ Angleterre
sur le Tibet. Le Kailash confirme donc que la sacralité des montagnes a une histoire.

La deuxiéme montagne choisie est le Tai Shan, au cceur de la Chine. Le sommet fait
partie du systeme des Cinq Montagnes intégrées dans le cercle de protection symbolique
de ’Empire du Milieu. Le Tai Shan, qui ne culmine qu’a 1500 m, est connu pour ses
inscriptions rupestres. Il attirait aussi les dévots d’une divinité féminine, Bixia. Les auto-
rités chinoises dévaloriseront cet aspect. L auteur reprendra en conclusion de son ouvrage
la dimension du genre, en montrant que souvent les femmes ont ¢té négligées dans le
pélerinage aux montagnes sacrées (circumambulation inférieure comme au Tsari, ou inter-
diction totale comme au Fuji Yama ou dans la péninsule monastique du mont Athos).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 471

Le traitement du mont Paektu ou Paektusan, a la frontiére de la Mandchourie et de la
Corée du Nord, montre quant a lui les enjeux politiques d’une montagne sacrée, jusqu’a
aujourd’hui. Célébré en Chine par la dynastie Qing qui venait de Mandchourie, le Paektu
constitue pour la Corée le lieu d’origine de Tangun, le héros national. Les communistes de
la Corée du Nord y ont fait naitre également (& tort) Kim Jong-il, le pére du dirigeant actuel
du pays.

Les deux chapitres suivants abordent la sacralité¢ des montagnes européennes, en se foca-
lisant sur les Alpes et I'Italie. Il est clairement affirmé que les montagnes ont tardivement
intéressé 1’Eglise. Si la zone des alpages est concernée par la piété baroque. les hauts som-
mets ne sont munis de croix qu’au temps de I’alpinisme, soit & partir de la fin du XVIII®
siécle. Et il ne faudrait pas croire que I’Eglise avait peur de la montagne en raison des
sabbats supposés des sorcieres. Cette théorie reléve d’une vision romantique de la mon-
tagne. La sacralité des montagnes européennes fait également 1’objet de critiques, notam-
ment la présence des croix sommitales.

Avec les Black Hills au Dakota du Sud, nous partons en Amérique. Ce chapitre évoque
la rencontre et les tensions entre mentalité occidentale colonisatrice et monde spirituel des
natifs. La région est considérée comme sacrée par les Indiens. C’est précisément 1a, au
mont Rushmore, que Gutzon Borglum, membre du Ku-Klux-Klan, a sculpté sur les rochers
les portraits de quatre présidents des Etats-Unis. On ne pouvait trouver opposition plus
tranchée. Diverses réponses ont €té apportées: réplique identique par la taille d’une sculp-
ture monumentale du héros indien Crazy Horse, changement de toponymes, conciliation
des pratiques.

Le chapitre suivant consacré a deux volcans d’Afrique de I’Est montre aussi les défis
culturels, mais 1a il s’agit davantage de difficultés de compréhension que de persécution.
Les premiers explorateurs occidentaux ont été frappés par la masse imposante du Kili-
mandjaro et ont pensé que les indigénes le vénéraient comme un dieu. Cela n’était pas du
tout le cas. Une remarque similaire doit étre faite pour I’Ol Doinyo Lengai, que 1’on a traduit
par «la montagne de Dieu (ou des dieux)». Il revétait certes une valeur religieuse que n’avait
pas le Kilimandjaro, mais son importance était régionale et ce role n’a commencé chez les
Maasais qu’au début du XIXe si¢cle, a I'époque ou ils ont migré dans la contrée.

Situé au centre de I’ Australie, Uluru ou Ayers Rock culmine a 800 m. Moins ¢levé encore
que le Tai Shan en Chine, il est devenu mondialement connu. La célébrité ne dépend donc
pas de I’altitude. Depuis quelques décennies, les droits des aborigénes ont été valorisés a
son propos. La montagne a retrouvé son nom d’Uluru, et & partir de 2019 il est interdit de
la gravir, car elle est considérée comme sacrée. L auteur note que le combat pour retrouver
le caractere natif de la montagne n’est pas un simple combat entre blancs et aborigénes.
Les Australiens blancs revendiquent Uluru comme une marque d’«australitude», face aux
touristes étrangers réputés peu respectueux. On assiste ainsi a un changement de mentalité,
qui n’oppose plus occidentaux et peuples indigénes. Une telle remarque amene au dernier
chapitre du livre, conclusif et prospectif.

Comme déja indiqué, I’auteur a choisi, pour la plus grande partie de son livre, la descrip-
tion de certains lieux plutdt qu’une enquéte statistique. La place manquait pour évoquer,
par exemple, une montagne du monde musulman ou d’Amérique latine. Cependant, ces
lieux sont suffisamment typés pour permettre une certaine généralisation. Dans ses con-
clusions, ou I’on trouve différentes remarques sur I'importance du recul historique, la d¢-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



472 Rezensionen — Comptes rendus

valorisation des femmes, les articulations entre tourisme et pélerinage etc., nous re-
tiendrons ses réflexions pertinentes autour de la nature et de la culture. L’opposition oc-
cidentale des deux termes est récente. Jusqu’au XIX€ si¢cle, on utilisait le terme de nature,
pour désigner en gros la création, et c’est seulement a partir du XIX¢ siécle qu’on a parlé
de culture, une variante du mot civilisation, pour I’opposer a la nature et aux peuples qui
en dépendaient. Depuis la fin de 1’ére coloniale, les deux termes ont continué leur compag-
nonnage, mais dans un esprit différent, puisque les peuples proches de la nature (c’est-a-
dire non occidentaux) et leur modes de vie sont désormais considérés comme porteurs d’un
développement humain plus respectueux de I’environnement. L’ histoire ne s’arréte pas la
cependant car aujourd’hui, du discours sur la protection de I’environnement, on est passé
a la protection du climat. Bref, comme 1’explique I’auteur, du terrestre, on est passé a I’at-
mosphérique. Les montagnes, elles, méme si elles sont élevées, appartiennent a la terre et
non a I’atmosphére. Insistera-t-on autant sur leur caractére sacré? L’avenir nous le dira.

Grolley/Fribourg Jacques Rime

Oliver Diirr, Transhumanismus — Traum oder Alptraum? Freiburg i. Br., Herder, 2023,
208 S., ISBN 978-3-451-39753-0.

Das Buch von Oliver Diirr Transhumanismus — Traum oder Alptraum? beschiftigt sich,
wie es der Titel zu erkennen gibt, kritisch mit dem Transhumanismus und ob ein solcher
wiinschenswert ist. Transhumanismus bezeichnet «eine globale, aber uneinheitliche Be-
wegung, die den Menschen und sein Leben mithilfe von Wissenschaft, Medizin und Tech-
nik strategisch «verbessern» will» (40). Transhumanismus in diesem allgemeinen Sinn ist
zu unterscheiden von der Frage nach der Technik als solche: «Eine Kritik des Transhuma-
nismus ist nicht gleichbedeutend mit einer Ablehnung von Wissenschaft, Medizin und
Technik, sondern zunédchst einmal nur von ihrer transhumanistischen Interpretation» (19).
Das Buch stellt Transhumanismus als Lebensform und nicht die Technik als solche in
Frage. Die Hauptfrage des Buches ist: «[Wie] ldsst sich die Technik so in unser Leben
integrieren, dass sie uns die Welt in ihrer Vielschichtigkeit erschlieit, Resonanzen weckt
und die Gestaltung derjenigen Zukunft erlaubt, die wir auch wirklich wollen?» (17f; 159).

Das eigentliche Problem, das sich mit der Technik stellt, ist, dass wir nicht nur etwas mit
der Technik machen, sondern sie auch etwas mit uns macht (32). Der technische Blick ver-
andert die Wahrnehmung der Realitét (27) und diese Wahrnehmung ist somit eine «Lebens-
form, weil sie ganz praktisch unser Leben formt» (35). Daher ist die grundsitzliche Kritik an
einem Transhumanismus: «Auch beste Absichten und der Wille, stets das Gute zu schaffen,
reichen hinsichtlich der realen gesellschaftlichen Verhéltnisse nicht aus, um die Welt auch
wirklich zu verbessern. Denn relevant ist nicht nur, was wir als Gesellschaften Gutes bewir-
ken wollen, sondern, unter welchen Bedingungen wir dieses Gute auch verwirklichen kon-
nen» (23). Die Frage ist, ob der Transhumanismus halten kann, was er verspricht. In seinem
Buch will Diirr zeigen, wie der Transhumanismus keine befriedigenden Antworten geben
kann und schlégt eine christliche Techniktheologie als Alternative vor (18).

Nach einer ldngeren Einleitung folgen einige Definitionen (40—67). Es ist ein biologi-
scher Transhumanismus von einem postbiologischen zu unterscheiden (40; 109). Dem bio-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 473

logischen Transhumanismus geht es um die Transformation des Menschen (57f); dem post-
biologischen geht es um die Transzendierung des Menschen (59f). Wihrend also ersterer
den Menschen verbessern will, versucht zweiterer den Menschen zu iiberwinden und wird
daher auch Posthumanismus genannt. Diese stark vereinfachte Darstellung dient dazu, die
grofBe Vielfalt verschiedener transhumanistischer Ansichten (42f) in zwei Grundstromun-
gen einzuteilen. Trotzdem betont Diirr, es ginge in allen Varianten des Transhumanismus
letztlich um Autonomie und um morphologische Freiheit (51): Natur wird als reine Ge-
staltungsmasse betrachtet (53).

Im zweiten Kapitel stellt Diirr die Frage nach den Schattenseiten der Verbesserung des
Menschen, der Menschenzucht (68—108). Normalitdt wird Gegenstand verbessernder Ein-
griffe (68): Die Welt, wie sie vorgefunden wird, ist zur Verbesserung da. Die Geschichte
der Menschenzucht (Eugenik) wird explizit untersucht (86-96). Es geht um die Steuerung
der Evolution des Menschen durch den Menschen, d.h. um dessen Verbesserung (89).
Klassischerweise bedeutet Verbesserung: hohere Intelligenz, bessere korperliche Konsti-
tution, Schonheit und rassische Reinheit. Insofern macht die Geschichte der Eugenik deut-
lich, «dass die Vorstellung vom <objektiven Wissen» einer (wertneutralen Wissenschaft)
eine neuzeitlich-moderne Illusion ist» (90). Es zeigt sich immer wieder: «Das Phdnomen
«Mensch> wird [...] in seine Einzelteile zerlegt und vollsténdig auf biologische Theorien,
Modelle und Tatsachen (wie z.B. auf seine Gene) reduzierty (95).

Der heutige Transhumanismus grenzt sich von der klassischen Eugenik ab und schldgt
ein liberales Programm individueller Selbstverbesserung vor — eine liberale Eugenik (70;
96-102). Dabei gibt es jedoch ein Problem, dem sich jeder Transhumanismus nicht entzie-
hen kann: Die Tendenz, Lebensqualitiit und Lebenswertigkeit zu verrechnen, steht im Wi-
derspruch mit der Menschenwiirde (102). Denn wenn Lebenswert durch Kriterien festge-
legt und «Normalitéit» als defizitér bewertet wird, fehlt die Menschenwiirde, weil Wiirde
und Lebenswert des Menschen nur in der Zukunft vorhanden sind, nicht aber zum Zeit-
punkt der Verbesserung (102-108).

In einem dritten Kapitel beschiftigt sich Diirr mit Computeranthropologie (109-158).
In einer solchen sind Personen letztlich nichts anderes als Informationsverarbeitungspro-
zesse (127). Ein wichtiges Stichwort ist «Mind-Uploading» (112f). Das Muster des Hirns
ist Information und diese kann digitalisiert und in einen Computer hochgeladen werden.
Diese Ansicht setzt voraus, dass Denken und Fiihlen die Summe physikalischer Prozesse
sind (115). Diirr kritisiert diese Vorstellung und weist darauf hin, dass Personen von phy-
sikalischen Vorgéngen zu unterscheiden sind: Nur Personen kénnen Dingen Bedeutung
geben, d.h. Information deuten oder diese weitergeben, d.h. jemand anderen informieren
(116). Ein Stein, der auf einen andern fillt, informiert diesen nicht (117). Der zentralste
Schwachpunkt der Idee vom «Mind-Uploading» ist aber: «Im Versuch, «mich» vor dem
Untergang zu retten [durch Hochladen meines Hirnmusters], ginge dabei genau das verlo-
ren, was mich zu (mir» macht» (125). Angenommen, ich kénnte mich digitalisieren und in
einen Computer hochladen, kénnten damit auch unzéhlige Kopien von mir gemacht wer-
den. Die Frage wire dann: Welche dieser Kopien bin schlussendlich ich?

Als letztes Kapitel folgen Voriiberlegungen zu einer Techniktheologie als christliche
Antwort auf die Probleme des Transhumanismus (159-174). Die Transhumanisten wollen
Individualitit, konnen diese aber nicht gewéhren. Denn in einem materialistischen, funk-
tionalistischen und evolutionistischen Weltbild sind individuelle Menschen bedeutungslos,
weil Moral, Wiirde, Freiheit, etc. auf leblose Prozesse reduziert werden (161). Ein zweiter

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



474 Rezensionen — Comptes rendus

Selbstwiderspruch entsteht, wenn Menschen umprogrammiert werden kénnen. Denn dies
bedeutet letztlich: Die Wenigen programmieren die Vielen (163). Der dritte Selbstwider-
spruch betrifft die Technik als Heilsbringerin: Denn Technik macht abhingig von der
Technik (164). Insofern hat der Transhumanismus als Lebensform keine Lésung, sondern
«vielmehr sind seine <Losungen» Teil des Problems» (165). Er produziert, was er iberwin-
den will: Seine versprochene Freiheit fithrt in selbsterschaffene Abhiéingigkeiten.

Dagegen rechnet der christliche Glaube damit, «dass der Mensch nie alles berechnen
und beherrschen kann — und das auch nicht muss» (166). Denn wo Personen, Wiirde und
Freiheit sind, kann Zukunft nicht determiniert werden (167). Sollen also Freiheit, Wiirde,
etc. nicht verloren gehen, so darf Technik nicht das Heilmittel sein. Diirrs Alternative ist
der christliche Glaube an die Auferstehung Jesu Christi als Rettung des Endlichen (168f).
In diese Hoffnung ist Technik einbezogen, die ihren Beitrag dazu leisten muss, aber eben
nicht die Losung selbst ist (169ff). Techniktheologie ist daher der Weg, der zwischen einer
biokonservativen Technikkritik und einer naiven Technikeuphorie hindurchgeht: «Die
Techniktheologie fragt im Lichte des christlichen Glaubens nach dem Zukunftspotential
von Mensch und Technik. Sie verbindet dabei ein aufgeklirtes Technikverstdndnis und ein
realistisches Menschenbild» (173).

Diirrs Buch tiber Transhumanismus fithrt gut und fair in die Debatte rund um den
Transhumanismus ein und vermag es, zum Denken anzuregen. Die groBe Stéirke des Bu-
ches besteht darin, innere Widerspriiche des Transhumanismus aufzuzeigen, die selbst
Transhumanisten nach ihren eigenen Voraussetzungen nicht akzeptieren wollen kdnnen.
Die Frage ist aber, ob die christliche Alternative dieses Buches ausreicht, um eine alterna-
tive Lebensform vorzuschlagen. Es stellt sich daher die Frage, ob dieses Buch einen zwei-
ten Teil fordert: Techniktheologie — Aberglaube oder Hoffnung der Welt?

Freiburg im Uchtland Dario Colombo

Martin Kirschner/Isabelle Stauffer/Alexis Fritz (Hg.), unter Mitarbeit von Nadin Burk-
hardt und Thomas Pittrof, Transformationen in Zeiten religiéser und gesellschaftlicher
Umbriiche. Dieselbe Welt und doch alles anders, Baden-Baden, Nomos, 2022, 424 S.,
ISBN 978-3-8487-8496-7.

Die Wendeltreppe des ehemaligen Kartduserklosters in Padua ist nicht nur das Erken-
nungszeichen des 2019 an der Katholischen Universitdt Eichstitt-Ingolstadt gegriindeten
Zentrums Religion, Kirche, Gesellschaft im Wandel, sondern auch der Reihe von interdis-
ziplindr angelegten Veroffentlichungen, deren zwei erste Bénde letztes Jahr erschienen
sind. Die spiralformige Konstruktion des real existierenden Bauwerks evoziert historische,
symbolische und &sthetische Konnotationen, erzwingt Bewegung und den stéindigen Blick-
wechsel, verspricht aber keinen zufriedenstellenden Gesamtiiberblick. Somit versinnbild-
licht sie die Perspektive, die den Herausgebern vorschwebt. Sie schlieBen sich den Ansiit-
zen von Charles Taylor und den laufenden Diskussionen tiber die Riickbesinnung auf die
priagenden religiosen Traditionen (Leppin, Schilling, Maurer) an, indem sie die Re-lektiire
von {iberlieferten GroBerzidhlungen vor dem Hintergrund der Modernisierungs- und Diffe-
renzierungsprozesse unternehmen, die durch die entscheidenden Wenden des Zweiten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 475

Weltkrieges und der Ereignisse um 1989/90 in Europa eingeleitet wurden und fiir das Ge-
fiihl der Diskontinuitdt sorgen, das angesichts der Corona-Krise und des russischen An-
griffs auf die Ukraine eine zusitzliche Bestitigung und Relevanz bekommit.

Der vorwiegend sikular-postmodernen, digitalen, européischen Wirklichkeit, die inzwi-
schen auch durch die Migration stark geprégt ist, setzen sie weder einen normativen Ent-
wurf entgegen noch suchen sie die Eigenstidndigkeit des katholischen Subsystems in der
Pluralitdt der Auffassungen zu betonen. Vielmehr ist ihnen daran gelegen, sich von den
linearen, fortschrittsoptimistischen, teleologisch anmutenden Entwicklungskonzepten ab-
zusetzen und die Aufmerksamkeit auf die Kontinuititen zu richten, die innerhalb der sich
vollziehenden gesellschaftlichen Transformationsprozesse eigene Dynamiken aufweisen.
In den Vordergrund tritt das Performative als Beschreibungskategorie, die erlaubt, die
etablierten Begriffe und weltanschaulichen Haltungen von ihrer ideologischen Last zu be-
freien und sie als dialogisch und wandlungsfihig zu definieren.

Die Offenheit als analytisches Paradigma fithrt auch zur Neubestimmung der Transforma-
tion selbst, die als Lernprozess aufgefasst wird und sich unabhingig von jeglicher Steuerung
vollzieht. An Bedeutung gewinnt in diesem Zusammenhang ihre Komplexitit, flir die der
Mensch sensibilisiert werden sollte, um ein «relationales Wirklichkeitsverstindnis» zu errin-
gen, das auch die Revision der anthropozentrischen Perspektive mit einbezieht. Es ist vom
sozialen und symbolischen Bezugsfeld abhéngig und als eine dynamische Grofe gedacht, die
das weitere Wachstum ermdglicht. Deswegen miissen die biographischen, kontextuellen und
kulturellen Erinnerungsressourcen in die moderne Alltéglichkeit sténdig {ibersetzt werden.

Die Transformationen enthiillen ihre rhizomatische Struktur, weisen Parallelen und Riick-
génge aufund lassen sich nicht ausschlielich in soziologischen Kategorien erfassen. Ebenso
eine wichtige Rolle spielen Spiritualitit, Rituale und narrative Formen, die die religiosen Phé-
nomene einerseits von ihren raum-zeitlichen Zuordnungen und Machtanspriichen loslosen,
andererseits aber auch bewahren und zum Vorschein kommen lassen. Die narrative Neuin-
szenierung des Heilgeschehens wird hier zum Beispiel als Disposition verstanden, die kate-
goriale Welt auler Kraft zu setzen und eine alternative, potentiell-positive Erzihlung gegen-
tiber dem ununterbrochenen Kreislauf der Geschichten (Calvino, Borges) zu schaffen.

Die Verschmelzung von diversen Traditionen ermdglicht neue Erfahrungen, erfolgt je-
doch mit unterschiedlicher Intensitét, schafft zeitliche Querverbindungen und ldsst ver-
schiedene Phdnomene in ein Konkurrenzverhiltnis treten. Die Begegnung der christlichen
Welt mit der antiken Literatur schuf den Raum fiir den verinnerlichten Glauben. In der
Reformationszeit diente sie u.a. der konfessionellen Abgrenzung. Die Wandlungen in der
Liturgie trugen nicht nur zur Entstehung neuer Glaubenspraktiken, sondern prigten auch
in der nachtridentinischen Zeit die duferen Bilder der Reinheit ohne Gebrechen und kom-
plexe Formen in der Architektur und Kunst. In der Sattelzeit kehrt die antike Vorstellungs-
welt bei Eichendorff als sinnliche Verlockung, die mit Hilfe der Dichtung iberwunden
werden muss, und bei Heine als Teil der christlich geprigten Sprache und Bildlichkeit, die
die Leidenschaft pervertiert und den Anbruch der Moderne ankiindigt, wieder. Diese un-
terschiedlichen Zuginge zur Tradition schaffen neue Interpretations- und Transformati-
onsmoglichkeiten, miinden aber ein Jahrhundert spéter in die apokalyptische Stimmung,
die in den Gedichten von Stefan George deutlich zum Vorschein kommt und den Gedanken
tiber die Verluste infolge der Transformationsprozesse auf den Plan ruft, die auch heutzu-
tage Gefahren im sozial-politischen Bereich generieren kénnen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



476 Rezensionen — Comptes rendus

Dartiber hinaus wird in dem Band das Problem der zeitgemifen Darstellbarkeit von Dis-
kontinuititen thematisiert, die als Begleiterscheinung jeglicher Transformation anzusehen
sind. Erste tiberzeugende Versuche werden in der bildenden Kunst von Georg Grosz oder in
der Literatur von Stefan Zweig geliefert. Beide arbeiten mit der Kategorie der Zeitlosigkeit,
um den bedrohlichen «langen Linien der Transformation» Gestalt zu geben. Eine andere
Moglichkeit, Transformationen sichtbar zu machen, bietet der Loop, der v.a. in McGuires
«Here. Graphic Novel» performativ die Gleichzeitigkeit von diversen Elementen schafft, die
traditionellen kontinuierlichen Schemata aufhebt und die synésthetische Wahrnehmung des
Empfingers anspricht. Das Imaginére, das auf diese Weise angesichts des Unerkldrbaren
oder Gewohnten heraufbeschworen wird, kann zum ausschlaggebenden Moment der Trans-
formation werden und einen Beitrag zu den laufenden Debatten wie Black lives matter, #me-
too, Klimawandel oder die Auseinandersetzung mit der kolonialen Vergangenheit leisten. In
der Installation von Charles Moser 9 —4 — 1. Out of Aftrica, Odyssey 2021, die mehrschichtige
Konnotationen 6ffnet, werden zum Beispiel «schlagartig die Vorstellungen von Herkunft,
Abkunft und Ethnie zu einer neuen Auslegung transformierty. Viele lange Zeit religios be-
setzte und aus dem kollektiven Gedéchtnis verdringte Phinomene, etwa das Heilige, werden
in die moderne Form des Romans transformiert, wie in Sybille Lewitscharoffs « Apostoloff»
und Monique Schwitters’ «Eins im Andern».

Die Transformationsprozesse sind auch eine Herausforderung flir die moderne religiose
Institution, die entsprechend der im Sammelband vorherrschenden Perspektive kein Modell
fiir die sozialpolitischen Strukturen sein darf, sondern in das «Sprachspiel der 6ffentlichen
Normenbildungy tibertragen werden muss. Diese Haltung ist auch in der an einigen Stellen
angefuhrten Enzyklika «Laudato si’» présent, die als die vorrangige Aufgabe der Theologie
betrachtet, «mit Diskontinuitéten in den Krisen und erlebten Situationen umgehen zu lernen
und keine Kontinuitéten in den Verdnderungen mehr anzunehmen». Sie bahnt den Blick {iber
das Lokale zum Globalen und Multikulturellen hin, das selbst in der unmittelbaren Umge-
bung auch die Rolle der Kirchen wandelt. Sie sollen — dhnlich wie die ganze Gesellschaft —
den bestehenden, hegemonial ausgerichteten Narrativen alternative Erzidhlungen entgegen-
setzen und die Einrichtungen zu offenen Akteurnetzwerken umgestalten, damit sie zu keinen
kirchlichen Kontrollinstrumenten, sondern Instrumenten der Begegnung werden.

Die in diesem durchaus lesenswerten Band gesammelten Beitréige sind nicht nur auf die
Aufdeckung der palimpsestdsen Struktur der Kulturtexte angelegt, die auf intertextuelle
Verbindungen mit den vergessenen, iiberlieferten Mustern hinweisen. Vielmehr werden
sie als Elemente présentiert, die neu gelesen und mit den modernen Haltungen und Formen
in den Dialog treten miissen.

Lublin Marek Jakubdw
Peter Hersche, Katholizismus — immer schon nachhaltiger? Eine historische Spurensu-
che, Miinchen, oekonom, 2023, 124 S., ISBN 978-3-98726-021-6.

Unsere gegenwirtige Lebensweise richtet uns und unsere Erde zugrunde. Mit dem Katho-
lizismus wire das nicht passiert. Eine arrogante These? Die jedenfalls mutet uns Peter

Hersche zu, Altmeister einer Konfessionsforschung, die nicht in der Frithen Neuzeit endet,
und ein Historiker, dem man nun wirklich Detailkenntnis, wissenschaftliche Akribie und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 477

bescheidenes Auftreten attestieren muss. In einem handlichen Béndchen hat er seine irri-
tierenden Uberlegungen entwickelt, unter Riickgriff auf sein bedeutendes, viel zu wenig
gelesenes Opus magnum «Musse und Verschwendung» {iber den Barockkatholizismus
(2006, eine hintergriindige Abrechnung mit Max Webers Deutung der protestantischen
Ethik als Ausbund von «Arbeit und Askese»), sowie auf eine weitere Monographie {iber
«Max Weber, die Okologie und den Katholizismus» (2021). Er bietet damit Uberlegungen
zur noch kaum geleisteten konfessionellen Umweltforschung.

Dass der Protestantismus die §kologische Problemfraktion ist, leitet H. unter anderem
aus dessen Rolle in der Industrialisierung und der wirtschaftlichen Expansion her. Diese
storen oder ruinieren das dkologische Gleichgewicht insbesondere seit dem 19. Jahrhun-
dert — eine unumstrittene Einsicht. Die katholische Welt setzte andere Schwerpunkte, etwa
in der Hochschdtzung der Agrarkultur und des Handwerklichen. In dieser Welt war an
vielen Stellen «die Okonomie ... der Okologie nachgeordnet» (33); als Ziel der «barocken
Wirtschafty sieht H. nicht den kurzfristigen Gewinn, sondern den langfristigen Ertrag (82).
Ein Element war die Kreislaufwirtschaft, deren Umweltbelastung langfristig minimal oder
neutral war.

H. kennt natiirlich ein methodisches Zentralproblem in aller Schérfe: Sind diese spezifi-
schen Entwicklungen tiberhaupt konfessionell bedingt? Alternativ kann die regionale Lage
und damit das Klima ein entscheidender Faktor sein. Der h6here Energiebedarf in Nord-
europa etwa und die damit zusammenhéngende Ausbeutung der klimaschédlichen Kohle
waren eben auch Folgen der niedrigeren Temperaturen. Aber solche Erkldrungen sind klas-
sisch reduktiv. H. schldgt hingegen vor, etwa den Glauben an das Eingreifen hoherer
Michte wie der Heiligen im katholischen Europa strukturell mit der starken Rolle von
Versicherungen im protestantischen Europa (England, Niederlande) zu vergleichen. Die
einen beteten, die anderen kalkulierten Risikoprimien — mangels anrufbarer Heiliger.
Diese Versicherungswelt war wiederum ein Turbo fiir Handel und Industrialisierung und
damit fiir 6kologische Probleme. Die Folgen der Risikodkonomie fiir die Menschen waren
hochst ambivalent: Der Preis fiir mehr Giter und hoheres liquides Einkommen lautete
auch: mehr Arbeit, hhere Selbstausbeutung. H. rechnet aus, dass demgegentiber in katho-
lischen Gebieten durch Feiertage plus Sonntage ein Drittel des Jahres arbeitsfrei war.

Nun zur brisanten Gegenwartsfrage: Wie sdhe denn ein alternatives Zeitalter auf einer
katholischen Matrix aus? Ein erstes wissenschaftshistorisches Problem griindet in der tra-
ditionellen Bewertung dieser katholisch-protestantischen Differenz, die meist von protes-
tantischen Historikern (mit oft mangelnden Kenntnisse der katholischen Welt) stammt: In-
dustrialisierung, Intensivierung des Handels, Risikoerhdhung durch Risikomanagement,
Ertragsvervielfachung auf dem Acker gehalten als Fortschritt, die protestantische Ethik als
Zukunft. Diese Gleichung ist uns heute auf die Fiisse gefallen, das muss man nicht gross
erldutern. Die 6kologischen Probleme sind durch genau diese Praktiken verursacht oder
verschirft worden. Das zweite Problem liegt in der verfithrerischen Antwort, dass man in
diese katholische Welt zuriickmiisse. Aber die ist untergegangen und nicht wiederherstell-
bar, ohne Armut und Hunger zu produzieren.

Die Folgerungen, die man aus H.s Uberlegungen ziechen kann, sind komplizierter. Auf
der Oberfldche: Es gibt Modelle, die fiir den Menschen mit weniger Selbstausbeutung und
Disziplinierung funktionieren und die Natur im Gleichgewicht halten, beispielsweise —
ganz konkret und altbacken klingend — eben das Modell der Kreislaufwirtschaft, die im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



478 Rezensionen — Comptes rendus

katholischen Mentalitdtshaushalt tiefer verankert war und heute eine der wichtigsten For-
derungen einer 6kologisch verantworteten Wirtschaftsfithrung ist. Dahinter nun liegt eine
tiefengrammatikalische Konfessionsdifferenz, mit der man H. an einem Punkt weiterden-
ken konnte: Protestantische Traditionen sind in der Regel stédrker individualistisch und im
liberalen Protestantismus anthropozentrisch ausgerichtet. Demgegentiiber ist die katholi-
sche Theologie stirker gemeinschaftsbezogen, «ekklesiologisch», und bezieht die L.ebens-
bedingungen der Gemeinschaft, namentlich die Natur, stirker ein. Wenn man an diesem
Punkt noch tiefer bohrt, st63t man auf eine Theologie, in der die Welt (die «Schipfungy)
einen Platz als Ort moglicher Offenbarung Gottes besitzt, wohingegen das (monopoli-
sierte) Schriftprinzip in der protestantischen Theologie diese Deutungsoption weitgehend
verbaut. Die katholische Matrix konnte die nichtmenschliche Welt leichter als Akteur ei-
genen Rechts respektieren, wie es Bruno Latour — praktizierender Katholik — mit seiner
Theorie der Aktanten vorschlug. Eine so orientierte Theologie konnte das Verhéltnis von
Mensch und Okosystem einer Umweltvertriglichkeitspriifung unterziehen, mit dem Ziel,
das Anthropozén mit einer 6kologisch verantwortbaren Anthropozentrik zu gestalten.

Freiburg im Uchtland Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



	Rezensionen = Comptes rendus

