
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 117 (2023)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus

I. Alte Geschichte:
Raum und Materialität des Sakralen

Florian Wekenmann, Die Dämonen bei Augustinus und die antike Dämonologie, Paderborn,

Brill/Schoeningh, 2023. 616 S„ ISBN 978-3-5067-0843-4.

Eine ausführliche Monografie über die Dämonen bei Augustin war lange Desiderat der
Forschung. Die Erkenntnisse bisher wurden dazu allenfalls in einschlägigen Lexika
versammelt. Warum aber das Interesse an diesem Thema bisher ausgeblieben ist, lässt sich
aufgrund der zahlreichen Stellen, an denen Augustin über die Dämonen spricht, schlichtweg

nicht begreifen. Dieser Leerstelle leistet Florian Wekenmann mit seiner Studie Die
Dämonen bei Augustinus und die antike Dämonologie Abhilfe.

Tatsächlich nimmt die im Titel versprochene Darstellung der antiken Dämonologie vor
Augustin einen großen Raum ein. Von Homer bis zur Märtyrerliteratur werden nur wenige
Abstriche gemacht. Mehr als die Hälfte der ganzen Studie nimmt diese Auseinandersetzung

in Anspruch. Das ist allerdings nicht nur wichtig für die historische Einordnung von
Augustins Dämonologie. Vielmehr ist es ein Charakteristikum von Augustins Rede über
die Dämonen, dass er sich fast nirgends auf vorherige Autoren bezieht, deren Ansätze für
eine christliche Dämonologie er bedient. Allenfalls zitiert werden pagane Autoren, denen

Augustin nur umso größeren Platz verschafft, um sie entsprechend ausführlich zu widerlegen.

Florian Wekenmann sieht darin, dass Augustin seine Anleihen von anderen sowohl
christlichen als auch paganen Autoren eskamotiert, ein Indiz dafür, dass eine christliche
Dämonologie zu Augustins Lebzeiten in gewisser Weise schon Allgemeingut geworden
ist und nicht weiter erklärt zu werden brauchte. Das ist eine Entwicklung, die bei den

altchristlichen Apologeten angefangen hat und auf die Augustin nun einfach zurückgreifen
kann.

Ferner werden durch diesen breiten historischen Kontext, der immerhin mehr als ein
Jahrtausend umfasst, auch die Unterschiede zu antik-paganen Dämonenvorstellungen
deutlich, die christliche Autoren nicht müde werden zu betonen. So kann etwa der größte
Unterschied wohl darin liegen, dass Dämonen bei einem Philosophen wie Piaton noch
keinesfalls eine systematisch ausgereifte Stellung im Kosmos einnehmen, während ihr Profil
im Christentum schon scharf umgrenzt und negativ akzentuiert wird. Wie genau es dazu

allerdings kommen konnte - diese Erklärung bleibt uns auch die hier vorliegende Studie
schuldig. Sie bietet nur einen Aufriss derjenigen Texte, die vor Augustin die Dämonen
behandelt haben, unterstreicht die darin offen zutage tretenden Unterschiede, geht aber
nicht auf mögliche Erklärungsansätze für eine etwaige Entwicklung im Denken um die
Dämonen ein.

Aufgegriffen wird allerdings eine für die christliche Wende in der Dämonologie sehr

wichtige Debatte. Nämlich die griechische Übersetzung des Alten Testaments. Erst über
diesen Interpretationsschritt findet dasselbe Wort, das auch Piaton im Munde führte,
Eingang in die Heilige Schrift. Ein hebräisches Äquivalent für den griechischen Dämon gibt
es nicht. Entsprechend vage sind die Stellen, an denen er eingeführt wird. Umso wichtiger
aber werden dann diese Bibelstellen für Augustin. Neben den griechischen Zutaten des

Neuen Testaments freut er sich immer wieder, auch die einschlägigen Stellen aus dem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



402 Rezensionen - Comptes rendus

Alten Testament zur Untermauerung seiner Beweisführung einzufangen. Als das wohl
folgenreichste Beispiel sei hier nur Ps 95 LXX (96), 5 genannt: «Denn alle Götter der Paganen
sind Dämonen.» Solche und ähnliche Stellen ersetzen bei Augustin das, was bei anderen
die Anknüpfung an eine Lehrtradition darstellt. Statt dass er die Autoren vor ihm zitiert,
die über die Dämonen geschrieben haben, beruft er sich lieber auf die Autorität schlechthin

- die Heilige Schrift.
Natürlich gibt es kein eigenständiges Werk von Augustin über die Dämonen. An diesen

Status reicht nicht einmal die von Wekenmann ausfuhrlich besprochene Schrift de diuina-
tione daemonum heran. Und so gestaltet sich die Suche nach entsprechenden Stellen bei

Augustin auch als eine sehr langwierige, die durch sehr viele Predigten, Briefe und
Gelegenheitsschriften führt. Das zeigt aber auch einen sehr wichtigen Umstand an. Nämlich,
dass es bei Augustin noch keinesfalls so etwas wie eine stringente Dämonologie gegeben
hat. Würde man ihm das heute vorsetzen, dann wüsste Augustin wahrscheinlich gar nicht,
was damit gemeint sein soll. Sich das vor Augen zu fuhren, würde vielleicht helfen, diesen

Fleckerlteppich auch von einer anderen Seite zu sehen. Was Wekenmann nicht anmerkt,
ist, dass der Begriff «Dämonologie» tatsächlich erst so spät als bis ins 16. Jahrhundert
reicht. King James I. legt uns mit seiner Dcemonology eine Kostprobe davon vor.

Insofern kommt es auch einem Glückspiel gleich, wenn man die Dämonologie von
Augustin in irgendeiner Weise systematisch verzeichnen wollte. Das wäre ein Einsatz ohne

Spieler. Und auf diesen Umstand weist vielleicht auch der Titel der Studie hin, wenn es

darin nur vorsichtig heißt: Die Dämonen bei Augustin. Und nicht: Die Dämonologie bei

Augustin. Die wird nur für die vorchristliche Entwicklung in Anspruch genommen.
Augustin zeigt an keiner Stelle Bemühungen darum, ein einheitliches Lehrgebäude um

die Dämonen herum zu zimmern. Tatsächlich ist er an diesen Figuren eher in einem
rhetorischen Sinn interessiert. Nämlich wenn es darum geht, die paganen Götter zu depotenzieren.

Ein einfacher Weg, den man hier einschlagen kann - da sind sich fast alle altchristlichen

Autoren einig-, besteht darin, sie als Dämonen zu überführen. Verweise auf
Bibelstellen gibt es hierfür en masse und argumentative Plausibilität lässt sich durch Scharfsinn,
an dem es den besprochenen Autoren bei weitem nicht mangelt, ebenfalls herstellen.

Augustin ist kein Revoluzzer in der Geschichte der Dämonologie. Er unterscheidet sich
nicht besonders stark von den Meinungen seiner patristischen und apologetischen Kollegen.

Tatsächlich hält er sich sogar bei schwierigeren Fragen lieber zurück. Was etwa die

Körperbeschaffenheit der Dämonen angeht, soll er seine Haltung mehrfach revidieren, um
schließlich ein paar Jahre vor seinem Ableben seine Ungewissheit in dieser Hinsicht offen
zu bekennen. Viel zu erwarten, könnte man meinen, sei da also nicht. Umso verwunderlicher

aber ist es dann, dass Augustin die Autorität schlechthin für spätere christiich-dämo-
nologische Konzepte abgibt. Solche Entwicklungen werden von Wekenmann in einem
angehängten Kapitel gegen Ende eingefügt. Wenn überhaupt für irgendetwas, dann ist diese
Geschichte ein Beweis für die Macht des blinden Vertrauens. Was wir zum Beispiel aus
der Popkultur nicht weniger kennen als aus frühneuzeitlichen Hexentraktaten, die Fülle an

Pakten, die mit dem Teufel und seinen Gewährsmännern, den Dämonen, geschlossen werden,

dieses juristisch abgeriegelte Verfahren geht zurück auf einige schwammige Stellen
bei Augustin, wo er vorsichtig von einer Art Pakt (quasi pacta) spricht, den die Menschen
mit den Dämonen (wohlgemerkt nicht mit dem Teufel) eingehen. Augustin hätte die
entsprechenden Stellen aus dem Hexenhammer nie vorhersehen können. Obwohl sie nahtlos
an ihm anknüpfen wollen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen ~ Comptes rendus 403

Es wäre interessant zu wissen, wie die Geschichte verlaufen wäre, wenn sich die christliche

Tradition anderer schwammiger Stellen bei Augustin bedient hätte, um sie dogmatisch

auszubauen. So etwa lässt sich in seinen Schriften die Auffassung finden, dass
zwischen Dämonen und Menschen ein eigenständiges Kommunikations- oder Zeichensystem
bestehe. Wie sich dann etwa Magie aus so einem privaten Code zwischen Dämon und

Magus herleiten ließe, daran wären bestimmt nicht wenige Denkerinnen und Denker
interessiert gewesen.

Solcherlei eher schwammige und schräge Fundstellen weiß Wekenmann auch neben den

sozusagen konventionellen Vorstellungen von Dämonen bei Augustin auszugraben. Was

man dieser Publikation auch vorwerfen möchte, ausgelassen hat sie nichts. Dafür war ja
auch das Spielfeld ein zu großes, als dass man diese Chance an sich hätte vorbeigehen
lassen. Viel eher könnte man noch ab und an Beschwerde über etwaige Wiederholungen
einreichen. Die sind zwar teilweise auch, so versichert zumindest der Autor, gewollt;
allerdings erübrigt es sich wohl spätestens ab dem vierzehnten Mal der Leserin nochmal aufs
Neue zu versichern, dass fur Piaton göttliche Gestalten, zu denen er die Dämonen zählt,
gut sind. Das ist zwar eine für die ganze Entwicklung der Dämonologie wichtige Tatsache
und an der man auch die besten Kontraste aufhängen kann; jedoch im Überfluss wird sie

dadurch auch nicht einleuchtender. Immerhin aber, und das ist mit dieser Publikation auch
klar geworden: keine Dämonologie bei Augustin ohne ihre pagane Vorentwicklung, ohne
ihre christliche Umwertung.

Bespickt wird dieser Gang von Homer bis Augustin und in die spätere Augustinrezeption
von zahlreichen Exkursen, die Hintergründe erläutern und gewisse Themen, an denen sich
manche antike Streitpunkte aufhängen, für heutige Leserinnen und Leser verständlicher
machen. Denn vieles ist da der Sache nach nicht aufAnhieb verständlich. Neben den vielen
Vorschüssen, die man als Leserin einem solchen Text gegenüber machen muss, sei vor
allem der genannt, dass Dämonen hier tatsächlich existieren. Und Florian Wekenmann
weiß sie sogar zu beziffern. Er gibt das Resultat einer Rechnung von Martin Borrhaus aus
dem 16. Jahrhundert wieder. Dieser hat knapp unter drei Billionen Dämonen zu verzeichnen.

Eine Zahl übrigens, die zu lang wäre, um sie hier auszuschreiben. Besser fährt man
da noch mit dem altbewährten Namen für Dämonen - nämlich Legion.

Wien Paul Schöinann

Angelika Berlejung u.a. (Hg.), Encyclopedia ofMaterial Culture in the Biblical World.
A New Biblisches Reallexikon, Tübingen, Mohr Siebeck, 2022, LXXIII, 617 S., ISBN 978-
3-1616-1431-6.

Die von Angelika Berlejung in Zusammenarbeit mit P. M. Michèle Daviau, Jens Kamiah
und Gunnar Lehmann und unter Beteiligung von annähernd 70 internationalen Experten
herausgegebene Encyclopedia ofMaterial Culture in the Biblical World (im Folgenden:
EBW) ist als vollständig aktualisierte Neufassung des Biblischen Reallexikons (im Folgenden:

BRI) von Kurt Galling (1. Aufl. 1937; 2. Aufl. 1977) konzipiert, ohne der Anlage und
Zielsetzung dieses inzwischen in mancher Hinsicht (v. a. durch das enorme Anwachsen
des archäologischen Befunds und die Weiterentwicklung der Methodik) überholten
Standardwerks in allen Punkten zu folgen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



404 Rezensionen - Comptes rendus

In einer knappen Einleitung zur Programmatik werden fünf leitende Grundsätze benannt

(vgl. XVII): Wie das BRL ist die EBW geographisch auf Palästina/die südliche Levante
fokussiert und bezieht die Nachbarregionen (Syrien, Libanon, Ägypten, Mesopotamien)
nur ausnahmsweise dann ein, wenn es sachlich gefordert ist. Der behandelte Zeitraum
erstreckt sich von der frühesten Bezeugung der jeweiligen Objekte/Themen (wenn möglich
im Neolithikum) bis zur hellenistisch-römischen Epoche mit einem Schwerpunkt auf der
Bronze- und Eisenzeit (einschließlich der Perserzeit). Die einzelnen Phänomene sollen dabei

nicht isoliert betrachtet, sondern in die geschichtliche Entwicklung der südlichen
Levante (Kultur, Wirtschaft, Technik, Kunst, Religion) eingeordnet werden. Bei der Erschließung

der materiellen Kultur werden archäologische, epigraphische und ikonographische
Quellen in ihrer chronologischen Abfolge herangezogen. Bei alledem beansprucht die
EBW, den aktuellen Forschungsstand abzubilden.

Das BRL war ausdrücklich als ein biblisches Handbuch angelegt und hatte Leser im
Blick, die sich «zu einer bestimmten Bibelstelle eine Anschauung verschaffen möchte[n]»
(vgl. Vorwort zur 1. Aufl., V). Im Unterschied dazu geht die EBW von der «Biblischen
Welt» aus und stellt in einer breiteren Adressierung als das BRL den Kulturraum, in dem
die biblischen Texte entstanden sind und den sie voraussetzen, mit historischen und
archäologischen Mitteln dar.

Ein weiterer wichtiger Unterschied zum BRL ist der Verzicht auf Einträge zu Orts- und
Personennamen. Damit finden sich Informationen etwa zur Bau- und Siedlungsentwicklung

in einer synthetischen Perspektive in Artikeln wie «City/Cities» (Gunnar Lehmann.
129-164), «Palace/s» (Mirko Novâk, 721-733), «Village/s and Rural Settlements» (Avra-
ham Faust, 1055-1064) oder «Water Management» (Ariel M. Bagg, 1094-1112), die
gezielte Suche nach Angaben zu einzelnen Ortsanlagen ist dagegen kaum möglich (trotz des
detaillierten Registers, dessen Seitenangaben aber natürlich in ganz unterschiedlich
relevante Bezüge verweisen).

Ebenfalls anders als im BRL sind der eigentlichen Enzyklopädie vier dicht gewobene
thematische Einführungen vorangestellt:

«Chronological Problems and the Chronology of the Encyclopedia of Material Culture
in the Biblical World» (Gunnar Lehmann, XIX-XXVIII) erläutert zunächst die Methoden
zur Klärung der relativen wie der absoluten Chronologie. Wegen des Interpretationsspielraums

der wenigen Angaben in ägyptischen und mesopotamischen schriftlichen Quellen,
aus denen sich Fixpunkte für die Datierung ableiten lassen, sind für beide Kulturräume
voneinander abweichende Rekonstruktionen der absoluten Chronologie des 2. Jt. in
Gebrauch. Auch in der Palästina-Archäologie wurde in den letzten Jahrzehnten eine
Chronologie-Debatte besonders über die (für die historische Einordnung der frühen Königszeit
und die Beurteilung des Quellenwerts der alttestamentlichen Angaben bedeutsame)
Abgrenzung der Eisenzeit 11(10.-8. Jh. v. Chr.) und die innerhalb der Epoche zu unterscheidenden

Perioden (EZ IIA - mit Differenzierung zwischen «IIA Early» und «IIA Late»/EZ
IIB/EZ C) geführt, wobei sich die divergierenden Positionen inzwischen aber stark
angenähert haben. Die in der EB W vorausgesetzte Chronologie wird in drei tabellarischen
Übersichten geboten.

«Archaeology and Cultural History» (Aren M. Maeir, XXIX-LIII) gibt - nach
grundsätzlichen Anmerkungen zur archäologischen Methodik und zur Forschungsgeschichte der

Palästina-Archäologie - einen nach Epochen gegliederten Überblick vom Neolithikum (ca.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 405

10.200-5000 v. Chr.) bis zur hellenistischen Zeit (332-63 v. Chr.). Behandelt werden
archäologisch zu rekonstruierende Entwicklungen etwa hinsichtlich der Siedlungsformen
und -Zentren, der Kulturtechniken und handwerklichen Produktion, der sozio-ökonomi-
schen Strukturen, Bevölkerungsentwicklung und gesellschaftlichen Organisationsformen,
der regionenübergreifenden Handels- und Kulturkontakte oder der Kult- und Bestattungspraktiken.

Dabei erläutert der Verfasser die epochengliedernden Merkmale von Kulturabbrüchen

und -einsätzen und benennt die - mit dem Einsetzen schriftlicher Quellen
greifbaren - wesentlichsten Fakten der Ereignisgeschichte.

Unter dem Stichwort «Epigraphy» (Klaus Beyer. LIV-LXI1) werden Grundinformationen

zu Entstehung und Entwicklung der Schriftkultur bis zur Alphabetschrift, zu den
verschiedenen materiellen Schriftträgern und den epigraphischen Textsorten, zu Geschichte
und Klassifikation der semitischen Sprachen sowie zu Datierungsfragen geboten.

Die Ausführungen zu «Iconography» (Angelika Berlejung, LXIII-LXXIII) beleuchten

(nach knappen forschungsgeschichtlichen Bemerkungen) Aussagekraft und Bedeutung
ikonographischer Quellen für die Erschließung der biblischen Welt und geben einen
kursorischen Überblick über Grundfragen der Bildhermeneutik und die Methodik der
Bildbeschreibung und -interpretation.

Die etwa 120 Artikel der EBW(Sp. 1-1160) folgen einem einheitlichen Aufbauschema:
1. Allgemeine Einführung mit Erläuterung der Problemlage. Definitionen,

Identifizierungskriterien, Funktionen, hebräischen Bezeichnungen.
2. Wichtigste Typen, hauptsächliche Elemente, Phänomenologie, Angaben zur

geographischen Verteilung oder zur lokalen Herkunft von Produkten/Importen.
3. Materialien (mit Angaben zu Herkunftsort und -region) und typische

Auffindungskonstellationen.

4. Diachrone Beschreibung mit Benennung der ersten und letzten Bezeugung, eingehende

Darstellung gegliedert nach den Epochen von der Spätbronzezeit bis zum Hellenismus.

5. Kurze Zusammenfassung: Ursprung, Entwicklungsgeschichte, wesentliche Veränderungen

und Entwicklungen, geographische Verbreitung.
6. Biblische Bezüge und Bezeugungen (wenn möglich).
7. Aktuelle Auswahlbiographie.
Dem Text sind insgesamt 27 Karten und 96 (teilweise collagierte) Schwarzweißzeichnungen

beigegeben; verschiedene Abkürzungsverzeichnisse und Register erleichtern die

Benutzung.
Die - auch in bibliophiler Hinsicht ansprechende - Enzyklopädie orientiert in einem

weiten geschichtlichen Horizont ausfuhrlich, breit informiert und nach aktuellem
Forschungsstand über die materielle Kultur und die daraus zu erschließenden Deutungskonzepte

und Selbstwahrnehmungen der biblischen Welt. Damit erweist die EBW sich als
Referenzwerk im besten Sinn des Wortes.

Fulda Stephan Lauber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



406 Rezensionen - Comptes rendus

Damian Robinson/Franck Goddio (Eds.), Constructing, Remaking, and Dismantling
Sacred Landscapes in Lower Egypt (Late Dynastic - Early Medieval Period, Oxford
Centre for Maritime Archaeology 11), Oxford, Oxford Centre for Maritime Archaeology,
2021, 204 S„ ISBN 978-1-9989-9430-4.

Die hier zu besprechende Publikation veröffentlicht 10 Beiträge, die aus einem Symposium

an der Universität Zürich hervorgehen. Das Buch setzt sich mit dem Zyklus von
Bauwerken und Landschaften in Unterägypten auseinander. Der zeitliche Rahmen bewegt sich
zwischen Spätzeit und Mittelalter. Der Inhalt des Buches kann wie folgt zusammengefasst
werden:

D. Robinson/Fr. Goddio bieten eine Einführung in das Buch. Die Bemerkungen zur
englischen Kolonialzeit (1-3) haben nichts mit dem eigentlichen Thema zu tun. Die theologische

Abspaltung der ägyptischen Kirche von der Reichskirche in Konstantinopel ging nicht
mit einem eigenen architektonischen Stil einher (4). Die Erwähnung von Bubastis als

«god» (10) ist leicht missverständlich.
D. Robinson/F. Goddio betrachten Schiff 11 und die rituelle Landschaft des Großen

Kanals von Thonis-Heracleion. Das Schiff wurde wahrscheinlich nach der Errichtung des

Tempels des Amun-Gereb deponiert (17). Das Schiff wurde als einziges aus Thonis-
Heracleion aus Sykomorenholz gezimmert 17). Die Keramikfunde deuten auf die Versenkung

des Schiffes in der Mitte - drittes Viertel des 4. Jh. v. Chr. hin (17). Das Schiff hat
vielleicht als «n.wi./»-Barke in Osirisritualen gedient (25).

F. Goddio/C. Grataloup gehen auf das Caesareum in Alexandria ein. Der Bau des Cae-

sareums fing wohl unter Cleopota VII. an (33). Die beiden Obelisken des Caesareums
errichtete der spätere Kaiser Augustus, der sie aus Heliopolis holen ließ (34). Einer der beiden

Obelisken stürzte wohl durch ein Erdbeben vor 1512 um (36). Der liegende Obelisk
wurde 1817 durch Mohamed Ali Pasha an England verschenkt, während der andere Obelisk

1879 durch Ismail Pasha den USA übereignet wurde (37). Im Bereich des Caesareums
wurde um 350 n. Chr. eine große Kirche gebaut (42). Im Jahr 366 wurde die Kirche während

eines heidnischen Aufstandes ein Raub der Flammen und 368 n. Chr. wieder aufgebaut

(43). Im Jahr 912 wurde sie endgültig zerstört (43). Die ursprüngliche Lage des
Caesareums ist Südsüdost von den Obelisken, Nordnordwest von den Obelisken oder um die
Obelisken herum zu lokalisieren (48).

V. Laurent/J. Yoyotte untersuchen eine faszikulierte Säule vom Portus Magnus in
Alexandria. Die Säule ist mit der Titulatur von Thutmosis IV., Sethos II. und Merenptah
beschriftet (87). Das Fragment könnte im Mittelalter in den Portus Magnus gelangt sein (87)
und das Fragment ist wohl Teil der Kollonade, die Lepsius in der Moharrem-Bey-Nach-
barschaft gesehen hatte (87). Die Wiederverwendung der Säule trat wohl nicht vor der
islamischen Zeit ein (88).

S. Cauville diskutiert Haroeris von Letopolis und die Kolossalstatue des Nil von Cano-

pus. Die Statue wurde aus Granit aus Assuan gemeißelt (91). Der angebliche Zusammenhang

zwischen der Höhe der Statue von zehn Königsellen und der Rolle des Horus als
zehnter Gott (93) lässt sich nur schwer nachvollziehen.

U. Furlan/M. Kenawi wenden sich Magie und Ritual im spätzeitlichen Kom Wasit zu.
Die Bronzestatuetten bilden neben Amuletten die häufigste Fundgruppe im Tempelkomplex

(100). Der Falkengott Horus kommt gesichert in einem Viertel jener Objekte vor

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 407

(100). Die größte Fundgruppe aus dem Stadtgebiet wird von Terracottafiguren gebildet
(100). Die Terracottafiguren von Pferden und Reitern fallen darunter besonders auf (104).

E. van der Wilt beschäftigt sich mit Tempelschatzgewichten und der Verbindung
zwischen ritueller Landschaft und Handel. Der Widderkopf auf einem Bleigewicht aus Tho-
nis-Heracleion legt die Beteiligung des Tempels des Amun-Gereb bei dessen Herstellung
nahe (111). Die engsten Parallelen bieten fünf Gewichte aus der 3. Zwischenzeit und Spätzeit,

welche den Namen des Schatzhauses tragen (112). Die flache Gestalt des Objektes
aus Thonis-Heracleion weist große Ähnlichkeit zu griechischen Exemplaren auf (114). Die
Beteiligung von Priestern im Eichwesen lässt sich auch textlich belegen (115). Die Märkte
fanden vielleicht in der Nachbarschaft der Tempel statt (116).

A.-S. von Bomhard thematisiert den großen Naos des Tempels des Amun-Gereb von
Thonis-Heracleion. Das Objekt wurde in späterer Zeit als Tranktrog zweckentfremdet
(123). Der Stil lehnt sich an Naoi aus der Zeit des Nectabenos an (123), ohne dass der

König genauer nach dem ersten oder zweiten Träger dieses Namens spezifiziert wird. Die
größte Nähe zum Naos aus Thonis-Heracleion besitzt eine Kapelle im Garten des Ägyptischen

Museums Kairo, die aus der Zeit von Ptolemaios II. stammt (123-126). Der Autor
des Naostextes vermeidet ptolemäische Schreibungen (126). Die Übersetzung «wie die
Sonne» von «ml rr» (127) sollte in «wie Re» geändert werden. Der kurzlebige Tempelkult
des Amun-Gereb lief vor dem Ende der Regierungszeit von Ptolemaios VIII. aus (142).
Der Gott Amun-Gereb übte eine orakelgebende Funktion aus (144).

D. von Recklinghausen/K. Martinez präsentieren eine neue Version des Philensis I-
Dekrets aus Taposiris Magna. Die Stele mit dem Dekret wurde im Hof des Tempels nahe
Plinthe 4E geborgen (154). Der Tempel von Taposiris Magna wurde unter Ptolemaios II.
oder früher errichtet und bis in die Zeit von Ptolemaios V. in Betrieb gehalten (155). Das
Dekret aus Taposiris Magna kann in das 21. Regierungsjahr von Ptolemaios V. datiert
werden 158). Der heute erhaltene Text besteht aus 21 hieroglyphischen und 8 demotischen
Zeilen (162).

S. Pfeiffer spürt dem pharaonischen Erbe der Ptolemäer nach. Das obere Türfragment
mit dorischem Rahmen hat eventuell zur Tür des Pharos von Alexandria gehört (178). Die
Bailustrade des Pharos war vielleicht mit ptolemäischen Herrscherstatuen geschmückt
(178). DerNilometer im Tempel des Serapis stellt ein rein ägyptisches Element dar (179).
Die erste Erwähnung des Iseums ist in einem Synodaldekret aus 243 v. Chr. zu finden
179). In griechisch-ägyptischem Mischstil wurde am Ende des 4. Jh. v. Chr. zu Alexandria

ein Tempel der Göttin Bubastis errichtet und in der Zeit von Ptolemaios III. erneuert 180).
F. Ghiringhelli wertet die Reihenfolge der unterägyptischen Gaue in geographischen

Listen aus. Die endgültige Zahl der Gaue in geographischen Listen wurde unter Ptolemaios
IV. erreicht (188). Die 20 unterägyptischen Gaue lassen sich auf vier Gruppen verteilen
(188). Der zeitliche Rahmen des Buches wird durch die Einbeziehung von Material aus
dem Mittleren und Neuen Reich überschritten.

Der Rezensent gibt folgende Bewertung ab: Das Buch macht insgesamt einen ganz
passablen Eindruck. Der inhaltliche Schwerpunkt wird allerdings nicht in allen Beiträgen
exakt getroffen. Die Karten zeichnen sich nicht immer durch Detailgenauigkeit aus. Die
Lektüre des Buches lässt sich aufgrund manch interessanter Information durchaus empfehlen.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



408 Rezensionen - Comptes rendus

Natalie Schmidt, Körperflüssigkeiten und -ausscheidungen der Götter des Alten Ägypten
(Ägyptologische Abhandlungen 82), Wiesbaden, Harrassowitz, 2022, Teil 1: VII-XV, 1-
401; Teil 2: V-VlII, 402-800, ISBN 978-3-447-11856-9.

Die hier zu besprechende Publikation stellt die 2021 an der Philosophischen Fakultät der
Universität Tübingen verteidigte Dissertation der Autorin dar. Im Mittelpunkt der
Untersuchung stehen die Körperflüssigkeiten und -ausscheidungen der altägyptischen Götter.
Der Inhalt des zweiteiligen Buches lässt sich folgendermaßen zusammenfassen:

Teil 1 :

In Kapitel 1 wird eine kurze Einleitung gegeben. Die Arbeit deckt einen Zeitraum vom
Alten Reich bis in die griechisch-römische Epoche ab (4). Die Studie zielt auf die
Beantwortung der Frage nach dem göttlichen Ursprung und der Bewertung der körperlichen
Absonderungen ab (5).

In Kapitel 2 wird «inf» «(göttliches) Augensekret» behandelt. Der früheste Beleg für
«Infi> als grünes Mineral in medizinischen Texten stammt aus P. Ebers (8). Der Begriff
«.Inf» kommt im Zusammenhang mit grünen Mineralien in den Bergwerksprozessionen der

griechisch-römischen Tempel vor (19). Die Übersetzung «Das, was spitz ist» für das

Abbaugebiet Ispd (20) ist mehr als fraglich. In der 22. Dynastie ist einer der frühesten Belege
für den /«/-Augenausfluss als Umschreibung für Honig zu beobachten (31). Der Terminus
«lnfi> wurde immer mit einem göttlichen Auge in Verbindung gebracht (45).

In Kapitel 3 werden Tränen analysiert. Die Texte beziehen sich mehrheitlich auf die

Beweinung des toten Osiris (59). Das kreative Potenzial der göttlichen Tränen deutet sich
erstmals in den Sargtexten an (85). Die angebliche Anspielung des Epithetons «Nb.t-rnh»
«Herrin des Lebens» auf den bekannten Beinamen des Osiris (119) muss als zweifelhaft
gelten. Die Übersetzung «Die, die große Neunheit erhöht» von «kii pSd.t O» (124) muss
in «Hoch ist die große Neunheit» geändert werden.

In Kapitel 4 wird auf Nasensekrete eingegangen.
In Kapitel 5 werden Speichel und Speien ins Zentrum gerückt. Der angebliche

Zusammenhang zwischen «isd» «Speichel» und nubisch «essi» «Wasser» (148) scheidet wohl
aus. Der angebliche Zusammenhang zwischen «isdd» «Schaum/Speichel» und «wüd»
«anreden, ansprechen» (149) ist ersatzlos zu streichen, im dortigen Fall liegen nur leicht
erklärbare Nebenformen vor. Das Lexem «ns/nh» kommt in den Pyramidentexten vorrangig
in Verbindung mit der Geburt vor (155). Der Speichel eines Gottes oder des vergöttlichten
Königs übt in den Pyramidentexten eine heilende Wirkung auf andere Götter aus (156).
Der Speichel eines Gottes kann kreatives Potenzial haben (163).

In Kapitel 6 wird Erbrochenes erläutert. Der kreative Prozeß des Erbrechens kommt
besonders deutlich in P. Salt 825 zum Ausdruck (208). Die angebliche Verbindung zwischen
dem Erbrechen der Pflanzen und der Lebensweise des Krokodils in der Ufervegetation
(211) ist nicht gerade überzeugend.

In Kapitel 7 wird der Schwerpunkt auf den Schweiß gelegt. Die Verbindung zwischen
«nhf» «Angstschweiß o. ä.» und «nhfi» «(Milch) einflößen» (222) ist schwach fundiert. In
den Pyramidentexten wurde Götterschweiß mit Wohlgeruch oder Todeszustand assoziiert
(223).

Im Kapitel 8 wird die Milch thematisiert. Das Bild des von einer Göttin gestillten Königs
geht auf das Alte Reich zurück (268).

In Kapitel 9 steht das Menstruationsblut im Vordergrund.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 409

In Kapitel 10 wird über die Samenflüssigkeit reflektiert. In den Pyramiden- und
Sargtexten dient der göttliche Same als Umschreibung für den Sohn eines Gottes (339).

In Kapitel 11 wird Gift diskutiert.
In Kapitel 12 werden Exkremente und Harn akzentuiert.
Teil 2:
In Kapitel 13 wird Blut zur Sprache gebracht. In den Pyramidentexten wird nicht nur

das Blut der Feinde des Osiris, sondern auch dessen eigenes Blut getrunken (423).
In Kapitel 14 wird zum Eiter Stellung genommen.
In Kapitel 15 wird das Wort «hwa.t» erläutert. Das Verb «hws» «sich zersetzen» tritt

in einer festen Kombination mit «imb> «verwesen» und «s'ti dw» «schlechter Geruch» auf
(453). Das Wort «hwss.t» wurde für ein nach dem Tod austretendes Sekret gebraucht
(454). Die «hwss. /»-Flüssigkeit wird seit den Pyramidentexten mit Osiris in Zusammenhang

gebracht (467).
In Kapitel 16 wird «rdw» in die Debatte einbezogen. Die Pyramidentexte fassen «rdw»

primär als Leichensaft des Osiris auf (500). In den späten Quellen wird besonders das

Sammeln und Umhüllen des Ausflusses des Osiris vor dessen Bestattung betont (594). Der
Terminus «rdw» konnte auch allgemein göttliche Körperflüssigkeiten bezeichnen, die sich
im Leib eines Gottes befinden oder daraus austreten (597).

In Kapitel 17 werden Einzeluntersuchungen ausgewählter Quellen präsentiert.
In Kapitel 18 wird die Gesamtsynthese durchgeführt.
In Kapitel 19 wird ein kurzes Fazit gezogen.
In Kapitel 20 wird ein Anhang mit den Schreibungen für «mtw.t» «Same, Gift» in den

Sargtexten geboten.
In Kapitel 21 schließt sich das Abbildungsverzeichnis an.
In Kapitel 22 folgt das Abkürzungsverzeichnis.
Die Bibliographie wird in Kapitel 23 hinzugefügt.
In Kapitel 24 setzt der Wortindex die Reihe fort.
Der Quellenindex wird in Kapitel 25 eingebettet.
Das Kapitel 26 enthält den ägyptischen Wortindex.
Das Buch ist insgesamt positiv einzuschätzen. Die Fülle an Informationen macht es

durchaus lesenswert. Die Übersetzungen haben eine durchweg gute Qualität. Das Buch
gewinnt auch durch den flüssigen Schreibstil. Die Wahrscheinlichkeit mancher philologischer

Vorschläge hält sich allerdings in Grenzen. Sinn und Zweck von Kapitel 20 mit den

Schreibungen für «mtw.t» «Same, Gift» in den Sargtexten bleibt Rezensenten verborgen.
Die Bemerkungen zum Milchopfer (294-297) wirken etwas deplaziert.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



410 Rezensionen — Comptes rendus

Lara Weiss/Nico Staring/Huw Twiston Davies (Eds.), Perspectives on Lived Religion
II, The Making ofa Cultural Geography (Papers and Archaeology of the Leiden Museum
of Antiquities 27), Leiden, Sidestone Press, 2022, 165 S„ ISBN 978-9-4642-6120-2.

Die hier zu besprechende Publikation präsentiert eine Auswahl der Beiträge zur zweiten
«Walking Dead»-Konferenz, die im Oktober 2019 am Antikenministerium in Kairo
stattfand. Der Inhalt besteht aus Fallstudien zu hauptsächlich religiös motivierten menschlichen
Aktivitäten an verschiedenen Stätten des Alten Ägypten. Der Aufbau des Buches sieht wie
folgt aus:

In der Einleitung heben die Herausgeber einige Details hervor. Die religiösen Motivationen

zum Bau von Gräbern blieben in der ägyptischen Geschichte meist unverändert (11).
Das Weiterleben im Jenseits setzte die Unversehrtheit des Körpers, Umwandlung in einen
Ach-Geist und Versorgung mit Speise und Trank voraus (11-12).

J. Baines befasst sich mit dem Umgang mit Verstorbenen im 3. und 2. Jt. v. Chr. Die
Elite der Bevölkerung besaß z. T. mehrere Gräber, von denen eines nahe der Residenz und
eines in der Heimatregion lag (16). Die Grabeigentümer konnten ganz selten zu vergött-
lichten Kultempfängern werden (18). Die Verstorbenen der Elite pflegten sich durch
Statuen einen Platz in den Tempeln zu sichern (20). In einem Haus in Edfu der 18. Dynastie
wurde ein Ahnenkult installiert (21 Die Graffiti in den Gräbern wurden vielleicht von den
Priestern des Totenkultes angebracht (25).

Ch. Salvador untersucht Graffiti und «Anrufe an die Lebenden» im Karnak des Neuen
Reiches. Die «Anrufe an die Lebenden» treten das erste Mal in der 4. Dynastie auf (31).
Ab der 18. Dynastie sind sie nicht mehr nur in Gräbern, sondern auch Tempeln zu finden
(31). Im Neuen Reich beginnt sich die grammatikalische Struktur der Anrufe zu ändern,
wobei u. a. auf das Konditionalsatzgefüge verzichtet wurde (31). Im Karnak des Neuen
Reiches kommen 14 Anrufe vor (32). Im Amun-Tempel von Karnak sind ca. 2'000 Graffiti
zu beobachten (33).

J. Arp-Neumann beschäftigt sich mit Fragen der Amarnazeit. Die angebliche Rückkehr
des königlichen Hofes unter Tutanchamun nach Theben (38) muss zugunsten von Memphis
geändert werden. Die Nekropole der nichtköniglichen Verstorbenen in Amarna setzt sich

aus 45 Monumentalgräbern zusammen, von denen 18 im Norden und 27 im Süden liegen
(44). Die Nekropole von Amarna ist nicht wie die Nekropole von Theben auf dem Westufer,

sondern am Ostufer zu lokalisieren (44). Die kühne Behauptung, dass Echnaton im
Wesentlichen nicht mit der Tradition gebrochen hat (45), lässt verwundert aufhorchen. Das
umwälzend Neue an der Amarnazeit wird gewaltig unterschätzt.

G. Pieke widmet sich der Grabdekoration bis zum Neuen Reich. Die Grabkapelle des

Ptahhotep II. in Sakkara aus dem Alten Reich übte einen großen Einfluss auf die nachfolgenden

Gräber im Tetiffiedhof aus (51). Die königlichen Darstellungen der Wüstenjagd
dienten als Vorbild für die entsprechenden privaten Darstellungen des Mittleren Reiches

(55). Das Dekorationsschema der thebanischen Privatgräber der frühen 18. Dynastie geht
auf das diesbezügliche Programm der Pyramidentempel des Alten Reiches zurück (55).
Die Holztafel in der zentralen Kapellennische in der Mastaba des Kahai aus der späten 5.

Dynastie kopiert vielleicht die Holztafeln des Hesire aus der 3. Dynastie (63). Die Reihe
der Opferträger im ramessidenzeitlichen Grab des Mes im Tetifriedhof ist durch die
Gabenbringer in den Gräbern des Alten Reiches aus Sakkara inspiriert (65).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 411

J. F. Quack diskutiert die Übertragung des Mundöffnungsrituals. Die Überlieferung des

vollständigen Ritualtextes fängt erst mit dem Neuen Reich an (74). Die Vorläufer der Szenen

26 und 27 sind bereits im Alten Reich zu beobachten (74). Das Mundöffnungsritual
wurde ab der 19. Dynastie auch in die Dekoration der königlichen Gräber integriert (76).

F. Haikai betrachtet das Fliegen der Verstorbenen. Die Flugfähigkeit des Verstorbenen
manifestiert sich vor allem in dessen Ba-Seele (86-88). Die Vorstellung von fliegenden
Verstorbenen dauert im christlichen und islamischen Ägypten fort (90-92).

H. Navratilova interpretiert Graffiti des Neuen Reiches in den Pyramidenbezirken des

Alten und Mittleren Reiches von Memphis. Der Kult des Königs Sahure wurde noch im
Neuen Reich gefeiert (103). Der Kult der vergöttlichten Könige ebnete nach der
Amarnazeit ab (106). Die Denkmäler der Nekropolen fielen ab der Ramessidenzeit dem
Steinraub zum Opfer (106).

H. Franzmeier geht auf die Stadt Piramesse ein. Die Stadt war keine Neugründung,
sondern überlagert ältere Siedlungsschichten (113). Die großen Gebäude in der West- und
Oststadt lehnen sich an den Typus der dreiteiligen Villen von Amarna an (115). Die letzten
größeren Aktivitäten in Piramesse fanden unter Ramses III. statt (122).

K. M. Cahail betrachtet das Verhältnis von Monument, Ritual und Landschaft in Abydos
von der Ersten Zwischenzeit bis zum Neuen Reich. Die Route der Osirisprozession durch
das Wadi diente als Orientierungspunkt für die Ausrichtung der Gräber des Mittleren und
Neuen Reiches (128). Der früheste textliche Hinweis auf die Osirisprozession in Abydos
datiert in die späte Erste Zwischenzeit (133). Das Interesse am Ahmose-Komplex in Süd-
Abydos blieb im Neuen Reich lebendig (137).

Die Bibliographie (141-165) schließt das Buch nach hinten ab.

Der Rezensent hält folgende Bewertung für angemessen: Der Gesamteindruck erweist
sich als gut. Die Fülle an Informationen tröstet leicht über die wenigen Redundanzen und
Nebensächlichkeiten hinweg. Die Beiträge erlauben sich z. T. einen recht freien Umgang
mit dem Oberthema des Bands. Die Lektüre des Buches zahlt sich durchaus aus.

Bonn Stefan Bojowald

Silvia Zago, A Journey Through the Beyond: The Development of the Concept of Duat
and Related Cosmological Notions in Egyptian Funerary Literature (Material and Visual
Culture of Ancient Egypt 7), Columbus, ISD, 2022, VII-XXVII, 1-491, ISBN 978-1-
9484-8853-2.

Die Publikation bildet die überarbeitete Fassung der Doktorarbeit der Autorin, die 2019 an
der Universität Toronto angenommen wurde. Die Studie geht anhand der königlichen und

nicht-königlichen Texte vom Alten bis zum Neuen Reich dem altägyptischen Jenseitskonzept

nach.

Kapitel 1 dient als Einführung. Die ägyptischen Vorstellungen über das Jenseits hängen
schon früh mit der Nachtfahrt der Sonne zusammen (4). Die Grenzen zwischen königlichen
und nichtköniglichen Jenseitskonzepten waren porös (9). Die Vorstellung der nächtlichen
Vereinigung von Re und Osiris reicht bis zu den Sargtexten zurück (20).

In Kapitel 2 wird über Dat in den Pyramidentexten gehandelt. Das Spruchgut kommt
das erste Mal in der Pyramide des Unas aus der späten 5. Dynastie vor (27). Der Inhalt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



412 Rezensionen — Comptes rendus

zielt u. a. auf die Verwandlung des Verstorbenen in einen akh-Geist ab (27). Das Corpus
setzt sich aus rund 900 Texten zusammen (28). Die Sprüche sollten auch die Nachfolge
des königlichen Erben legitimieren (35). Das Wort Dat ist in den Pyramidentexten 42 Mal
zu finden (50). Das Sternendeterminativ von Dat deutet vielleicht auf eine Beziehung zum
Nachthimmel hin (51). Die Dat hat auch chtonische Aspekte gehabt (56). In PT 442 und
577 wird die Geburt des Königs durch die Dat geschildert (62-63). Die Dat konnte auch
im Himmelsgewölbe lokalisiert werden (65).

In Kapitel 3 werden die Sargtexte in die Betrachtung einbezogen. Der früheste Beleg der

Sargtexte stammt von einer Mumienbinde aus der Nekropole von Balat und datiert in die
6. Dynastie (76). Die Sargtexte liefern die ersten Hinweise auf die Reise der Sonne durch
die Unterwelt (100). Die Dat wurde in den Sargtexten oft an den Himmel verlegt (105).
Die Sargtexte bringen die Dat auch mit dem Westen in Verbindung (107). Die Dat hängt
in den Sargtexten auch mit dem Urozean zusammen (109). Das «Zweiwegebuch» kann mit
als wichtigste Quelle für die Unterweltsvorstellungen der Sargtexte gelten (110). Die Sargtexte

bieten den frühesten Beleg für die Imhet als einer Art chtonischer Unterwelt (116).
In Kapitel 4 wird das Totenbuch zur Sprache gebracht. Die ältesten Totenbücher können

zwischen der Zweiten Zwischenzeit und dem frühen Neuen Reich datiert werden (124).
Der chtonische Aspekt der Dat kehrt auch im Totenbuch wieder (141). Das Totenbuch
siedelt die Dat außerdem in himmlischen Regionen an 151

In Kapitel 5 werden die Unterweltsbücher erörtert. Das «Amduat» im Grab des Thut-
mosis I. stellt den ältesten kosmographischen Text im Tal der Könige dar (161). Die darin
enthaltene Reise der Sonne durch die Dat sollte bei der Regeneration des Gestirns helfen
(164). Die Landschaft der Dat im «Amduat» besteht aus fertilen und ariden Bereichen
(183). Der Begriff «niw.t» «Stadt» kann dort für die ganze Unterwelt gebraucht werden

(183). Im «Amduat» wird die Dat zu einem Ort für die Bestrafung der Sünder gemacht
(184). Das früheste Beispiel für das «Pfortenbuch» ist im Grab des Haremhab (KV 57) zu
finden (207). Die zwölf Tore der Dat repräsentieren eine wichtige Neuerung des «Pfortenbuches»

(209). Das früheste komplette Beispiel für das «Höhlenbuch» kommt im
Eingangskorridor des unter Merenptah vollendeten Osireions in Abydos vor (227). Die Dat
wird im «Höhlenbuch» in zwei Hälften geteilt (228). Im «Höhlenbuch» wird die Dat in
den chtonischen Bereich verlegt (241). Der Ort für die Bestrafung der Verdammten spielt
im «Höhlenbuch» eine wichtige Rolle (244). Die Dat wird im «Buch von der Erde» als
chtonischer Bereich beschrieben (254). Der Ort für die Bestrafung der Verdammten wird
im «Buch von der Erde» mit der unteren Dat identifiziert (259).

(n Kapitel 6 werden die «Bücher vom Himmel» diskutiert. Die frühesten Exemplare im
Tal der Könige treten im Grab von Ramses IV. (KV2) auf (278). Im «Nutbuch» wird die
Dat mit dem Lauf der Sterne verbunden (310). Die Bedeutung der Dat schwächt sich im
«Buch von der Nacht» ab (319). Das Interesse des «Buches vom Tage» an der Dat fällt
ebenfalls eher gering aus (325).

In Kapitel 7 werden Schlussbemerkungen formuliert. Die mesopotamischen (331-339)
und griechisch-römischen (339-353) Jenseitsvorstellungen werden als Vergleich herangezogen.

Das Ende des Buches nimmt der Appendix ein mit dem Vorkommen des Wortes Dat in
den Pyramidentexten (Tabelle 1), Sargtexten (Tabelle 2), Kopien des Mittleren Reiches
der Pyramidentexte (Tabelle 3), Totenbuch (Tabelle 4), Amduat (Tabelle 5), Pfortenbuch
(Tabelle 6), Höhlenbuch (Tabelle 7), Büchern der Erde (Tabelle 8), Nutbuch (Tabelle 9),

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 413

Buch von der Nacht (Tabelle 10) sowie der Dekoration der Königsgräber (Tabelle 11-13).
Der Schlusspunkt wird mit Tafeln (1-33), Bibliographie (435-468) und Indices (469-491)
gesetzt.

Der Gesamteindruck des Buches stellt sich als gut heraus. Die Details werden erschöpfend

erklärt. Die Übersetzungen genügen hohen Ansprüchen. Die Autorin verliert sich
z. T. in überflüssigen Exkursen, z. B. bei der Göttin Nut (42-50). dem Zweiwegebuch (SS-
SO), dem Dekorationsprogramm der Särge (94-97) und der Entwicklung der Privatgräber
des Neuen Reiches (133-139).

Bonn Stefan Bojowald

Lara Weiss, The Walking Dead at Saqqara. Strategies ofSocial and Religious Interactions

in Practice (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 78), Berlin/Boston,
De Gruyter, 2022, V-IX, 1-273, ISBN 978-3-1106-6792-9.

Die hier zu besprechende Publikation bildet die Habilitationsschrift der Autorin, die am
Max Weber Kolleg der Universität Erfurt verteidigt wurde. Die Studie versucht das
Verständnis der religiösen Traditionen in der altägyptischen Nekropole von Sakkara im späteren

Neuen Reich zu verbessern. Das Buch hat folgenden Aufbau:
Kap. 1 dient als Einleitung. Die Arbeit wendet sich konkret dem kommunikativen

Gedächtnis, mit Schwerpunkt auf der jüngeren Vergangenheit der letzten drei bis vier
Generationen, zu (9). Der Hauptakzent wird auf die altägyptischen Praktiken von einzelnen
Individuen oder ganzen Gruppen gesetzt (14). Die monumentalen Gräber in Sakkara des

Neuen Reiches bestehen aus a) einem verschlossenen Grabschacht als Zugang zur
unterirdischen Grabkammer und b) einem betretbaren oberirdischen Bereich 19-20). Der beste

Beweis für Priester beim Totenkult findet sich in den Gräbern von Maya/Merit, Tia und
Haremhab (32). In einem Teil der Gräber in Sakkara gibt es Hinweise auf Weinopfer (35).

In Kap. 2 wird die Frage der Repräsentation untersucht. Die Grabdekorationen hatten
einen rituellen Zweck zu erfüllen (52). Das soziale Kapital der Grabbesitzer in Sakkara

spiegelt sich in deren Wissen und finanziellen Mitteln zur Anbringung der Dekoration
wider (59). Das spirituelle Kapital manifestiert sich in der Fähigkeit zur Teilnahme an den

religiösen Traditionen. In den Grabdekorationen bleibt eine große Zahl des Hilfspersonals
namenlos (61). Das Grab des Pay (i) und Raia (i) bildet durch die Einbeziehung wichtiger
Diener in die Reliefs ein gutes Beispiel für das familiäre Gedächtnis (71). Das Relief auf
der Nordwand der südlichen Kapelle im Grab des Goldwäschers Khay zeigt die Arbeiter
und Arbeiten, die er beaufsichtigt hatte (71). In Raum III des Grabes des Mose erscheint
das Opfer einer Oryxantilope vor der Barke des Ptah-Sokar-Osiris (80). Die Darstellung
des Rechtsstreites im Grab des Mose ist u. a. dem Interesse an dessen langem
Familienstammbaum geschuldet (81). Die Darstellung der sozialen Verhältnisse greift z. T. von
einem auf das andere Grab über (82). In der Opferformel im Grab des Paser (i) spielt die
weibliche Linie offenbar eine besondere Rolle (86). Die Wanddekorationen im Grab des
Thutmosis führen drei Generationen auf (92). Das Grab des Pabes lässt eine Szene des

Grabeigentümers und seiner Frau beim Empfang von Opfergaben vermissen (95). Die Gräber

der 18. Dynastie heben besonders den Beruf der Hauptbesitzer hervor (99). Im Grab
des Ptahemwia (i) wird besonderer Wert auf dessen Amt gelegt (100). Die Darstellung von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



414 Rezensionen - Comptes rendus

Leuten aus Mitanni in den Gräbern galt vielleicht als Statussymbol (101). Die Grabprozession

der Trauernden im Grab des Merineith setzt sich aus mehr als hundert Personen
zusammen (104). Das Grab des Iniuia zeichnet sich durch eine halbfreistehende Ziegelpyramide

auf dem Dach der Hauptkapelle aus, deren Seiten bis zum Boden neben der Kapelle
reichen (107). Die Südwand des Grabes fügt unterhalb der Verehrung von Osiris, Isis und

Nephthys durch die Familie des Grabbesitzers einen Fries mit einer nilotischen Landschaft
hinzu (107). Das Grab des Ramose (iii) ist mit der Durchführung des Kultes durch dessen

Bruder als typisches Beispiel für familiäres Gedächtnis zu sehen (123). Im Grab von Tia
und Tia wird das Gedächtnis der königlichen Familie stärker akzentuiert (126). Die
Verehrung der Götter durch die verstorbenen Grabbesitzer nimmt dort ebenfalls einen wichtigen

Platz ein (128).
Kapitel 3 beschäftigt sich mit den Opfern in Sakkara während des Neuen Reiches. Die

Uschebtis konnten auch im oberirdischen Grabbereich deponiert werden (140). Der religiöse

Aspekt darf bei der Interpretation der Uschebtis nicht vergessen werden (141). Die
Uschebtis im Grab von Tia und Tia wurden z. T. von früheren Eigentümern usurpiert (147).
Der klarste Beweis für Opfergaben in Sakkara lässt sich dem Grab des Samut aus der 19.

Dynastie entnehmen (156). Der unterirdische Bereich im Grab des Maya blieb wohl eine

Zeitlang zugänglich (160). Die Übersetzung «He is an Akh(-spirit)» von «sh sw» (168)
muss in «Gloryfied he is» geändert werden. Der Kult des Haremhab in seinem Grab in
Sakkara geht am besten aus zwei ramessidischen Plinthen im Vorhof hervor (170). Im
Grab des Amenemone (II) vom Teti-Friedhof taucht eine Darstellung des Königs Menkau-
hor aus der 5. Dynastie auf 186).

In Kapitel 4 wird die Verehrung von Göttern und Vorfahren in Sakkara zur Sprache
gebracht. Der Ptahtempel von Memphis gehörte zu den bedeutendsten Sakralbauten des

Neuen Reiches (190). Der Flohepriester des Ptah Khaemwase aus derZeit Ramses II. wurde
in der 26. Dynastie nach Sakkara umgebettet (197). Die angebliche Kurzform «,fstii» für
«.«&» «Schiffen) (204) überzeugt nicht. Die Statuen der Grabbesitzer übten eine
Mittlerfunktion zwischen Opfernden und Göttern aus (214).

Die Bibliographie (226-264) gibt Auskunft über die verwendete Literatur. Die letzten
Seiten sind für den Index (265-273) reserviert.

Der Rezensent neigt zu folgendem Fazit: Das Buch hat eine durchaus positive Bewertung

verdient. Die meisten Gedankengänge greifen schlüssig ineinander. Die Ausführungen

gehen so genau wie nötig ins Detail. Der durch einen modernen Kinofilm bzw. eine
Serie inspirierte Titel des Buches klingt allerdings zu sperrig und könnte falsche Assoziationen

wecken.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 415

II. Mittelalter undfrühe Neuzeit:
Zwischen Rationalismus, Religionskritik und Differenzierung

Ernst A. Schmidt, Das Leere. Eine Untersuchung der Theorien in Antike und Früher
Neuzeit, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 2021, 308 S.. ISBN 978-3-465-02821-5.

Es handelt sich um eine Rezeptionsgeschichte der für den naturphilosophischen Atomismus

zentralen Spekulation über das Leere. Die Studie ist in zwei Teile gegliedert: Erstens
wird die Genese, die Kritik und die Weiterentwicklung der Gedankengänge um das Leere
in der griechischen Klassik und im Hellenismus nachgezeichnet. Nebst den für den antiken
Atomismus zentralen Personen - Leukipp, Demokrit. Epikur und Lukrez - erarbeitet die
Studie ein massives Quellenmaterial antiken Denkens, wobei namentlich Straton und Phi-
loponos Raum bekommen. Im zweiten Teil beschreibt die Studie die Rezeption und
Weiterführung der antiken Spekulationen über das Vakuum in der frühneuzeitlichen Physik
bzw. Naturphilosophie Galileis. Gassendis und Mores. Abschließend weitet sie die
Rezeptionsgeschichte auf Polignac, Wieland und Le Sage aus. Wie der erste Teil ein enormes
Maß an Quellen aufbietet, berücksichtigt auch der zweite Teil Impulse wie Descartes,
Newton, Leibniz, Haller aber auch Schiller.

Ein interpretatorisches Zentrum liegt beim horror vacui und damit bei der Theodizee,
insofern die Frage nach dem Leeren die Furcht vor dem Nicht-Sein, vor der gegebenen
Welt mit sich führen kann. Die Studie will zeigen, dass diese Angst auf das antike Denken
nicht zutrifft, sondern ein mittelalterliches und frühneuzeitliches Konzept bildet, das
namentlich Gassendi in der Neuzeit dann überwindet. Die Lösung wird darin gesehen, dass

das Leere ein natürlicher Bestandteil ist, der Bewegung des Seins und Platz für das Sein

ermöglicht und damit nicht zu furchten sei. Zentral für diese positive Betrachtung des Leeren

als natürliche und damit gute Kategorie ist die von Gassendi weitergeführte antike
Porentheorie, insofern sie hilft, das Leere nicht als den schwarzen Schlund des Vakuums um
uns, sondern als ein im konkreten körperlichen Sein vorhandenen und dieses mitkonstituierenden

Bestandteil der Natur anzuschauen. Der Grund zu dieser Sorglosigkeit liegt aber
tiefer im Gottvertrauen: Die Studie webt die antike und neuzeitliche Diskussion um das

Leere fortwährend in eine theologische Debatte ein, innerhalb derer der antike Atomismus
von den behandelten Personen der Neuzeit teils abgelehnt, teils eklektisch weitgeführt
wird: So bekämpft Polignac den antiken Atomismus, weil er im Leeren ein Ding sieht, das

Gott verdränge und damit den Menschen in Unmoral versetze. Er gedenkt dies mit einer
Theologie der Angst, die den Menschen zügelt, zu reparieren. Schmidt führt hier berechtigte

Kritik an - der zentrale Irrtum Polignacs sei nebst seiner fragwürdigen Theologie,
dass er das Leere als Ding auffasse - und weist auf das bessere Beispiel Wielands hin,
dessen Naturgedicht den antiken Atomismus zwar teils kritisiert, jedoch unter Bezug auf
den Piatonismus, Origenes und Leibniz konstruktiv weiterdenkt. Ziel ist die Überwindung
der Theodizee durch ein Vertrauen in die Natur hin zu einer «Liebestheologie» (Kapitel
8.2). Die Studie schließt damit, dass der antike Atomismus mit seiner Lehre von der
Abweichung der Atome auf ihrem Weg metaphysisch Spontaneität zulässt (vgl. 17f., 33f.,
36f„ 40, 56f. 80-82, 163-165, 204f„ 21 lf., 227-229, 233. 241 f., 244-246, 254f„ 258f„
269, 271.279).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



416 Rezensionen - Comptes rendus

Die Teilkapitel werden jeweils mit einer kurzen Einführung versehen. Der Text selbst
aber kann des Öfteren als unzugänglich empfunden werden, insofern, da trotz jener
Einführungen, eine Leseführung durch die Argumentation vermisst wird. Wie bereits
angesprochen bietet die Studie aber einen enormen Quellenaufwand auf. Wer sich eingehend
mit dem antiken Atomismus und seiner Rezeption in der Neuzeit beschäftigt, stößt hier auf
einen sehr exakt erarbeiteten Fundus. Dass die naturphilosophische Diskussion um das

Leere fortlaufend in einen theologisch-metaphysischen Diskurs weiterführt, zeugt von
einer tiefgehenden Auseinandersetzung mit dem Thema.

Wien Andreas Burri

Volker Reinhardt, Voltaire. Die Abenteuer der Freiheit. Eine Biographie, München, C.

H. Beck, 2022, 607 S„ ISBN 978-3406-78133-9.

Die neue Biografie zu Voltaire gewinnt unter anderem darin ihren enormen Umfang - die
nahezu 600 Seiten sind klein gedruckt-, weil sie als eine ideengeschichtliche Studie gründlich

auf die zahlreichen Schriften Voltaires eingeht. Als Grundsatz formuliert sie, dass es

in Voltaires literarischer Tätigkeit nicht darum gehe, ein System zu errichten, sondern alle
Systeme, die das Dasein auf einen Nenner bringen wollen, zu hinterfragen. Diese Skepsis
sei aber keine reine Privation, sondern von produktiver Substantialität: als einzige Beständigkeit

im Wechsel der Zeiten bedeute sie die Freiheit des Denkens, der Vernunft. Aus
diesem Grundsatz heraus erklärt sich der Titel des Buches und erzählt es uns die Stationen

von Voltaires Leben und Schaffen: seine Religionskritik, sein Geschichtswerk, sein sozi-

opolitisches Engagement wie aber auch seine denkerischen Fehler und persönlichen Probleme

(vgl. 13-16, 18, 169, 184f.. 217-220. 574f.).
Es empfiehlt sich, mit seiner Religionskritik zu beginnen, da diese strukturell seinen

anderen Ausdrücken zugrunde liegt. Reinhardt schildert fortlaufend den kulturhistorischen
Hintergrund, vor dem sich Voltaires Denken herausbildet: Das neuzeitliche Frankreich ist
gezeichnet von verbal wie physisch brutal ausgefochtenen Religionskämpfen, die sich
nicht nur in Auseinandersetzung mit dem Calvinismus und dem Sozinianismus, sondern
auch «binnenkatholisch» zutrugen, wie jesuitische, gallikanische und jansenistische Schulen

Debatte über Debatte um christliche Dogmen betreffs Freiheit, Gnade, Prädestination
und Eschatologie führten. Nach den Religionskriegen des 16. Jh. und den Kampfhandlungen

des 17. Jh. wurden diese Debatten auch im 18. Jh. nicht nur verbal geführt: im fluiden
Wechselverhältnis der Kräfte von Kirche, Parlament und Krone flackerten Akte grausamer
Repressionen auf, um freidenkende Kritik an Religion und Staat durch willkürliche
Terrorjustiz zu kontrollieren bzw. eigene konfessionelle Bedürfnisse durchzusetzen. Aus dieser

Konstellation heraus entstand in Frankreich unter Einfluss englischer Philosophie die

Aufklärung, die Voltaire wie wenige vor, neben und nach ihm verkörperte. Seine Ausbildung,

auch in Sachen Theater, erhielt er am von Jesuiten geführten Collège Louis-le-
Grand. Voltaires Religions- bzw. Christentumskritik zeichnete sich früh ab und blieb, je
nach Adresse unterschiedlich formuliert, im Grunde konstant: Ein dogmenloser Deismus
als Glaube an einen Schöpfergott der Vernunft, der auf zwei Pfeilern basiert, die Voltaire
beide namentlich bei Newton findet: einerseits auf dem kosmologischen, physikotheologi-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 417

sehen bzw. teleologischen Gottesbeweis, andererseits auf der Evidenz, dass der Geist
kategorisch nicht Materie sein könne. Die Menschen sind durch Natur und Mensch grausamen

Schlägen ausgesetzt, die sie nicht verstehen und dadurch durch Irrationalismen erklären,

die Voltaire als Aberglauben auffasst. Damit meint er im Grunde jene religiösen Denk-
und Ausdrucksweisen, die wir im Zuge der deutschen Spätaufklärung «positive Religion»
zu nennen gewohnt sind. Das grundsätzliche Problem sieht Voltaire darin, dass sich das
Christentum von dem einen einzigen Anliegen entfernt hat, das eine Religion legitimerweise

haben kann: Toleranz durch epistemologische Demut und Solidarität mit den
Leidenden dieser Erde. Es verbietet in seiner Lebensfeindlichkeit den Trost des Hedonismus
und schürt in Symbiose mit den politisch Herrschenden aus Machtinteresse durch
Fälschungen und Lügen eschatologische Ängste, um die Menschen zu versklaven; unlogische
Dogmen, die aus der historisch-kritisch unzuverlässigen Quelle der Bibel konstruiert werden,

führen zu Kriegen aufgrund kleinlicher Bestimmungen, die fanatisch zu Universalen
erklärt werden. Während es darum ginge, angesichts des Leides dieser Erde eine Einheit
der Hilfe und des Mitleides zu institutionalisieren, stiftet die so verkommene Religion
Zwietracht, worüber hinaus die fanatischen, machthungrigen Menschen auch noch in
moralisch abstoßender Bigotterie leben: die Kirche predigt Armut und schwelgt in Reichtum,
sie predigt Frieden und fördert Krieg, sie predigt Enthaltsamkeit und lebt Ausschweifung,
sie predigt Demut und ist weltliche Despotin. Insofern Voltaires Religionskritik auf den

soziopolitischen Rahmen seiner Gegenwart zielt, rückt hier natürlich das Christentum in
den Fokus; er meint aber auch andere Religionen in seinem Bildungshorizont. Voltaires
Schriften kämpfen darum, dieses Unrecht aufzuheben und die Menschheit in Freiheit durch
Vernunft zu führen. Ton und Kompromisse können dabei, wie gesagt, je nach Befinden
und Adresse ändern: mal kommt das Christentum an sich dran, mal einzelne Dogmen, mal
einzelne Teile seiner Geschichte und Tradition, mal die Bibel, mal einzelne Personen. Das
Niveau kann tief und hoch sein, und man läuft leicht Gefahr, sich auf ein Detail zu versteifen.

Daher zeichnet diese Biografie aus, dass Reinhardt stets wieder bemüht ist, zu den
Grundsätzen zurückzukehren: Fanatismus führt zu Krieg, Krieg führt zu Leid. Religion
muss aber dazu da sein, das Leid zu lindern: «Zum Aberglauben zählt alles, was über den
Glauben an einen Gott hinausgeht, der den Menschen zu Frieden, Freundschaft und
Fortschritt geschaffen hat» (333). Dafür kämpft Voltaire sein ganzes Leben lang (vgl. 27, 29,
33,38,61,63, 82-84,91,99-102, 111, 116, 134f„ 137, 140, 180-182, 184-188, 191, 193,

201-204, 210-215, 217-220, 226-229, 243-250, 270f„ 287f„ 329-336, 362, 382f„ 386f„
392-394, 411 f., 419f„ 422, 424-427, 435-439, 447^154, 457-M61, 464-468. 470-475,
481. 489-492, 497-500, 508-515, 517f„ 520-523, 527, 544-546, 552-555, 559f„ 568-
575).

Wir haben zu Beginn bereits angesprochen und sehen hier noch einmal: es geht Voltaire
nicht um Zertrümmern um des Zertrümmerns willen, sondern um den Aufbau von Positivem:

Fortschritt, der konkretem Leid abhilft. Nicht zuletzt damit verbunden ist im Zuge
der Aufklärung nun eine weitere «Positivität» entstanden, bei der Voltaire als eine Grund-
und Schlüsselfigur vor uns steht: die Kulturgeschichte. Die Biografie setzt hier einen ihrer
Schwerpunkte. Bereits Voltaires Religionskritik ist ja grundlegend an einer historischen
Fragestellung ausgerichtet: Wie konnte sich eine dermaßen kontraproduktive und irrationale

Religion so tief in der Gesellschaft und in den Herzen wie Köpfen ihrer Individuen
etablieren? Wie gesagt betrachtet Voltaire gerade dies als Grund von historischen
Fehlentwicklungen wie Krieg und Rückständigkeit. Auf diese Art und Weise den Blick in die

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



418 Rezensionen - Comptes rendus

Vergangenheit zu richten, ist auch eine selbstreflexive Frage, welche die Missstände der

eigenen Kultur an anderen Kulturen der Vergangenheit und aus anderen Erdteilen misst.
Eine solche kulturhistorische Frage leitet Voltaires Essai sur les mœurs et l'esprit des
nations (1756), dem 1769 die Philosophie de l'Histoire (1765) als Einleitung vorangestellt
wird. Es geht in der Kulturgeschichte darum, die Identität einer Epoche in ihrer gesamten
gesellschaftlich-historischen Erscheinung zu erfassen. Angesichts der Überfülle an
Phänomenen, kann die Geschichte damit nie auf einen Begriff gebracht werden; sie muss stets
wieder neu geschrieben werden, schon nur darum, weil sich das Anliegen der Gegenwart
ständig verändert. Insofern ist die Kulturgeschichte Ausdruck von Voltaires Forderung
nach einem sich ständig neu ausrichtenden Denken und damit der Aufklärung. Die
Aufklärung hat sich in ihrem Selbstverständnis als Fortschritt in der Geschichte verstanden,
was sich in Voltaires historischem Werk zeigt das Reinhardt als Grundstein des Faches

Kulturgeschichte ansieht: Le Siècle de Louis XIV (1751). Bereits Voltaires erstes großes
Werk bereitet dieses Schlüsselwerk vor, als es aus dem konkreten Lauf der Geschichte das

eigene religiöse und sozialpolitische Anliegen ableitet und damit historische Identität
konstruiert: La Henriade (1723) besingt als Nationalepos Henri IV als König von Frankreich,
der durch seine Konversion zum katholischen Glauben die Religionskriege beendet und
durch umfassende Toleranz abzusichern versucht; der erste Bourbone «leitet damit eine
Friedens- und Wiederaufbauzeit ein, die den Aufstieg Frankreichs zur kulturellen und
politischen Vormacht Europas unter Ludwig XIV. anbahnt.» (74). Louis XIV war bestrebt,
die freien Künste um sich herum zu versammeln, und es ereignete sich unter einem Racine,
dass das Französische der kulturelle Vorreiter ganz Europas wurde. Im Le Siècle de Louis
XIV geht es aber nicht um den Sonnenkönig, sondern um die Sonne: in dieser Epoche hat
sich in Frankreich die Aufklärung der Vernunft historisch manifestiert. Voltaires zentrales
kulturhistorisches Fazit in seinen Geschichtswerken ist damit, dass sich das freie Denken
seinen Weg zur Aufklärung bahnt, mit oder ohne Unterstützung der irdischen Mächte. Das

zeigt sich in diesem Zeitalter darin, dass Louis XIV nebst seinem zunehmenden katholischen

Fanatismus auch als Kriegstreiber moralisch völlig versagt hat. Doch was geblieben
ist, sind die Künste der Freiheit (vgl. 38. 44, 53, 71-74, 78. 81-84, 99-102, 130, 132f„
141, 156, 158, 163, 169, 180-182, 205, 209, 213-215, 217-220, 243-248, 250, 270, 273,
279, 311, 336-348, 357-359, 364f„ 384-396, 421. 435f„ 470-475, 490f„ 497-500, 514f„
519-523, 552-555, 560f„ 582).

Auch bei der historischen Seite von Voltaires Werk sind wir damit auf denselben Grund
gestoßen wie bei seiner Religionskritik: es geht darum. Leid zu verhindern, was in erster
Linie bedeutet: Krieg zu verhindern. Reinhardt kommt immer wieder auf dieses Anliegen
Voltaires zurück, der, wiewohl er sich hier und da der Faszination für martialische
Adelstugend eines Friedrich des Großen nicht entziehen konnte, stets wieder seine Verachtung
vor dem Krieg ausdrückte, und dies auch immer wieder seinem preußischen Brieffreund
entgegenschleuderte. Es begegnet uns darüber hinaus ein Voltaire, der Würde und Rechte

von Tieren, anderen Kulturen und die Gleichstellung der Frauen einfordert; ein Voltaire,
der gegen Folter und Todesstrafe schreibt und journalistische Kämpfe gegen die Terrorjustiz

führt, der hugenottische Familien wie die Calas oder die Sirven zum Opfer fielen,
womit er vorwegnimmt, was 1789 zur Wiege unserer Rechtsgemeinschaft geworden ist.
«Voltaire hatte aufder ganzen Linie gesiegt und mit ihm zum ersten Mal die Vierte Gewalt,
die öffentliche Meinung im Geiste der Aufklärung» (446). Es geht Voltaire um Demut,
damit Raum für Leben in Frieden und Gemeinschaft entsteht; es geht Voltaire darum, Leid

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 419

einzudämmen (vgl. 79,184f„ 205,217-220, 243-248,255f„ 262,274-276.288-290, 292,
298, 341-348, 387-392, 394-396, 398f„ 401, 411-414, 435-144, 447-452, 468, 475-478,
483, 494-500, 509f„ 515, 518f„ 520-523, 526-529, 531f., 544-546, 555, 563).

Dass er es mit diesem Anliegen wirklich ernst meinte, sehen wir, wenn uns die Biografie
darlegt, wie er mit der Theodizee rang. Dass Leid der Welt wühlte ihn immens auf und
führte ihn wiederholt in eine tiefe Vertrauens- und Glaubenskrise an die Güte des

Schöpfergottes. Weshalb gibt es solch immenses Leid, wenn Gott gut ist? Ist dieses Leid von
Gott gewollt? Die Frage gewinnt nach 1755, als ein heftiges Erdbeben die Menschen von
Lissabon verschüttete, in Voltaires Schreiben - so im Poème sur le désastre de Lisbonne

(1756)- eine Intensität, die nicht an der Aufrichtigkeit des methodischen Spötters zweifeln
lassen: Voltaire «fühlt sich ein in die Schrecken, Qualen und die Todesangst der Verschütteten,

hat grenzenloses Mitleid mit den Opfern, abgrundtiefe Verachtung für alle Deutungen,

die den Leidtragenden der Katastrophe die Schuld in die Schuhe schieben, und Hohn
und Spott für alle übrigen schönfärbenden Erklärungen. Er empört sich über eine Natur,
die den Menschen so fatale Streiche spielt, entsetzt sich wütend über eine Welt, in der ein
solches Desaster geschehen kann, und zweifelt an einem Schöpfer, der das alles zulässt
oder sogar anordnet. [...] War die bislang so plausible Annahme, dass die Welt ihre
Entstehung der Schöpfung durch einen gütigen, den Menschen zu Fortschritt und Humanität
anleitenden Gott verdankte, im Licht dieses Unglücks noch aufrechtzuerhalten?» (373f).

Hiermit begegnen wir aber auch wieder der Stärke von Voltaires Denken, die Reinhardt
als Leitsatz für seine Biografie gewählt hat: «Dass er diese Absurdität der Existenz nicht
wie andere Philosophen, gerade auch der Aufklärung, einen (vernünftigen) Ordnungsentwurf

entgegensetzt hat, sondern allen Systementwürfen gegenüber skeptisch blieb, macht
seine Größe und bleibende Aktualität aus» (18). In diesen Leitsatz fällt bei diesem Thema
auch einer der bekanntesten Romane Voltaires: Candide ou l'optimisme (1759), mit dem

er sich gegen die Philosophien und Theologien wendet, die das konkrete Leid als Teil eines

übergeordneten Guten runterspielen wollen. «Nicht nur die Geistlichen aller Couleur, die
den Willen Gottes genauestens zu kennen behaupteten, sondern auch diejenigen, die in

geschützter Behaustheit behaglich darüber debattierten, warum es die einen so hart getroffen

hatte und die anderen verschont geblieben waren, luden in Voltaires Augen moralische
Schuld auf sich, da sie ebenfalls die Opfer zu Tätern machten. Das galt in besonderem
Maße für die selbsternannten Weltweisen, die deklarierten, der Untergang des Einzelnen
sei in Relation zum Weltganzen ganz unbedeutend» (375).

Mit der Frage nach dem Leid befinden wir uns auch wieder tief im ideenhistorischen
Kontext der französischen Frühen Neuzeit: der Frage nach Freiheit, Gnade, Prädestination
und Eschatologie. Die Menschen in Voltaires Zeit wurden geplagt von Höllenfantasien,
was ja nicht überrascht: Wenn diese Welt solchen Horror beherbergt, was erwartet uns
dann in der Nächsten? Dazu kam eine kirchliche Struktur, welche diese Vorstellungen auch
noch nährte, bis hin zu Extremen des Jansenismus und Calvinismus, die eine doppelte
Prädestination lehrten und jegliches Fragen nach dem Übel für ein religiöses Unrecht des

Menschen erklärten. Wer kann an einen solchen Gott allen Ernstes glauben?! Dass sich
hier kein Trost findet, liegt auf der Hand; erst recht kann ein aufrichtiger und nüchterner
Denker wie Voltaire hier nicht mitgehen. Für ihn sind solche Gedanken Ausdruck einer
menschenverachtenden Religion. Reinhardt erzählt des Öfteren, wie Voltaire angesichts
des Leides wiederholt an der Existenz Gottes zweifelt, weil er sich in dieser Krise,
verständlicherweise, nur dorthin zu flüchten weiß, wo er stark ist: «Der Mechanismus ist stets

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



420 Rezensionen - Comptes rendus

derselbe: Virtuos beherrschte Sprache sublimiert potenziell zerstörerische Emotionen zu
kühl abwägender Rationalität» (18). Doch kann diese Rationalität die Frage unde malum?
und damit die Stunden der Verzweiflung nicht überwinden: «Der reine Deismus, den er als
Heilmittel vorschlug, war für verunsicherte Seelen kein hinreichender Ersatz, denn er war
keine Religion» (102). Voltaire konnte diese Religion nicht formulieren, und flüchtete sich
in die Vernunft als Skepsis und Spott; in die Arbeit als Ablenkung. Doch ist auch der liebe
Gott, der uns ein Leben nach dem Tod in erlösender Gnade schenkt, ein Glaube Voltaires,
dem ich in dieser Biografie stets wieder begegnet bin, auch wenn Voltaire die Worte nicht
gefunden hat, auf jenen lieben Gott zu zeigen, seine Taten der Menschenliebe haben es

(vgl. 18, 59, 61, 99-102, 128f„ 184-188. 213-215, 217-220, 226-229, 253, 288-290.
306f„ 330f„ 372-381, 386f„ 394-396, 407-414. 425-427, 435, 447-452, 487-489, 500.
508-511, 513, 516, 518. 520-523, 542-544, 552-555, 559f.).

Die Frage nach dem Leid angesichts des Erdbebens von Lissabon ist einer der zentralen
Streitpunkte, die Voltaire mit Rousseau führte; «einen intellektuellen Gipfelpunkt im Zeitalter

der Aufklärung» (378). Es ist ein Streit, in dem Voltaire leider intellektuell wie
moralisch versagt hat. Reinhardt bezeugt Professionalität, wenn er hier an Voltaire klare Kritik

äußert und nicht, wie man es von anderen Studien kennt, in Voltaires banale Verhöhnung

gegen Rousseau einstimmt. Man kann diese oberflächlich auch leicht anstimmen,
weil Rousseau ein sehr tiefer, damit aber paradoxer Denker ist. Diese Komplexität kann
hier im Rahmen einer Rezension nur gestreift werden, was aber genügt, um Interessierten
an diesem Buch zu zeigen, dass Reinhardts Deutung des Voltaire-Rousseau-Streites sehr
solide ist: Rousseau geht es um den natürlichen Menschen, was heißt: den vom Zwang der
Gesellschaft befreiten Menschen. Der gesellschaftliche Zwang drückt sich in fundamentalen

Verzerrungen des Charakters des Individuums aus: so Eitelkeit und Gier, die beide den
Menschen knechten, da sie ihn in Abhängigkeit führen, was seiner Würde widerspricht.
Rousseau verortet das Leid der Menschen auf der Welt alleine in die Gesellschaft. So kann
sich Rousseau im Streit um das Theater in Genf auf die Seite der calvinistischen Tradition
der Stadt stellen, im Theater etwas Schädliches zu sehen, weil für Rousseau die Schauspielerei

als Verstellung die Wahrhaftigkeit des Individuums an die ästhetischen Bedürfnisse
des Publikums verkaufe; eine Meinung, die natürlich einem Theaterautor wie Voltaire, der
mit seinen Stücken moralisch erziehen will, grundsätzlich entgegenlaufen muss. Hier ist
denn nach Reinhardt auch der springende Punkt: Für Rousseau stellt sich das Problem des
Übels nicht in der Radikalität, wie es Voltaire plagt. Das Übel der Erde erschüttert Rousse-
aus Vertrauen auf die Natur und die Güte Gottes nicht; nach Rousseau müsse und könne
man es stoisch ertragen. So kritisiert er, dass Voltaire mit seinem Skeptizismus und
Pessimums nicht dazu beitrage, dass Übel zu ertragen, sondern es auch noch verstärke.
Vielmehr solle man aber Mut und Zuversicht zusprechen, um das Vertrauen an den lieben Gott
zu stärken; Gott habe schon seine Gründe, uns noch leiden zu lassen, aber diese dienen nur
unserem ganzen Guten. Freilich wollte ja auch Voltaire Mut zusprechen, aber nicht auf
Kosten dessen, was er als Selbstbetrug ansah, denn dieser führe, wie gesehen, zu Fanatismus

und Intoleranz als Quelle von Krieg und damit Leid. Namentlich Rousseaus
Vertrauen, dass das Ganze gut sei, musste Voltaire verständlicherweise Rot sehen lassen, weil
er hier das konkrete Leid des Individuums an ein Abstrakten ausgespielt sah. Dass Rousseaus

Philosophie aber von einem tiefgreifenden Glauben an und einem leidenschaftlichen
Kampf für ebendieses Individuum getragen ist, ist einer jener Tiefgänge, die Voltaire leider
nicht sehen konnte. So erscheint ihm Rousseau als ein Spinner, dessen Zivilisationskritik

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 421

die Fundamente seines Denkens angreift, das, wie wir gesehen haben, seiner Religionskritik
und Geschichtsphilosophie zugrunde liegt und darin besteht, dass die Aufklärung den

Menschen zur zivilisierten Gesellschaft fern von Leid führen soll. Gerade hier, an der
anspruchsvollen Auseinandersetzung mit Rousseau, verkrampft sich Voltaires Denken
entgegen seiner eigentlichen Stärke nun aber selbst zum System. Dies kombiniert mit den

Fakten, dass Rousseau einer der wenigen, wenn nicht der einzige zeitgenössischen Schriftsteller

war, der es an Sprachgewalt mit Voltaire aufnehmen konnte, und dazu noch
entsprechend einen ebenbürtigen Publikumserfolg aufwies, sieht Reinhardt als Grund, weshalb

Rousseaus Erscheinen auf der Bühne Voltaire empfindlich treffen musste: «Für Voltaire

war diese antizivilisatorische Utopie eine Herausforderung ohnegleichen und ihr
Erfolg beim Publikum eine persönliche Kränkung» (432). Voltaires Reaktion besteht in einer
literarischen Hetzkampagne gegen Rousseau, die moralisch verstört: Er spricht Rousseau
auf Grundlage eines schändlichen Standesdünkels Intelligenz an sich ab. ermutigt seine
eigenen Verfolger - Kirche und Staat - zur Repression gegen ihn, und schmettert ihm
persönliche, primitive Sprüche unter der Gürtellinie entgegen (vgl. 226-229, 364, 367-
370, 378-382, 430-435, 454-456, 461^163, 486f„ 490, 493f., 500, 528f„ 533f„ 555,
559f.).

Es ist meiner Meinung nach besonders schade, dass sich diese beiden Denker damals
noch nicht finden konnten, hätte doch Voltaires Sensibilität für das Leid des konkreten
Individuums und Rousseaus starker Glaube an die Prädestination hin zum Guten ebendie-

ser Individuen der Aufklärung eine theologische Kraft gegeben, die noch mehr Licht in die
Sache gebracht hätte. Aber es gibt ja noch die Nachwelt. Schließen können wir mit einem
großen Lob an diese neue Voltaire-Biografie: Es ist eine nüchterne, sachliche und doch an
der Person und dem Denken Voltaires anteilnehmende Darstellung, sowie eine tiefgreifende

Analyse der Ideengeschichte der französischen Neuzeit. Man lernt hier echt viel.
Diesem Lernen werden dabei keine sprachlichen Hürden in den Weg gelegt, da es Reinhardt

ganz im französischen Sinne versteht, clarté zu denken und zu schreiben. Ebenso im
französischen bzw. voltairschen Sinne zeichnet sich diese Studie aus, frei und kritisch zu
denken, auch von ihrem Gegenstand. Wiederholt wird uns ironisch, aber niemals böswillig,
ein Voltaire präsentiert, der zum Schmunzeln Anlass gibt; was uns freilich dessen nervösen
Fehdehandschuh eingehandelt hätte.

Wien Andreas Burri

Rui Zhang, La missione del primo Legato pontificio Maillard de Tournon. All'origine
delle relazioni tra Santa Sede e Cina (1622-1742), Città del Vaticano, Urbaniana University

Press, 2022, pp. 208 + 16 fotoriproduzioni di documenti di archivio, ISBN 978-8-
8401-9054-9.

La monografia présenta l'esperienza del legato pontificio Carlo Tommaso Maillard de

Tournon svoltasi tra il 1705 e il 1710, dopo il suo invio in Cina da parte di demente XI
nel 1702. L'autore, docente presso il Dipartimento di Storia délia East China Normal
University di Shanghai (ECNU), nell'introduzione (5-7). indicando gli archivi consultati, dice
di voler offrire «un controcanto» alla storiografia scaturita prevalentemente dalle fonti dei

gesuiti.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



422 Rezensionen - Comptes rendus

Il libro si suddivide in due parti: i primi due capitoli introducono storicamente l'ar-
gomento, i tre restanti affrontano la legazione di Tournon.

Il I capitolo, «Il contesto storico» (9-30), mostra i tentativi realizzati dalla Chiesa per
portare il cristianesimo in Oriente. Il legame tra Chiesa e monarchie iberiche nell'opera di
evangelizzazione condusse ad una sovrapposizione tra motivi religiosi e culturali, politici
e sociali, coloniali e commerciali. La nascita délia congregazione de Propaganda Fide, nel
1622, con la sua volontà di gestire l'opéra missionaria, porto la Chiesa a momenti di ten-
sione con le suddette monarchie.

Nel capitolo II, «Il ritorno del cristianesimo in Cina» (31-85), vediamo corne la rifiori-
tura missionaria condusse, tra fine del '500 e inizio del '600, ad un nuovo tentativo di
evangelizzare la Cina. È presentato brevemente l'operato degli Ordini religiosi e délia
Compagnia di Gesù; soprattutto Matteo Ricci che con l'accomodatio cercava di accogliere
la cultura cinese per poter predicare il vangelo. Le cerimonie in onore dei defunti e di
Confucio, per i gesuiti, erano da collocarsi nel loro contesto culturale e quindi non erano
idolatriche. Présenta poi la nascita délia Società per le Missioni Estere di Parigi, sorta per
coinvolgere il clero secolare nell'attività missionaria e il suo sviluppo in Oriente.

Il III capitolo, «La Legazione di Carlo Tommaso Maillard de Tournon» (87-119),
affronta il tema dei riti cinesi che avevano suscitato controversie tra i missionari. Clemente

XI, per uniformare la prassi ed eliminare ogni possibile superstizione, inviô come suo
legato e superiore dei missionari il de Tournon. Taie decisione non piacque alla corte di
Lisbona che lamentava la non curanza del diritto di patronato. Il Legato parti da Roma il 4

luglio 1702; di sosta a Goa proibi i riti malabarici incontrando ostilità da parte dei gesuiti
portoghesi e del vice-re.

Il IV capitolo, «La via verso la Città Proibita» (121-167), mostra corne il Legato, giunto
a Pechino il 4 dicembre 1705, inizialmente ebbe buoni rapporti con Timperatore, ma suc-
cessivamente arrivarono incomprensioni di natura religioso-culturale. La volontà di Tournon

di allontanare dalla pratica dei riti cinesi i fedeli si scontrava con i gesuiti délia Corte
che Ii difendevano. È presentato anche l'operato del vicario apostolico di Fujian, Charles

Maigrot, che dal 1693 aveva proibito i riti cinesi. Questa parte délia monografia illustra
come gli aspetti culturali e linguistici abbiano inciso nelle incomprensioni su termini, us-
anze e riti.

Nel V capitolo, «II viaggio finale del Legato» (169-208), vediamo il momento conclu-
sivo dell'esperienza del Legato. Il 7 febbraio 1707 con il decreto di Nanchino egli coman-
dava ai regolari e ai secolari di non praticare le dottrine, le leggi, i riti e le consuetudini
cinesi. L'imperatore Kangxi ordinö che tutti i missionari seguissero la «pratica del Ricci»
in materia di riti. I portoghesi riuscirono a isolare il Legato, mentre il papa, nel maggio
1707, lo nominava cardinale. Tournon ricevette l'investitura cardinalizia poco prima délia
sua morte, avvenuta l'8 giugno 1710. La sua salma giunse a Roma il 27 settembre 1723 e

fu posta nella cappella délia Congregazione di Propaganda Fide.
Come sostiene l'autore nelle Conclusioni (201-208), le vicende intercorse al de Tournon

si inserirono nei conflitti già esistenti nella questione dei riti e contribuirono a segnare la
storia dell'opera missionaria in quel paese e i rapporti tra la Cina e Roma.

La monografia è molto interessante; di particolare valore è lo studio sulle fonti che

conduce l'autore a offrire alla comunità scientifica un contributo storiografico di pregio.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 423

Porta il difetto di non essere chiara nella prima parte, quando pare dire che i papi concede-
vano il patronato a Olanda e Inghilterra. Inoltre, quando affronta il tema Propaganda Fide,
l'autore usa una bibliografia che necessità di essere integrata con pubblicazioni più recenti.

Tramite questo libro possiamo comprendere, non solo le vicende del primo legato pon-
tificio in Cina, ma avere un'idea dell'incontro tra Roma e Pechino e, quindi, tra culture
diverse.

Lucca Flavio Belluomini

Jean-Baptiste Amadieu/Simon Icard (Eds.), Du Jansénisme au Modernisme. La bulle
«Auctorem fidei» (1794), pivot du magistère romain (Théologie Flistorique 129), Beau-
chesne, Paris 2020, 235 pp. + appendice con testo «Auctorem fidei», 237-287, ISBN 978-
2-7010-2293-2.

L'opéra collettanea Du Jansénisme au Modernisme. La bulle «Auctorem fidei» (1794),

pivot du magistère romain è il frutto di un simposio di studiosi tenuto sotto la direzione di
Jean-Baptiste Amadieu e Simon Icard. Dopo una prefazione curata dagli stessi Amadieu e

Icard (9-13), il testo raccoglie gli scritti di sette autori e un'ampia ed approfondita conclu-
sione di Philippe Boutry (227-236).

Il simposio ha avuto corne oggetto di studio la bolla papale Auctorem Fidei, emanata il
28 agosto 1794 da Pio VI, che condannava 85 proposizioni contenute negli atti del sinodo
diocesano di Pistoia del 1786, voluto e presieduto dal vescovo di Pistoia e Prato Scipione
de' Ricci. Il testo délia bolla rimane poco conosciuto nella storiografia, sebbene ad esso
siano stati dedicati studi da parte di Philippe Boutry e di Pietro Stella. Gli autori per offrire
i loro contributi hanno cercato sostanzialmente di rispondere a due domande: quali sono le

origini, il posto e la portata délia bolla Auctorem Fidei nella storia lunga del giansenismo?
In quale modo questo testo costituisce il primo passo nell'analisi e nella condanna degli
errori moderni? È in un ampio raggio cronologico dato dal tempo che precede FAuctorem
Fidei e che segue la sua composizione che si puô comprendere taie documento magisteri-
ale. Essa infatti è considerata spesso corne l'ultimo documento contro il giansenismo; di
fatto - ed è questo che emerge dal volume - la bolla sorpassa la semplice questione del

giansenismo e del sinodo di Pistoia ed è piuttosto un anello di congiunzione tra i documenti
papali del XVIII secolo e la Mirari vos di Gregorio XVI. Auctorem fidei si présenta corne
un documento di riferimento nella elaborazione teologica intransigente del XIX secolo che
ha nel Sillabo prima e nella Pascendi poi l'espressione più alta del magistero papale nella
condanna degli «errori moderni».

Gli interventi sono aperti da Simon Icard, «Un fil rouge du jansénisme: l'obscurcissement

général de la vérité» (15-28), che présenta la tesi dell'«oscuramento» delle verità
nella Chiesa (la Chiesa necessità di un profondo rinnovamento nel vertice e nelle membra
al fine di ritrovare la luce che era tipica della Chiesa originaria) che è ripresa nel sinodo di
Pistoia e che l'autore mostra essere il «filo rosso del giansenismo». Tale tesi per la teologia
romana metteva in crisi un dato fondamentale: la Chiesa come corpus sotto l'autorità del

papa non poteva cadere nell'oscurità.
L'intervento di Gérard Pelletier, «Constitution dogmatique et contexte historique:

regards croisés sur <Auctorem fidei>» (87-112), mostra la storia del testo «Auctorem fidei»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^178, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



424 Rezensionen - Comptes rendus

che venne formandosi attraverso tre congregazioni romane apposite volute da Pio VI. II

papa all'inizio - la prima congregazione è del 18 dicembre 1788 - pensava ad un sinodo
italiano, ma ciö fu impedito da motivi politici. Lungo lo svolgersi delle tre congregazioni,
fino al 1794, la situazione venne ad arricchirsi di pubblicazioni di testi contro il sinodo e

di fatti politici, soprattutto dall'incalzare délia rivoluzione francese e dalla costituzione
civile del clero, che condizionarono la sua composizione. L'autore fa comunque osservare
che, sebbene il testo sia stato condizionato da fatti storici, i suoi compositori riuscirono a
realizzare un documento magisteriale che ha superato la contingenza storica. La Auctorem
fidei stabilisée infatti dei principi fermi a livello teologico che, passando per l'intransigen-
tismo, giungono fino ad oggi.

L'intervento di Jean-Baptiste Amadieu, «Les usages d'<Auctorem fidei> dans les

censures littéraires de l'Index au XIX siècle» (201-226), mostra corne la bolla, con la
condanna délia tesi dell'oscuramento délia verità, ponesse al sicuro la Chiesa sul piano
dottrinale e divenisse un perno per future condanne. Offre corne esempio le condanne

dell'Indice, nel XIX secolo, a tutti gli autori di opere letterarie che potevano allontanarsi
dal magistero di Roma: i giansenisti, e colore che erano portatori di una religiosità roman-
tica o che rivendicavano il rinnovamento del Cristianesimo in una accezione che potesse
ricordare la tesi dell'«oscuramento» delle verità.

Gli interventi riguardano gli effetti délia bolla in Francia, ma anche quelli nel contesto
politico, culturale e religioso dei diversi stati délia penisola e nella stessa Roma.

In appendice è offerto il testo délia bolla Auctorem fidei (237-288), cui segue la biblio-
grafia (289-310).

Questo libre, con un'accurata analisi délia Auctorem fidei, si présenta come una buona
lettura per chi vuole approfondire la tematica di giansenismo, intransigentismo, magistero
papale. Inoltre, la volontà di analizzare un testo di ampia portata teologica nel contesto
dato dalla sua preparazione e nella sua influenza sul future délia teologia e délia vita délia
Chiesa, contribuisce a dare delle indicazioni di metodo per ulteriori ricerche.

Lucca Flavio Belluomini

III. 19. und 20. Jahrhundert:
Beziehungen, Netzwerke, Laien und ihre Funktionen

Heinrich Thommen, Sulamith und Maria. Beziehungen zwischen Friedrich Overbeck,
Franz Pforr und den Schwestern Regula und Lisette Hottinger (Schriften der Stiftung für
Kunst des 19. Jahrhunderts Ölten), Schwabe Verlag, Basel. 2018, 330 S., 64 Abb., ISBN
978-3-7965-3779-0.

Heinrich Thommen, Jurist und Kunsthistoriker, Gründer der Stiftung für Kunst des 19.

Jahrhunderts Ölten, hat sich in mehreren Publikationen als profunder Kenner der Kunst
der deutschen und schweizerischen Romantik erwiesen. Hingewiesen sei auf sein Buch

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 425

«Im Schatten des Freundes. Arbeitsmaterialien von Franz Pforr im Nachlasss Ludwig
Vogels» (Basel 2010). Das Buch richtete, ausgehend vom Werkbestand und Nachiass des

späteren Landschaftsmalers Vogel, den Blick auf über 150, bisher nicht bekannte Pforr-
Zeichnungen. Im Zentrum der zu besprechenden vorliegenden Publikation stehen zwei
Gemälde, die je zwei Frauen bzw. «zwei Bräute» zeigen. «Sulamith und Maria» wurde 1811

von Franz Pforr 1788-1812) gemalt, das andere Gemälde, «Italia und Germania» genannt,
wurde von Friedrich Overbeck (1789-1869) um 1811 entworfen und erst 1828 fertiggestellt.

Die Künstler, Pforr aus Frankfurt und Overbeck aus Lübeck, konzipierten die beiden
Bilder als Ausdruck ihrer Freundschaft im Rahmen des «Lukasbundes». Pforr verfasste zu
seinem Bild eine Schrift, das «Buch von Sulamith und Maria», eine Liebes- und
Heiratsgeschichte zweier Mädchen; er schenkte die Schrift zusammen mit dem gleichnamigen
Gemälde dem Freund Overbeck. Trotz zahlreicher Publikationen zu den beiden erwähnten
Gemälden galten sie bislang als letztlich nicht deutbar und als Ausdruck von
«Jünglingsphantasien». Heinrich Thommen nahm sich vor, dieses Urteil auf verschiedenen Ebenen

zu revidieren.
Eine Einführung über die Entstehung der Künstlergruppe des «Lukasbundes» erleichtert

den biographisch-historischen Einstieg. Es waren sechs, zuvor an der Wiener Kunstakademie

eingeschriebene Studenten, welche den sogenannten «Lukasbund» gründeten. Zu
ihnen gehörten die Maler Franz Pforr, Friedrich Overbeck, Ludwig Vogel, Konrad Hottinger,

Joseph Wintergerst und Joseph Sutter. Während der Kriegssituation in Wien zwischen
1807 und 1810 pflegten die jungen Künstler einen von der Forschung bisher nicht
aufgearbeiteten, engen Kontakt zur Familie Hottinger, der zu spektakulären Vorfällen führte.
Zwei Maler der Gruppe, Pforr und Overbeck, betätigten sich auch literarisch. Ihre Oden,
Gedichte und Legenden widerspiegeln ihre persönliche Entwicklung und die sich ändernden

Beziehungen innerhalb der Gruppe. Der Autor erarbeitet die vielfältigen
literarischbiographischen Aspekte in sieben Kapiteln. Sie bilden den Hauptteil des Buches (S. 19-
203). Den Anmerkungen (S. 203-237) folgen 22 Annexe (S. 239-300), Briefe, Gedichte
und Prosatexte von Franz Pforr und Friedrich Overbeck, sowie kleine Abhandlungen,
namentlich von Konrad Ludwig Schwab, Heinrich Stieglitz und Georg Christian Braun.

In Wien, wo die Kunststudenten sich malerische Fähigkeiten erworben und Beziehungen

untereinander geknüpft hatten, spielten die Themen Geschichte, Freundschaft und
Religion eine zentrale Rolle. Freundschaften konnten zerbrechen, so im Dezember 1807 jene
zwischen Franz Pforr und seinem Frankfurter Jugendfreund Carl Jung. Grund war Pforrs

Hinwendung zu Franz Overbeck, mit dem er in der Wertschätzung des «Mittelalters»
wetteiferte; Pforr begeisterte sich für Dürer, und Overbecks Ideal war Raffael. Gemeinsam
teilten sie das Geheimnis um Overbecks Liebe zu Regula Hottinger («Sulamith») und das

Interesse an religiösen Fragen; Pforr und Overbeck pflegten zudem in dieser Zeit die
gemeinsame tägliche Bibellektüre.

Der aus Zürich stammende Geschäftsmann und Seidenhändler Johannes Hottinger
(1760-1809) hatte sich mit seiner Familie im Wiener Vorort Gumpendorf niedergelassen;
einer der Söhne, Konrad (1788-1827), besuchte ebenfalls die Kunstakademie. Im Kreis
der kinderreichen Familie, mit den beiden heranblühenden Töchtern Regula (1785-1865)
und Lisette (Elisabeth, * 1787), fanden die Malerfreunde bei «Musik, Lektüre und munterem

Gespräch» Erholung. Doch als Napoleon im Mai 1809 ein zweites Mal vor Wien stand
und die Kunstakademie sich verkleinern musste, verloren «Ausländer» wie Overbeck.
Pforr, Wintergerst und Vogel ihre Plätze. In ihrer isolierten Lage gründeten die Freunde

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



426 Rezensionen - Comptes rendus

am 10. Juli 1809 den bereits erwähnten «Lukasbund», in Anlehnung an frühere, dem Hl.
Lukas unterstellte Bruderschaften. Mit Ludwig Vogel fassten drei der «Lukasbrüder» ihren
Umzug nach Rom ins Auge. Am 10. Mai 1810 nahmen sie noch an der Hochzeit von Konrad

Hottingers Schwester Regula teil, wenige Tage später reisten sie nach Rom ab.

Overbeck «mit blutendem Herzen». Zwei Farbtafeln zeigen die beiden Schwestern Lisette
und Regula, gezeichnet 1808 von Ludwig Vogel.

Bereits 2010 lancierte der Autor die Frage, ob nicht die Schwestern Regula und Lisette
Hottinger das reale Urbild der beiden Gestalten «Sulamith» und «Maria» sein könnten. Die
Frage wieder aufgreifend, geht Heinrich Thommen in dieser Studie von folgender These

aus. Zum einen setzt er die «stille Neigung» Overbecks zu Regula Hottinger in Beziehung
zur tatsächlichen Hochzeit Regulas mit Konrad Ludwig Schwab (1780-1859). Zum andern
umfasst die These die Annahme, dass Franz Pforr jene Hochzeit literarisch zu einer
Doppelhochzeit von Zwillingsschwestern ausgebaut hat. In seiner Erzählung «Buch von Sulamith

und Maria» (Annex 16) erscheinen reale Bezüge zur Familie Hottinger, die nicht nur
Overbecks Neigung zu Regula, sondern in verklausulierter Form auch die Neigung Pforrs
zum Freund Friedrich Overbeck umfassen (S. 49-51

Seit 1808 bis zum frühen Tod Pforrs im Jahr 1812 beschäftigten sich die beiden Künstler
mit einem Gedanken- und Bildpotenzial, das nachweislich vom Thema «Braut» beherrscht

war. Im Kontext allegorischer Figuren und christologischer Szenen beflügelten die Gestalten

der Hottinger-Schwestern den Maler Friedrich Overbeck lebenslang. Die literarische
Verarbeitung und bildhafte Umsetzung des Braut-Themas verweist auf die malerische
Entwicklung der beiden Lukasbrüder. Diese wird im Verlauf der Studie durch zahlreiche
Belege erhellt, die der religiösen und gesellschaftlichen Welt am Anfang der romantischen
Bewegung sprechenden Ausdruck verleihen. Das vom Schwabe-Verlag in gefälliger Form
gestaltete Buch ist reich illustriert; 16 der Abbildungen erscheinen nochmals als ganzseitige

Farbtafeln in der Buchmitte. Besondere Erwähnung verdienen die beigegebenen
Annexe, ein Abdruck der wichtigsten, im Buch zitierten literarischen Quellen. Ein Personenregister

erleichtert die Benützung der vorbildlichen Studie. Professor Michael Thimann,
Göttingen, nennt sie in seinem Vorwort (S. 1 If.) einen «bedeutenden Beitrag zur
Erforschung der Romantik».

Basel Patrick Braun

Martin Beiz, Pfarreien im Wandel. Pastoralkonzepte, Laienemanzipation und Liturgiereform

in Frankfurt am Main 1945-1971 (Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte, Reihe B, 142), Paderborn, Brill, 2022, 522 S„ ISBN: 978-3-5067-9120-7.

Auch wenn seit vielen Jahren über die Krise der Pfarrei und der Gemeindetheologie
geklagt und geschrieben wird: In historischer Perspektive ist die Frage, ob es sich bei der
Pfarrei um ein Erfolgsmodell handelt oder seit wann sich ihr Scheitern absehen lässt und
wie es dazu gekommen ist, bislang nur begrenzt aufgearbeitet worden. Insofern ist das

Erscheinen der Dissertation von Martin Beiz über Pfarreien im Wandel in Frankfurt
zwischen dem Ende des Zweiten Weltkrieges und den Anfängen der Konzilsrezeption
(Verfasser nimmt das Jahr 1971 als Schlusspunkt) sehr zu begrüßen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^178, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 427

Wichtige Gründe, warum bislang so wenig Pfarrgeschichte betrieben wurde, deuten sich
bei der Lektüre schnell an. Anfang der 1960er Jahre existierten in Frankfurt 45 eigenständige

Pfarreien (31). Der Verfasser musste also auswählen und anhand von Kriterien wie
der sozialen Zusammensetzung der Pfarrmitglieder, der Größe der Pfarreien oder der Lage
in der Stadt aussuchen. Diese Herausforderung wurde zusätzlich durch die unterschiedliche

archivalische Überlieferung und Erschließung erschwert, die eine vertiefte Beschäftigung

mit einigen Pfarreien gar nicht erst möglich werden ließ. Untersucht wird so die
Geschichte der Frankfurter Pfarreien anhand von vier Beispielen, zwei eher mittelständisch
geprägten Gemeinden im Norden, einer Gemeinde in Sachsenhausen und einer Arbeiterpfarrei

im Gallusviertel, westlich des Hauptbahnhofs.
Genauso schwierig wie die Auswahl der Pfarreien gestaltet sich die Auswahl der Fragen,

mit denen ihre Geschichte untersucht werden soll, bietet sich doch eine Überfülle an
möglichen Themen an. Der Verfasser entschied sich für drei Perspektiven. Ein erstes Kapitel
beschäftigt sich mit «Strukturen, Konzepten und Themenfeidern der Pastoral». Ein zweites
Kapitel nimmt die Rolle der Laien in den Blick. Das letzte Hauptkapitel analysiert die

liturgische Erneuerung. Der Vorteil eines solchen Ansatzes ist, dass auf diese Weise die

genannten Felder sehr genau in den Blick genommen werden können. Nachteilhaft sind
die vielen Wiederholungen: alle Kapitel sind chronologisch aufgebaut, und an einigen Stellen,

etwa wenn es um die Liturgische Bewegung oder die Konzilsrezeption geht, werden
Themengebiete getrennt, die sich im Zusammenspiel besser verstehen lassen.

Das Kapitel über die pastoralen Strukturen und Konzepte beschreibt in beeindruckender
Weise drei Transformationen, angefangen von den großen Rechristianisierungshoffnungen
der unmittelbaren Nachkriegszeit über erste pastorale Neuaufbrüche während der 1950er
und der frühen 1960er Jahre bis zu den pastoralen Veränderungen nach dem Konzil. Diese
drei Transformationen werden an verschiedenen Feldern verdeutlicht. Besonders eindrücklich

wird so etwa die Entwicklung der Jugendpastoral geschildert. In der unmittelbaren
Nachkriegszeit baute sie auf der Idee einer Standesseelsorge auf, die stark von auf die
entsprechende Zielgruppe gerichteten Predigten geprägt war. Es folgte bereits vor dem Konzil
ein neues, wesentlich offeneres Modell. In sogenannten «Clubs» (121), 1956 wurde ein
solcher erster Club eröffnet, standen für sowohl männliche als auch weibliche Jugendliche
v.a. Freizeitangebote im Vordergrund. In der Nachkonzilszeit setzte sich diese Form der

Jugendpastoral weiter durch. Die «stark kirchlich-religiös verankerten Konzepte der
Jugendarbeit» waren damit endgültig «passé, jetzt standen Selbsterfahrung und
Persönlichkeitsbildung an vorderster Stelle» (166).

Das folgende Kapitel trägt den Titel «Apostolat in der Welt und Mitverantwortung in
der Kirche: Rollenverständnis und Partizipation der Laien». Der Titel ist insofern
missverständlich, weil es ausschließlich um die Partizipation von Laien in bestimmten Gremien
geht, angefangen von den ersten Organisationsformen der Katholischen Aktion,
deutschlandweit bekannt wurde v.a. die «Katholische Volksarbeit», bis zu ihrer nachkonziliaren
Umgestaltung. Auch hier überzeugt, dass der Verfasser präzise und detailliert den

Entwicklungsprozessen nachgeht. Das Fazit fällt differenziert aus. Mit Blick auf die Leitbegriffe

hält Beiz fest: «In den ersten beiden Nachkriegsdekaden dominierte die Rede vorn
Apostolat der Laien, das [...] zunächst unter strenger hierarchischer Kontrolle erfolgen
sollte. [...]. Seit dem Konzil galten Mitverantwortung und Mitentscheidung als die
einschlägigen Stichworte, wobei die Laien seitdem auch in die Aufgaben des kirchlichen
Heilsdienstes einbezogen wurden.» (290). Gleichzeitig erfolgte die konkrete Umsetzung

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



428 Rezensionen - Comptes rendus

recht unterschiedlich, da auf die Frage, wie weit eine Demokratisierung der Kirche gehen
könne, die Pfarrer keine einheitliche Meinung vertraten.

Es folgt ein Kapitel über das in den vorigen Seiten mehrfach angesprochene
Gottesdienstleben und seine Reform. Sein erster Teil über die von der Liturgischen Bewegung
angestoßene Seelsorge vom Altar her führt zum bereits vorgestellten Kapitel über Strukturen,

Themenfelder und Konzepte der Pastoral zurück. Ausführlich und besonders
interessant sind die Ausführungen über die liturgischen Experimente v.a. im Bereich der Ju-

gendpastoral und der Ökumene nach dem Zweiten Vatikanum: «Die Vielfalt der liturgischen

Gestaltungen, die die Pfarreien in der Nachkonzilszeit [...] erprobten, verweist auf
eine starke Pluralisierungstendenz in der katholischen Liturgie.» (428).

Die Studie von Beiz stellt eine beachtliche Leistung dar. Das Fazit verstärkt den positiven

Eindruck mit einigen klar formulierten Thesen. Hervorzuheben sind seine Beobachtungen

zu den Reformbemühungen der 1950er Jahre in Bezug zum Zweiten Vatikanischen
Konzil: «Das Zweite Vatikanische Konzil stand somit einerseits am Beginn einer neuen
Epoche und war andererseits in längerfristige Transformationsprozesse eingebettet.»
(200).

Dabei spricht sich Beiz mit Blick auf längerfristige Umbruchsprozesse sowohl für die
These einer Säkularisierung im Sinne einer Ausdifferenzierung als auch für das Aufkommen

von Transformationen aus, die nach Auffassung des Verfassers als innerkatholische
Pluralisierung und Neuformierung zu verstehen sind. Gerade der zweite Teil, die
innerkatholische Pluralisierung, wird noch genauer zu diskutieren sein, ist doch seit den 1960er
Jahren gleichzeitig auch ein Pluralitätsverlust z. B. im Rückgang an Ordensgemeinschaften
zu konstatieren. Dabei ist zu bedauern, dass die vom Verfasser in der Einleitung vorgestellte

Milieutheorie nicht weiter im Fazit vor dem Hintergrund der Frankfurter Ergebnisse
thematisiert wird.

Es ist zu hoffen, dass die Studie auch Anlass zur weiteren Forschung gibt, v.a. um
Perspektiven aufzugreifen, die in ihr zwar vorkommen, aber wenig Raum einnehmen. Dazu
gehört der Blick auf den Eigensinn der Pfarrmitglieder. So fällt auf, dass Verfasser primär
über den Blickwinkel der Seelsorger und ihre Intentionen schreibt, die aber nicht unbedingt
deckungsgleich mit denen der Pfarrmitglieder sein müssen. Selbst im Kapitel über die
Partizipation der Laien geht es genau genommen vorrangig um die Vorstellung von Klerikern
über die Partizipation von Laien und um die Reaktionen der Laien auf diese Pläne. Die
einzelnen von Beiz analysierten Konfliktgeschichten, egal ob es um Auseinandersetzungen
über den Kirchenbau oder Diskussionen um die Gestaltung von Jugendgottesdiensten geht,
machen aber neugierig, wie die Pfarreien auch unabhängig von den großen Fragen der
Neukonzeptionierung der Seelsorge das Leben der Katholikinnen und Katholiken, von den
selbst in den 1950er Jahren die meisten nicht mehr an der Osterkommunion teilnahmen,
prägten. Es würde sich - nicht zuletzt in geschlechtergeschichtlicher Perspektive - lohnen,
verstärkt den Blick auf den Eigensinn der Pfarrmitglieder zu lenken.

Bochum Andreas Henkelmann

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 429

IV. Helvetica:
Heilige, Klöster und Hexenprozesse

Wiborada von St. Gallen. Neuentdeckung einer Heiligen (Theologisch bedeutsame Orte
der Schweiz 2), hg. von Ann-Katrin Gässlein/Gregor Emmenegger, Basel, Schwabe,
2022, 362 S„ ISBN 978-3-7965-4500-9.

Der Untertitel des Bandes irritiert, er verlangt nach einer Erklärung: 1st Wiborada im Umfeld

St. Gallens nicht bereits seit langem und in der feministischen Geschichtsschreibung
seit einiger Zeit eine sehr bekannte, quellenmässig bestens dokumentierte und gut
erforschte historische Gestalt? Für wen sollte das Buch eine Neuentdeckung der Heiligen
bieten? Mit dieser Frage im Hinterkopf beginne ich mit der Lektüre der elf Aufsätze des

Sammelbandes. Der einleitende Beitrag der beiden Herausgeber Ann-Katrin Gässlein und

Gregor Emmenegger, «Die erste Schweizer Heilige - eine Neuentdeckung», gibt erste
Antworten: Es geht um Neuinterpretationen Wiboradas aus unterschiedlichen Perspektiven,
vom Hintergrund der spätantiken und frühchristlichen Geschichte der Einsiedler und In-
klusen bis zur Gegenwart, zur zeitgenössischen Debatte rund um frauenspezifische Anliegen

wie dem Jubiläum fünfzig Jahren Frauenstimmrecht in der Schweiz im Jahr 2021. Im
gleichen Jahr hat Wiborada in St. Gallen eine originelle, vielbeachtete Neubelebung erfahren:

Während zehn Wochen lebten Frauen und Männer im Frühling 2021 als Inklusen in
einer neu errichteten Zelle an der Kirche St. Mangen. Durch ein Fenster waren sie mit der
Aussenwelt verbunden und erhielten Einblicke in die Sorgen und Nöte der Stadtbevölkerung.

Dazu wurde Abend für Abend in ökumenischem Geist eine Gebetszeit angestimmt.
Mit dieser weitgespannten Thematik soll der Band «wissenschaftlichen Ansprüchen
gerecht [werden] und zugleich für interessierte Laien und Laiinnen [sie] zugänglich» sein

(25). - Auf soliden wissenschaftlichen Boden führt der Aufsatz von Gregor Emmenegger,
«Warum hat sich Wiborada einmauern lassen? Motive und Leitbilder aus der christlichen
Tradition». Er zeigt die lange, bis ins syrische 5. Jahrhundert zurückreichende Tradition
von prophetischen Inklusinnen auf. In der westlichen Kirche mildert der klösterliche Kontext

etwa des iroschottisch-columbanischen Mönchtums das Inklusentum zu einer
massvolleren Askese. Unter dem Einfluss der Benediktsregel schrieb zu Beginn des 10.

Jahrhunderts, also zu Lebzeiten Wiboradas, Grimlaicus eine Regel für als Einsiedler lebende
Mönche und Nonnen; darin entwickelte er eine Theologie des kontemplativen Lebens. Das

Bemühen um Kontrolle von Reklusen ausserhalb von Klöstern leitete auch Synoden und
Konzilien seit dem 7. Jahrhundert; solange ein Bischof oder ein Abt über eine solche
Lebensweise wachte, war gegen sie nichts einzuwenden. Die Frage nach den Beweggründen
Wiboradas, Inklusin zu werden und damit in St. Gallen die Tradition der virgo Dei zu
begründen, kann nur indirekt beantwortet werden. Die älteste Vita von Ekkehart I. lässt
die Motive der historischen Wiborada fast ganz hinter dem hagiographischen Archetyp der

«heiligen Frau» zurücktreten. Genährt durch die Tradition, entwirft die Erzählung ein
Lebenskonzept, das späteren Inklusen als Regel dienen wird. - Cornel Dora, «Was wir über
Wiborada wissen. Ein Blick in die historischen Quellen», stellt die reich fliessenden Quellen

über die Heilige zusammen, über die mehr und Verlässlicheres als über jede andere
Schweizer Frauengestalt des Frühmittelalters überliefert ist. Lange vor den beiden Viten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



430 Rezensionen - Comptes rendus

Ekkeharts I. um 960/70 und Herimanns um 1072/76 bezeugt der Eintrag im St. Galler
Professbuch eine singulare, frühe Memoria der Heiligen, dazu kommen Einträge im Kapitelof-
fiziumsbuch und in den St. Galler Annalen. Spätestens im Zusammenhang mit der
Kanonisierung 1047 entstanden Werke der liturgischen Heiligenverehrung, namentlich das Wi-
boradaoffizium. In der bildlichen Vermittlung der Heiligen und ihres Lebens spielt der

Zyklus von 53 Bildern im deutschsprachigen St. Galler Legendär aus der Mitte des 15.

Jahrhunderts heute eine wichtige Rolle. Vorgestellt werden auch die Erinnerungsorte des

Wiboradagedenkens, ihr Häuschen bei der Kirche St. Georgen, ihre Zelle bei St. Mangen
und die dortige Wiboradakapelle, die anlässlich der Erhebung ihrer Gebeine 1453 errichtet
wurde. Beim Bildersturm 1528 wurde dieser wichtigste Träger ihrer Memoria samt den

Reliquien zerstört. - Cornel Dora, «Die Wiborada-Objekte im Kloster Glattburg», teilt die

Ergebnisse der C14-Analyse von drei heute im Benediktinerinnenkloster Glattburg bei
Oberbüren verehrten hölzernen Erinnerungsstücken an Wiborada mit: Der Holzklotz, der
der Heiligen als Kopfkissen gedient haben soll, stammt aus nachmittelalterlicher Zeit, der
Hocker (oder das Tischchen) kann ins 11. Jahrhundert datiert werden, vielleicht in die Zeit
der Heiligsprechung 1047, und das Brustreliquiar könnte im Zusammenhang mit der
Erhebung ihrer Gebeine 1453 entstanden sein. - Esther Vorburger-Bossart, «Erforscht und

vergessen. Wiborada in der Stadt und im Bistum St. Gallen im 20. und 21. Jahrhundert»,
setzt sich in diesem kenntnisreichen Beitrag mit der Erforschung und Verehrung der
Heiligen in der jüngsten Vergangenheit und in der Gegenwart auseinander. Da ihre
Hauptgedenkstätte in St. Mangen seit der Reformation nicht mehr existierte, blieb die Rezeption
lange Zeit im Wesentlichen auf den Ort der schriftlichen Überlieferung, die Stiftsbibliothek,

und die wissenschaftliche Beschäftigung beschränkt. Verdienstvoll für die
Wiederbelebung des Interesses an Wiborada war der langjährige Stiftsbibliothekar Johannes Duft.
Im Bistum St. Gallen boten gegen Ende des 20. Jahrhunderts Seelsorgerinnen und danach
das Wiboradajahr 2011 im Rahmen des Bistumsprojekts «ganz schön heilig» den Anstoss

zur Neuentdeckung der Heiligen. Seither lebt eine Diözesaneremitin das Leben in Stille
und Zurückgezogenheit. Ausserhalb der katholischen Kirche sind die Gründung der
Frauenbibliothek Wyborada 1986, verschiedene literarische und lyrische Werke, Stadtführungen,

Lehrmittel fur den Unterricht, Fernsehsendungen u. a. m. zu nennen, welche die
verschiedenen Stränge der heutigen Wiborada-Rezeption ausmachen. - Eva Dietrich, «Die
Wüste, die Klause und der (un)sichtbare Körper. Askese im religionswissenschaftlichen
Vergleich», bettet die Askese Wiboradas in die asketischen Strömungen ein. die sie vom
Buddhismus und Hinduismus bis zu Antonius dem Einsiedler aufzeigt. - Ann-Katrin Gäss-

lein, «Wiborada in der Einsamkeit. Interreligiöse Annäherungen», situiert die selbstgewählte

Einsamkeit Wiboradas innerhalb der Religionsgeschichte und der Religionsphäno-
menologie, wobei sie insbesondere Parallelen aus der alttestamentlich-jüdischen Tradition
heranzieht. - Roland Gröbli, «<Scio mulier sancta es>. Wiborada von St. Gallen als

idealtypisches Vorbild für Nikiaus von Flüe», spürt der interessanten Frage nach, wieweit der
Innerschweizer Eremit von Wiborada Kenntnis hatte und sich von ihrem Leben inspirieren
Hess. Eine direkte Verbindung lässt sich nicht nachweisen, ein möglicher Vermittlungsstrang

könnte über den Einsiedler Dekan Albrecht von Bonstetten gelaufen sein. Zwischen
den beiden Heiligen gibt es Gemeinsamkeiten. So wurden beide zu Lebzeiten als «lebende

Heilige» wahrgenommen, beide lebten an einem festen Ort, in einer Zelle, und wurden von
vielen Menschen um Rat und Hilfe aufgesucht, beide gehören «zum kleinen Kreis der
Propheten und Prophetinnen der Geistkirche, welche die Amtskirche [...] herausfordern und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478. DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 431

bereichern» (264). Gerne hätte man die Auflösung des lateinischen Titelzitats erfahren
(Judith 8,29), und Fehler wie «Hugo von St. Victoire» (262) hätten einer aufmerksamen
Redaktion nicht entgehen dürfen. - Birgit Jeggle-Merz, «<Veni sponsa Christi, accipe coro-
nam>. Das Gedenken der Hl. Wiborada in der Liturgie der Kirche», untersucht die liturgischen

Texte zum Wiboradafest am 2. Mai, die bis zur Liturgiereform im Zuge des Zweiten
Vatikanischen Konzils in Gebrauch waren bzw. heute verwendet werden, insbesondere
den aufAmbrosius zurückgehenden Hymnus «Jesu, corona virginum», den Wiboradahym-
nus «Festum diem Wiboradae», den wahrscheinlich Ekkehart I. geschaffen hat, das ebenfalls

von Ekkehart I. am Ende seiner Vita gedichtete, als Vesperhymnus venvendete
Epitaph «Wiborada, Deo meritis», die Texte zur Vesper des Offiziums, einen Hymnus aus
dem 14. Jahrhundert sowie die Gebetstexte der Eucharistiefeier (darunter den in den
Aufsatztitel aufgenommenen Introitusvers) und interpretiert diese Texte in der Feier des

Heiligengedächtnisses als Teilhabe am Pascha-Mysterium. - Ann-Katrin Gässlein, «Täglich
Psalmen beten. Wiborada als Inspiration für neue liturgische Ausdrucksformen», berichtet
von den Erfahrungen von «Wiborada 2021», als Frauen und Männer während zehn
Wochen als Inklusen in der neu errichteten Zelle an St. Mangen lebten und in den abendlichen
Gebetszeiten des Rahmenprogramms auch Psalmen gesungen wurden. - Judith Thoma,
«Eine weibliche Stimme und das Frauenstimmrecht», nimmt das Gemälde, das Ferdinand
Gehr 1931 in der Kirche St. Georgen gemalt hat und wo Wiborada in der Mitte zwischen
Gallus und Otmar mit Priesterstola spirituell erhöht dargestellt ist, als Ausgangspunkt und
beleuchtet die Entwicklung des Frauenstimmrechts in der Schweiz «im Sinne einer Polemik»

(342) bis zu dessen Einführung 1971 und bis zur Gegenwart, in der «die katholische
Kirche einer der letzten Männerbünde mit entsprechenden Privilegien» ist (354). - Gegen
die in diesem gehaltvollen Buch vielfältig und mit Überzeugung vorgetragene neue Rolle
Wiboradas im Zusammenhang der Frauenbewegung im kirchlichen wie auch im weltlichen

Bereich ist aus der Sicht des Historikers nichts einzuwenden. Es ist zu wünschen,
dass das bevorstehenden Wiborada-Jubiläumsjahr 2026 sich von diesen neuen Impulsen
inspirieren lässt.

Freiburg im Üchtland Ernst Tremp

Eusebius von Viktorsberg, hg. von Peter Erhart, mit Beiträgen von Peter Erhart,
Michael Fröstl, Ulrike Ganz und Markus Kaiser (vvaldo - vademecum II), St. Gallen,
Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek St. Gallen, 2023, 443 S., zahlreiche färb. Abb., ISBN 978-
3-9597-6429-2.

Der in diesem Buch behandelte Eusebius von Viktorsberg ist eine der eigentümlichsten
Gestalten unter den churrätischen Heiligen. Er gehört zu den irischen Wandermönchen,
die im 9. Jahrhundert ihre Heimat verliessen und auf dem Kontinent ihr Leben zubrachten.
Wie andere Iren suchte Eusebius die Nähe zum Kloster St. Gallen und zum Grab seines

Landsmanns, des heiligen Gallus. Er blieb aber nicht im Kloster und wirkte nicht hier wie
etwa der gelehrte Ire Marcellus, der den Ruhm der St. Galler Klosterschule mitbegründete,
sondern er lebte als Einsiedler während dreissig Jahren auf dem Viktorsberg oberhalb von
Röthis im heutigen Vorarlberg, wo er am 31. Januar 884 starb. Einen zeitgenössischen
Biographen hat Eusebius wie so manche andere, namenlos gebliebene irische peregrini

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



432 Rezensionen - Comptes rendus

nicht gefunden. Der Kult des Reklusen an seinem Grab muss bescheiden und lokal
begrenzt geblieben sein; denn das Heiligtum auf dem Berg behielt den Namen und das Patro-
zinium eines Märtyrers Viktor, dessen Schädel wohl seit dem 8. Jahrhundert auf dem
Viktorsberg als wertvolle Reliquie aufbewahrt und verehrt wurde.

Das Leben des Eusebius wäre für immer in Vergessenheit geraten, wenn es nicht einen

Niederschlag in der schriftlichen Überlieferung St. Gallens hinterlassen hätte. Der St. Galler

Mönch und Zeitgenosse Ratpert berichtet in seinen Klostergeschichten (Casus sancti
Galli) über Eusebius, sein freiwilliges, dreissig Jahre dauerndes Reklusentum und seinen
Tod. Und die Sterbenotiz im Kapiteloffiziumsbuch des Klosters belegt das Gebetsgedenken

an den Einsiedler auf dem Berg. Weitere, indirekte Nachrichten liefern zwei Urkunden
Kaiser Karls III. für St. Gallen von 882 und 885, mit denen er den nicht unbedeutenden
Fernbesitz des Viktorsbergs an das Kloster übertrug und die Bergkirche mit zusätzlichen
Einkünften ausstattete: Hier hatte sich inzwischen eine kleine klösterliche Gemeinschaft
von Iren gebildet, und ein Hospiz zur Aufnahme von zwölf Pilgern wurde eingerichtet.
Doch ein Jahrzehnt später war davon nichts mehr vorhanden; der Niederlassung irischer
Mönche war offenbar keine Dauer beschieden.

Die Erinnerung an Eusebius griffnach Ratpert im 10. Jahrhundert dessen Fortsetzer der St.

Galler Klostergeschichten, Ekkehart IV., auf und formte sie legendenhaft aus. Nun erscheint
der Rekluse als Traumdeuter und Berater. Er soll einen Traum der schwangeren Mutter des

künftigen St. Galler Mönchs und Lehrers Iso (um 830-871) ausgelegt haben-was aus
zeitlichen Gründen ausgeschlossen ist - und auch Kaiser Karl geweissagt haben. Den geschichtlichen

Hintergrund dafür mag eine historische Beraterfunktion des Eusebius unter den lokalen

Eliten des Bodenseeraumes gebildet haben. Die Tendenz, den Einsiedler auf dem
Viktorsberg mit legendenhaften Zügen auszustatten, setzte sich in der späteren Tradition noch
viel deutlicher fort. Zunächst reisst die Überlieferung aber bis knapp nach 1500 ab. In der
frühen Neuzeit erlebte nun Eusebius einen erzählerischen Aufstieg «von einer historisch nur
spärlich belegten Person [...] zur legendarisch verklärten und zur theologisch hochgradig
aufgeladenen und überhöhten, literarischen Gestalt, die im 18. Jahrhundert (1730/31) schliesslich

heiliggesprochen wurde» (19). Im Jahr 1598 veröffentlichte der Überlinger
Erbauungsschriftsteller Johann Georg Schinbain (Tibianus) eine Legende des Heiligen mit völlig neuen
Elementen: Eusebius wurde nun als eifriger Kämpfer gegen die (bäuerliche) Sonntagsarbeit
dargestellt, der bei Brederis im Rheintal bei der Heuernte im Juli von einem zornigen Bauern
mit einer Sense geköpft wurde; dann nahm Eusebius seinen Kopf in die Hände und trug ihn
auf den Viktorsberg hinauf, wo er begraben werden wollte. Dadurch wurde Eusebius zum
Märtyrer für die Sonntagsheiligung, und seine Legende als Kopfträger übernimmt das Motiv
aus Erzählungen anderer rhätischer Kopfträger (Kephalophoren).

Diese neue Legende wirkte bis in das Kloster St. Gallen; hier nahm man den Kopfträger
Eusebius als Landsmann des heiligen Gallus gerne in den Reigen der Hausheiiigen auf und
baute ihn literarisch, liturgisch, bildlich und plastisch zum ersten Märtyrer (Protomartyr)
auf. Im Jahr 1730 gestattete die römische Ritenkongregation St. Gallen und allen Klöstern
der Schweizer Benediktinerkongregation, Eusebius vom Viktorsberg liturgisch feiern zu
dürfen. Im folgenden Jahr fand in barocker Prachtentfaltung die feierliche Translation
einer Reliquie des neuen Heiligen vom Viktorsberg in die Stiftskirche St. Gallen statt. Im
Jahr nach der Aufhebung des Minoritenkonvents, der seit 1517 auf dem Viktorsberg
bestanden hatte, durch Kaiser Joseph IL 1785 erhielt die Fürstabtei auch die wichtigste Reliquie

des Heiligen, seinen Schädel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 433

Die vorliegende Publikation vereint alle aufgefundenen Textzeugnisse, darunter auch
bisher unbekannte, und Kunstgegenstände aus der Zeit des Klosters St. Gallen, die zu
Eusebius greifbar sind, in einem Band und stellt sie in Text und Bild vor. Damit erfüllt sie ein
Postulat des Managementplans des UNESCO-Welterbes Stiftsbezirk St. Gallen, nämlich
die Erstellung eines kulturgeographischen Inventars. In siebzig chronologisch geordneten
Nummern, von der Klosterchronik des Zeitgenossen Ratpert bis zu einem (leeren)
Translationskistlein aus der Zeit um 1800, werden die Texte und Gegenstände zu Eusebius
präsentiert und sachkundig beschrieben. Die Beschreibungen stammen aus der Feder eines

vierköpfigen Autorenkollektivs, wobei Michael Fröstl die überwiegende Zahl der
Beschreibungen beigesteuert hat. Das Buch ist ansprechend gestaltet, gut gegliedert und mit
qualitätvollen Abbildungen hervorragend illustriert. Es hat das originelle, handliche
Oktav-Format und beschreitet mit seinem fehlenden festen Vorderdecke! buchgestalterisch
neue Wege. Hervorzuheben ist auch der ausgesprochen günstige Preis, obwohl das Buch
in der Schweiz hergestellt wurde. Es ist Teil der neuen Publikationsreihe vvaldo des
Stiftsarchivs St. Gallen. Namengeber für diese im Jahr 2020 begonnene Reihe, die bisher neben

fünf Bändchen in der Hauptreihe bereits je ein Bändchen in den Unterreihen «vademecum»
und «additamenta» hervorgebracht hat, ist der St. Galler Mönch und Schreiber Waldo (t
813/14), passenderweise der erste namentlich bekannte Archivar des Gallusklosters.
Waldo war eine herausragende Gestalt in der Frühzeit St. Gallens, er wurde später dessen

Abt, dann Abt der Reichenau, von St-Denis und Bischof von Basel und war einer der
Vertrauten Karls des Grossen. Dem gelungenen Band ist eine gute Aufnahme und der neuen
Reihe sind weitere solche Veröffentlichungen zu wünschen.

Freiburg im Üchtland Ernst Tremp

Chartularium Sangallense, Band II, 841-999, bearbeitet von Peter Erhart, unter Mitwirkung

von Karl Heidecker, Rafael Wagner und Bernhard Zeller, St. Gallen, Stiftsarchiv
St. Gallen, 2021, XXXVI, 597 S.. ISBN 978-3-7995-6070-2.

Dem Stiftsbezirk St. Gallen wurde 1983 die Auszeichnung als Weltkulturerbe der UNESCO
verliehen. Dazu gehören nicht nur die einstige barocke Klosterkirche und heutige Kathedrale

sowie die berühmte Stiftsbibliothek mit ihrem Barocksaal und ihren Handschriftenschätzen.

Weniger bekannt ist, dass auch das Stiftsarchiv St. Gallen mit seinem geschlossenen

Bestand an frühmittelalterlichen Urkunden einen zentralen Teil des Weltkulturerbes
St. Gallen bildet. Gegen 900 Urkunden aus der Zeit vor dem Jahr Tausend werden hier
aufbewahrt. Mit diesen überwiegend als Originale erhaltenen Dokumenten, darunter rund
80 Herrscherurkunden, nimmt das Stiftsarchiv einen aussergewöhnlichen, nördlich der

Alpen sogar einmaligen Rang ein. Aufgrund ihrer einzigartigen Bestände wurden Stiftsarchiv
und Stiftsbibliothek St. Gallen 2017 auch in die Liste des Weltdokumentenerbes (Memory
of the World) der UNESCO aufgenommen.

Im Rahmen des Chartularium Sangallense, der Neubearbeitung und Erweiterung des

aus dem 19. Jahrhundert stammenden, von Hermann Wartmann begründeten Urkunden-
buchs der Abtei Sanct Gallen, sind nun diese frühen Urkunden in einer modernen Edition
zugänglich gemacht worden. Im Jahr 2013 war der erste Band des Chartulariums erschienen,

mit den Urkunden von 700 bis 840. Der vorliegende zweite Band schliesst daran an

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



434 Rezensionen - Comptes rendus

und enthält die Urkunden von 841 bis 999. Seine Register, die Register der Ortsnamen und
der Personennamen sowie das Wort- und Sachregister, umfassen aber auch Band 1, so dass

nun das gesamte St. Galler Urkundenmaterial vor dem Jahr Tausend erschlossen wird.
Es ist nicht möglich, im Rahmen einer knappen Rezension auf die Komplexität dieses

grossen Editionsunternehmens und auf die Fülle der darin enthaltenen Urkunden auch nur
annähernd einzugehen. Einige Stichworte mögen genügen: So sind neben den karolingi-
schen und ottonischen Herrscherdiplomen besonders wertvoll die etwa 750 Schenkungs-,
Prekarie- und Tauschurkunden aus der Zeit von etwa 720 bis 960. Das Kloster St. Gallen
war in karolingischer Zeit ein Zentrum der Schrift- und Wissenskultur. Seine frühen
Urkunden spielen daher im wissenschaftlichen Diskurs um die Verbreitung von Schriftlichkeit

eine eminente Rolle. Ein eindrückliches Bild von der in den Urkunden enthaltenen
klösterlichen Besitzlandschaft vermittelt die Karte «Besitz des Klosters St. Gallen vor dem
Jahr 1000» im Anhang zur Edition: Sie setzt kartographisch die Ausstell- und Güterorte
sowie die erwähnten Orte um; die insgesamt mehr als tausend Orte erstrecken sich
zwischen dem Elsass im Westen, dem Allgäu im Osten, dem Gebiet der Baaren im Norden
sowie der Linthebene im Zürichgau und dem Aareraum im Süden.

Für das 8. und 9. Jahrhundert konnten sich die Bearbeiter des Chartulariums auf die
bahnbrechenden Vorarbeiten der Faksimile-Editionsreihe der Chartae Latinae Antiquiores
(ChLA) stützen. Darin waren zuerst in den 1950er Jahren die St. Galler Originalurkunden
des 8. Jahrhunderts durch Albert Bruckner publiziert worden. Durch die zeitliche Erweiterung

der Serie konnten in den vergangenen Jahren (Abschluss 2020) auch die rund 600 St.

Galler Originalurkunden des 9. Jahrhunderts in Faksimile veröffentlicht werden. Die ChLA
bieten dem Benutzer dazu neben Vollregest und Volltextedition ausführliche Kommentare
zu Pergament, Schrift, Schreiber, den Personen und Orten der Handlung usw.; sie bilden
dadurch eine ideale Ergänzung zur Urkundenedition im Chartularium. Abbildungen und

Regesten aller St. Galler Originalurkunden des frühen Mittelalters sind neuerdings auch

auf dem virtuellen Urkundenportal des Stiftsarchivs St. Gallen im Internet verfügbar, unter
www.e-chartae.ch.

Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes des Chartulariums wird zugleich das ganze,
grossangelegte und über Jahrzehnte dauernde Editionsunternehmen des neuen St. Galler
Urkundenbuches abgeschlossen; denn die Bände III bis XIII mit den Urkunden von 1000
bis 1411 sind bereits früher erschienen, von Band III im Jahr 1983 bis zu Band XIII im
Jahr 2017. Mit dieser modernen Edition aller das Stift St. Gallen, die Stadt St. Gallen und
den Kanton St. Gallen (abgesehen von den südlichen Teilen) umfassenden Urkunden bis
ins Spätmittelalter mit insgesamt 8'071 edierten Urkunden steht nun der Erforschung der
schweizerischen Geschichte des Mittelalters, aber auch der europäischen Mediävistik ein
enormes Quellenmaterial zur Verfügung, das in seiner Wirkung nicht überschätzt werden
darf. Man kann die Bearbeiter und die Herausgebergemeinschaft zum Erscheinen von
Band II des Chartulariums und zugleich zum Abschluss dieses Grossunternehmens nur
beglückwünschen.

Freiburg im Üchtland Ernst Tremp

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 435

Ernst Trem p/Kathrin Utz Tremp, Das Nekrologium der Prämonstratenserabtei Hwni-
limont (Marsens) (Spicilegium Friburgense 52), Münster. Aschendorff Verlag. 2022, 185

S., ISBN 978-3-402-13821-2.

Das Prämonstratenserkloster Humilimont im schweizerischen Greyerzerland ist heute

praktisch in Vergessenheit geraten. Dabei hat die 1137 gegründete und 1580 zugunsten des

Jesuitenkollegiums St. Michael in Freiburg i. Ü. aufgehobene Abtei während viereinhalb
Jahrhunderten als geistliches und wirtschaftliches Zentrum im mittleren Saanetal eine
bedeutende Rolle gespielt. Dazu gehörte auch der Frauenkonvent Posât (1140/48 bis um
1178/1200) im gleichnamigen. 10 km entfernten Weiler (Gemeinde Gibloux). Im ersten
Kapitel des Buches wird diese Geschichte übersichtsmässig dargestellt.

Das Nekrolog, das heute im Staatsarchiv Freiburg aufbewahrt wird, besteht aus 113

Pergament-Blättern. Die Handschrift wurde im Jahr 1338 neu angelegt und gelangte nach der

Auflösung der Abtei an das Jesuitenkollegium in Freiburg. Insgesamt enthält die
Handschrift, die ein sog. Kapitelbuch darstellt, ein Martyrologium mit dem Kalender der
wichtigsten Heiligenfeste, wobei auch einige Heilige des Prämonstratenserordens und des

Bistums Lausanne aufgeführt sind. Es folgen die Augustinus-Regel mit Lesungen für die
Wochentage, Martyrologiumslesungen für Ostervigil, Auffahrtsvigil und Pfingstvigil, die
Aufnahmeformel in die Gebetsverbrüderung und schließlich auf 87 Seiten das Nekrologium

mit 674 Einträgen.
Das Nekrolog enthält das Kalendar mit den Tagesheiligen, die Totenmemoria der

verstorbenen Mitbrüder und Mitschwestern, der Stifter und ihrer Familien, weiterer Wohltäter
und Freunde der Abtei. Es hatte seinen Platz im Kapitelsaal, wo nach dem Offizium der
Prim daraus vorgelesen wurde. Ab dem 13. Jahrhundert wurde das Totenbuch mit ausführlicheren

Notizen über die Jahrtags-Stiftungen der Verstorbenen, deren Finanzierung, sowie
Zusätzen wie die Verteilung von Pitanzen und Almosen oder die Grablege erweitert.
Gelegentlich wird beschrieben, wie die Gedächtnismesse zu feiern sei und dass man anschließend

mit Kreuz und Weihwasser zum Grab ziehen soll. Die Stifter von Jahrtagen leisteten
einen großen finanziellen Beitrag für den Lebensunterhalt der Chorherren und begründeten
so den Reichtum der Abtei.

Interessant ist die Anzahl der Personen, die im Nekrolog erwähnt werden: 922 sind es,
davon 74% männlich und 26% weiblich. Aus der Zeit bis 1338 sind 112 Konvers-Brüder
und 57 Konventualen aufgezählt, was zeigt, dass in der Frühzeit die klösterliche
Eigenwirtschaft, die handwerklichen Arbeiten im Kloster und die Bewirtschaftung der fünf bis
sechs Grangien zur Blüte der aufstrebenden Abtei geführt hatten. Weiter gehörte eine

Gruppe von 47 Chorschwestern zur Kanonie. Diese eindrückliche Zahl zeugt von einer
beträchtlichen Anziehungskraft des Frauenklosters in seiner Frühzeit. Humilimont war
also anfänglich ein Doppelkloster, bis dessen Frauenkonvent nach Posât ausgesiedelt
wurde.

In der Totenmemoria tauchen auch Namen von Äbten aus dem Prämonstratenserorden
auf: Nach Hugo von Fosses, dem Nachfolger Norberts von Xanten wird acht darauffolgender

Äbte von Prémontré gedacht. Ebenfalls wurden sechs Äbte der Abtei St. Martin in
Laon, Tochter von Prémontré und Mutterkloster von Lac de Joux, aufgenommen. Aus
diesem, dem Mutterkloster von Humilimont, sind zehn Namen seiner Äbte übermittelt.
Natürlich erscheinen auch die Beziehungen zu den Schwesterabteien Corneux (Franche-
Comté F), Fontaine-André NE, Bellelay und Gottstatt (Orpund bei Biel). Zudem werden

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



436 Rezensionen - Comptes rendus

einige Domherren aus Lausanne, Sitten und Genfaufgeführt. Weil die Seelsorge eine wichtige

Aufgabe des Prämonstratenserordens darstellt, sind die Jahrtage von 20 Pfarrern der

Umgebung, sowie weiteren Kaplänen, Priestern und Klerikern enthalten.
Auch die Verstorbenen der Grafen- und Dynastengeschlechter der Region kommen vor.

Den Gründerfamilien, den Freiherren von Corbières, Vuippens und Everdes (Grüningen)
bot Humilimont eine Grablege. Die Einträge verweisen auf die Dynastien von Greyerz,
Montsalvens, Pont-en-Ogoz, auch auf die Grafen von Neuenburg und Nidau, Grandson.
La Sarraz. Interessant ist, dass bedeutende Wohltäter des Prämonstratenserordens aus weiter

Entfernung erwähnt werden, wie Theobald II. Graf von Blois und der Champagne, und
Johann I. der Alte, Graf von Burgund und Herr von Salins.

Aber auch die ländliche Bevölkerung der Umgebung stiftete nach ihren Möglichkeiten
Jahrtage. Mit dem Erstarken der Städte stießen Bürgerfamilien dazu: aus Bulle, Romont,
Moudon und Freiburg. Neben den Chorherren und Chorschwestern ließen sich Konversen

gerne auf dem Klosterfriedhofbestatten. Oft waren es Famiiiaren, Dienerinnen und Diener.
Oblaten. Manche nahmen nach einem aktiven Leben das Ordensgewand. Priester wurden
als canonici ad succurrendum den Chorherren gleichgestellt, Laien als conversi oder

sorores ad succurrendum. Weitere Einträge im Nekrolog enthalten Nachrichten zur
Baugeschichte des Klosters und seiner Ausstattung, zu den Altären und Paramenten.

Durch diese Edition erfahren wir viel über die Geschichte der Abtei Humilimont. ihre
Chorherren und ihren Alltag, über die Beziehungen der Abtei zu anderen Abteien im
Ordensverband, zu den Geistlichen des Umlandes, zur Stadt Freiburg sowie zu den Adelsfamilien,

die sich in ihrem Hauskloster bestatten Hessen. Die Edition des Nekrologs durch
Ernst Tremp, em. Titularprofessor für Geschichte des Mittelalters an der Universität
Freiburg/Schweiz und Direktor a. D. der Stiftsbibliothek St. Gallen, und Kathrin Utz Tremp,
ehem. Dozentin für Geschichte des Mittelalters an der Universität Lausanne und wiss.
Mitarbeiterin am Staatsarchiv Freiburg/Schweiz, erschliesst diese für die Erforschung der
Landesgeschichte wie auch der Geschichte des Prämonstratenserordens in der Schweiz wichtige

Quelle.

Biberist Paul Bühler-Hofstetter

Jean-Pierre Bastian, Le couvent des tertiaires de saint François à Savignv, paroisse de

Lutry 1491-1531, Bière, Cabédita, 2020, 143 S., 111., ISBN 978-2-8829-5870-9.

Das vorliegende Bändchen, erschienen in dem sonst eher populärwissenschaftlich und
heimatkundlich ausgerichteten Regionalverlag Cabédita im waadtländischen Bière, stellt eine
vergleichsweise kurzlebige spätmittelalterliche Klostergründung im Bistum Lausanne vor.
Es geht um die franziskanische Drittordensniederlassung in Savigny nordöstlich von
Lausanne, an der Grenze zwischen dem Lavaux und dem Jorat. Das topographisch höher
gelegene Gebiet war im Spätmittelalter vergleichsweise abgeschieden, geprägt von einer
ärmeren Bevölkerung, die zu einem guten Teil aus frischen Einwanderern aus der Haute-
Savoie und damit aus dem Bistum Genf bestand. Entsprechend knapp war der Konvent mit
Schenkungen ausgestattet. Zu seinen Unterstützern zählte die Bürgerschaft des Städtchens

Lutry am Genferseeufer, zu dessen Pfarrsprengel die Niederlassung in Savigny gehörte.
Der Ursprung des Drittordenshauses liegt darin, dass der Lausanner Bischof Benedikt von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 437

Montferrand zwei Wochen vor seinem Tod am 7. Mai 1491 die zerfallene Kapelle von
Savigny dem eigentlichen Klostergründer überliess, dem Eremiten Pierre de Roseto. Bei
dieser Entscheidung mag mitgespielt haben, dass Benedikt von Monterrand seit 1478 in
«Personalunion» auch Kommendatarprior von Lutry war.

Die durchaus interessierte «Freigiebigkeit» Bischof Benedikts verweist auf eine neue
historiographische Fragestellung (die in der besprochenen Studie selbst nicht aufgegriffen
wird): In der einheimischen Historiographie hat Benedikt von Montferrand einen
ausgewiesen schlechten Ruf. Moniert wird u. A. die Kompromisslosigkeit, mit der er die
bischöflichen Rechte zu bewahren bzw. neu einzufordern versuchte - dies, nachdem an der

Spitze des Bistums nach 1465 eine Reihe ausnahmslos farbloser Männer gestanden hatte.
Die Berufung der Drittordensleute in eine bislang vernachlässigte Gegend erscheint nun
als reformatorischer Zug, ebenso der Umstand, dass derselbe Bischof anfangs September
1477, d. h. etwas mehr als ein Jahr nach seinem Amtsantritt in Lausanne, sowohl den
Geistlichen wie auch den Laien seines Bistums gebot, sich von ihren Konkubinen zu trennen.

Benedikt ist von der Geschichtsschreibung bislang weniger als Reformunterstützer
denn als Machtpolitiker und auch Hexenjäger gesehen worden (so zusammenfassend

Georg Modestin, «Controverses autour des procès de sorcellerie en ville de Lausanne pendant

l'épiscopat de Benoît de Montferrand [1476-1491]», in: La sorcellerie et la ville. Witchcraft

and the City, sous la direction d'Antoine Follain et Maryse Simon. Postface de Carlo
Ginzburg, Strasbourg 2018. 51-61). Die vorliegende Studie regt jetzt dazu an, ein vermutlich

ganzheitlicheres Bild des Prälaten zu sehen. Dass Hexenjagd und Kirchenreform zwei
Seiten ein- und derselben Medallie sein konnten, illustriert das Beispiel von Georg von
Saiuzzo, als Bischof von Lausanne (1440-1461) ein Amtsvorgänger Benedikts.

Die in Savigny niedergelassenen Franziskanertertiare mussten um ihre Niederlassung
kämpfen. Ab 1496 wurden sie vom Lausanner Domkapitel, das ihnen die Überlassung der

Kapelle von Savigny streitig machte, in einen langwierigen Rechtshändel verwickelt. In
diesem Prozess, der bis vor den Papst getragen wurde und dessen Ende unbekannt ist,
argumentierte das Kapitel, Benedikt von Montferrand habe hinsichlich der besagten Kapelle
seine Kompetenzen überschritten, wozu er nicht befugt gewesen sei. Das Verfahren, das

vom Papst dem Offizial des bischöflichen Gerichts in Basel übertragen wurde und
zeitweise auch den Humanisten Sebastian Brant beschäftigte, hat ein reichhaltiges Quellen-
konvolut hervorgebracht, das im rezensierten Band angesprochen, aber nicht erschöpfend
behandelt worden ist. Ein Desiderat wäre auch eine Edition dieser Quellen.

Die Niederlassung in Savigny hatte eine recht prekäre Existenz, vom Domkapitel - letz-
lich erfolglos, wie es scheint - in Frage gestellt und materiell in einem wirtschaftlich
strukturschwachen regionalen Umfeld eher knapp dotiert. Diese zweite Schwierigkeit scheint
das Überleben der Einrichtung verkürzt zu haben, was sich insbesondere in bedrohlichen
Rekrutierungsschwierigkeiten zeigte. 1531 wurden schliesslich die Rechte und Einkommen

des kleinen Konvents von Savigny der Gemeinde Lutry übertragen - fünf Jahre vor
der Reformation, die in der Waadt im Nachgang zur bernischen Eroberung Einzug hielt.

Mit seiner Darstellung bietet der Verfasser, emeritierter Professor für Religionssoziologie
an der Universität Strassburg, willkommene Einblicke in ein bislang vernachlässigtes

Kapitel aus der mittelalterlichen Kirchengeschichte der Westschweiz.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl : 10.24894/2673-3641.00155



438 Rezensionen - Comptes rendus

Rita Binz-Wohlhauser/Lionel Dorthe (Hg.), Freiburger Hexenprozesse 15.-18.
Jahrhundert (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen. IX. Abteilung: Die Rechtsquellen des

Kantons Freiburg. I. Teil: Stadtrechte. II. Reihe: Das Recht der Stadt Freiburg. Band 8/1 +

2), Basel, Schwabe Verlag, 2022, 2 T., CXLIX, 1470 S., ISBN 978-3-7965-4451-4.

Avant tout, disons que ce double volume demande une certaine prise de distance. Comment
en effet ne pas s'indigner devant la mort sur le bûcher, avec ou sans «mitigation» de peine,
de tant de personnes pour le crime imaginaire de sorcellerie? Et même si le bûcher ne

représente «que» 22 % de l'issue des procès, comment ne pas compatir au sort des autres

personnes qui ont été torturées et qui, si elles ont été relaxées et souvent bannies ou confinées,

ont dû payer les frais de justice? Passée cette mise au point, avouons que l'édition en

question est d'un intérêt prodigieux pour qui s'intéresse à l'histoire de la sorcellerie ou
plus généralement à la vie quotidienne fribourgeoise. Que les éditeurs en soient remerciés.

Le double volume édite les procès tenus dans la ville de Fribourg, depuis celui de Jeannette

Lasne en 1493 à celui de Marguerite Repond en 1741, en se fondant sur les actes de

procédure du tribunal (les Thurnrodel) et les manuaux du conseil de la ville. Il ne prend

pas en compte ceux des bailliages, ce qui serait une autre aventure éditoriale, que nous
appelons de nos vœux. En vérité la première sorcière condamnée à Fribourg serait Itha
Stucki, une femme de la Singine, qui en 1442 comparaît pour la troisième fois devant le
tribunal et est brûlée vive avec son fils Peter, mais son procès est antérieur au premier
Thurnrodel. Quant à la dernière sorcière, ce n'est pas Catherine Repond, connue sous le

surnom de Catillon, mais sa sœur Marguerite. Si Catillon est bien la dernière sorcière à

avoir été condamnée et brûlée dans le canton en 1731, Marguerite, déjà inquiétée avec elle,
aura «droit» à un nouveau procès dix ans plus tard. L'inculpée mourra la veille de sa

condamnation.
Les procès sont écrits en français ou en allemand. Il est difficile de savoir si les accusés

parlaient en ces langues ou si on a retranscrit les patois qu'ils utilisaient. Les procédures
impliquent souvent plusieurs individus, lesquels peuvent aussi passer plusieurs fois devant
la justice. Tout en sachant que la série des Thurnrodel n'est pas complète, les éditeurs ont

pu identifier 309 personnes, dont deux tiers de femmes, et 360 procès. La majorité d'entre
eux ont lieu entre la fin du XVIe siècle et le deuxième tiers du XVIIe siècle, avec certains
pics. On dénombre ainsi 28 procès durant la seule année 1623 et 120, un chiffre énorme,
durant la décennie 1643-1652.

Même si certains accusés pratiquaient des activités en marge comme la récolte d'herbes
et l'usage de prières magico-religieuses, précisons que la sorcellerie et le sabbat décrits
dans les procès n'ont jamais existé. C'est un univers imaginaire forgé au début du XVe
siècle. Les accusés avouaient pourtant de tels méfaits, mais sous la contrainte de la torture.
Il est bien connu qu'avec la torture, l'accusé avoue n'importe quoi, alors que le non-aveu
est plutôt le prix, non de la bonne conscience, mais de l'endurance devant les tourments.
Comment les juges ont-ils pu penser le contraire? Ils auraient dû réfléchir aux paroles de

certains accusés, à Jean Monneron disant en 1623 que ce qu'il avait avoué, il le fut
«contrainct par la torture, qu'il ne pouvoit plus endurer» (p. 322), ou à Margret Schuelier-
Python expliquant en 1629 que son aveu «estoit pas vray, ains contrainct par le tourment»
(p. 369). En 1683 encore, Maria Duchêne-Ribotel avouait que «tantost elle at dit qu'elle
avoit faict lesdites confessions par crainte de desplaire et d'offencer monsieur le bourger-
meister et aultres seigneurs de la justice» (p. 1251). L'intérêt de se sentir écouté en aurait

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-M78, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 439

poussé peut-être d'autres à en rajouter, comme le très jeune Claude Bernard, douze ans,
qui en 1651 avoue coup sur coup plusieurs meurtres (p. 1003-1005). L'aurait-il fait par
jeu et/ou par désir de se mettre en avant?

Le narratif autour du sabbat obéit volontiers à un schéma assez répétitif qui globalement,
est le suivant: épisode dépressif du futur sorcier, apparition d'un inconnu, très souvent
appelé Gabriel, promettant richesse et bonheur à qui reniera Dieu, hésitation puis accord
du futur sorcier, don de pièces d'argent qui deviendront des feuilles, participation au sabbat

(appelé plutôt secte ou synagogue). Le sabbat, où l'on ne vient guère sur un balai volant,
s'avère plutôt morne. Souvent, les accusés prétendent ne pas connaître les autres participants.

11 faut baiser le derrière du maître, mais la dimension orgiaque n'est guère développée.

Les sorciers ont reçu du pousset (de la poudre) et de la graisse pour faire périr gens et
bêtes. Ils se spécialisent dans la fabrication de la grêle et le vol magique du lait, en attirant

pour leurs vaches le lait des vaches d'autrui. Il est aussi question de transformations
animales.

Le laconisme des procès-verbaux ne permet pas de tout comprendre. Les juges soufflaient-
ils aux accusés les réponses qu'ils attendaient? Ou bien les accusés partageaient-ils avec
les juges un même imaginaire? Quelques accusés nient avoir des accointances diaboliques
mais mentionnent des apparitions de fantômes ou d'êtres célestes, comme Maria Duchêne-
Ribotel déjà nommée, qui aurait vu «Nostre Dame toutte blanche», et un autre jour «at dit
que elle at veuz proche d'une haye à Balleswyl une jolie petite ame toutte blanche, et croit

que soit l'ame de son enfant» (p. 1226-1227). Ces personnes vivaient donc dans un univers
saturé de surnaturel. Elles auraient été ainsi plus disponibles à entrer dans le jeu de leurs

juges. En outre, il faudrait se demander dans quelle mesure les procédures, et aussi

l'imaginaire du sabbat qu'elles véhiculaient, étaient connus du public et quelque peu adoptés

par lui. En 1676 par exemple Clauda Andrey-Centlivres, menacée de la torture et cherchant
vraisemblablement à gagner du temps, demande à ce qu'on recherche sur son corps la

marque diabolique, parce «c'estoit pourtant la coustume, l'ayant entendu dire d'une femme
d'Estavayer, qui avoit eu une sœur entre les mains de la justice trois fois» (p. 1188).

Le temps manque pour aborder d'autres problématiques, notamment celle de la périodi-
sation des procès en sorcellerie à Fribourg (cf. p. CXXXII). Il faudrait aussi chercher à

connaître la cause des procès. Des conditions économiques, climatiques ou politiques
défavorables, ou des drames singuliers comme un décès insolite ou le faible rendement du

troupeau, expliquent sans doute le déclenchement des procédures, parce qu'on devait trouver

des coupables. La malveillance, l'esprit de vengeance, et l'accusation de pseudo-complices

par des personnes déjà impliquées auraient fait le reste. Les éditeurs notent que «le
concours des juges et de la population est nécessaire pour passer d'une suspicion de sorcellerie

à une accusation» (p. CXX). Enfin, on pourrait chercher l'origine sociale des accusés.

Etaient-ils pour beaucoup de condition modeste et des mendiants? Peut-être, mais ce qui
nous a frappé est la mobilité des personnes, mobilité linguistique et même confessionnelle,
leurs déplacements dans et hors du canton. Ces mobilités mettent à mal l'image d'une
société fribourgeoise ancienne qu'on pourrait croire Existe.

A côté de l'histoire de la sorcellerie en pays de Fribourg, le livre offre un instantané sur
la vie de ses habitants. On trouvera diverses informations sur leur alimentation, leurs
activités professionnelles et leurs outils, leurs relations familiales, leur vie sexuelle pas toujours
fidèle aux normes du temps, leurs croyances et leurs pratiques religieuses, notamment les

pèlerinages ou l'usage de prières magico-religieuses, leurs maladies, etc. La toponymie y

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



440 Rezensionen - Comptes rendus

est très développée. Beaucoup de noms sont connus où les accusés prétendent avoir
rencontré l'esprit malin, assisté à la secte ou pratiqué des sortilèges, mais d'autres vont exercer
la sagacité des spécialistes, comme cette mystérieuse fontaine des Assiliettes aux alentours
du Gibloux, qui apparaît très souvent. Enfin redisons que les procès sont édités en deux
langues, l'allemand ou le français. Mais les textes fourmillent de mots locaux, qui ne sont

pas toujours aisés à comprendre. A côté des index des noms de personnes et de lieux, un
volumineux glossaire de 76 pages aide heureusement à s'y repérer.

Grolley/Fribourg Jacques Rime

Chantai Ammann-Doubliez, Procès de sorcellerie dans la vallée de Conches (1466-
1467) et chasses aux sorciers et sorcières en Valais au XVe siècle (Cahiers de Vallesia
32), Sion, 2020, 690 S., 111., ISBN 978-2-9701-0813-9.

Als Teil des Westalpenbogens gehört die Westschweiz zu den Kemländem der mittelalterlichen

Hexenverfolgung. Bislang hat vor allem die savoyische und die lausannisch-fürstbi-
schöfliche Waadt das Interesse der Forschung stimuliert, dank eines reichen Bestands an He-
xenprozessakten aus dem «kritischen» 15. Jahrhundert, der heute im Waadtländer Staatsarchiv

in Form eines zu Beginn des 20. Jahrhunderts zusammengebundenen Codex überliefert
ist. Was die gegenwärtigen Kantone Freiburg und Genf betrifft, so zählen sie zur selben

Verfolgungslandschaft, wenn auch ihre mittelalterlichen Quellenbestände mit dem waadtländi-
schen nicht zu vergleichen sind. Ein weiterer Verfolgungsraum ist das Wallis, das bis in die
Jahre 1475-1476 herrschaftlich in das furstbischöfliche Oberwallis und das savoyische
Unterwallis aufgeteilt war, als Bischof Walter Supersaxo im genannten Zeitraum die savoy-
ischen Herrschaftsträger aus dem Unterwallis militärisch hinausdrängte. Wir erwähnen den
Namen dieses Bischofs, weil er als einer der grossen Hexenjäger unter den Westschweizer
Prälaten gilt, unter dessen Episkopat 1457-1482) die Verfolgung angeblicher Teufelsdienerinnen

und -diener eine neue Dynamik erfuhr. Die im vorliegenden Band edierten, übersetzten

und ausführlich eingeleiteten Quellen sind im Zuge dieser Dynamik entstanden.
Bereitgestellt hat sie Chantal Ammann-Doubliez, die beste Kennerin der Walliser Hexenverfolgungen

im Mittelalter, ja, die Fachfrau, welche das Wallis fast im Alleingang auf der historio-
graphischen Landkarte der Westschweizer Hexenverfolgungen verankert hat.

Die hier rekonstruierten Geschehnisse sind, so zynisch es klingen mag, auf den ersten
Blick banal: Vier Personen, zwei Männer und zwei Frauen, letztere Mutter und Tochter,
werden aufgrund von Verdächtigungen im sozialen Umfeld verhaftet, verhört, gefoltert
und als angebliche Hexer und Hexen hingerichtet. Das überragende Interesse der Quellen
erschliesst sich einem aber auf den zweiten Blick: Es geht um die rechtlichen und politischen

Umstände, unter denen die Prozesse geführt wurden. Die Ereignisse konzentrierten
sich nämlich aufdie so genannte «Grafschaft» Biel, einen zum Oberwalliser Zenden Goms
gehörenden Verbund, der aus einer Handvoll benachbarter Dörfer bestand und sich
dadurch auszeichnete, dass er ein «Freigericht» bildete (juridiction dite «libre»). Für die
Mitte des 15. Jahrhunderts wird die Bevölkerungszahl der Grafschaft auf drei- bis vierhundert

Einwohner geschätzt - es geht also um eine kleine jurisdiktionelle Einheit, die
entsprechend schwer vom Verfolgungsschub der 1460er-Jahre getroffen wurde. Der
grafschaftliche Sonderstatus wurde von Walter Supersaxo zuletzt am 20. Juni 1466 anerkannt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen — Comptes rendus 441

- freilich unter dem Vorbehalt, dass der aus der Grafschaft stammende Richter und die
Schöffen Sanktionen nur bis zur Todesstrafe aussprechen durften. Sollte Letztere verhängt
werden, mussten der Meier des Goms mit seinen Schöffen hinzugezogen werden. Das
Todesurteil hatte danach noch der Sittener Bürgerschaft vorgelegt zu werden und wurde vom
Gomser Meier vollstreckt (80). In der Praxis bürgerte sich aber ein. dass die Verdikte auch
noch von Walter Supersaxo selbst bestätigt wurden.

Die angeführte Anerkennung vom 20. Juni 1466 steht in Zusammenhang mit der sich
anbahnenden Hexenverfolgung. Erste gegen den Schuhmacher Hensli Heymen gerichtete
Besagungen fallen nämlich bereits in die Folgewoche. Drei davon entstammen sogar
vorausgegangenen Prozessen - die Repressionswelle hatte also schon eingesetzt. Hensli Heymen

belastende Auszüge aus diesen Prozessen wurden vom Gomser Meier mit dem
grafschaftlichen Richter geteilt, was das Zusammenwirken der beiden «rivalisierenden»
Jurisdiktionen illustriert. Henslis Todesurteil vom 10. Juli wurde zwei Tage später von der
Sittener Bürgerschaft bestätigt. Damit kam der Verfolgungsschub aber nicht zu einem Ende.

Im Gegenteil: Das grafschaftliche Gericht fachte die Repression an, indem es am 17. und

am 19. Juli zu einer Reihenbefragung (enquête générale) der Einwohner rief, mit dem Ziel,
weitere Verdächtige aufzuspüren. Die Protokolle dieser Reihenbefragung - eine

vergleichsweise selten erhaltene Quellenart, was die Bedeutung der Mitschriften steigert -
verraten die Handschrift des mit ihrer Anfertigung betrauten Notars Nikolaus Imoberdorf.
Es sind also keine neutralen, gleichsam «ethnographischen» Aufzeichnungen. Trotzdem
erlauben sie - beschränkte - Eindrücke von einem ländlichen Mikrokosmos, in dem
Verdächtigungen und Anschuldigungen nicht direkt geäussert, sondern umschreiben bzw.
suggeriert werden - eine Beobachtung, die sich mit bestehenden Befunden deckt. Als «graue
Eminenz» erscheint bei dieser Befragung der grafschaftliche Richter Anton Rugger, auf
dessen Geheiss (und auf Betreiben der Gemeinde hin) die Voruntersuchung eröffnet
wurde, an der er selbst als Zeuge teilnahm und sich dabei merklich auf Trina Kuenis «ein-
schoss»: «L'homme connaît les rouages de la justice, participe à la vie politique (...]. [I]l
se positionne à l'interface des deux niveaux chers aux historiens: celui de la population et
celui de la justice» (148-149). Damit ist er nicht allein: Unter den Auskunftspersonen
finden sich auch mehrere Geschworene, die unter dem Vorsitz Ruggers - ihre Funktionen
kumulierend - über das Schicksal der Vorgeladenen zu befinden hatten.

In derFolge der Reihenuntersuchung wurden noch am 17. Juli die bereits genannte Trina
Kuenis sowie deren Tochter Nesa verhaftet. Nach einem einwöchigen Verfahren, bei dem

es auch zur Anwendung der Folter kam, wurden beide, Mutter und Tochter, am 25. Juli
zum Tode verurteilt - ein Verdikt, das vier Tage später, am 29. Juli, von Walter Supersaxo
und noch einen Tag später von der Sittener Bürgerschaft ratifiziert wurde. Das vierte Opfer
der Bieler Hexenjagd in den 1460er-Jahren war der Schneider Klaus Schröter, dessen Pro-

zess im März 1467 über die Bühne ging. In den Akten der Reihenuntersuchung vom Vorjahr

ist er zugleich als Auskunftsperson als auch als Denunzierter verzeichnet, was ihn zur
Flucht verleitete. Weitere Nahrung erhielt der Verdacht gegen ihn durch den Umstand,
dass er Mitte September 1466 in einem weiteren, nicht erhaltenen Prozess als Komplize
denunziert wurde. Nichtsdestotrotz kehrte er am 10. März 1467 in seine Heimat zurück
und stellte sich dem Richter Anton Rugger, wahrscheinlich in der Hoffnung, seinen Ruf
klären zu können. Wie sehr er sich täuschte, ersieht sich dadurch, dass er umgehend ver-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



442 Rezensionen — Comptes rendus

haftet und schon zwei Tage später der Folter unterzogen wurde. Er hielt mehrere
Folterverhöre durch, bis schliesslich am 17. März sein Wille gebrochen wurde und die Geständnisse

einsetzten. Zwei Tage später erging sein Todesurteil.
Die vier Bieler Opfer, deren Prozesse erhalten sind, bilden nur die Spitze eines Eisbergs.

In den fraglichen Jahren erfasste eine umfassendere Hexenjagd Teile des bischöflichen
Oberwallis, der etwa zehn weitere angebliche Hexen und Flexer zum Opfer fielen. Damit
erreichte die Repression ein Ausmass, das der Verfolgung im Bistum Lausanne während
des Episkopats Benedikts von Montferrand (1476-1491) in nichts nachsteht (vgl. Georg
Modestin, «Ein allzu eifriger Hexenjäger? Der Lausanner Fürstbischof Benedikt von
Montferrand (1476-1491) und die Westschweizer Inquisition im späten 15. Jahrhundert», in:
Andreas Exenberger [Flg.], Ein Fels in der Brandung? Bischof Golser und der Innsbrucker
Hexenprozess von 1485, Kufstein 2015, 137-150).

Chantal Ammann-Doubliez verbindet in ihrem Ansatz mikro- und makroskopische
Perspektiven. Im Kleinen interessiert sie sich für das Schicksal von Einzelpersonen und
Familien sowie für das Verhältnis verschiedener «Clans» untereinander, denen die
Hexenverfolgung ein Mittel zur destruktiven «Lösung» ihrer Konflikte in die Hand zu geben
schien. Dabei blickt sie den Notaren, deren formalisierte Mitschriften die einzige Möglichkeit

darstellen, den Schleier der Geschichte wenigstens etwas zu lüften, genau über die
Schultern. Im Grossen bettet die Verfasserin die Geschehnisse in der Grafschaft Biel in die
Hexenverfolgungen während des ganzen Episkopats Walter Supersaxos ein, ja. in die
mittelalterlichen Hexenverfolgungen im Wallis überhaupt. Dabei ist ihr Interesse umfassend
und beinhaltet sowohl soziologische, herrschaftspolitische als auch dämonologische
Fragestellungen. In diesem letzten Zusammenhang sei nur auf die unterschiedliche
Ausformulierung der Gerichtsakten und der Bestätigungen der Todesurteile durch den Bischof
von Sitten verwiesen. Gelegentlich schweift der Blick von Chantal Ammann-Doubliez
auch über das Wallis hinaus, insbesondere wenn es darum geht, möglichen Verbindungslinien

zwischen den Verfolgungen in der Leventina (1457-1459) und denjenigen im Ur-
serental und. vom Urserental ausgehend, im benachbarten Goms nachzuspüren.

Die Ereignisse in Biel sind mustergültig aufgearbeitet: Auf die dreihundertsechzig Seiten
starke Einführung und Analyse, die allein schon einen monographischen Charakter besitzt,
folgen die Edition der lateinischen Originalstücke und eine französische Übersetzung
derselben. Der deutschen Quellenfassung (übersetzt durch Hans-Robert Ammann und Josef
Sarbach) ist eine deutsche Kurzfassung der Einleitung (übersetzt durch Curdin Ebneter)
vorangestellt. Der Band als Ganzes wird durch ein kumuliertes Namen- und Ortregister
(von Hans-Robert Ammann) erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

Lukas Schenker OSB, Exil und Rückkehr des Mariasteiner Konvents 1874-1981,
Delle/Dürrnberg/Bregenz/Altdorf. Riedtwil, 2021 (erweitere Neuaufl.) ['1998], 335 S., III.
ISBN 978-3-9059-3973-6.

Das Kloster Mariastein liegt in der Gemeinde Metzerlen, seit 2003 Metzerlen-Mariastein,
die mit ihren Nachbargemeinden eine solothurnische Exklave mit einer gemeinsamen
Grenze zu Frankreich bildet. Der nach Einsiedeln zweitwichtigste Marienwallfahrtsort der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 443

Schweiz hat eine äusserst bewegte jüngere Vergangenheit, die von der politischen
Geschichte der Schweiz, Frankreichs und Österreichs seit der zweiten Hälfte des vorletzten
Jahrhunderts geprägt ist. Die Mönche mussten seit 1875 mehrere unfreiwillige Ortswechsel

vornehmen, bis sie im Zweiten Weltkrieg in ihr Mutterkloster zurückkehren konnten,
auf dessen staatsrechtliche Wiederherstellung sie indes bis 1971 warten mussten. In seiner

Klostermonographie, die aufgrund der mehrmals wechselnden Verortung der Mariasteiner
Benediktiner eher einer Gemeinschaftsmonographie gleichkommt, zeichnet der Altabt Lukas

Schenker die Ereignisse auf der Grundlage der Bestände im Klosterarchiv minutiös
nach. Auf dem hinteren Buchdeckel wird der Band mit der «kriminalistischen Stimmung»
beworben, die den Verfasser ab und zu «heimgesucht» habe. Nun, für einen Krimi ist die

Schilderung zu detailliert, ja zu detailverliebt; dafür erhalten die Leserinnen und Leser
einen plastischen, lebensnahen Eindruck von den Beschwernissen, mit denen die Gemeinschaft

nach jedem erzwungenen Ortswechsel zu kämpfen hatte: Eine geeignete Bleibe für
die Mönche musste gesucht - und finanziert - werden, Bewilligungen waren von staatlichen

und kirchlichen Stellen einzuholen, die vorhergehende Unterkunft musste abgestos-
sen werden. Beim Lesen entsteht der Eindruck von ständig neuen Herausforderungen,
denen sich in erster Linie die Äbte zu stellen hatten, ohne sich wirklich einmal der Musse
und Besinnung hingeben zu können.

Zum ersten in den beschriebenen Zeitraum fallenden Bruch kam es 1874, im Zeitalter
des Kulturkampfs und der revidierten Bundesverfassung, in der die Gründung neuer sowie
die Wiederherstellung aufgehobener Klöster untersagt wurde (Art. 52). Gerade dieser
letzte Passus bezüglich des Verbots, aufgehobene Klöster wiederherzustellen, sollte sich
im Fall des Mariasteiner Konvents als Hemmnis erweisen. Auf Antrag der Solothurner
Regierung entzog der Kantonsrat dem Kloster Mariastein sowie den beiden Stiften Solo-
thurn und Schönenwerd die kollegiale Selbständigkeit. Dabei wich man dem Begriff
«Aufhebung» aus - ein Umstand, der im Zusammenhang mit dem Art. 52 der Bundesverfassung
von Bedeutung sein sollte. Nachdem auch das Mehr der Stimmberechtigten dem neuen
Gesetz zugestimmt hatte, wurden die Brüder im März 1875 aufgefordert, das Kloster zu
verlassen. Zwei vom Abt bestimmte Patres durften zwecks Besorgung des Gottesdienstes
im Kloster bleiben, und auch die Wallfahrt blieb in den Händen der Benediktiner. Dieser
Umstand sorgte für eine nie abreissende Verbindung des exilierten Konvents, dessen

Mitglieder Pensionen zugesprochen erhielten, mit dem einstigen Mutterhaus.
Nach einer Orientierungsphase zogen die ausgewiesenen Mönche, die ihre Gemeinschaft

erhalten wollten, in das an der Schweizer Grenze im Territoire de Beifort gelegene
Delle, wo sie eine Liegenschaft erwarben und zum Kloster St. Benoît ausbauten. Im
französischen Exil eröffneten sie eine Schule, die sich eines regen Zuspruchs erfreute. Allerdings

endete der Aufenthalt in Delle 1901 nach der Verabschiedung eines neuen Vereinsund

Kongregations-Gesetzes, das die Tätigkeiten religiöser Kongregationen einschränkte.
Nach einem Zwischenspiel im salzburgischen Dürrnberg, wo Mariasteiner Patres die
Wallfahrtskirche betreuten, zog der Konvent ins verkehrstechnisch ungleich besser gelegene

Bregenz um, wo 1906 eine passende Immobilie erworben worden war. Gleichzeitig wurde
auf Initiative der Urner Regierung die Führung des Kollegiums Karl Borromäus in Altdorf
übernommen, die der Konvent bis 1981 innehatte.

Jedem der bislang erwähnten Ortswechsel ging intensives Lobbyieren bei politischen
(bis hin zum österreichischen Kaiser) und religiösen Stellen voraus, das vom Verfasser
detailreich nachgezeichnet wird. Letztlich mussten die Patres auch aus Bregenz weichen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



444 Rezensionen - Comptes rendus

da das von ihnen eingerichtete Gallus-Stift von den nationalsozialistischen Behörden 1941

handstreichartig übernommen und geräumt wurde. Die abermals ausgewiesenen Mönche
fanden in Mariastein Zuflucht, wo die benediktinische Präsenz dank der von Patres

versorgten Pfarreien und der von ihnen betreuten Wallfahrt nie ganz abgerissen war. In Mariastein

wurden sie indes «nur» als Flüchtlinge geduldet, ein Zustand, der sich in die Länge

zog, bis das Kloster 1971 nach einem längeren «Schwebezustand» staatsrechtlich wieder
hergestellt wurde, wozu abermals ein Kantonsratsbeschluss und eine Volksabstimmung
notwendig waren. Ermöglicht wurde die Wiederherstellung durch das Argument, dass der

Konvent - eingedenk der steten benediktinischen Präsenz in Mariastein - nie im Sinn der

Bundesverfassung aufgehoben worden war. Zwei Jahre später, 1973, wurde dann der
betreffende «Klosterartikel» (Art. 52), der mit der Revision der Bundesverfassung von 1874

ins Verfassungswerk geraten war, ersatzlos aufgehoben. Die Gemüter hatten sich beruhigt.
Aus dem besprochenen Werk spricht die Resilienz des Mariasteiner Konvents, der sich

trotz wiederholt erzwungenem Exil als Gemeinschaft über Generationen hinweg nicht
zerstreuen Hess. Andere Themen sind die Gegenwart und die Zukunft des Klosters, denen die

Schlussbetrachtungen gewidmet sind: Sinkende Mitgliederzahlen und Überalterung sind

die drängenden Herausforderungen, mit denen die Mönchsgemeinschaft in unserer Zeit
konfrontiert ist.

Solothurn Georg Modestin

Georg Kreis, Mit und ohne Feuer gegen Jugendgefährdung. Zur Schundbekämpfung in
der Schweiz nach 1945, Bern, Hep-Verlag, 2022, 171 S., ISBN 978-3-0355-1997-6.

Papst Paul VI. hatte 1965/1966 den Index der verbotenen Bücher zu Grabe getragen. Grund
dafür waren einerseits die Impulse des II. Vatikanums, die nun einem positiven und
konstruktiven Umgang mit Kommunikationsmitteln aller Art den Weg bereiteten. Andererseits

war die schiere Unüberschaubarkeit der Publikationen und Veröffentlichungen ein

Anlass, dieses im 16. Jahrhundert gestartete repressive Unterfangen zu stoppen. Bücher
sollten nicht mehr ausgesperrt, also indiziert werden. Die Zeit der ideellen Giftschränke
war vorbei. Genau zu dieser Zeit aber, also Mitte der 1960er Jahre, loderten in der Schweiz
die letzten Feuer zur Vernichtung von «Schundliteratur». Hauptsächlich Zeitschriften,
Comics und Romanheftchen waren betroffen. Jener späte «Befund» rüttelt aus heutiger Sicht
auf, er macht hellhörig. Georg Kreis zeigt in seinem exzellent betitelten Buch auf, dass es

sich um Ausläufer einer (Un-)Kultur an der Zeitenwende der 1960er Jahre als «zweiter
Reformation» (Hugh McLeod) mit weitreichenden kulturellen Akzentverschiebungen
handelte. Stehen wir gerade in unserer Zeit und mit dem Ukrainekrieg einem erneuten Wandel
im Bereich der Informationsgesellschaft gegenüber? Neue Rauchwolken steigen auf.

Das hochreflexive Buch eines verdienten und vielfach geehrten Autors und Professors
soll hier besprochen werden - und zwar mit einem kirchenhistorischen Brillenglas. Die
vielfältige kirchliche Beteiligung am Geschehen, aber auch das «konservative» (bewahrende

und antirevolutionäre) Kritikpotential sind interessante Facetten in der
Schundbekämpfung. Diese spielte sich mehrheitlich in der Ost- und Nordschweiz ab, dort setzt Kreis
auch seine geografisch-historiografischen Schwerpunkte. Freiburg spielt so im Buch etwa
keine grosse «Rolle» (vgl. aber 61 mit einem «Föderalismusplädoyer» in Sachen «Schund»,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 445

die Kantone seien dafür zuständig). Vom sehr Konkreten ausgehend kommt Kreis zu
generellen Beobachtungen. Wir haben es also mit einem induktiven, exemplarischen Ansatz
und Zugriff zu tun. Und dieser ist sehr gelungen, thematisch fokussiert und angenehm zu

rezipieren.
Nach einer Einführung mit packenden und etwas verstörenden Fakten, nämlich den

«Brandaktionen von 1965» (17-36), folgen im zweiten Kapitel von Kreis so bezeichnete
«Verlaufsspuren» (37-80), die zeitweise etwas erratisch und schmal bearbeitet daherkommen

(insbesondere 49-79). Es schliesst sich dem ein systematisch vertieftes, analytisch
wertvolles Hauptkapitel an, welches den «Elemente[n] des Schunddiskurses» nachgeht
(81-110). Darauf folgen «Reaktionen auf die Aktionen von 1965» (111-126), historiogra-
fische «Rückschlüsse» auf die frühen 1960er Jahre allgemein (127-155) und sodann, zum
Abschluss, als eine Art Forschungsstand: «Arbeiten zur Schundproblematik» (156-158).
Letztere hätten vielleicht an den Anfang geschoben werden können. Insgesamt hätte es der
Publikation vielleicht gutgetan, auf ein schmaleres Format kondensiert worden zu sein,
dann aber wäre der Buchcharakter etwas verlustig gegangen. An dieser Stelle soll jedoch
nicht im Geringsten ein neuer Scheiterhaufen errichtet werden.

Gehen wir inhaltlich stärker in die Tiefe: Es lohnt sich etwa eine fokussierte Betrachtung
des Kleinkapitels «Rechts und Links» (90-93). Denn darin zeigt Kreis, dass das Anliegen
zur Schundbekämpfung idéologie- und parteiübergreifend angepackt wurde, gerade auch
nach 1945. Die Seitenblicke auf bzw. -hiebe gegen Bundesrat Philipp Etter (1891-1977)
sind aber etwas zu zahlreich und zu wenig kontextualisiert. Diese entsprechen wohl den

Erwartungen der Leserschaft, wie Kreis sie voraussetzt und wie sie zum Zeitpunkt der

Bucherstellung (und somit zum Zeitpunkt dieser Rezension) vermutlich tatsächlich
vorhanden sind: Ein katholisch-konservatives «Milieu» wird nachgezeichnet, von dem man
einen kulturpessimistisch angehauchten Kampf gegen den Schund histenografisch
wohlweislich erwarten kann und will! Dass Liberale und Sozialdemokraten auch im Kampfboot
waren, wird zwar ausgleichend festgehalten, zugleich kommen aber prominent die je
mächtigeren Gegenstimmen in diesen anderen «Milieus» zu Wort: Damit wird ein Bild
gezeichnet, eine normative Positionierung getätigt. Das ist freilich legitim. Kreis spielt mit
offenen Karten. Dass er aber die «Eiterbeulen»-Aussage von Bundesrat Etter (im September

1956) in Bezug auf die vorgebliche «Schundüberflutung» (68, 77, 86, 87) mehrmals
heranzieht, ist stark plakativ. Etter hat sich letztlich im Kampf gegen den Schund ja nicht
wirklich «verdient» gemacht, sondern diese Politik eher verschleppt. Thomas Zaugg
konnte in seiner Etter-Biografie zeigen, dass das auch in anderen Zusammenhängen der
Fall war. Zudem weist Albert Gasser gerade in dieser Nummer der Zeitschrift darauf hin,
dass die Bezeichnung «katholisch-konservativ» (vgl. z.B. 136) als starke Fremdbezeichnung

auch tendenziös verstanden werden kann und muss, weil damit etwa eine «k&k»-
Assoziation getätigt wurde.

Auf jeden Fall ist es so, dass die Schundbekämpfung ein überparteiliches, aus mehreren
Töpfen (z.B. dem «Volkswohl») schöpfendes Unterfangen war und unter mehrfacher
Hinsicht zu Debatte stand: Welche ist die Rolle des Bundes im Kampf gegen den Schund?
Hier überlagerten sich föderalistische, subsidiäre Postulate mit etatistischen Bemühungen.
Antikommunistische, protektionistische und patriotische Schattierungen (137-144) spielten

ebenso eine Rolle wie generationsspezifische (133), juristisch-strafrechtliche,
journalistische, verlegerische sowie ganz grundsätzliche Fragen: Wer hätte es vermocht, den
«Schund» begrifflich festzulegen? 1954 wurden bei einer «Schundbekämpfungsaktion»

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 117 (2023), 401-478. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



446 Rezensionen - Comptes rendus

auch Alte Testamente und griechischen Heldensagen abgeliefert (52). Das spricht Bände!
Dazu gesellt sich, dass es verschiedene Strategien der Bekämpfung gab. Das Spektrum
reichte von repressiven Verbotsbestrebungen bis hin dazu, das Positive, die «gute» Lektüre
oder die «gute» Bibliothek in der Funktion eines «Impfstoffes» (154), zu fördern! Hier
zeigen sich interessante und lehrreiche Ab- und Eingrenzungsphänomene und politische
und kulturelle Strategien. Kreis seziert diese tiefschürfend und überzeugend. Als
«Kanonbildungsprozesse» scheinen diese Vorgänge «überzeitlichen Charakter» zu haben.

Dass die Kirchen in den 1950er und 1960er Jahren eine Art moralisches Wächteramt
innehatten respektive ihnen dieses zugeschrieben wurde (z. B. 52, 83), wird im Buch
ebenso deutlich wie auch der «Beitrag» von einzelnen Kirchenfunktionären und Pfarrpersonen

an diesem Unterfangen. Pfr. Karl Zimmermann sah die «Seele der Jugend» und das

«Mark des Volkes» bedroht 100). Nichtsdestotrotz fanden sich religiöse Akteure auch auf
der anderen Seite bzw. «an der Grenze» der vermeintlichen Schund-Literatur: Pfr. Klaus
Schädelin (1918-1987) hatte 1955 den Roman «Mein Name ist Eugen» verfasst (12), der
damals noch ambivalenter als heute, weil 2004 sogar verfilmt, aufgenommen wurde... Er
wurde quasi als Schundproduzent erachtet.

Den Rezensenten hätte noch interessiert, wie einerseits die «offizielle hierarchische»
katholische Kirche, sprich die Bischöfe, mit der «Schund»-Frage umgegangen ist, aber
andererseits auch katholische intellektuelle Exponenten aus dem universitären Umfeld. In
der Schweizerischen Kirchenzeitung gab es ja stark anklagende Worte, dass zu wenig in
diesem Kampfe getan werde (63). Dazu wäre die longue-durée-Frage womöglich ergiebig,
welche ikonoklastisch-bilderstürmerischen Momente noch in den 1960er Jahren bei diesen

Verbrennungsaktionen zum Vorschein kamen. Denn es geht wie bei den betroffenen
Comics gerade um eine Bilderablehnung und -Vernichtung, die in der reformatorischen
Schweiz eine gewisse Tradition hat (vgl. dazu 113).

Vorliegendes Buch ist eine Bereicherung, weil es Diskurse und Sematiken (Kampfrhetorik,

Reinheitsdiskurse und Medizinmetaphorik wie «Beulen») im beobachteten Zeitraum
analytisch aufschlüsselt und dabei, in humanistischer Tradition, hochreflexiv in die Tiefe
geht. «Der Schunddiskurs erging sich in Wiederholungen» (85). Das repetitive, appellative
und letztlich unbestimmte Element zeichnete den Kampf gegen das Dual «Schund und
Schmutz» aus. Auch psychologische Deutungen Dritter («Faszination des Schlechten und

Bösen») fehlen beim Autor nicht, obgleich sie Kreis postwendend als «psychologisierendes
Denken» beiseiteschiebt (95). Da hätte man dann doch gerne etwas mehr darüber gelesen.

Dass es bei der Schundbekämpfung zentral um die «Energien» der Jugend ging und
ihren expressiven Ausdruck, wird in dem das Buch begleitenden Bilderprogramm exzellent
ersichtlich. Mit diesem Jugend-Konnex ist mit dem Hep-Verlag in Bern ein mehr als
passender Ort der Durcklegung gewählt worden. Dem inspirierenden Band ist weite Verbreitung

zu wünschen und dass er ein Anstoss für weitere Forschungen, gerade auch im
kirchenhistorischen Bereich, sein mag.

Chur/Freiburg im Üchtland David Neuhold

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 447

Denkmalpflege Nidwaiden (Hg.), Häuserfür eine Minderheit. Die reformierten Kirchen
in Nidwaiden (Baukultur in Nidwaiden [6]), Stans, Fachstelle für Denkmalpflege, 2022,
71 S„ ISBN 978-3-9525079-9-5.

Im Jahr 1850 wohnten im ganzen Kanton Nidwaiden lediglich 12 Personen protestantischer

Konfession (0,1% der Gesamtbevölkerung), ein halbes Jahrhundert später, 1900.
immerhin 170 (1,3%) - womit Nidwaiden von allen Schweizer Kantonen den tiefsten
Bevölkerungsanteil an Reformierten aufwies. Im Laufe des 20. Jahrhunderts nahm deren Anteil
kontinuierlich zu, besonders stark in den 1930er Jahren, als er sich innerhalb eines
Jahrzehnts mehr als verdoppelte (1930: 2,9%; 1941: 6,7%). Hauptgründe waren der Ausbruch
des Zweiten Weltkriegs, dessen militärtechnische Konsequenzen in der Innerschweiz und
der Zuzug entsprechender Fachkräfte mitsamt ihren Familien aus mehrheitlich reformierten

Kantonen: Gründung der Pilatus-Flugzeugwerke in Stans, Bau des Militärflugplatzes
in Buochs, starke Präsenz von Angehörigen des Festungswachtkorps.

Angesichts des alles dominierenden Katholizismus befanden sich die bereits in Nidwal-
den ansässigen und die neu zuziehenden Reformierten in einer ausgeprägten konfessionellen

Diasporasituation. Zwar hatte sich bereits 1898 die Protestantische Genossenschaft
Stans gebildet, doch zur Befriedigung ihrer religiös-seelsorgerlichen Bedürfnisse waren
die Nidwaldner Reformierten bis weit ins 20. Jahrhundert hinein auf personelle und finanzielle

Unterstützung von ausserhalb des Kantons angewiesen. Hier kamen die
protestantisch-kirchlichen Hilfsvereine («Hülfsvereine») ins Spiel - zunächst derjenige des Kantons
Bern, ab 1931 dann derjenige des Kantons Zürich -, welche finanzielle Mittel für die
Besoldung von Pfarrpersonen und den Bau kirchlicher Gebäude zur Verfügung stellten. Im
Rahmen der schweizweit erhobenen Reformationskollekte wurden 1932 über 132'000
Franken für den Bau einer reformierten Kirche in Stans gesammelt, wozu allein die Zürcher

Reformierten 40'000 Franken beisteuerten. Die 1934 eingeweihte Stanser Kirche, die
erste reformierte im Kanton, gehört(e) zu den damals überall entstehenden «Diasporakirchen»,

die Paul Etter im Handbuch der reformierten Schweiz 1962) wie folgt charakterisierte:

«[...] es hat sich aus dem Gebot der Sparsamkeit heraus ein eigentlicher Diasporastil
entwickelt, Kirchen und Pfarrhäuser und Gemeindesäle möglichst unter einem Dach
zusammenzubringen»

Das zu besprechende Büchlein Häuserfür eine Minderheit. Die reformierten Kirchen in
Nidwaiden widmet sich den vier evangelisch-reformierten Gotteshäusern im Kanton Nid-
walden (neben über 80 römisch-katholischen!) aus architektonisch-historischer Sicht. Die
Begleitpublikation zur gleichnamigen Ausstellung im Nidwaldner Museum vom Herbst
2022 ist in der Reihe Baukultur in Nidwaiden erschienen, die seit 2017 von der Nidwaldner
Denkmalpflege herausgegeben wird und «den Blick für die Schönheit und Einzigartigkeit
der Baukultur in Nidwaiden [...] schärfen» will (3). Das kleinformatige Bändchen mit
offener Fadenheftung setzt sich aus einem Vorwort, einer Einleitung von Denkmalpfleger
Sebastian Geisseier, vier ungefähr gleich langen Kapiteln über die reformierten Kirchen in
Stans (Sebastian Geisseier), Hergiswil (Gerold Kunz), Buochs (Nicole Ineichen) und
Stansstad (Gabriela Theiler) sowie einem geschichtlichen Überblick über die evangelischreformierte

Kirche in Nidwaiden seit Ende des 19. Jahrhunderts (Fritz Gloor) zusammen.
Die vier Kapitel im Hauptteil umfassen jeweils eine Seite mit tabellarischen Angaben zum

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI : 10.24894/2673-3641.00155



448 Rezensionen - Comptes rendus

Bauwerk, zwei bis drei Textseiten mit einer architekturhistorischen Beschreibung und
Einordnung sowie einen Abbildungsteil von je einem Dutzend Seiten, der sowohl aktuelle als
auch bauzeitliche Fotos und Pläne enthält.

In seiner Einleitung verweist Sebastian Geisseier auf die für reformierte Kirchenräume
(nicht nur) im 20. Jahrhundert charakteristische «Nüchternheit, Einfachheit und Ehrlichkeit»,

die eine Differenz zum katholischen Kirchenbau markieren, «eine anspruchsvolle
Architektur jedoch nicht aus[schliessen]. Im Gegenteil! Die Suche nach der Profanität,
aber auch das Erzeugen von Stimmung und Atmosphäre führten zu innovativen
architektonischen Entwürfen, zu einer gestalterischen Ungebundenheit, welche die vielfaltige
reformierte Kirchenlandschaft der Schweiz bis heute prägt. [...] Die Kirchen in Stans (1934),
Hergiswil (1948), Buochs (1962) und Stansstad (1980) widerspiegeln die Vielfalt und die
Entwicklung des Kirchenbaus in der Schweiz im 20. Jahrhundert auf engstem Raum.» (4).

Tatsächlich nimmt jedes der vierNidwaldner reformierten Kirchengebäude zeittypische
architektonische Impulse auf, wie die nachfolgenden Kapitel in Text und Bild zeigen. So

weist die Kirche in Stans des Zürcher Architekten Otto Pfleghard (1869-1958) Einflüsse
des Neuen Bauens auf- auch wenn die von Sebastian Geisseier euphemistisch als

«Überformungen» (9) bezeichneten Um- und Ausbauten der frühen 1990er Jahre das äussere

Erscheinungsbild massgeblich veränderten. Demgegenüber knüpft die Kirche in Hergiswil
des Zürcher Architektenpaars Hans (1916-2009) und Annemarie Hubacher-Constam
(1921-2012) - «eine der ersten Frauen im Herrenklub der Schweizer Architektur» (NZZ)
und später unter anderem Chefarchitektin der zweiten Schweizerischen Ausstellung für
Frauenarbeit (SAFFA) - eher an Bautraditionen des ländlichen Raums an, lässt mit den

faltbaren Trennwänden, der geschlämmten Backsteinfassade, der V-förmigen Stütze des

Eingangsbereichs, dem Glockenturm aus Beton und der Umgebungsgestaltung zugleich
aber auch moderne Elemente erkennen. Die Kirche in Buochs wiederum hat ein tiefgezogenes,

unregelmässig geneigtes Zeltdach, womit der Zürcher Architekt Oskar Bitterli
(1919-2012) ein verbreitetes Motiv der damaligen Sakralarchitektur aufnahm. Die Kirche
in Stansstad schliesslich ist Teil des vom Luzerner Architekten Walter Rüssli (* 1932)
entworfenen ökumenischen Kirchgemeindezentrums («Oeki»); dieses entfaltet mit seiner
Bezugnahme auf den Baubestand (römisch-katholische Kirche und Pfarrhaus) Ensemblewirkung

und erhält durch «die Verschränkung von Volumen mit Leerformen, Einbuchtungen
und Auswölbungen» innen wie aussen eine plastische Prägung (54).

Abschliessend ordnet Fritz Gloor dieses «ökumenische Pionierprojekt» in Stansstad in
den grossen Bogen der religionssoziologischen Entwicklung vom Ende des 19. bis zum
Beginn des 21. Jahrhunderts ein, die «vom Diasporageist zur konfessionellen Indifferenz»
führte: «Parallel zur fortschreitenden Säkularisierung hat das entspannte Verhältnis
zwischen den Konfessionen in Nidwaiden wie nahezu überall dazu geführt, dass die
Kirchenzugehörigkeit für den grössten Teil der Bevölkerung keine Rolle mehr spielt. Wie die
Kirchen in ökumenischer Solidarität damit umgehen, ist heute ihre entscheidende Herausforderung»

(70).
Die vorliegende Publikation greift mit dem schweizerischen reformierten Kirchenbau

im 20. Jahrhundert unter Diasporabedingungen ein Thema auf, zu dem es bisher nur wenig
Literatur gibt. Das sorgfältig geschriebene und gestaltete Büchlein vermag auf wenigen
Seiten einen interessanten Über- und Einblick in die Entwicklungen in Nidwaiden zu ge-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^178, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 449

ben. An manchen Stellen wären eine inhaltliche Vertiefung und weiterfuhrende Quellenangaben

wünschenswert gewesen. Doch dies kann - und will wohl - diese Publika-
tion(sreihe), die sich an ein breites Publikum richtet, nicht leisten.

Bern David Zimmer

V. Transversale Themen:
Materielle Religion, rituelle Praktiken, der Mensch und seine Umwelt

Helmut Hilz, Geschichte des Buches, München, C.H. Beck, 2022, 128 S., ISBN 978-3-
406-78810-9.

«Was ist ein Buch?» Mit dieser knappen und durchaus berechtigten Frage beginnt Helmut
Hilz seine, wie man wohl sagen kann, kurze Geschichte des Buches. Berechtigt ist die

Frage vor allem deshalb, weil in der Darlegung dieser Geschichte von Hilz auch Schriftträger

behandelt werden, die man landläufig nicht als ein Buch bezeichnen würde: Schrift-
rollen oder Inschriften zum Beispiel.

Das Buch ist ein sich stets wandelndes Medium und dieser Wandel schlägt sich nun einmal

in einer Geschichte nieder. Wenn Hilz hier aber eine Geschichte erzählt, kann man
nicht davon ausgehen, dass dieselbe schon vorliegt. Natürlich gibt es historische
Hausnummern, an denen man sich orientieren kann. Die Entstehung der Keilschrift zum
Beispiel oder die Drucke der Gutenbergschen Werkstatt. Aber diese Eckdaten dann zu einer
kontinuierlichen Geschichte zu verbinden, bleibt dem Autor überlassen. Das ist nicht nur
eine Arbeit der Recherche, die für den Bibliothekar und Historiker Hilz sozusagen
Hausmannskost ist, sondern auch eine Arbeit der historischen Rekonstruktion.

Das heißt, eine Geschichte des Buches muss nicht unbedingt erst bei den Inkunabeln
einsetzen. Und so verschlägt uns auch das erste Kapitel der Hilzschen Darstellung zu den

frühen Schriftkulturen der «alten Welt». Diese methodologische Flexibilität im Umgang
mit dem Buch- und Geschichtsbegriff erlaubt es den Leserinnen und Lesern, die tatsächliche

Länge einer möglichen Geschichte des Buches kennenzulernen.
Aber wie weit Hilz diesen Begriff des Buches dann auslotet, ist hier noch nicht festgelegt.

Man kann den Einbezug von Hieroglyphen und Papyrusrollen in den Begriff des Buches
auch einfach als methodologische Vorbemerkung gelten lassen, die zur Plausibilität der
dann folgenden Geschichte beitragen soll.

Doch da bekommen wir dann eine Geschichte präsentiert, die es nicht einfach nur mit
dem Buch als physischem Gegenstand zu tun hat, sondern wo diese in einem Einband
versammelten Blätter auch unter dem Gesichtspunkt ihrer gesellschaftlichen Akzeptanz
oder Brauchbarkeit wahrgenommen werden. So wird zum Beispiel ein Kapitel dem Lesen

gewidmet - eine Kompetenz, die ja der Existenz von Büchern durchaus nicht abträglich
ist. Und die auch sonst soziologische Aufschlüsse bietet, wie zum Beispiel, dass zwar nicht
gesichert, wohl aber zu erwarten ist, dass im 16. Jahrhundert etwa eher die Städter in den

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



450 Rezensionen - Comptes rendus

Genuss der Alphabetisierung gekommen sind als die Landbewohner. Dieses unterschiedliche

Leseverhalten der Bevölkerung sticht sich natürlich auch manchmal mit der
Geschichte des Buches.

Darüber hinaus wird das Buch als gesellschaftliches Phänomen behandelt, etwa wenn es

um die Bereitstellung der Bücher für einen Markt und damit also um den Buchhandel geht.
Seien das nun lateinische Klassiker oder in ihrer Zeit verbotene Bücher von Galilei oder
Descartes, die zu publizieren einige Verleger den Mut aufgebracht haben.

Aber nicht nur das Buch ändert sich, sondern natürlich auch dessen Gestalt. Von den
mehreren Spalten auf einer Seite, wie man das heute noch im Bibelformat kennt, hin zu
dem mittlerweile gängigen Fließtext. Oder auch die je verschiedenen, den Buchseiten
beigelegten Illustrationen, deren Bedeutung nicht nur aus einem sinnlichen Interesse der
Leserschaft herrühren muss. Man kann sich vorstellen, dass etwa medizinische Lehrbücher
mit Bildern weit besser ausgestattet sind. Dasselbe gilt natürlich nicht nur für die Medizin.
Man kann bei Grafiken tatsächlich als von einem wichtigen Motor für die Bildung durch
das Buch sprechen.

Neben dieser Buchgestaltung wird der soziale Ort des Buches in den Blick genommen.
Nämlich der seiner Aufbewahrung und seiner Verwendung, also wo sich Bücher am besten

platzieren lassen oder wo sie gerne gelesen werden wollen: Die Bibliothek gehört mindestens

ebenso wie das Kanapee zu einer Geschichte des Buches!
Man sieht also, dass die Geschichte, die Hilz uns hier aufbereitet, nicht bloß mit der

Technik des Buchdrucks zu tun hat. Mehr noch, Hilz weiß sogar etwas in seine Geschichte

zu integrieren, was wiederrum nichts mit dem Schrift- oder Datenträger Buch zu tun hat.
Nämlich die Zerstörung desselben, oder leider etwas genauer gesagt: die Verbrennung. Da
wird aber nicht nur der sogenannten «Aktion wider den undeutschen Geist» von 1933

gedacht, sondern ebenso der Zerstörung von Bibliotheksbeständen etwa durch deutsche

Truppen im belgischen Löwen 1914. Der von Hilz so bezeichnete «Krieg gegen die
Bücher» ist nicht zuletzt auch ein Beweis für die symbolische Wirkkraft dieses Mediums.

Mit dieser historischen Marke sind wir in der Geschichte auch schon beinahe bis in
unsere heutige Zeit vorangerückt. Da findet sich natürlich eine endlos lange Bibliographie an
Publikationen, die sich mit dem digitalen Wandel des Buches beschäftigen. Von welchen
sich übrigens kaum welche in dem ohnehin knappen Literaturverzeichnis von Hilz finden
lassen. Das ist allerdings kein Nachteil. Hilz versteht es hier wiederrum, ein Phänomen in
die Geschichte des Buches zu integrieren, welches normalerweise als das Ende desselben

gehandelt wird. Hier geht es natürlich um die «Erfindung» des E-Books. Und das ist ein

Vorzug der Darstellung von Hilz, dass seine kurze Geschichte sowohl Papyrusrollen als
auch E-Books auf einen gemeinsamen Nenner bringen kann. Nämlich auf den des Buches.

Angenehm ist es, ein gewisses Gegenwicht zu verspüren, das gegen dieses oftmals
verkündete und nicht selten in einem apokalyptischen Gehabe vorgetragene «Ende des
Buches» ankämpft. Dabei ist das E-Book für Hilz lediglich die Fortsetzung des Buches mit
anderen Mitteln.

Natürlich ist es ein, gelinde gesagt, engagiertes Projekt, diese Geschichte auf 123 Seiten

zu skizzieren. Zu einer wirklichen Erzählung kann es da nicht kommen, aber das ist in der

Reihe, in der das Buch erschienen ist, ja auch gar nicht so vorgesehen. Diese zusammengestellten

Entwürfe von unterschiedlichen Wegmarken in der Geschichte des Buches sind

allerdings nicht nur eine gute Übersicht, sondern bieten eine gute Quelle für eine noch zu
schreibende «ganze» Geschichte des Buches.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 451

Wer sich übrigens mehr für das Handwerkliche in der Herstellung des Buches interessiert
und an dieser hier besprochenen Publikation den Fokus auch auf außereuropäische kulturelle

Entwicklungen vermisst hat, sei auf eine, wenngleich nur leicht ausführlichere
Publikation von Hilz verwiesen, die nur ein kleines Spiel mit dem Namen getrieben hat.
«Buchgeschichte» (Berlin/Boston 2019) heißt die um ein paar Seiten längere und ausführlichere
Darstellung.

Wien Paul Schümann

Karl Gabriel, Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische Analysen jenseits
der Säkularisierung, Campus, Frankfurt am Main, 2022, 279 S., ISBN 978-3-5935-1428-4;
Karl Gabriel, Häutungen einer umstrittenen Institution. Zur Soziologie der katholischen
Kirche, Campus, Frankfurt am Main, 2023, 232 S„ ISBN 978-3-5935-1429-1.

Karl Gabriel 1942) hat, anlässlich seines 80. Geburtstags, zwei Bücher publiziert, die sein
Gesamtwerk überschauen und zugleich abschliessen wollen. Das eine Buch, Die vielen
Gesichter der Religion (2022), erörtert seinen allgemeinen Ansatz zur Religion. Das zweite
Buch, Häutungen einer umstrittenen Institution (2023) analysiert die stürmische Entwicklungen

in der katholischen Kirche angesichts ihrer komplexen Relation mit der Moderne.
Beide Bücher sind, meiner Meinung nach, «gefundenes Fressen» für Kirchen- und
Religionshistoriker.

In der Entwicklung der deutschsprachigen Religionssoziologie kann man, DetlefPol lack
folgend, vier 4 Phasen unterscheiden: 1) die klassische Phase, mit u.a. Max Weber, dem
vielleicht einflussreichsten Soziologen überhaupt; 2) die kirchensoziologische Phase
unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg; 3) die sogenannte «neoklassische» Phase, mit an
erster Stelle Thomas Luckmann mit seinem The Invisible Religion (ursprünglich 1963 auf
Deutsch und 1967 auf Englisch erschienen, siehe die Neuauflagen von 1991, respektive
2023), aber auch Joachim Matthes, Franz-Xaver Kaufmann und Niklas Luhmann; 4) seit
den 1990er Jahren eine neue Phase und Blüte mit Karl Gabriel, Monika Wohlrab-Sahr,
Detlef Pollack, Hubert Knoblauch, Hans Joas und vielen anderen.

Karl Gabriel ist ein Schüler von Franz-Xaver Kaufmann. Zusammen haben sie, in Kritik
und Fortsetzung der eher abstrakten Religions- und Säkularisierungssoziologie, eine mehr
historisch vorangehende «Christentumssoziologie» entwickelt. Der Schwerpunkt ihrer
Analysen ist der Katholizismus. Ihre noch immer lesenswerte Aufsatzsammlung Zur
Soziologie des Katholizismus aus 1980 kann als Startpunkt gelten. Gabriel vertiefte diesen
Ansatz erheblich weiter in seinem mittlerweile schon klassisch gewordenen Christentum
zwischen Tradition und Postmoderne (1992). In dieser Forschungstradition hat er - alleine,
zusammen mit Kaufmann oder mit anderen Religionssoziologen - eine beeindruckende
Menge von Forschungen vorangetrieben und Bücher und Aufsatzsammlungen publiziert.
Mit den zwei Büchern aus 2022 und 2023 schliesst er nun, sozusagen, seine lange Karriere
ab.

Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische Analysen jenseits der
Säkularisierung (2022) präsentiert seine allgemeine Perspektive auf die Evolution der Religion
in der Moderne. Die Religionssoziologie in den 1960er und 1970er Jahren war durchtränkt
von der Säkularisierungstheorie. Gabriel startet dann auch, in den ersten zwei Kapiteln des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 401^478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



452 Rezensionen - Comptes rendus

Buches, mit einem Überblick und einer Bewertung dieses Theoriestranges. Ohne sie

vollständig zur Seite zu schieben, liegt die Gefahr dieses Theorieansatzes, seiner Meinung
nach, in der «Blickverengung» (16), die sie erzeugt. Man soll «die vielen Gesichter der

Religion jenseits der Säkularisierung ins Zentrum der Aufmerksamkeit [...] rücken» (16).
Zugleich lehnt er auch die Gegenthese der Säkularisierung, die Desäkularisierung oder
«Wiederkehr der Götter» (wie Gabriel es nach Friedrich Wilhelm Graf bevorzugt schreibt),
als empirisch nicht haltbar und theoretisch arm ab. Man soll «jenseits von Säkularisierung
und Wiederkehr der Götter» (20) - so der Titel des ersten und grundlegenden Kapitels -
«einen unvoreingenommenen Blick auf religiöse wie säkulare Phänomene in der modernen
Gesellschaft» (16) gewinnen. Gabriel findet diese Perspektive in einem gewandelten, an
Shmuel Eisenstadts Konzept der «multiplen Moderne» angelehnten Modernisierungsansatz.

Dieser untersucht den Wandel der Religion als Produkt der Wechselwirkung religiöser

Akteure mit der Moderne. «Moderne» - hier immer die Zeit nach 1800 - ist dabei nicht
aufzufassen als ein homogenes, säkulares, religionsfeindliches Ganzes, als die andere Seite
der Religion, sondern als die multiple Umgebung, an der sich die Religionen (im Plural)
und die Menschen abarbeiten, mit der sie ihre Religion und ihr Leben kreativ neu gestalten.
Die Moderne ist also für religiöse Akteure nicht nur eine Bedrohung, sondern in erster
Linie eine produktive Ressource. So fungiert z.B. die funktionale Differenzierung als
struktureller Hintergrund, den die katholische Kirche im 19. Jahrhundert für ihre
fortschreitende Verkirchlichung genutzt hat (siehe hier vor allem Kap. 4).

In den weiteren Kapiteln des Buches wird diese Sichtweise - religiöse Modernisierung
als treibender Motor der Transformationen der Religion in der Moderne - als theoretischer
Rahmen genutzt, um verschiedene Dimensionen dieser religiösen Modernisierung
auszuleuchten, so die religiöse Individualisierung (Kap. 6), die gestiegene Kontingenz in der
Moderne und ihre Folgen für Religion und Kirche (Kap. 7), die öffentliche Wirksamkeit
der Religion (Kap. 8 und 9), die Globalisierung (Kap. 10) und der religiöse Pluralismus
(Kap. 11). Insgesamt zeigt sich also eine breit gefächerte, stets historisch orientierte
Vorgehensweise.

Das ist auch der Fall in dem zweiten Buch, Häutungen einer umstrittenen Institution.
Zur Soziologie der katholischen Kirche (2023). Es ist als Komplement zum ersten Buch
zu verstehen und fokussiert sich auf die Analyse der katholischen Kirche. Es ist Gabriels
Lehrer Franz-Xaver Kaufmann zum 90. Geburtstag gewidmet. Wie im ersten Buch wird
der globale Ansatz in den ersten Kapiteln des zweiten Buches präsentiert und danach werden

einige zentrale Themen beleuchtet.
Der religiöse Modernisierungsansatz, der im ersten Buch erörtert wird, fungiert also hier

als vorausgesetzter, theoretischer Rahmen. Die katholische Kirche wird «als eine zur
Moderne gehörige Größe betrachtet» (15). In der langen Geschichte der katholischen Kirche
unterscheidet Gabriel vier Konstellationen - «Häutungen» wie er es nennt (daher der Titel
des zweiten Buches). Die päpstliche Revolution schuf zwischen dem 11. bis 13. Jahrhundert

die Grundstruktur (Klerikerkirche mit Papst an der Spitze); im Reformationszeitalter
entstand ein konfessionalisierter Katholizismus als einer der drei grossen Konfessionen;
im 19. Jahrhundert wurde im Kontext der Moderne ein geschlossenes katholisches Milieu
mit modernen Vereinen und Organisationen unter der Führung einer hochzentralisierten
Kirche ausgebaut; nach 1960 gab es zwar den «Aufbruch des Zweiten Vatikanums» (20),
gleichzeitig aber auch den «Wendepunkt in Richtung des größten Abbruchs kirchlichen
Lebens in der jüngeren Geschichte der Kirche» (166).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 453

Das Buch kreist um diese letzte Häutung. Gabriel typisiert sie grundsätzlich als wankend
«zwischen Aufbruch und Absturz» (z. B. 14 und 49), stärker noch, als «Abbruch im
Aufbruch» (166). Die Jahre um das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965) werden als
Aufbruchszeit umschrieben. Sie wurde aber schon 1968 mit der Publikation der Enzyklika
Humanae Vitae abgebrochen. In der Folgezeit wurde die Kirche tief geprägt durch das

Pontifikat Johannes' Paul II. (1978-2005), so sehr, dass Gabriel fürchtet, dass «die Kirche
der Pius-Päpste nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil von einer <wojtyIischen Kirche)
abgelöst wird» (46). Die Lage dieser Kirche charakterisiert Gabriel als widersprüchlich,
polarisiert, paradox: «Nach Außen f...] nimmt sie zentrale Errungenschaften der kulturellen

Moderne auf» (47) (wie Religionsfreiheit, Menschenrechte, Demokratisierung). «Nach
Innen hält sie aber an der im 19. Jahrhundert angenommen Struktur in verschärfter Form
fest und erweist sich als reformunfähig» (ibidem). Insgesamt erweist die gegenwärtige
Konstellation der katholischen Kirche sich als «eine partielle, unvollendet gebliebene
Häutung» (23): «Die Kirche steht vor der Herausforderung, dem ersten Schritt der Versöhnung
mit den Grundlagen der Moderne im Verhältnis nach Außen einen zweiten Schritt im
Innenverhältnis folgen zu lassen» (23). Wie Kaufmann fokussiert also auch Gabriel auf die
schwere Krise, in der sich die katholische Kirche aktuell befindet. Er verweist dabei einerseits

auf eine strukturelle Ursache: «die Auflösung des Katholizismus als Sozialform»
(61), d.h. die Erosion der umfassenden Subkultur, die im 19. Jahrhundert aufgebaut worden
war. Aber er hält sicher, wie gesehen, auch die katholische Kirche selbst, und vor allem
ihre Führung, verantwortlich für den Niedergang, wegen ihrer Abwendung von den

Reformversuchen, die in und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil so viel Dynamik
ausgelöst hatten.

Nach der Analyse der Grosswetterlage in den ersten vier Kapiteln werden wichtige
Aspekte der Entwicklungen in der gegenwärtigen katholischen Kirche genauer untersucht:
der kirchliche Umgang mit dem Pluralismus anhand der Anerkennung der Religionsfreiheit

im Zweiten Vatikanischen Konzil, der Kampf um die Gestaltung der Liturgie, die
Transformation der Autorität in der Kirche, vor allem der päpstlichen Autorität, die
gegenwärtige Rolle der katholischen Kirche in der Zivilgesellschaft, und, abschliessend, die
katholische Soziallehre. Besonders hervorheben möchte ich das Kapitel über «die Kreuzung
des Jahres 1968, an der man falsch abgebogen ist» (169). Gabriel beschreibt hier seine

persönlichen Erfahrungen als Student mit der Studentenrevolte und mit den zwei
gegensätzlichen Galionsfiguren der Tübinger Fakultät für katholische Theologie, Hans Küng und
Joseph Ratzinger, und verbindet diese in gelungener Weise mit seiner soziologischen
Gesamtanalyse.

Was ist von Karl Gabriels beiden Büchern zu halten? Welches Interesse könnten sie

haben für Religionshistorikerinnen und -historiker? Erstens, die meisten Kapitel der beiden
Bücher sind leicht geänderte Neufassungen schon publizierter Aufsätze, die in den vergangenen

zwanzig Jahren verstreut in Zeitschriften und Sammelbänden erschienen sind. Die
Bücher bilden eine Synthese seines Lebenswerks. Zweitens, die zwei Bücher bieten, meiner

Meinung nach, zwei entgegengesetzte Einstufungen. Das erste Buch ist verhalten
optimistisch: man soll jenseits der Säkularisungstheorie und der These der Wiederkehr der
Götter die Neufassungen sowohl der alten wie der neuen Formen der Religion als Produkte
der Auseinandersetzung der religiösen Akteure mit der Moderne bedenken und untersuchen.

Das zweite Buch bringt eher Enttäuschung zum Vorschein, freilich viel stärker in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



454 Rezensionen - Comptes rendus

der «Anpreisung» auf dem hinteren Buchdeckel als im Buch selber. Gabriel führt die
gegenwärtige Krise der katholischen Kirche vor allem auf rekurrierende Fehlentwicklungen
und Selbstblockaden der Kirche zurück, die schon mit der ghetto-artigen Neuerfindung des

Katholizismus im 19. Jahrhundert begannen und sich, mit Ausnahme der kurzen Zeit um
das Zweite Vatikanische Konzil herum, immer wieder wiederholen. Die katholische Kirche

scheint also die Möglichkeiten der religiösen Modernisierung, aus internen Gründen,
nicht richtig oder nur einseitig zu nützen. Ich neige dazu, die strukturellen Ursachen zu
prämiieren und habe Bedenken gegen die Schilderung des Katholizismus als «halb
modern». In der Gegenwart hat die gesellschaftsgestaltende Kraft aller grossinstitutionalisier-
ter Religion nachgelassen. Ausserdem kann man sich fragen, ob eine liberale Reformpolitik

seitens der Kirche bessere Resultate hätte vorlegen können. Drittens möchte ich aber
meine hohe Achtung für das Lebenswerk Karl Gabriels zum Ausdruck bringen. Er und
sein Lehrer Kaufmann bieten Religionshistorikern und -Wissenschaftlern aller Art, meines
Erachtens, einen insgesamt angemessenen Ansatz, um Religion und Kirche in der Moderne
zu erforschen. Anstatt in den gewohnten oppositionellen Modus zu verfallen - wozu z.B.
die meisten Säkularisierungstheorien neigen - rufen Gabriel cum suis auf, das produktive
Miteinander von Religion und Moderne zu untersuchen: wie die Moderne als Grundlage
für Religion und Kirche fungiert und wie Religion und Kirche sich in der Folge in die
Moderne einreihen, dabei, wie andere Grossbewegungen sich gegen Entwicklungen stellen,

die ihr - möglicherweise zeitweise - als nicht passend erscheinen. Diese Verarbeitung
der Moderne durch Religionen und Kirchen kann gelingen, aber auch misslingen. Ihre
wissenschaftliche Deutung erfordert eine historische Analyse der konkreten und vielseitigen
Geschichte einer Religion und/oder Kirche. Diese grundlegende Herangehensweise wird
uns in den beiden Büchern Gabriels noch mal, in gereifter Form, vorgetragen.

Tilburg Staf Hellemans

Jan de Maeyer/Peter Jan Margry (Eds.), Material Change: The Impact ofReform and
Modernity on Material Religion in North-West Europe, 1780-1920, Leuven, Leuven
University Press, 2021, 448 p., ISBN 978-9-4627-0282-0.

Salvador Ryan/Samantha L. Smith/Laura Katrine Skinnebach (Eds.), Material
Cultures ofDevotion in the Age ofReformation, Leuven/Paris/Bristol, CT, Peeters, 2022. 323

p., ISBN 978-9-0429-4571-5.

These two fine collections of essays demonstrate how the historical study of Christianity
benefits from the careful scrutiny of material culture. Late medieval/early modernity (1300
to 1700) and the long nineteenth century (from the French Revolution to the First World
War) were periods of dramatic social change, powered by new visual and print technologies,

religious reforms, seismic shifts in church-state relations, and new developments in
devotional piety and religious practice. Material forms from the built environment to
clothing, images, illustrated books and the printed page, and a host of artifacts register
changes that actively participated in making the life-worlds of Catholics and Protestants.

Jan De Maeyer and Peter Margry have edited a weighty, beautifully produced tome that
is the culmination of a research project that began in 2008 and issued in five volumes on

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DO!: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 455

religion in northwestern Europe in the long nineteenth century. Theirs is the final installment

in the series. It contributes a sustained focus on the material characteristics of
Christianity in the group of books. In their introduction De Maeyer and Margry highlight the
structural role that industrialization, urbanization, and church-state relations as the conditions

of the reform. Individual authors take these themes up in a series of essays focusing
on four major areas: the role of «pressure groups»: space and the fabric of buildings;
furnishings and building interiors; and the role of material artifacts and practices in everyday
or lived religion.

Catholic and Protestant practices and attitudes changed in this period as the churches
entered the domain of growing privatization and the gradual relaxation of state regulation,
especially on formerly marginalized groups - Catholics in Britain and the Dutch Netherlands

and non-conformist Protestant groups everywhere. Privatization in the nineteenth

century meant a shift toward the cultural marketplace for religious organizations. While
the Catholic hierarchy raged against modernism, public education, democracy, and access
to the Bible, it had its own way of dealing with the competition generated by privatization.
The dramatic increase in sodalities, lay confraternities, and indulgenced devotional practices

were the equivalent of the explosion of Protestant voluntaristic associations such as

bible societies, tract societies, and mission societies. These Protestant para-church
organizations and the countless Catholic lay groups generated enormous amounts of print and
material artifacts to flood the public with outreach and evangelism. The first section of the
book treats these as among what the authors call «pressure groups», that is, associations
within major church bodies or para-church organizations that effectively lobbied for
change by issuing influential books and pamphlets and often raised money to help finance
innovations. The very idea of pressuring ecclesial bodies, politicians, and citizens is a
fundamental feature of competition in the cultural marketplace.

As cityscapes changed to accommodate factories and residential needs, new church
construction grew apace. Many of the authors make a strong case for the role of architectural

style as competitive signage in a marketplace where potential members were customers

to be attracted and persuaded. What all of the authors agree on is that the long nineteenth

century was not a period of «radical secularization», a wholesale abandonment of
Christian belief and practice (115). Rather than defeated by the conditions of modernity,
Catholics and Protestants actively developed the means of capitalizing on the transportation

networks (rail and steamboat), industrial print technology (steam-powered printing
press, mechanized paper production), commercial means (mail-order catalogs and postal
systems), adaptation of modern building materials, and new reproductive technologies
(lithography, photography) to heighten and expand the visibility of Christianity. Indeed,

many Christians came to regard these features as providential advantages offered to the

cause of evangelism.
As a key feature of competition, church groups looked to architectural style as a public

signature of presence and identity. One of the most fascinating aspects of the many essays
is the range of meanings that the Gothic style accommodated in architecture, ornamentation,

art, and religious commodities. They show quite clearly that there is no single meaning

to the Gothic revival that dominated church construction for much of the period under
investigation in Germany, Netherlands, Britain, and Scandinavia. This material discourse
was intended to shape public opinion and shape its morality and collective sense ofpurpose

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI : 10.24894/2673-3641.00155



456 Rezensionen - Comptes rendus

in the face of the challenges posed by urbanization, immigration, and the impact of
industrialized labor.

The final two sections of the book demonstrate the importance of interior spaces. The
section on furnishings introduces one of the important developments in the nineteenth

century: the commercial production of virtually everything that religious communities and

individuals might require for the practice of faith. This innovation was not only an
accommodation of private devotional practice, but also a powerful tool for liturgical reform,
urging particular styles on congregations and architects, from elevation plans to fabricated
motifs, stained glass, interior decoration, liturgical books and spiritual classics, illustrated
bibles, sacred art, plaster statuary, tapestry, organs, and reproductions of famous sculptures
and paintings. Commerce played an important and growing role here as church goods
stores, mail order catalogues, advertising, and firms offering skilled labor for commissioned

work became cost-effective for congregations. Of course, some liturgical reformers
was adamantly opposed to what one Catholic advocate of the ultramontane Gothic called
«soulless manufactured goods» (283).

Material Cultures ofDevotion in the Age ofReformations is a project that collectively
shows the diversity of thought and practice among both Protestant and Catholic groups in
Germany, England, Netherlands, Denmark, Sweden, and Norway. In her essay, for
instance, Emma Wells effectively counters an extreme in the historiography on the sixteenth

century, most colorfully articulated by Patrick Collinson for whom Protestantism
sponsored «visual anorexia» and «iconophobia». As a concept, iconophobia tends to pa-
thologize what was likely for most advocates of removing images and artifacts from
churches and devotional practice a theological and political act. Whatever else they were,
in the culture wars that spread across the sixteenth century in northwestern Europe and

elsewhere, images and sacramentals became totems, the banner one fought for or against.
What people hated or adored about them was inseparable from the threat of disorder,
revolution, and the toppling of regimes. Images and sacred objects meant many things to
different people, and the chapters in this book make that very clear. As Aislinn Muller
points out, for Elisabeth I and her regime outlawing the use of sacred objects and its
enforcement thereafter was not a preternatural hatred of images - an iconophobia - but a

political expedient (58). In 1570, Elisabeth was excommunicated by Pius V who also pressed

her subjects to civil disobedience lest they themselves face excommunication. The
need to secure order and demand loyalty was compelling. Images and sacramentals became
focal points in this battle for power. Destroying and banning images in this case is not
motivated by iconophobia, but fear of political rebellion.

But in addition to the politics of rivalry and power, the editors and their contributors
want to argue that material culture needs to be understood as a fundamental aspect of any
religious disposition. Material culture is not optional, but fundamental to any form of
religion, though what it will look like and how it will perform varies considerably.

The editors signal from the outset that their book's fondest concern is to champion and
examine the significance of materiality in the study of religion. «Religious devotions, we
contend, are fundamentally interwoven with material culture. Devotion may involve the

use of material objects... and involve the entire body... and may be framed by architectural
structures» (6). Henrik von Achen also puts the same view very nicely when he writes that
«The instruments of devotion were embedded in practices, simultaneously shaping piety
and being shaped by it» (101). This can be said of the use of Catholic sacramentals but also

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 457

of the evangelical use of bibles and tracts. In a fascinating chapter on the materiality of
early Lutheran catechisms in Germany, Lee Palmer Wandel argues that the printed object
was in its physical features - its layout, size, font, and structure as a codex - a vehicle of
instruction. «The codicil catechisms of the sixteenth century were to mediate knowledge
of Christianity through their very matter» (167).

Examining sixteenth-century translations of Lutheran books in Denmark, especially
Luther's Passional and Betbüchlein, Laura Katrine Skinnebach considers the important
relationships between word and image. The devotional apparatus of pamphlets focused on the
Passion are important for many reasons, one of which is that rather than an abrupt break

they present a striking continuity between Lutheranism and late medieval Catholicism.
That's not surprising, given Luther's view of the Eucharist and his attitude toward images.
Rob Faesen's fascinating essay on «interiority» includes an insightful study of a compilation

known as the Institutiones Taulerianae, which was based on the works of Johannes

Tauler, one ofLuther's formative sources. Tauler made a powerful case for the turn inward

- not as a turn to the self, but a transcendence of it. Yet this mystical quest was not aniconic.
To the contrary: «Among the noblest things that a person can do in this life must certainly
be undergoing spiritual transformation by spiritual images» (160).

But there were other instances in which seeing the materiality of images was precisely
what Protestant iconoclasts wanted. They were careful to preserve these images as

registering their outrage and revealing the material substrate. Statuary of Mary and other saints

were often defaced or marred and then left in situ as a kind of enduring material sermon
against worshipping images. The very matter of the figures was made manifest as if to
break the spell of figuration, the power of the face or gaze, the beguiling beauty - whatever
might tempt one to regard images as more than matter. Framing some instances of icono-
clasm in this way comes close to what Emma Wells observes is the «ritualistic» nature of
some acts of iconoclasm (206). It could be an act that did more than demolition. Wells
contends that «iconoclasm was more than just the smashing of images, it was a profound
mental revolution towards the role of the sensory in religious perception» (204). Learning
to interpret iconoclasm in richer ways than wanton destruction is something a new
generation of scholarship has undertaken. Not as an apology for Protestantism, but as part of a
broader and more incisive approach to material culture as a vital aspect of religious practice
and imagination as well as the history of power relations. Thus, Wells aptly describes the

larger scope as «a <reorientation> of the senses or sensory experience through a transformation

of the devotional material habitus» (203). This places the study of Protestantism in
the register of the history of the senses, and by doing so underscores the relevance and

importance of studying the material culture of religion.

Durham/NC David Morgan

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401—478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



458 Rezensionen - Comptes rendus

Peter Schäfer, Die Schlange war klug. Antike Schöpfungsmythen und die Grundlagen des

westlichen Denkens, München, C.H. Beck, 2022, 448 S., ISBN 978-3-4067-9042-3.

Absicht vorliegenden Buches ist das Aufdecken einiger Fehldeutungen von Genesis 1-9
mit Fokus auf den Schöpfungsbericht, wo die Geschichte Evas und Adams erzählt wird,
was vor allem in «westlich-christlichen» Gesellschaften als des Menschen «Sündenfall»
bzw. «Erbsünde» Allgemeinbildung geworden ist. Daneben analysiert Schäfer erstens weitere

zentrale Texte jener Bildungstradition zur Entstehung der Menschheit, wie
Gilgamesch, Piaton, Aristoteles, Philon, Lukrez; zweitens Texte, die Genesis deuten, wie
Jesus Sirach, Weisheit Salomos, Römerbrief, Midrasch, Origenes, Clemens von Alexandrien,

Augustinus; drittens Texte, die diesen locus direkt oder indirekt weiterdenken, wie
Kant, Schiller, Fichte, Friedrich Delitzsch und letztlich Carl Schmitt.

Ein grundlegendes Thema von Genesis 1-9 sowie von den angesprochenen Erzählungen
bzw. Theorien zur Entstehung der Menschheit ist die Theodizee, d. h. die philosophischtheologische

Frage nach dem Ursprung des Bösen. In der Geschichte jener irrtümlichen
Auslegung von Genesis sieht Schäfer zwei Weichenstellungen: Die erste sei die pessimistische

Anthropologie, die die Tradition des Christentums mit dem klassischen Griechenland

teile - namentlich mit Piaton - und die sich in Natur-, Tier- und Frauenfeindlichkeit
äußere. Mit dieser pessimistischen Anthropologie verorte das lateinische Christentum die
Schuld am Bösen allein in der menschlichen Natur. Die zweite Weichenstellung liege in
der Auslegung von Römerbrief 5,12 seitens Augustinus, die, obgleich philologisch falsch,
im lateinischen Christentum zum Dogma erhoben worden sei. Die totalitär-autoritative
Politische Theologie Schmitts stehe nach Schäfer am Ende einer Kausaikette ebenjener
Fehldeutungen von Genesis seitens der christlichen Tradition: «Der in seinem innersten Wesen
böse und verderbte Mensch, der sich theologisch dem Gebot Gottes - mit der Unterscheidung

zwischen richtig und falsch, gut und böse - und politisch dem staatlichen Souverän

- mit der Unterscheidung von Freund und Feind - unterwerfen muss, ist das Zentrum der
Schmitt'schen Anthropologie» (381). Gegen diese Tradition führt Schäfer Auslegungen
aus dem rabbinischen Judentum an, welche die eigentliche Intention des Bibeltextes er-
fassten: Das Böse bzw. der «Ungehorsam» im Garten sei ein Risiko, das die menschliche
Freiheit mit sich bringe und das Gott zugunsten der Heranbildung des Menschen zu einem
autonomen, verantwortungsvollen Wesen zulasse. Dabei korrigiere Gott des Menschen
Fehlentscheidungen bzw. Rückschläge in der Vorsehung, auf dass er an Gottes Hand durch
die Geschichte hindurch zu einem souveränen Individuum heranwachse. Die Schlange sei

damit keine böse Verführerin, sondern die kluge Wegweiserin, «denn sie erkennt die
Notwendigkeit der Gebotsübertretung für den Fortgang der Geschichte des Menschen mit
Gott. Die von Gott nicht nur in Kauf genommene, sondern geradezu gewünschte Übertretung

des Verbots, vom Baum der Erkenntnis zu essen, setzt eine Kettenreaktion in Gang,
die den weiteren Verlauf der biblischen Geschichte bestimmt oder genauer: den weiteren
Gang der Geschichte erst möglich macht. Erst durch den angeblichen <Sündenfall> werden
die Menschen zu Individuen und damit auch zu Menschen der Geschichte» (117).

Kant, Schiller und Fichte hätten diese Geschichtsphilosophie bzw. -theologie wieder ins
Bewusstsein gebracht und damit, bewusst oder unbewusst, die eigentliche Intention von
Genesis und der Auslegung des rabbinischen Judentums aufgegriffen. Auf der Seite der

Befreiung des Menschen zum eigenständigen Individuum stünden auch Epikur und Lukrez,

welche entgegen jener pessimistischen Weltsicht ein optimistisches Menschenbild

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 459

lehrten. Paulus wird von Schäfer in der Mitte verortet: Einerseits stehe er in der
antikjüdischen Anthropologie, die den Menschen als freies Wesen auffasse, andererseits würde
er im Römerbrief eine Theologie der sola gratia etablieren, die anfällig für die Fehldeutungen

des lateinischen Christentums in Anschluss an Augustinus sei. Die felix culpa komme
zwar dem Inhalt von Genesis bzw. der rabbinischen Auslegung nahe - dass die
Gebotsübertretung Glück bedeute - entferne sich davon aber durch die pessimistische Anthropologie

(vgl. llf., 16, 18-25,44, 50-59, 64f„ 109f„ 116-118. 138. 149. 159f„ 208, 221-223,
232-236, 256f„ 265-267, 280f. 284, 306f„ 313, 324, 327-340, 342, 349f„ 353, 355-357,
361 f., 364f„ 367-372, 375f„ 381-383).

Schäfers Buch hat eine politische Absicht. Es versucht, eine Ideengeschichte
nachzuzeichnen, welche auf Grundlage anthropologischer Vorzeichen in eine aufgeklärt-liberale
oder in eine dogmatistisch-totalitäre Gesellschaft führe. Bereits zwischen den Anfangskapiteln

zu Genesis und Gilgamesch setzt Schäfer einen Exkurs zum Babel-Bibel-Streit, bei
dem sich anfangs 20. Jh. die Verbindung von Theologie und Politik am wachsenden
Antisemitismus der europäischen Gesellschaft zeigte, als christlich-theologisch, antisemitische
Stimmen sich um eine «Entjudaisierung» vom Christentum bzw. von Jesus Christus und

um den Ausschluss der Hebräischen Bibel aus dem christlichen Kanon bemühten, so Die
große Täuschung 1920/21 von Delitzsch (vgl. 69-81).

Trotz eindeutiger Übereinstimmung mit Schäfers politischen Grundsätzen sowie mit
dem Anliegen, diese philologisch, historisch, philosophisch und theologisch zu erörtern,
ergaben sich während der Lektüre einige Unklarheiten, wofür Schäfers terminologische
Vagheit angesichts einer hochkomplexen Ideengeschichte der Grund ist, immerhin wird
eine 3000-jährige Geschichte eines größeren Teiles unserer Erde aufgespannt. Folgende
Zitate und anschließende Rückfragen sollen dies verdeutlichen. Die mir problematisch
scheinenden Begriffe habe ich jeweils kursiv hervorgehoben:

a) «Mit dem Titel <Die Schlange war klug> verweise ich auf eine andere als die im
Christentum dominierende Deutungstradition von der Verführung der ersten Menschen durch
eine hinterhältige böse Gegenkraft, die das Menschengeschlecht verderben wollte» (11).
Von welchem Christentum, das eine derartig spezifische Auslegung vornimmt, ist genau
die Rede? Welches Buch im Neuen Testament? Welches Konzil? Welche Gemeinde? Welche

christlichen Autorinnen? Perpetua? Scottus Eriugena? Pascal? Schleiermacher?
b) «Deswegen kümmert sich der jüdische Gott, anders als die Götter der Heidenvölker,

auch von Anfang an um das Wohlergehen der Welt und seines Volkes, er ist ein Gott der

Vorsehung. Das antimythische und radikal heilsgeschichtliche Weltbild der Rabbinen ist
auf den Menschen als Partner Gottes ausgerichtet und speist sich primär aus dem Text der
Hebräischen Bibel in ihrer Gesamtheit. Damit wird die rabbinische Schöpfungstheologie
zum markantesten Antipoden nicht nur der altorientalischen Mythen, sondern auch der
klassischen griechisch-römischen Philosophie bis hin zu den Atomisten.» (21); «Der Gott
Israels ist der Gott der Fürsorge für sein Volk und unterscheidet sich darin nicht nur von
anderen weltlichen Herrschern, sondern auch von den Göttern der griechischen und
römischen Philosophen, die sich herzlich wenig um die Welt kümmern, die sie in Gang gesetzt
hatten» (318). Welche «Götter» welcher «Heidenvölker» genau? Was ist, auch wenn sie
in der Theogonie nicht am Anfang steht, mit Athenes rührender Vorsorge für Odysseus?
Ist nicht auch in der griechisch-römischen Religion zu finden, dass Menschen mit den

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



460 Rezensionen - Comptes rendus

Gottheiten reden, verhandeln, auf ihre Hilfe hoffen? Wiewohl Lukrez spezifische theologische

Vorstellungen aus spezifischen Gründen ablehnt, findet man nicht dennoch in De

rerum natura einen Trost der Vorsehung?
c) «Für die Rabbinen ist die angebliche <Schuld> Adams und Evas deswegen kein Fluch,

sondern ein Segen. Eine extreme Gegenposition dagegen hat das Christentum entwickelt.
[...], dass nur der durch die Taufe wiedergeborene Christ mit der endgültigen Befreiung
aus seinem verderbten Menschsein rechnen kann. Pointiert formuliert kann man also

sagen, dass das Judentum versucht, zwischen dem Gebot Gottes und dem Willen des
Menschen eine Balance zu halten [...] bis hin zur endgültigen Erlösung. Das Christentum hat
diesen Versuch als hoffnungslos aufgegeben zugunsten der einmaligen und weiterwirkenden

Erlösungstat des menschgewordenen Gottessohnes, die nur im Zusammenspiel von
menschlichem Glauben und göttlicher Gnade wirksam werden kann. Das rabbinische
Verständnis [...] ist bis heute für das Judentum gültig: [...] Gott verlangt [...] keinen unbedingten

und ungeprüften sklavischen Gehorsam. Im Christentum hat sich die pessimistische
Auffassung des Paulus und des Augustinus in so gut wie allen Denominationen durchgesetzt»

(356f). Welches «Judentum», wann, wo genau? Welches «Christentum»? Schäfer
scheint die Trienter Dogmatisierung der augustinisch-biologistischen Erbsündenlehre (vgl.
356-361) zu meinen und spricht von der «Westkirche» (ebd.), aber finden wir bei dieser
nicht bereits eine hochkomplexe Ideenhistorie, in der - und dies nicht erst seit der Neuzeit

- eine immense Gedankenarbeit bezüglich der Freiheit, der universellen Gnade aller
Menschen unabhängig der irdischen Taufe, der Prädestination, dem Wesen des Bösen usw.
vorliegt? Kann man beim Evangelium, der frohen Botschaft des Paulus, so einfach von
Pessimismus sprechen, der zudem - zwingend politisch? - in einen sklavischen Gehorsam
führt? Bonhoeffer zumindest scheint er politisch in das Gegenteil geführt zu haben. Wirklich

«alle Denominationen» in ihrer nun 2000-jähirgen Geschichte? Was genau ist eine

Denomination, wie konstituiert sie sich dogmatisch?
d) «Mit <Umkehr> ist im Hebräischen das gemeint, was im Christentum als <Buße> bezeichnet

wird, das Bemühen, ein Vergehen im Verhältnis zwischen Mensch und Gott wieder
gutzumachen [...]. Im Christentum ist dies oft mit Strafen verbunden, die sich an der Größe des

Vergehens orientieren. Der ursprünglichere Begriff der <Umkehr> verlangt vom Menschen,
auf dem falschen Weg innezuhalten und umzukehren» (306f.). Gibt es im Christentum nicht
eine Menge ebensolcher Auslegungen und Praxen von Umkehr bzw. Buße, die ihm hier
irgendwie (was ist «oft»?) abgesprochen werden? Und was meint «Strafe»?

e) «Die Vertreibung aus dem Paradies wurde so zu einem alttestamentlich-biblischen
Gründungsdokument des Christentums, das das Christentum in der Hebräischen Bibel
verankerte und gleichzeitig aus dieser herauslöste, indem es einenfundamentalen Unterschied
oder besser Gegensatz zwischen Christentum und Judentum generierte» (327). Natürlich
finden sich diesen Gegensatz ausrufende Stimmen durch die Geschichte hindurch, aber es

finden sich auch christliche Stimmen, die ihn negieren. Welche dieser Stimmen sind das

Christentum?
f) Kant, Schiller und Fichte «interpretieren die Paradiesgeschichte gegen die gesamte

christliche Tradition nicht als Sündenfall und Abfall von Gott, sondern als notwendigen
Aufbruch des Menschen zu sich selbst» (372). Wirklich «die gesamte christliche
Tradition»? Bilden Kant, Schiller und Fichte nicht ebenso eine christliche Tradition, oder noch
mehr: geht ihnen nicht eine christliche Tradition voraus, die sie zu ihren Freiheitstheorien
führte?

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 461

Diese Beispiele zusammenfassend zeigt folgendes Zitat, wie in Schäfers Terminologie
ideenhistorische Phänomene zu starren Gegenständen werden, bei denen nachgefragt werden

müsste, ob einfach so ein bestimmter Artikel vor das Wort gesetzt werden kann:

«Dogmatisierung der Erbsünde auf dem Trienter Konzil über den aufgeklärt-philosophischen

Befreiungsschlag gegen die christliche Deutungshoheit der Paradieserzählung bei

Kant, Schiller und Fichte bis hin zum programmatischen Rückfall in die christlichen
Denkmuster bei Carl Schmitt. Auf den Punkt gebracht, ist der entscheidende Impuls meines
Buches der, die jüdische Sicht auf den biblischen Schöpfungsmythos - gegen die
griechisch-lateinische Philosophie und vor allem gegen seine christliche Missdeutung - wieder
in unser Bewusstsein zu holen. Wenn wir vom jüdisch-christlichen Abendland reden, meinen

wir eigentlich immer das christliche Abendland und das jüdische allenfalls durch die
Brille des Christentums» (25).

Wiewohl Schäfers Kritik an sich nachvollziehbar ist, vermisst man dennoch das Buch
hindurch Differenzierungen und Kontextualisierungen sowohl der philosophischen und
religiösen Phänomene als auch der Autoren. Vielmehr muten im Buch einige Darstellungen
als polemisch und einige Vergleiche gar als polarisierend an: So z. B., dass allein die rab-
binische Tradition die in der Bibel herrschenden Widersprüche demütig stehen ließe (vgl.
58f., 112, 271, 280f., 284, 287f.). Vor diesem Hintergrund mutet es merkwürdig an, wenn
Schäfer dann Piatons Timaios logische Inkohärenz vorwirft (vgl. 152-156, 158, 214f.).
Auch gegen die altbabylonische Schöpfungs- und Sintflutgeschichten führt Schäfer die
biblische Version an: «Aus den grausamen und moralisch gleichgültig handelnden Göttern
und den ihnen hilflos ausgelieferten Menschen werden der eine Gott als Lenker der
Geschichte und die Menschen als moralisch verantwortliche Individuen» (118, vgl. 112). Wie
bei den griechisch-römischen Göttern oben fragen wir auch hier, ob man das religiöse
Empfinden einer ganzen Kultur in wenigen, negativen Worten abtuen sollte. Um noch eine
weitere Gegenüberstellung anzuführen: Das Judentum habe Epikur aus integren religiösen
Motiven abgelehnt, nämlich wegen dessen Leugnung der Vorsehung (s. aber oben bei
Punkt b, dass es sich auch hier komplexer verhält), während das Christentum ihn verzerrend

des Hedonismus beschimpfte (vgl. 19, 234). Freilich durchziehen solche Polemiken
christliche Kontexte in Antike, Mittelalter und Neuzeit, aber müssten, wenn man von dem

Christentum spricht, nicht auch die Epikur und Lukrez rehabilitierende Renaissane (bis hin
zu Gassendi) als christliche Denker bezeichnet werden? Schließlich stehen sie in dieser
Tradition.

Diese kritischen Rückfragen, die wir an Schäfers Buch stellen, müssen klar von dessen

politischem Anliegen unterschieden werden. Denn es versteht sich, dass angesichts des

Grauens des 20. Jh. weder eine moralische Indifferenz noch eine Relativierung bzw.
Bagatellisierung eindeutiger Bosheit an die Stelle von kategorischer Verantwortung treten
können. So führen wir bejahend nochmals Schäfers Anliegen an:

«Gerade das Interesse, das die Politische Theologie Carl Schmitts in ganz unterschiedlichen

Kreisen heute wieder findet, zeigt, wie wichtig es ist, sich der Ursprünge des Mythos
von Adam und Eva im Paradies zu vergewissern und den Weg nachzuzeichnen, den dieser
im abendländisch-westlichen Denken genommen hat. Er prägte die Denkstrukturen des

Westens vom Mythos bis hin zum radikalen Materialismus, vom Judentum bis zum
Christentum und vom Christentum bis zur Politischen Theologie. Grundlegend für die Einsicht
in diese Denkstrukturen ist das richtige Verständnis des hebräischen Bibeltextes und seines

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



462 Rezensionen - Comptes rendus

Nachlebens im rabbinischen Judentum. Die Hebräische Bibel und ihre rabbinische Deutung

erweisen sich als Schlüssel zur Beantwortung der Frage, woher wir kommen und wohin

wir gehen.» (382f.)
Es versteht sich moralisch wie christologisch-bekenntnisinhärent, dass die jüdische für

die christliche Theologie eine souveräne Autorität ist. Und natürlich müssen humanitäre
Gräuel auch dadurch bekämpft werden, dass man ihre Entstehung ideenhistorisch
erforscht, um ihnen vorzubeugen. Doch abgesehen von der undifferenzierten, teils polemisch
anmutenden Darstellung der Strömungen und Personen, scheint Schäfer das Problem
einfach aufdie christliche Erbsündenlehre und das Mittel dagegen auf die aufklärerische Linie
zu legen. Angesichts der ideenhistorischen Komplexität fragt man sich nach der Stringenz
dieser historischen Kausalkette. Denn mindestens zwei Differenzierungen könnte man

spontan anführen: erstens, dass sich der Antisemitismus aus vielen ideenhistorischen Quellen

speist, wobei einige davon auch in der neuzeitlich-modernen Aufklärung liegen (z. B.
die biologistische Kulturwissenschaft, s. schon nur den Rassismus Kants); zweitens, dass

z. B. Karl Barth klare Stellung gegen den Nationalsozialismus bezog, gerade weil sein

politisches Denken an der christlichen Tradition der Ursünde orientiert war. Damit wären
wir wieder beim eigentlichen Thema: dem Ursprung des Bösen. Wäre es angesichts der
ideenhistorischen Komplexität nicht besser, beim Guten wie beim Bösen eher von
universalanthropologischen Bedingungen zu sprechen als von religionshistorischen, die doch
allzu schnell zu identitätspolitischen werden können?

Wien Andreas Burri

Christoph Auffarth, Opfer. Eine europäische Religionsgeschichte, Göttingen, Vanden-
hoeck und Ruprecht/Brill, 2023, 251 S„ ISBN 978-3-5255-5465-4.

Opfer - Europäische Religionsgeschichte - Theologische Bibliothek: Das sind die Schlagbäume,

hinter denen Christoph Auffarth Wege in die Welt der wohl zentralen Praxis von
Religionen öffnet. Zweifelsohne macht ein solches Buch Sinn, wo doch «das Opfer» in
den Kasematten der Althistorikerinnen oder in der Semantik rechter Nationalisten zu
verstauben scheint. Demgegenüber gelingt es Auffarth, zuletzt Inhaber des Lehrstuhls für
Religionswissenschaft an der Universität Bremen, die Relevanz des Themas durch eine

3'000-jährige Geschichte bis in die Opferkulte der Gegenwart nachzuzeichnen.
Das Buch ist grosso modo chronologisch aufgebaut und trägt die Leser.innen von antiken

Opfervorstellungen über römisch-katholische und protestantische Opferkonzeptionen
bis in die Nutzung des Opfers für die weltanschauliche Stabilisierung von Nationalstaaten
im 19. und 20. Jahrhundert (Nationalismus. Nationalsozialismus, neue Kriege). In dem für
mich anregendsten Kapitel beschreibt Auffarth die Praxis in der antiken Polis, die
quellentechnisch schwer zu erheben ist, unter souveräner Nutzung der Ergebnisse von literarischer
Quellenkritik und Archäologie. Das mittelalterliche Europa fehlt, insbesondere das

Übergehen der intellektuellen Debatten der Scholastik ist ein Wermutstropfen. Ein Schwerpunkt

liegt auf der Metaphorisierung des blutigen Opfers, etwa als (Selbst-)Hingabe in

spirituellen Praktiken oder als Nutzen für die Gesellschaft, wie sie Fridays for Future für

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401 —478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 463

das Klima fordern. Vorgeschaltet sind den historischen Kapiteln Ausführungen zur Theorie

des Opfers in Religionswissenschaft und Soziologie des späten 19. und frühen 20.
Jahrhunderts, also der formativen Phase der Religionswissenschaft.

Was an seiner Darstellung eine «europäische Religionsgeschichte» sei, erläutert Auffahrt

wie folgt: Es gebe in ihr «<mitlaufende Alternativen) [...]. Sie treten nicht nur als

religiöse Alternativen auf, sondern als Kunst, Wissenschaft und immer wieder als Antike
[sie] auf. Solch eine Europäische Religionsgeschichte am Beispiel des Opfers unternehme
ich hier» (26f). Auffarth greift damit einen disziplinpolitischen Schlüsselbegriff der
(deutschsprachigen) Religionswissenschaft auf, den Burkhard Gladigow (1939-2022)
benutzt hatte, um das Profil der Religionswissenschaft im Kanon kulturwissenschaftlicher
Fächer und insbesondere gegenüber der Theologie zu schärfen, die fast monopolistisch das

Feld der europäischen Religionsgeschichte beherrschte. Als «mitlaufend» konnte dabei

grosso modo alles verstanden werden, was außerhalb der Großkirchen lag (Islam, Judentum,

Esoterik, Zivilreligion Dieses Konzept, das Gladigow seit Mitte der 1990er Jahre
entwickelt hat, ist aber nur punktuell aufgegriffen worden und hat nicht annähernd den
Stellenwert erlangt, den gegenwartsbezogene Forschungen und diejenigen zu nichtchristlichen

Religionen besitzen. Hier will Auffarth Abhilfe schaffen.
Aber die «mitlaufenden Alternativen» kommen praktisch nicht vor. Der Islam bringt es

auf eine Seite grundsätzlicher Überlegungen (162f.) plus eine halbe Seite zu «Selbstmordattentätern»

(216), das nachantike Judentum aufwenige eingestreute Bemerkungen, kleine
christliche oder nichtchristliche Gruppen fehlen ganz. Man kann dieses Defizit aber positiv
lesen, insofern sich Auffahrt aus den faktischen Selektionszwängen dieser Forschungsperspektive

auf «mitlaufende Alternativen» löst und das tut, was man zwingend auch tun
muss, wenn man europäische Religionsgeschichte betreiben will: Er analysiert die hege-
monialen Akteure. Deren Erforschung ist in der deutschsprachigen Religionswissenschaft
weiterhin ein riesiges Defizit, weil die Einstiegshürden aufgrund der immensen Zahl von
Publikationen aus der Theologie und der Anforderungen an Sprachkompetenzen (über die
Auffarth verfügt) sehr hoch sind. Insofern hat Auffahrt der Religionswissenschaft mit seiner

randständigen Thematisierung der «mitlaufenden Alternativen» vielleicht kontrainten-
tional einen großen Dienst erwiesen.

Schließlich ist dieses Buch in der Theologischen Bibliothek erschienen. Das mag
pragmatische Gründe haben, etwa einen religionswissenschaftlichen Zugriff für Theolog. inn.en
zu präsentieren. Aber damit gerät Auffahrt in Untiefen, und das hängt mit dem gerade im
deutschsprachigen Raum gestressten Verhältnis von Religionswissenschaft und Theologie
zusammen sowie mit Auffarths Doppelqualifikation als evangelischer Theologe und
Religionswissenschaftler. Denn er legt auf der einen Seite in seiner Rolle als Religionswissenschaftler

Wert auf eine intentional neutrale Perspektive, etwa wenn er «Heiden» in
Anführungszeichen setzt (25) oder den Begriff «Paganismus» ablehnt (107). Auf der anderen
Seite nutzt Auffahrt immer wieder normative Diktionen, in denen seine Rolle als Theologe
sichtbar wird; dazu einige Beispiele: Den biblischen Gottesnamen kürzt er, wenn er über
das Judentum spricht, jüdischen Theologien folgend mit den Radikalen JHWH ab (114,
124, 147 u. ö.); in der ersten Generation nach Jesus sei «das Charisma» unter anderem von
Gesetzlichkeit und guten Werken «überwuchert» worden (116); in der Abendmahlsdebatte
von 1529 zwischen deutschen und schweizerischen Reformatoren sieht er «Wortklauber»

186) diskutieren. In seiner Deutung der frühneuzeitlichen Debatten um Opfer, Abendmahl

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



464 Rezensionen - Comptes rendus

und Eucharistie dominiert die protestantisch-theologische Literatur, katholische und
ostkirchliche Werke kommen kaum vor. Eine minutiöse Lektüre würde zwischen den Zeilen
weitere normative Einschlüsse zu Tage fördern.

Insgesamt ist ein gut lesbarer Überblick eines vernachlässigten Themas entstanden, der

zugleich die Grundsatzfrage stellt, wie die Religionswissenschaft mit begrenzten personellen

(und sprachlichen) Ressourcen eine europäische Religionsgeschichte analysieren kann

- und wie man das sinnvolle Postulat intentionaler Neutralität (auch angesichts der Forderung

nach einer «engagierten Religionswissenschaft») in der Forschungspraxis umsetzt.

Freiburg im Üchtland Fielmut Zander

Gerd Schwerhoff, Verfluchte Götter. Die Geschichte der Blasphemie, Frankfurt am Main,
Verlag S. Fischer, 2021, 528 S„ ISBN 978-3-10-397454-6.

Die Blasphemie gehört wie das Anathema, die Fatwa oder das Fluchen zu den «fatalen
Sprachen» (Manfred Schneider/Peter Friedrich). Sie alle führen in Teufels Küche. So
zumindest der Volksmund. Doch führte die Fatwa gegen Salman Rushdie wegen seines
Romans Die Satanischen Verse von 1989 noch jüngst zu einem lebensgefährlichen Angriff
auf Rushdie und der Blasphemie-Vorwurf gegen das französische Satire-Magazin Charlie
Hebdo endete 2015 tödlich für viele Redakteure. Der Dresdener Frühneuzeitler Gerd
Schwerhoff nennt diese Beispiele in seiner epochenübergreifenden Darstellung der
Geschichte der Blasphemie einleitend. «Die Schmähung und Herabwürdigung des Heiligen»
(12), wie Schwerhoff Blasphemie definiert, behält noch heute ihre tödliche Aktualität.
«Herabsetzende Sprechakte» im Blick auf etwas, das von anderen als heilig bezeichnet
wird, bilden Schwerhoffs methodische Sehhilfe, um Blasphemien sichtbar zu machen. Die
Bewertungen dieser Schmähungen schlagen sich in der zeitgenössischen Kommentierung,
besonders aber in der Sphäre des Rechts nieder. Schwerhoff benutzt Rechtsquellen und in
der Neuzeit die Akten von Blasphemieprozessen, um Kontinuität und Wandel der
«Gotteslästerung» zu beschreiben. Als performative Akte verbindet ihre Analyse Erkenntnisinteressen

der Geschichtswissenschaft mit denen der Literaturwissenschaft, der
Religionswissenschaft, der Rechtsgeschichte und der Linguistik. In der Blasphemie kommen Recht,
Religion und Sprache zusammen.

Schwerhoff geht chronologisch in 19 Kapiteln zur Antike, zu Juden und Muslimen, zum
Mittelalter, zur Frühen Neuzeit und zur Zeitgeschichte vor. Dabei arbeitet er immer den

systemischen Wandel und die Vielfalt der Praxis und der Bewertung von Blasphemie heraus.

Der Monotheismus der Antike verband die exklusive Verehrung mit der Bestrafung
eventueller Missbräuche des Gottesnamens. Ein eifersüchtiger Gott nahm die Kränkung
persönlich und reagierte entsprechend. Erst mit Kaiser Justinian gewann die Kategorie
Gotteslästerung juristische Konturen und wurde zum Kriminaldelikt als «illegitime
Verwendung des göttlichen Namens in unziemlichen Schwüren und Flüchen» (434) und damit
zu einer Variante der Zungensünden. Im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit war die
Blasphemie als Profanierung des Heiligen allgegenwärtig. «Das abendländische Christentum

war so stark blasphemisch gefärbt wie kaum eine andere Religion, bis heute
unterscheidet es sich dadurch stark zum Beispiel vom Islam» (435). Mit der Reformation
gewinnt die Debatte um die Blasphemie eine neue Dynamik. Die Lästerung dessen, was einer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 465

anderen Konfession als heilig erschien, war eine Waffe im Streit der Konfessionen.
Blasphemie und Obszönität dienten der Verunglimpfung anderer Konfessionen. Konfessionen
und Landesherren bestraften Gotteslästerungen wie auch obszöne Literatur und trieben so
die Disziplinierung der Konfessionsangehörigen voran. Schließlich handelte es sich bei
der Blasphemie in der Literatur der Zeit um ein crimen mixtum, bei dem der göttliche Zorn
über die Gemeinschaft kommt. Kirchliche Strafen bildeten zumeist Bussakte, während das

weltliche Recht den Blasphemiker ausgrenzte. Schwerhoff zeigt erstaunliche Parallelen in
der Geschichte der Blasphemie, wenn Zeichnungen mit Jesuitenschmähungen antisemitischen

Schmähungen ähneln.
Im 17. Jahrhundert änderte sich das Verständnis von Gotteslästerung gründlich. Der

englische Richter Lord Haie proklamierte etwa 1675, «Religion müsse gegen die Gotteslästerung

in Schutz genommen werden, weil sie die Grundlage der staatlichen gesellschaftlichen

Ordnung darstelle» (435). An die Stelle der Entehrung Gottes selbst trat die funktionale

Betrachtung von Religion. Der sprachliche Angriff auf eine konfessionelle Gruppe
wurde deshalb geächtet, weil er den Konfessionsfrieden störte und für Unruhe und Streit
in der Gesellschaft sorgt, nicht weil er einen Gott selbst beleidigte. Der bayerische
Justizreformer Anselm von Feuerbach meinte 1801: «Dass die Gottheit injuriert werde, ist
unmöglich; dass sie wegen ihren Beleidigungen sich an Menschen räche, undenkbar; dass sie
durch Strafe ihrer Beleidiger versöhnt werden müsse, Thorheit» (258).

Rationale Religionskritik war erlaubt, die schmähende Herabwürdigung des Heiligen
blieb jedoch weiterhin verboten, weil sie die Gefühle einer anderen Gruppe beleidigte.
Religion bildete die Basis des gesellschaftlichen Zusammenhaltes. Die öffentliche
Ordnung hatte religiöse Empfindungen vor der Schmähung durch andere zu schützen. Das
machte Blasphemie zur genuin politischen Straftat, was sich im § 166 des deutschen
Strafgesetzbuches von 1871 oder im § 261 des Schweizerischen Strafgesetzbuches niederschlug.

In beiden Fällen spielte die Kränkung religiöser Gefühle die zentrale Rolle. Im 19.

und 20. Jahrhundert vergleicht Schwerhoff die Blasphemie in Frankreich, Deutschland und
Großbritannien. Anders als viele erwarten würden, nahmen Blasphemiedebatten in Frankreich

einen größeren Raum als im Kaiserreich oder der Weimarer Republik ein. Blasphemie

blieb eine Form von Herrschaftskritik bis in die Gegenwart.
Mit dieser Geschichte der Blasphemie legt Gerd Schwerhoff die Summe seiner Arbeiten

zu den performativen Sprechakten Eid, Fluch und Blasphemie vor. Meisterhaft sprachlich
elegant und gut zu lesen bietet er europäische Religionsgeschichte exemplarisch und subtil
durch die Linse der Blasphemie.

Freiburg im Üchtland Siegfried Weichlein

Jörg Schmidt, Zwischen Notwendigkeit und Selbstverwirklichung. Arbeit und Umwelt in
der Geschichte des Menschen, München, oekom, 2019, 397 S., 6 Abb., ISBN 978-3-9623-
8115-8.

Dieses Werk, dessen verspätete Besprechung der Rezensent auf seine Kappe zu nehmen
hat, beeindruckt gleich beim ersten Durchblättern: Es handelt sich um nichts weniger als
eine Totalgeschichte der menschlichen Arbeit von den Anfängen der neolithischen Revolution

bis zur Gegenwart. Der Mut des Verfassers ist zu bewundern, die Lücken sind etwas

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



466 Rezensionen - Comptes rendus

nachsichtig zu beurteilen. Geographisch ist das Werk ebenfalls weit gespannt und
beschränkt sich keineswegs auf den entwickelten Westen, sondern bezieht, wann immer
möglich, auch die anderen Kontinente mit ein, insbesondere China und die präkolumbianischen

Kulturen Lateinamerikas.
Das Buch gliedert sich in vier grosse Teile: Haus-, Land-, Werk- und Bergarbeit. Der

letztere umfasst nicht nur den klassischen Bergbau, sondern als Residualkategorie auch die
erst in neuerer Zeit wichtigen Bereiche der Chemie- und Energiearbeit. Vom Verfasser
bewusst weggelassen wird der dritte Sektor, die Dienstleistungen. Vielleicht erzwang die
Fülle des Stoffes diese Beschränkung. Sie ist gleichwohl bedauerlich. Einerseits gab es

Dienstleistungsarbeit schon in alten Zeiten: Man denke an das Wirken von Priestern und
Schreibern, an die Justiz und andere staatliche Tätigkeiten der Grossreiche, an
Wissenschaften wie Mathematik, Astronomie, Geographie usw. Andererseits arbeiten heutzutage
im entwickelten Westen mehr als die Hälfte der Arbeitnehmer in diesem Bereich, was dem
Verfasser zwar bewusst ist, er es aber nur in den letzten Abschnitten gerade streift.

Voran geschaltet ist dem systematischen Teil eine didaktisch geschickte Darstellung der
noch nicht allzu lang zurückliegenden Arbeitsverhältnisse in einem Dorf der Rhön, einem
der rückständigsten Gebiete Deutschlands, in dem jedenfalls ältere Leute wenigstens vom
Hörensagen, wenn nicht aus eigener Anschauung, das alltägliche Arbeitspensum eines

durchschnittlichen Bewohners vor der totalen Industrialisierung noch kennen dürften. Man
kann sich so eine anschauliche Vorstellung der folgenden Buchabschnitte machen. Gerne
hätte man hier indes erfahren, auf welche Quellen sich der Verfasser stützt. Aus beiläufigen
Bemerkungen kann man vermuten, es seien ältere regionale und volkskundliche Literatur,
auch Interviews mit älteren Leuten und vermutlich Rückprojektionen aus rezenter Zeit,
namentlich bei den Zahlenangaben. Diese sind, wie im ganzen Buch, mit einiger Vorsicht
zu betrachten und stehen teilweise auch im Widerspruch zu dem auf S. 18 genannten
Prozentsatz der in der Landwirtschaft Beschäftigten.

Namentlich die im ersten Abschnitt dargestellte Hausarbeit war in den bisherigen,
vergleichsweise seltenen Studien eher unterbelichtet, so wie noch heute diese überwiegend
von Frauen geleisteten Tätigkeiten nicht zum BSP zählen. So erfährt man hier viel Neues.
Das Kapitel gibt dem Verfasser auch Gelegenheit, den sein ganzes Werk durchziehenden
zentralen Begriff des «oikos» einzuführen. Er betont auch später immer wieder die auch

zahlenmässig belegbare Bedeutung der im «oikos» geleisteten Arbeit gegenüber anderen

Formen (den etwas preziösen Begriff «oikoshaft» hätte man vielleicht einfach mit «häuslich»

ersetzen können). Das ist eine wichtige Korrektur jener Wirtschaftsgeschichten, die
sich im Wesentlichen auf die heute dominanten «fortschrittlichen» Sektoren des Gewerbes
und der Industrie beschränken. Erst die Folgen der Industrialisierung drängten, endgültig
im 20. Jahrhundert, die «Oikosarbeit» gänzlich an den Rand, wobei sich aber das gesamte
Arbeitsvolumen gleichwohl nicht verringerte. Frühe Ausnahmen, etwa das Weben, werden
nicht vergessen.

Im Abschnitt über die Landarbeit fand ich besonders interessant die Hinweise auf die

ständig abnehmenden selbständigen Kompetenzen der Bauern, die ihn schliesslich zum
«verlängerten Arm» insbesondere der chemischen Industrie werden Hessen (S. 218).
Allerdings machte ich spätestens in diesem Abschnitt auch eine etwas unbehagliche Feststellung.

Der Autor stützt sich für seine Arbeit auf ältere und neuere Sekundärliteratur, was
im Rahmen solch gross gespannter Darstellungen sicher zu vertreten ist. Er führt aber, wie

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401—478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 467

aus dem relativ schmalen Literaturverzeichnis zu entnehmen ist, fast nur selbständig
erschienene Publikationen auf. Auch wenn man arbeitsökonomische Vorbehalte äussern
kann: Die Zeitschrift für Agrargeschichte und Agrarsoziologie hätte zum Kapitel
Landwirtschaft sicher noch vieles bieten können. Bedauerlich ist ferner, dass grundlegende
Einzelstudien, wie diejenigen von Rainer Beck (insbesondere die Mikrogeschichte «Unterfinning»)

nicht berücksichtigt wurden.
Dass in einem im oekom-Verlag erschienenen Werk ökologisch problematische

Entwicklungen der Arbeit kritisch reflektiert werden, ist wohl selbstverständlich. Der Verfasser

tut dies unaufdringlich, aber dennoch mit genügender Deutlichkeit, schon im Abschnitt
über die Landwirtschaft (217ff.) und dann besonders in den Abschnitten 3 und 4 zu
Gewerbe/Handwerk/Industrie und der «Bergarbeit». Die Aktualität des Werkes ist damit
gegeben, denn der hierher gehörende Problemberg beschäftigt uns täglich. Dass damit auch
der «oikos» in den Hintergrund tritt, überrascht nicht. Beeindruckend sind in diesen Kapiteln

die technischen Fachkenntnisse des Autors, die auch in den wenigen selbstgezeichneten

Abbildungen zum Ausdruck kommen. Was ihm aber offenbar etwas Kopfzerbrechen
gemacht hat, ist der ganze Aufbau des Werkes. Vielleicht hat ihn einfach die Masse des

Stoffes überfordert. Manchmal stösst man auf Fehlanzeigen: So etwa wird uns im Titel
von Kapitel 1.2.3 eine Darstellung des Schusters versprochen, sie kommt aber dann im
Text überhaupt nicht vor! Dies obschon dieses Gewerbe doch ein sehr wichtiges war. Ich
hätte mir ferner neben den eigentlichen Hirtennomaden (194ff.) eine Darstellung der auf
verschieden hohen Stafeln in den Alpen wirtschaftenden «Halbnomaden» gewünscht. Im
Kapitel über die Energie wird nicht auf die frühe Nutzung der Wasserkraft, gerade auch in
den Alpen, eingegangen. Der Autor macht zwar häufig Hinweise aufjeweils andere Kapitel.

Dennoch bleibt einem, wenn man Auskunft zu einem speziellen Bereich wünscht,
mühseliges Herumsuchen im Text nicht erspart. Hier erweist sich das Fehlen eines Registers
als entscheidendes Defizit. Auf zwei sinnstörende Druckfehler sei noch hingewiesen, weil
sie auf eine falsche Fährte führen können: Auf S. 282 muss es heissen «Lehrgerüst», auf
S. 340 «Schwaz».

Eine letzte kritische Bemerkung sei noch erlaubt. Der Autor arbeitet, abgesehen von
kurzen Schlussbemerkungen, weitgehend deskriptiv. Die Frage, warum eine Entwicklung
so und nicht anders eingetreten ist, beschäftigt ihn nicht gross, gerade für die Industrielle
Revolution. Auch hier kann man arbeitsökonomische Überlegungen geltend machen,
vielleicht hat den Verfasser auch die seit Max Weber uferlose und dennoch wenig fruchtbare
Diskussion dazu abgeschreckt. Merkwürdigerweise widmet er jedoch der selben Frage in
den frühesten Zeiten ziemlich viel Aufmerksamkeit, ausgerechnet einer Epoche, wo wir
eigentlich nur archäologische Quellen haben und daher allerlei Spekulationen und
Hypothesen breiter Raum gegönnt ist, und wir auch vielfach, wie selbst der Autor häufig zugeben

muss, gar nichts wissen. Meines Erachtens hätten die Ausführungen zur Zeit vor den
klassischen antiken Kulturen kräftig gekürzt werden können, zugunsten einer breiteren
Darstellung der Moderne, wann immer man diese auch beginnen lassen will.

Der Inhalt des Werkes von Jörg Schmidt umfasst nicht das zentrale Spektrum der
SZRKG. Wenn man aber Alltagskultur - warum nicht? - zur Kulturgeschichte rechnet, so
ist das vorliegende Buch, trotz einigen Mängeln, einer der wichtigsten, ja unverzichtbaren
Beiträge dazu. Dem Autor ist dafür grosser Dank geschuldet.

Ursellen/Bern Peter Hersche

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



468 Rezensionen - Comptes rendus

Philipp Blom, Die Unterwerfung. Anfang und Ende der menschlichen Herrschaft über die
Natur, München, Hanser, 2022, 368 S„ Abb., ISBN 978-3-446-27421-1.

Philipp Blom gehört gegenwärtig zweifellos zu den zahlreich publizierenden und viel
gelesenen Autoren. Seine Werke zieren die Bestsellerlisten und im NZZ-Magazin Geschichte

genoss er bis vor kurzem als Kolumnist Gastrecht. Seine Publikationen befassten sich vor
allem mit Krisenphänomenen, zuletzt insbesondere in den ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts. Mit seinem neuesten Buch schlägt er nun einen weiten Bogen zurück. Das Thema
könnte aktueller nicht sein: Es geht um die Unterwerfung der Natur durch den Menschen
und ihren heute allen vor Augen liegenden katastrophalen Folgen: Gute Voraussetzungen
für einen Bestseller.

Blom geht zunächst auf die Mythen der Alten Welt (Gilgamesch, Matriarchat, griechische

Sagen usw.) ein. Zum Thema Unterwerfung muss natürlich hier vieles spekulativ
bleiben. Man wird dem Autor aber wohl zustimmen können, wenn er sagt, dass die in den
antiken Hochkulturen erfolgte Unterwerfung der Mehrheit der Bevölkerung unter eine
kleine herrschende Klasse, Grundlage auch der Naturbeherrschung gewesen sei. Deren
Anfange reichen ins Zweistromland zurück und finden im Römischen Reich eine Fortsetzung.

Der Verfasser muss natürlich auch auf das berühmte Bibelwort «Macht Euch die
Erde Untertan» (Gen 1,28) eingehen, was wichtig ist, weil es von bibelgläubigen Protestanten

bis heute ernst genommen und auch praktiziert wird. Im Sauseschritt geht es dann
über die Kirchenväter und die wichtige Station Francis Bacon recht direkt zur Aufklärung,
die in aller Breite und gelegentlich auch etwas weit weg vom Hauptthema behandelt wird.
Alte religiöse Vorstellungen wirkten gewandelt in ihr noch lange nach. Sie ist passförmig
zur damals mit der Industriellen Revolution beginnenden neue Stufe der Naturausbeutung
und -beherrschung. Blom weist aber stets auch auf kontrastierende Meinungen hin, etwa
bei Montaigne, Spinoza, Swift, Holbach, Alexander von Humboldt. Die Fortsetzung des
aufklärerischen Denkens wird weiter bis hin zu Rassismus, Nationalismus und Imperialismus

verfolgt. Der Schlussteil mündet dann, nach einer zwar treffenden, gleichwohl aber
etwas bemühten, weil schon zu oft gemachten Aufzählung aller ökologischen Probleme
der Gegenwart, in eine (zu erwartende) Kritik der aufklärerischen Fortschrittsidee. Blom
fordert demgegenüber ein grundlegend anderes Verhältnis zur Natur. Für die Umsetzung
bleibt er, aus verschiedenen Gründen, allerdings gleichwohl eher pessimistisch. Er hat gute
Gründe dazu, immerhin könnte man auf allerlei ökologiebewusste Gegenströmungen
hinweisen.

Es mag ja lehrreich sein, mit Blom den philosophischen Diskussionen der fortschrittlichen

Geister seit Bacon und den Aufklärern zuzuhören. Eher wünschte man sich allerdings,
er hätte, statt sich zuweilen in geistesgeschichtlichen Subtilitäten etwas zu verlieren, auch
die konkrete Geschichte unter dem Aspekt der Ökologie ins Auge gefasst. Es ist nämlich
durchaus fraglich, ob die Handelsherren, Unternehmer, Erfinder, Kolonisatoren,
Plantagenbesitzer usw. jene Überlegungen überhaupt jemals zu Kenntnis genommen haben -
vermutlich blieb ihnen bei ihrer rastlosen Tätigkeit gar keine Zeit dazu. Sie aber waren die
Täter, sie waren es, welche in der Praxis tagtäglich und weltweit ohne lange Bedenken die
Welt umkrempelten, die Natur ausbeuteten und uns das heutige ökologische Schlamassel
hinterliessen. Den Weg von der Theorie zur Praxis nachzuzeichnen ist sicher immer eine
Crux der Historiographie. Vor allem ist Wirtschaftsgeschichte - und um die geht es hier
vor allem - keine spassige Angelegenheit: Man muss, wie weiland schon Werner Sombart,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^178, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 469

sperrige Quellen ausfindig machen, sich mit langen Zahlenreihen herumschlagen,
geschönte Biographien kritisch durchleuchten, fachsprachliche Kenntnisse mitbringen, über
technisches Verständnis und noch viel mehr verfügen. Blom enthebt sich dieser Mühe:
Seine Darstellung ist fast reine Ideengeschichte, die Praxis des wirtschaftenden und in
unserem Fall umweltzerstörenden Menschen interessiert ihn kaum. Nur die Sklaverei wird
einigermassen ausführlich behandelt. Man kann, schon in den alten Kulturen, die Gärten
als erste Versuche der Naturbeherrschung sehen, Blom geht dann aber nur noch kurz auf
Versailles ein. Die Landwirtschaft wird im chronologischen Fortgang je länger je weniger
beachtet, obschon sie in zunehmenden Masse ein wesentlicher Faktor des heutigen Desasters

wurde. Die neuen, vor allem von den Niederlanden. England und Frankreich gepflegten

Naturwissenschaften, die einen wichtigen «link» zur praktischen Anwendung bilden,
thematisiert Blom nicht. Auch die konfessionellen Unterschiede des Wirtschaftens sind
ihm nicht aufgefallen, im Gegensatz zu einigen Aufklärern, als Vorläufer Max Webers.
Grundlegende Weichenstellungen der Wirtschaftsgeschichte werden bestenfalls en passant
erwähnt. Diese Vernachlässigung hat ihre Gründe.

Auf den ersten Blick hat man bei der Lektüre des Werks den Eindruck, man habe es bei
Blom mit einem vielseitig interessierten, belesenen Autor mit weitem Blick und der
Fähigkeit transdisziplinären Denkens zu tun. Dann macht einen aber das sehr lückenhafte
Literaturverzeichnis stutzig und man fragt sich, ob hier bloss Uninformiertheit oder be-

wusstes Verschweigen die Feder führten. Dass in jenem praktisch die gesamte Literatur
zur Umweltgeschichte fehlt, überrascht zwar angesichts des ideengeschichtlichen Zugangs
nicht, so wenig wie die Absenz wirtschaftshistorischer Standardwerke. Zum Kapitel «Warum

Europa?» (als künftige Beherrscherin der Welt, S. 127ff.) hat Michael Mitterauer unter
exakt diesem Buchtitel weitaus mehr kluge Gedanken als Blom geäussert. Ebenfalls unter
demselben Titel wie bei Blom hat vor einigen Jahren Wolfgang Reinhard in einem
dickleibigen Werk eine Fülle von Informationen zur kolonialen Ausbeutung geboten. Dasselbe

gilt von dem umfassenden Buch von Jörg Schmidt, einem ökologisch sensibilisierten Autor,

über die Arbeit (vgl. unsere Besprechung in diesem Band). Zur ökologischen Problematik

der modernen Landwirtschaft haben u.a. Günter Rohrmoser, Rolf Peter Sieferle und
Frank Uekötter Grundlegendes geschrieben. Wer über die Rolle Chinas in der
Weltgeschichte schreibt, kommt m.E. nicht um das Werk von Kenneth Pomeranz herum. Das
«1950-er Syndrom» ist pionierhaft von Christian Pfister analysiert worden. Zum
«Herrschaftsauftrag» von Gen 1,28 haben seinerzeit Lynn White und Carl Améry eine Diskussion

losgetreten; neuerdings haben Theologen wie Markus Vogt und Andreas Lienkamp
versucht, ihm die Zähne zu ziehen. Holistische Positionen, wie sie Blom im Schlussteil
offenbar naheliegen, haben schon früh in der neueren Ökologiebewegung Klaus Michael
Meyer-Abich oder Autoren um die kritische Zeitschrift «Scheidewege» vertreten. Undso-
weiter.

Dem Fachhistoriker bietet infolgedessen das Buch von Philipp Blom nicht viel Neues,
denn so bequem kann man es sich einfach nicht mehr machen, vor allem dann nicht, wenn
man im Untertitel mit einem totalen Anspruch auftritt. Wenn der Buchtitel einschränkender

wäre («Ideengeschichtliche Grundlagen der Unterwerfung...»), würden die hier geäusserten

Einwände dahin fallen. So wurde aber eine Chance vertan. Dem breiten Publikum
kann das Buch, mit den erwähnten Einschränkungen, als erste Annäherung gleichwohl
empfohlen werden, weil Blom durchaus flüssig schreibt, was bei vielen Fachpublikationen
leider nicht der Fall ist. Gerade bei ökologisch sensibilisierten Zeitgenossen macht sich

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401^478. DOI: 10.24894/2673-3641.00155



470 Rezensionen - Comptes rendus

nämlich oftmals eine totale Geschichtsverdrossenheit bemerkbar: «man hat ja alles falsch
gemacht». Das ist nicht zielführend, führt höchstens dazu, das Rad nochmals zu erfinden.
Wer die Probleme der Gegenwart bewältigen will, muss wissen, wie sie zustande gekommen

sind. Diese Aufgabe erfüllt Blom wenigstens zum Teil.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Jon Mathieu, Mount sacred. Eine kurze Globalgeschichte der heiligen Berge seit 1500,

Wien/Köln, Böhlau Verlag, 2023, 192 S. (et également traduction anglaise. Mount Sacred.

A Brief Global History of Holy Mountains Since 1500, Cambridge, The White Horse
Press), ISBN 978-3-2052-1702-2.

Un lieu commun affirme que les montagnes constituent pour chaque peuple le domaine
des dieux, ou en tout cas le moyen de communication avec eux. Le livre de Jon Mathieu
répond à ce propos avec des nuances et des mises en perspective, historiques et
géographiques. Il analyse ainsi la perception de la sacralité des montagnes et ses divers changements

depuis le début de la modernité, dans les civilisations pourvues d'écriture (Asie et

Europe), et depuis le XIXe siècle chez les autres (Amérique, Afrique, Océanie).
Les deux premiers chapitres sont plus généraux. Ils commencent par une comparaison

originale, la profession de foi du concile de Trente, qui ignore presque complètement la

nature, et le récit de voyage contemporain du moine bouddhiste Pema Karpo, qui exalte la

Montagne du Pur Cristal (le Dakpa Sheri ou Tsari) au sud-est du Tibet. La religiosité de

l'Occident se montrerait donc plus anthropocentrique que celle de l'Orient. L'Occident
sera amené à vénérer les montagnes par le biais d'éléments extérieurs à la religion, les

sciences de la nature et l'alpinisme.
L'auteur toutefois ne se limite pas à comparer Alpes et Tibet. Sa vision se veut large,

ouverte sur la planète entière. Mais comme en même temps il ne cherche pas à faire œuvre
encyclopédique, la méthode est de présenter quelques montagnes, voire une seule pour
chaque continent, en faisant les élargissements nécessaires.

La première montagne traitée est le mont Kailash, à l'ouest du Tibet. Selon l'expression
consacrée, c'est la montagne la plus sacrée du monde. L'auteur montre que sa renommée
est récente. Elle aurait commencé par une visite du Panchen Lama en Tannée 1616, et elle

émerge surtout à partir du début du XXe siècle. L'apport des commentateurs occidentaux
n'est pas étranger à cette célébrité. Même les autorités coloniales en Inde ont favorisé le

pèlerinage, car c'était une ressource économique et une possible influence de l'Angleterre
sur le Tibet. Le Kailash confirme donc que la sacralité des montagnes a une histoire.

La deuxième montagne choisie est le Tai Shan, au cœur de la Chine. Le sommet fait
partie du système des Cinq Montagnes intégrées dans le cercle de protection symbolique
de l'Empire du Milieu. Le Tai Shan, qui ne culmine qu'à 1500 m, est connu pour ses

inscriptions rupestres. Il attirait aussi les dévots d'une divinité féminine, Bixia. Les autorités

chinoises dévaloriseront cet aspect. L'auteur reprendra en conclusion de son ouvrage
la dimension du genre, en montrant que souvent les femmes ont été négligées dans le

pèlerinage aux montagnes sacrées (circumambulation inférieure comme au Tsari, ou
interdiction totale comme au Fuji Yama ou dans la péninsule monastique du mont Athos).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 471

Le traitement du mont Paektu ou Paektusan, à la frontière de la Mandchourie et de la
Corée du Nord, montre quant à lui les enjeux politiques d'une montagne sacrée, jusqu'à
aujourd'hui. Célébré en Chine par la dynastie Qing qui venait de Mandchourie, le Paektu
constitue pour la Corée le lieu d'origine de Tangun, le héros national. Les communistes de

la Corée du Nord y ont fait naître également (à tort) Kim Jong-il, le père du dirigeant actuel
du pays.

Les deux chapitres suivants abordent la sacralité des montagnes européennes, en se
focalisant sur les Alpes et l'Italie. Il est clairement affirmé que les montagnes ont tardivement
intéressé l'Eglise. Si la zone des alpages est concernée par la piété baroque, les hauts sommets

ne sont munis de croix qu'au temps de l'alpinisme, soit à partir de la fin du XVIIIe
siècle. Et il ne faudrait pas croire que l'Eglise avait peur de la montagne en raison des
sabbats supposés des sorcières. Cette théorie relève d'une vision romantique de la
montagne. La sacralité des montagnes européennes fait également l'objet de critiques, notamment

la présence des croix sommitales.
Avec les Black Hills au Dakota du Sud. nous partons en Amérique. Ce chapitre évoque

la rencontre et les tensions entre mentalité occidentale colonisatrice et monde spirituel des

natifs. La région est considérée comme sacrée par les Indiens. C'est précisément là, au
mont Rushmore, que Gutzon Borglum, membre du Ku-Klux-Klan, a sculpté sur les rochers
les portraits de quatre présidents des Etats-Unis. On ne pouvait trouver opposition plus
tranchée. Diverses réponses ont été apportées: réplique identique par la taille d'une sculpture

monumentale du héros indien Crazy Horse, changement de toponymes, conciliation
des pratiques.

Le chapitre suivant consacré à deux volcans d'Afrique de l'Est montre aussi les défis
culturels, mais là il s'agit davantage de difficultés de compréhension que de persécution.
Les premiers explorateurs occidentaux ont été frappés par la masse imposante du
Kilimandjaro et ont pensé que les indigènes le vénéraient comme un dieu. Cela n'était pas du
tout le cas. Une remarque similaire doit être faite pour l'Ol Doinyo Lengaï, que l'on a traduit

par «la montagne de Dieu (ou des dieux)». Il revêtait certes une valeur religieuse que n'avait
pas le Kilimandjaro, mais son importance était régionale et ce rôle n'a commencé chez les

Maasaïs qu'au début du XIXe siècle, à l'époque où ils ont migré dans la contrée.
Situé au centre de l'Australie, Uluru ou Ayers Rock culmine à 800 m. Moins élevé encore

que le Tai Shan en Chine, il est devenu mondialement connu. La célébrité ne dépend donc

pas de l'altitude. Depuis quelques décennies, les droits des aborigènes ont été valorisés à

son propos. La montagne a retrouvé son nom d'Uluru, et à partir de 2019 il est interdit de

la gravir, car elle est considérée comme sacrée. L'auteur note que le combat pour retrouver
le caractère natif de la montagne n'est pas un simple combat entre blancs et aborigènes.
Les Australiens blancs revendiquent Uluru comme une marque d'«australitude», face aux
touristes étrangers réputés peu respectueux. On assiste ainsi à un changement de mentalité,
qui n'oppose plus occidentaux et peuples indigènes. Une telle remarque amène au dernier
chapitre du livre, conclusif et prospectif.

Comme déjà indiqué, l'auteur a choisi, pour la plus grande partie de son livre, la description

de certains lieux plutôt qu'une enquête statistique. La place manquait pour évoquer,
par exemple, une montagne du monde musulman ou d'Amérique latine. Cependant, ces
lieux sont suffisamment typés pour permettre une certaine généralisation. Dans ses
conclusions, où l'on trouve différentes remarques sur l'importance du recul historique, la dé-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



472 Rezensionen — Comptes rendus

valorisation des femmes, les articulations entre tourisme et pèlerinage etc., nous
retiendrons ses réflexions pertinentes autour de la nature et de la culture. L'opposition
occidentale des deux termes est récente. Jusqu'au XIXe siècle, on utilisait le terme de nature,

pour désigner en gros la création, et c'est seulement à partir du XIXe siècle qu'on a parlé
de culture, une variante du mot civilisation, pour l'opposer à la nature et aux peuples qui
en dépendaient. Depuis la fin de l'ère coloniale, les deux termes ont continué leur
compagnonnage, mais dans un esprit différent, puisque les peuples proches de la nature (c'est-à-
dire non occidentaux) et leur modes de vie sont désormais considérés comme porteurs d'un
développement humain plus respectueux de l'environnement. L'histoire ne s'arrête pas là
cependant car aujourd'hui, du discours sur la protection de l'environnement, on est passé
à la protection du climat. Bref, comme l'explique l'auteur, du terrestre, on est passé à

l'atmosphérique. Les montagnes, elles, même si elles sont élevées, appartiennent à la terre et

non à l'atmosphère. Insistera-t-on autant sur leur caractère sacré? L'avenir nous le dira.

Grolley/Fribourg Jacques Rime

Oliver Dürr, Transhumanismus - Traum oder Alptraum? Freiburg i. Br., Herder, 2023,
208 S„ ISBN 978-3-451-39753-0.

Das Buch von Oliver Dürr Transhumanismus - Traum oder Alptraum? beschäftigt sich,
wie es der Titel zu erkennen gibt, kritisch mit dem Transhumanismus und ob ein solcher
wünschenswert ist. Transhumanismus bezeichnet «eine globale, aber uneinheitliche
Bewegung, die den Menschen und sein Leben mithilfe von Wissenschaft, Medizin und Technik

strategisch (verbessern) will» (40). Transhumanismus in diesem allgemeinen Sinn ist
zu unterscheiden von der Frage nach der Technik als solche: «Eine Kritik des Transhumanismus

ist nicht gleichbedeutend mit einer Ablehnung von Wissenschaft, Medizin und
Technik, sondern zunächst einmal nur von ihrer transhumanistischen Interpretation» (19).
Das Buch stellt Transhumanismus als Lebensform und nicht die Technik als solche in
Frage. Die Hauptfrage des Buches ist: «[Wie] lässt sich die Technik so in unser Leben

integrieren, dass sie uns die Welt in ihrer Vielschichtigkeit erschließt, Resonanzen weckt
und die Gestaltung derjenigen Zukunft erlaubt, die wir auch wirklich wollen?» (17f; 159).

Das eigentliche Problem, das sich mit der Technik stellt, ist, dass wir nicht nur etwas mit
der Technik machen, sondern sie auch etwas mit uns macht (32). Der technische Blick
verändert die Wahrnehmung der Realität (27) und diese Wahrnehmung ist somit eine «Lebensform,

weil sie ganz praktisch unser Leben formt» (35). Daher ist die grundsätzliche Kritik an
einem Transhumanismus: «Auch beste Absichten und der Wille, stets das Gute zu schaffen,
reichen hinsichtlich der realen gesellschaftlichen Verhältnisse nicht aus, um die Welt auch
wirklich zu verbessern. Denn relevant ist nicht nur, was wir als Gesellschaften Gutes bewirken

wollen, sondern, unter welchen Bedingungen wir dieses Gute auch verwirklichen
können» (23). Die Frage ist, ob der Transhumanismus halten kann, was er verspricht. In seinem
Buch will Dürr zeigen, wie der Transhumanismus keine befriedigenden Antworten geben
kann und schlägt eine christliche Techniktheologie als Alternative vor (18).

Nach einer längeren Einleitung folgen einige Definitionen (40-67). Es ist ein biologischer

Transhumanismus von einem postbiologischen zu unterscheiden (40; 109). Dem bio-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-J78, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 473

logischen Transhumanismus geht es um die Transformation des Menschen (57f); dem
postbiologischen geht es um die Transzendierung des Menschen (59f). Während also ersterer
den Menschen verbessern will, versucht zweiterer den Menschen zu überwinden und wird
daher auch Posthumanismus genannt. Diese stark vereinfachte Darstellung dient dazu, die

große Vielfalt verschiedener transhumanistischer Ansichten (42f) in zwei Grundströmungen

einzuteilen. Trotzdem betont Dürr, es ginge in allen Varianten des Transhumanismus
letztlich um Autonomie und um morphologische Freiheit (51): Natur wird als reine
Gestaltungsmasse betrachtet (53).

Im zweiten Kapitel stellt Dürr die Frage nach den Schattenseiten der Verbesserung des

Menschen, der Menschenzucht (68-108). Normalität wird Gegenstand verbessernder
Eingriffe (68): Die Welt, wie sie vorgefunden wird, ist zur Verbesserung da. Die Geschichte
der Menschenzucht (Eugenik) wird explizit untersucht (86-96). Es geht um die Steuerung
der Evolution des Menschen durch den Menschen, d.h. um dessen Verbesserung (89).
Klassischerweise bedeutet Verbesserung: höhere Intelligenz, bessere körperliche Konstitution,

Schönheit und rassische Reinheit. Insofern macht die Geschichte der Eugenik deutlich,

«dass die Vorstellung vom (objektiven Wissen) einer (wertneutralen Wissenschaft)
eine neuzeitlich-moderne Illusion ist» (90). Es zeigt sich immer wieder: «Das Phänomen
(Mensch) wird [...] in seine Einzelteile zerlegt und vollständig auf biologische Theorien,
Modelle und Tatsachen (wie z.B. auf seine Gene) reduziert» (95).

Der heutige Transhumanismus grenzt sich von der klassischen Eugenik ab und schlägt
ein liberales Programm individueller Selbstverbesserung vor - eine liberale Eugenik (70;
96-102). Dabei gibt es jedoch ein Problem, dem sich jeder Transhumanismus nicht entziehen

kann: Die Tendenz, Lebensqualität und Lebenswertigkeit zu verrechnen, steht im
Widerspruch mit der Menschenwürde (102). Denn wenn Lebenswert durch Kriterien festgelegt

und «Normalität» als defizitär bewertet wird, fehlt die Menschenwürde, weil Würde
und Lebenswert des Menschen nur in der Zukunft vorhanden sind, nicht aber zum
Zeitpunkt der Verbesserung (102-108).

In einem dritten Kapitel beschäftigt sich Dürr mit Computeranthropologie (109-158).
In einer solchen sind Personen letztlich nichts anderes als Informationsverarbeitungsprozesse

(127). Ein wichtiges Stichwort ist «Mind-Uploading» (112f). Das Muster des Hirns
ist Information und diese kann digitalisiert und in einen Computer hochgeladen werden.
Diese Ansicht setzt voraus, dass Denken und Fühlen die Summe physikalischer Prozesse

sind (115). Dürr kritisiert diese Vorstellung und weist daraufhin, dass Personen von
physikalischen Vorgängen zu unterscheiden sind: Nur Personen können Dingen Bedeutung
geben, d.h. Information deuten oder diese weitergeben, d.h. jemand anderen informieren
(116). Ein Stein, der auf einen andern fällt, informiert diesen nicht (117). Der zentralste
Schwachpunkt der Idee vom «Mind-Uploading» ist aber: «Im Versuch, (mich) vor dem

Untergang zu retten [durch Hochladen meines Hirnmusters], ginge dabei genau das verloren,

was mich zu (mir> macht» (125). Angenommen, ich könnte mich digitalisieren und in
einen Computer hochladen, könnten damit auch unzählige Kopien von mir gemacht werden.

Die Frage wäre dann: Welche dieser Kopien bin schlussendlich ich?
Als letztes Kapitel folgen Vorüberlegungen zu einer Techniktheologie als christliche

Antwort auf die Probleme des Transhumanismus (159-174). Die Transhumanisten wollen
Individualität, können diese aber nicht gewähren. Denn in einem materialistischen, funk-
tionalistischen und evolutionistischen Weltbild sind individuelle Menschen bedeutungslos,
weil Moral, Würde, Freiheit, etc. auf leblose Prozesse reduziert werden (161). Ein zweiter

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 401-478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



474 Rezensionen - Comptes rendus

Selbstwiderspruch entsteht, wenn Menschen umprogrammiert werden können. Denn dies
bedeutet letztlich: Die Wenigen programmieren die Vielen (163). Der dritte Selbstwiderspruch

betrifft die Technik als Heilsbringerin: Denn Technik macht abhängig von der
Technik (164). Insofern hat der Transhumanismus als Lebensform keine Lösung, sondern
«vielmehr sind seine (Lösungen) Teil des Problems» (165). Er produziert, was er überwinden

will: Seine versprochene Freiheit führt in selbsterschaffene Abhängigkeiten.
Dagegen rechnet der christliche Glaube damit, «dass der Mensch nie alles berechnen

und beherrschen kann - und das auch nicht muss» (166). Denn wo Personen, Würde und
Freiheit sind, kann Zukunft nicht determiniert werden (167). Sollen also Freiheit, Würde,
etc. nicht verloren gehen, so darf Technik nicht das Heilmittel sein. Dürrs Alternative ist
der christliche Glaube an die Auferstehung Jesu Christi als Rettung des Endlichen (168f).
In diese Hoffnung ist Technik einbezogen, die ihren Beitrag dazu leisten muss, aber eben
nicht die Lösung selbst ist 169ff). Techniktheologie ist daher der Weg, der zwischen einer
biokonservativen Technikkritik und einer naiven Technikeuphorie hindurchgeht: «Die
Techniktheologie fragt im Lichte des christlichen Glaubens nach dem Zukunftspotential
von Mensch und Technik. Sie verbindet dabei ein aufgeklärtes Technikverständnis und ein
realistisches Menschenbild» (173).

Dürrs Buch über Transhumanismus führt gut und fair in die Debatte rund um den

Transhumanismus ein und vermag es, zum Denken anzuregen. Die große Stärke des
Buches besteht darin, innere Widersprüche des Transhumanismus aufzuzeigen, die selbst
Transhumanisten nach ihren eigenen Voraussetzungen nicht akzeptieren wollen können.
Die Frage ist aber, ob die christliche Alternative dieses Buches ausreicht, um eine alternative

Lebensform vorzuschlagen. Es stellt sich daher die Frage, ob dieses Buch einen zweiten

Teil fordert: Techniktheologie - Aberglaube oder Hoffnung der Welti

Freiburg im Üchtland Dario Colombo

Martin Kirschner/Isabelle Stauffer/Alexis Fritz (Hg.), unter Mitarbeit von Nadin Burkhardt

und Thomas Pittrof, Transformationen in Zeiten religiöser und gesellschaftlicher
Umbrüche. Dieselbe Welt und doch alles anders, Baden-Baden, Nomos, 2022, 424 S.,

ISBN 978-3-8487-8496-7.

Die Wendeltreppe des ehemaligen Kartäuserklosters in Padua ist nicht nur das

Erkennungszeichen des 2019 an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt gegründeten
Zentrums Religion, Kirche, Gesellschaft im Wandel, sondern auch der Reihe von interdisziplinär

angelegten Veröffentlichungen, deren zwei erste Bände letztes Jahr erschienen
sind. Die spiralförmige Konstruktion des real existierenden Bauwerks evoziert historische,
symbolische und ästhetische Konnotationen, erzwingt Bewegung und den ständigen
Blickwechsel, verspricht aber keinen zufriedenstellenden Gesamtüberblick. Somit versinnbildlicht

sie die Perspektive, die den Herausgebern vorschwebt. Sie schließen sich den Ansätzen

von Charles Taylor und den laufenden Diskussionen über die Rückbesinnung auf die
prägenden religiösen Traditionen (Leppin, Schilling, Maurer) an, indem sie die Re-lektüre
von überlieferten Großerzählungen vor dem Hintergrund der Modernisierungs- und

Differenzierungsprozesse unternehmen, die durch die entscheidenden Wenden des Zweiten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 475

Weltkrieges und der Ereignisse um 1989/90 in Europa eingeleitet wurden und für das
Gefühl der Diskontinuität sorgen, das angesichts der Corona-Krise und des russischen
Angriffs auf die Ukraine eine zusätzliche Bestätigung und Relevanz bekommt.

Der vorwiegend säkular-postmodernen, digitalen, europäischen Wirklichkeit, die inzwischen

auch durch die Migration stark geprägt ist, setzen sie weder einen normativen
Entwurf entgegen noch suchen sie die Eigenständigkeit des katholischen Subsystems in der
Pluralität der Auffassungen zu betonen. Vielmehr ist ihnen daran gelegen, sich von den

linearen, fortschrittsoptimistischen, teleologisch anmutenden Entwicklungskonzepten
abzusetzen und die Aufmerksamkeit auf die Kontinuitäten zu richten, die innerhalb der sich
vollziehenden gesellschaftlichen Transformationsprozesse eigene Dynamiken aufweisen.
In den Vordergrund tritt das Performative als Beschreibungskategorie, die erlaubt, die
etablierten Begriffe und weltanschaulichen Haltungen von ihrer ideologischen Last zu
befreien und sie als dialogisch und wandlungsfähig zu definieren.

Die Offenheit als analytisches Paradigma führt auch zur Neubestimmung der Transformation

selbst, die als Lernprozess aufgefasst wird und sich unabhängig von jeglicher Steuerung
vollzieht. An Bedeutung gewinnt in diesem Zusammenhang ihre Komplexität, für die der
Mensch sensibilisiert werden sollte, um ein «relationales Wirklichkeitsverständnis» zu erringen,

das auch die Revision der anthropozentrischen Perspektive mit einbezieht. Es ist vom
sozialen und symbolischen Bezugsfeld abhängig und als eine dynamische Größe gedacht, die
das weitere Wachstum ermöglicht. Deswegen müssen die biographischen, kontextuellen und
kulturellen Erinnerungsressourcen in die moderne Alltäglichkeit ständig übersetzt werden.

Die Transformationen enthüllen ihre rhizomatische Struktur, weisen Parallelen und
Rückgänge auf und lassen sich nicht ausschließlich in soziologischen Kategorien erfassen. Ebenso
eine wichtige Rolle spielen Spiritualität, Rituale und narrative Formen, die die religiösen
Phänomene einerseits von ihren raum-zeitlichen Zuordnungen und Machtansprüchen loslösen,
andererseits aber auch bewahren und zum Vorschein kommen lassen. Die narrative
Neuinszenierung des Heilgeschehens wird hier zum Beispiel als Disposition verstanden, die kate-

goriale Welt außer Kraft zu setzen und eine alternative, potentiell-positive Erzählung gegenüber

dem ununterbrochenen Kreislauf der Geschichten (Calvino, Borges) zu schaffen.
Die Verschmelzung von diversen Traditionen ermöglicht neue Erfahrungen, erfolgt

jedoch mit unterschiedlicher Intensität, schaff! zeitliche Querverbindungen und lässt
verschiedene Phänomene in ein Konkurrenzverhältnis treten. Die Begegnung der christlichen
Welt mit der antiken Literatur schuf den Raum für den verinnerlichten Glauben. In der
Reformationszeit diente sie u.a. der konfessionellen Abgrenzung. Die Wandlungen in der

Liturgie trugen nicht nur zur Entstehung neuer Glaubenspraktiken, sondern prägten auch

in der nachtridentinischen Zeit die äußeren Bilder der Reinheit ohne Gebrechen und
komplexe Formen in der Architektur und Kunst. In der Sattelzeit kehrt die antike Vorstellungswelt

bei Eichendorff als sinnliche Verlockung, die mit Hilfe der Dichtung überwunden
werden muss, und bei Heine als Teil der christlich geprägten Sprache und Bildlichkeit, die
die Leidenschaft pervertiert und den Anbruch der Moderne ankündigt, wieder. Diese
unterschiedlichen Zugänge zur Tradition schaffen neue Interpretations- und
Transformationsmöglichkeiten, münden aber ein Jahrhundert später in die apokalyptische Stimmung,
die in den Gedichten von Stefan George deutlich zum Vorschein kommt und den Gedanken
über die Verluste infoige der Transformationsprozesse auf den Plan ruft, die auch heutzutage

Gefahren im sozial-politischen Bereich generieren können.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401M78, DOI: 10.24894/2673-3641.00155



476 Rezensionen - Comptes rendus

Darüber hinaus wird in dem Band das Problem der zeitgemäßen Darstellbarkeit von
Diskontinuitäten thematisiert, die als Begleiterscheinung jeglicher Transformation anzusehen
sind. Erste überzeugende Versuche werden in der bildenden Kunst von Georg Grosz oder in
der Literatur von Stefan Zweig geliefert. Beide arbeiten mit der Kategorie der Zeitlosigkeit,
um den bedrohlichen «langen Linien der Transformation» Gestalt zu geben. Eine andere

Möglichkeit, Transformationen sichtbar zu machen, bietet der Loop, der u.a. in McGuires
«Here. Graphic Novel» performativ die Gleichzeitigkeit von diversen Elementen schafft, die
traditionellen kontinuierlichen Schemata aufhebt und die synästhetische Wahrnehmung des

Empfängers anspricht. Das Imaginäre, das auf diese Weise angesichts des Unerklärbaren
oder Gewohnten heraufbeschworen wird, kann zum ausschlaggebenden Moment der
Transformation werden und einen Beitrag zu den laufenden Debatten wie Black lives matter, #me-

too, Klimawandel oder die Auseinandersetzung mit der kolonialen Vergangenheit leisten. In
der Installation von Charles Moser 9-4-1. Out ofAfrica, Odyssey 2021, die mehrschichtige
Konnotationen öffnet, werden zum Beispiel «schlagartig die Vorstellungen von Herkunft,
Abkunft und Ethnie zu einer neuen Auslegung transformiert». Viele lange Zeit religiös
besetzte und aus dem kollektiven Gedächtnis verdrängte Phänomene, etwa das Heilige, werden
in die moderne Form des Romans transformiert, wie in Sybille Lewitscharoffs «Apostoloff»
und Monique Schwitters' «Eins im Andern».

Die Transformationsprozesse sind auch eine Herausforderung für die moderne religiöse
Institution, die entsprechend der im Sammelband vorherrschenden Perspektive kein Modell
für die sozialpolitischen Strukturen sein darf, sondern in das «Sprachspiel der öffentlichen
Normenbildung» übertragen werden muss. Diese Haltung ist auch in der an einigen Stellen

angeführten Enzyklika «Laudato si'» präsent, die als die vorrangige Aufgabe der Theologie
betrachtet, «mit Diskontinuitäten in den Krisen und erlebten Situationen umgehen zu lernen
und keine Kontinuitäten in den Veränderungen mehr anzunehmen». Sie bahnt den Blick über
das Lokale zum Globalen und Multikulturellen hin, das selbst in der unmittelbaren Umgebung

auch die Rolle der Kirchen wandelt. Sie sollen - ähnlich wie die ganze Gesellschaft -
den bestehenden, hegemonial ausgerichteten Narrativen alternative Erzählungen entgegensetzen

und die Einrichtungen zu offenen Akteurnetzwerken umgestalten, damit sie zu keinen
kirchlichen Kontrollinstrumenten, sondern Instrumenten der Begegnung werden.

Die in diesem durchaus lesenswerten Band gesammelten Beiträge sind nicht nur auf die
Aufdeckung der palimpsestösen Struktur der Kulturtexte angelegt, die auf intertextuelle
Verbindungen mit den vergessenen, überlieferten Mustern hinweisen. Vielmehr werden
sie als Elemente präsentiert, die neu gelesen und mit den modernen Haltungen und Formen
in den Dialog treten müssen.

Lublin Marek Jakuböw

Peter Hersche, Katholizismus - immer schon nachhaltiger? Eine historische Spurensuche,

München, oekonom, 2023, 124 S„ ISBN 978-3-98726-021-6.

Unsere gegenwärtige Lebensweise richtet uns und unsere Erde zugrunde. Mit dem
Katholizismus wäre das nicht passiert. Eine arrogante These? Die jedenfalls mutet uns Peter
Hersche zu, Altmeister einer Konfessionsforschung, die nicht in der Frühen Neuzeit endet,
und ein Historiker, dem man nun wirklich Detailkenntnis, wissenschaftliche Akribie und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478, DOl: 10.24894/2673-3641.00155



Rezensionen - Comptes rendus 477

bescheidenes Auftreten attestieren muss. In einem handlichen Bändchen hat er seine
irritierenden Überlegungen entwickelt, unter Rückgriff auf sein bedeutendes, viel zu wenig
gelesenes Opus magnum «Musse und Verschwendung» über den Barockkatholizismus
(2006, eine hintergründige Abrechnung mit Max Webers Deutung der protestantischen
Ethik als Ausbund von «Arbeit und Askese»), sowie auf eine weitere Monographie über
«Max Weber, die Ökologie und den Katholizismus» (2021). Er bietet damit Überlegungen
zur noch kaum geleisteten konfessionellen Umweltforschung.

Dass der Protestantismus die ökologische Problemfraktion ist, leitet H. unter anderem

aus dessen Rolle in der Industrialisierung und der wirtschaftlichen Expansion her. Diese
stören oder ruinieren das ökologische Gleichgewicht insbesondere seit dem 19. Jahrhundert

- eine unumstrittene Einsicht. Die katholische Welt setzte andere Schwerpunkte, etwa
in der Hochschätzung der Agrarkultur und des Handwerklichen. In dieser Welt war an
vielen Stellen «die Ökonomie der Ökologie nachgeordnet» (33); als Ziel der «barocken
Wirtschaft» sieht H. nicht den kurzfristigen Gewinn, sondern den langfristigen Ertrag (82).
Ein Element war die Kreislaufwirtschaft, deren Umweltbelastung langfristig minimal oder
neutral war.

H. kennt natürlich ein methodisches Zentralproblem in aller Schärfe: Sind diese spezifischen

Entwicklungen überhaupt konfessionell bedingt? Alternativ kann die regionale Lage
und damit das Klima ein entscheidender Faktor sein. Der höhere Energiebedarf in

Nordeuropa etwa und die damit zusammenhängende Ausbeutung der klimaschädlichen Kohle
waren eben auch Folgen der niedrigeren Temperaturen. Aber solche Erklärungen sind
klassisch reduktiv. H. schlägt hingegen vor, etwa den Glauben an das Eingreifen höherer
Mächte wie der Heiligen im katholischen Europa strukturell mit der starken Rolle von
Versicherungen im protestantischen Europa (England, Niederlande) zu vergleichen. Die
einen beteten, die anderen kalkulierten Risikoprämien - mangels anrufbarer Heiliger.
Diese Versicherungswelt war wiederum ein Turbo für Handel und Industrialisierung und
damit für ökologische Probleme. Die Folgen der Risikoökonomie für die Menschen waren
höchst ambivalent: Der Preis für mehr Güter und höheres liquides Einkommen lautete
auch: mehr Arbeit, höhere Selbstausbeutung. H. rechnet aus, dass demgegenüber in
katholischen Gebieten durch Feiertage plus Sonntage ein Drittel des Jahres arbeitsfrei war.

Nun zur brisanten Gegenwartsfrage: Wie sähe denn ein alternatives Zeitalter auf einer
katholischen Matrix aus? Ein erstes wissenschaftshistorisches Problem gründet in der
traditionellen Bewertung dieser katholisch-protestantischen Differenz, die meist von
protestantischen Historikern (mit oft mangelnden Kenntnisse der katholischen Welt) stammt:
Industrialisierung, Intensivierung des Handels, Risikoerhöhung durch Risikomanagement,
Ertragsvervielfachung auf dem Acker gehalten als Fortschritt, die protestantische Ethik als

Zukunft. Diese Gleichung ist uns heute auf die Füsse gefallen, das muss man nicht gross
erläutern. Die ökologischen Probleme sind durch genau diese Praktiken verursacht oder
verschärft worden. Das zweite Problem liegt in der verführerischen Antwort, dass man in
diese katholische Welt zurückmüsse. Aber die ist untergegangen und nicht wiederherstellbar,

ohne Armut und Hunger zu produzieren.
Die Folgerungen, die man aus H.s Überlegungen ziehen kann, sind komplizierter. Auf

der Oberfläche: Es gibt Modelle, die für den Menschen mit weniger Selbstausbeutung und

Disziplinierung funktionieren und die Natur im Gleichgewicht halten, beispielsweise -
ganz konkret und altbacken klingend - eben das Modell der Kreislaufwirtschaft, die im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401-478. DOl: 10.24894/2673-3641.00155



478 Rezensionen - Comptes rendus

katholischen Mentalitätshaushalt tiefer verankert war und heute eine der wichtigsten
Forderungen einer ökologisch verantworteten Wirtschaftsführung ist. Dahinter nun liegt eine

tiefengrammatikalische Konfessionsdifferenz, mit der man H. an einem Punkt weiterdenken

könnte: Protestantische Traditionen sind in der Regel stärker individualistisch und im
liberalen Protestantismus anthropozentrisch ausgerichtet. Demgegenüber ist die katholische

Theologie stärker gemeinschaftsbezogen, «ekklesiologisch», und bezieht die
Lebensbedingungen der Gemeinschaft, namentlich die Natur, stärker ein. Wenn man an diesem
Punkt noch tiefer bohrt, stößt man auf eine Theologie, in der die Welt (die «Schöpfung»)
einen Platz als Ort möglicher Offenbarung Gottes besitzt, wohingegen das (monopolisierte)

Schriftprinzip in der protestantischen Theologie diese Deutungsoption weitgehend
verbaut. Die katholische Matrix könnte die nichtmenschliche Welt leichter als Akteur
eigenen Rechts respektieren, wie es Bruno Latour - praktizierender Katholik - mit seiner
Theorie der Aktanten vorschlug. Eine so orientierte Theologie könnte das Verhältnis von
Mensch und Ökosystem einer Umweltverträglichkeitsprüfung unterziehen, mit dem Ziel,
das Anthropozän mit einer ökologisch verantwortbaren Anthropozentrik zu gestalten.

Freiburg im Üchtland Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 401—478, DOI: 10.24894/2673-3641.00155


	Rezensionen = Comptes rendus

