
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 117 (2023)

Artikel: "Abendland" bei Hugo Rahner : die Heilsgeschichte als integrierender
Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses zum Aufbau der
Nachkriegsgesellschaft

Autor: Oberholzer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Abendland» bei Hugo Rahner - Die Heilsgeschichte als
integrierender Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses
zum Aufbau der Nachkriegsgesellschaft

Paul Oberholzer

Am 6. Oktober 1945 stellte Hugo Rahner, Professor für Kirchengeschichte in
Innsbruck, seine ersten Reflexionen über das Abendland an, die den Auftakt zu
zahlreichen Publikationen während der kommenden zwei Jahrzehnte bilden sollten.
Rahner eröffnete damit nicht nur das akademische Jahr, sondern legte auch den

Grundstein für einen Neubeginn des Lehrbetriebs der dortigen Theologischen
Fakultät. Denn infolge des Anschlusses Österreichs an das Deutsche Reich vom
14. März 1938 war diese aufgehoben worden. Im November des Jahres zogen
zehn Dozenten, unter ihnen auch Hugo Rahner, mit ihren Studenten nach Sitten
ins Exil. Gleich nach dem Kriegsende, im September 1945, kehrte Rahner zusammen

mit drei anderen Jesuiten nach Innsbruck zurück.1 Mit seiner Rede setzte

Hugo Rahner den Akzent auf einen Neuanfang. So dankte er zuerst den Studenten,

die ihm vor wenigen Tagen aus den Trümmern die Lehrkanzel wiederhergerichtet

hatten, die sieben Jahre zuvor «von der Macht des Ungeistes» zerstört worden

war.2 Dann rief er zum Dank dafür auf, dass Gott sie an den alten Ort zurückgeführt

hatte, und wies mit Freude auf die Wiederherstellung eines verletzten
Rechts. Mit dem neuen akademischen Jahr sollte der Innsbrucker Theologie ihre
alte Bedeutung zurückgegeben und damit gerettet werden, was von der abendländischen

Kultur übriggeblieben war. Rahner machte dabei unm issverständlich

1

Hugo Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts. Zum Jubiläum der Theologischen Fakultät der
Universität Innsbruck 1857-1957, in: Zeitschrift für Katholische Theologie, 80 (1958), 1-
65, hier 58-65; Rüdiger Feulner, Aus dem Archiv. Vor 50 Jahren: das Canisianum in Sitten,
in: Korrespondenzblatt des Canisianums, 2/126 (1992/93), 18-24; Klaus Schatz, Geschichte
der Österreichischen Provinz der Gesellschaft Jesu (1938-1983), Münster 2022, 26-30, 75-
87.

2 Hugo Rahner, Christlicher Humanismus und Theologie, in: ders., Abendland. Reden und
Aufsätze, Freiburg u.a. 1966, 11-23, hier 11.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



342 Paul Oberholzer

klar, dass mit seinem anvisierten Wiederaufbau die ungehinderte Verkündigung
der christlichen Wahrheit verbunden war, nur sie allein konnte einen dauerhaften
Humanismus garantieren.3

Die Reflexionen über ein christliches Abendland führte Rahner in den folgenden

Jahren weiter und publizierte dazu vor allem in den Stimmen der Zeit, fand
aber auch ausserhalb der Kirche Gehör. So hielt er 1960 zur Frage «Gibt es einen
christlichen Humanismus?» den Festvortrag anlässlich des 500jährigen Bestehens
der Universität Basel. 1966 legte er eine Sammlung von 18 zwischen 1940 und
1961 verfassten Artikeln unter dem Titel Abendland. Reden undAufsätze vor.

Im Vorwort dieses Buches macht Rahner erste Ausführungen über sein Konzept
des Abendlandes. Wohl geht er vom Abendland als geographischem Raum aus, in
dem auf dem Hintergrund der antiken Philosophie die Botschaft der Menschwerdung

des Sohnes Gottes verkündet wurde. Er führt aber weiter zu einem
geschichtlich-kulturellen Raum und bezieht sich dabei je auf Zitate seines Bruders
Karl Rahner (1904-1984) und des Physikers Werner Karl Heisenberg (1901 —

1976). Das Abendland ist demnach die kulturelle und geistige Vorbedingung für
die Einwurzelung des Christentums in der säkularen Geschichte und gleichzeitig
das soziale und kulturelle Ergebnis seiner beginnenden Selbstrealisierung, die bis

zur Vollendung der Zeiten in einer Vorläufigkeit verbleibt. Es geht Rahner beim
Abendland also um die geistige Substanz, die zuerst in der Antike geformt wurde,
dann in der Begegnung mit dem Christentum ihre grosse Umgestaltung erfuhr
und schliesslich zu Beginn der frühen Neuzeit auf dem Hintergrund einer Verbindung

von christlicher Glaubenspraxis und einem wiedererwachten Bewusstsein
für das geistige Erbe der Antike die ganze Welt zu gestalten begann.4

Beobachtungen zu Rahners Disziplin und Methode

Hugo Rahners Reflexionen orientieren sich an der Heilsgeschichte; seinem Wesen

nach ist er Theologe, und so stellt er das Abendland auch nicht in seinem

geschichtlichen Werdegang dar. Hingegen sucht er einzelne Phänomene, in denen

er «abendländische Werte» verortet. Ferner tragen seine Beiträge die Überzeugung,

dass die Menschwerdung Jesu das zentrale Ereignis der Weltgeschichte ist.
Dass hier aber ein Problem der Vermittlung zwischen Theologie und Historiographie

besteht, thematisiert Rahner nicht. Das ist bemerkenswert, denn Rahner

bewegte sich nicht in einer homogen christlichen Geisteswelt und wusste, dass deren
Inhalte sich aus den öffentlichen gesellschaftlichen Diskursen verabschiedeten.

3 Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 11-13.
4 Hugo Rahner, Abendland. Reden und Aufsätze, Freiburg u.a. 1966, 5f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 343

Dennoch spricht aus allen Artikeln die Überzeugung, mit diesen theologisch
fundierten Reflexionen Europa zu einem neuen Prinzip der Weltgestaltung zu
machen.

So bleiben Rahners Beiträge für den, der den Glauben an die Menschwerdung
nicht teilt, schwer nachvollziehbar. In diesem Artikel wird der Versuch unternommen,

Rahners Reflexionen vorzustellen und dann in einem letzten Abschnitt auf
ihre erinnerungskulturelle Dimension zu untersuchen und so für die
Kulturwissenschaften verständlich zu machen.

Wiederherstellung eines reinen Urzustandes

Hugo Rahner wollte mit seinem Hinweis auf die Wiedererrichtung der alten
Lehrkanzel, auf der bis 1938 Theologie doziert worden war, an ein Gesellschaftskonzept

anschliessen, das auf der christlichen Offenbarung beruht und wieder
verbindliche Geltung bekommen sollte. Die Wiederherstellung einer früheren

Ordnung spielt bei Rahner verschiedentlich eine Rolle. So stellt er in der 1958
veröffentlichten Geschichte der theologischen Fakultät Innsbruck deren Werdegang
unter das Zeichen der Restitution. Die Fakultät sieht er als Nachfolgerin der 1671

gegründeten und von den Jesuiten bis 1773 betreuten und schliesslich 1822

aufgehobenen Bildungseinrichtung. Voraussetzung für den Neubeginn war das 1855

geschlossene Konkordat, das Rahner als «gedrucktes Canossa» bezeichnet.5

Diese Vereinbarung zwischen Kaiserreich und Heiligem Stuhl deutet er als

Reparation des durch das josephinische Staatskirchentum verursachten Schadens.

Mit der Anspielung auf die Aussöhnung zwischen Gregor VII. und Heinrich IV.
im Jahre 1077 macht Rahner deutlich, dass eine funktionierende gesellschaftliche
Ordnung von der führenden Rolle des Papsttums abhängt. So wurde auch das

Konkordat vom 5. Juni 1933 zwischen Pius XI. und Engelbert Dollfuss zum
Lichtblick, während Rahner die Aufhebung der Fakultät 1938 durch den
Nationalsozialismus auf dieselben Kräfte zurückführt, die 1870 das 1855 abgeschlossene

Konkordat unterminiert und schliesslich der Monarchie den Untergang
bereitet hatten. In der Feindschaft des Liberalismus sieht er dieselben Dynamiken,
die auch im Dritten Reich wirkten.6 Da der «destruktive Ungeist» letztlich immer
derselbe ist, erübrigt sich für Rahner eine konkrete Auseinandersetzung mit den

Voraussetzungen und den Entwicklungen des Nationalsozialismus.

5 Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts (wie Anm. 1), 1.
6 H[ugo] R[ahner], Geschichte der österreichischen Jesuitenprovinz, in: Festschrift zum

100jährigen Jubiläum der österreichischen Ordensprovinz S.J. Mitteilungen des Ignatiusbundes,

2/2-3 (1929), 4-32, hier 17-32; Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts (wie Anm.
1), 1-5, 58-64.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



344 Paul Oberholzer

Die vier bisher präsentierten Texte Hugo Rahners lassen die These formulieren,

dass dieser einer heilsgeschichtlichen Weltdeutung verpflichtet war, die von
der Überzeugung zusammengehalten wird, dass die Inkarnation, in Verbindung
mit der antiken Philosophie, zum Prinzip weltgeschichtlicher Ordnung wird, das

selbst in einer sich intensivierenden Säkularisierung gestaltgebende Geltung
beansprucht. Hugo Rahner war also einer Geschichtstheologie verpflichtet, die sich
stark aus patristischen Studien, aber auch aus der ignatianischen Spiritualität
nährte. Der Hauptakzent von Rahners Lehre als Professor für Kirchengeschichte
in Innsbruck lag auf der Spätantike und der Patristik. In seiner Lehrtätigkeit kam

er weder mit der mittelalterlichen Scholastik noch mit der Philosophie der Neuzeit
in Berührung. Aber er zeichnete sich auch nicht als Historiograph aus, der sich
mit sozialen oder geistesgeschichtlichen Entwicklungen beschäftigte. Selbst seine

historische Dissertation an der Universität Bonn über Die gefälschten Papstbriefe
aus dem Nachlass von Jérôme Vignier war als Auseinandersetzung mit Papstbriefen,

die der Spätantike zugeordnet werden, ein Quellenstudium. Allerdings war
er nicht nur ein geachteter Kenner patristischer Schriften, sondern er zeichnete
sich bereits während des Philosophiestudiums durch profunde Kennmisse jesuitischer

Gründungstexte aus.7

Das wissenschaftliche Selbstverständnis

Der Versuch, mit dem wissenschaftlichen Selbstverständnis Hugo Rahners und
der damit verbundenen Methode vertraut zu werden, nimmt seinen Ausgangspunkt

bei dessen Reflexionen um das Mysterium der Menschwerdung. Diese hat
eine Dialektik von göttlicher und menschlicher Dynamik begründet, welche
fortan die Menschheitsgeschichte durchzieht. Diesem Geheimnis nähert sich Rahner

über möglichst genaue Kenntnisse patristischer Texte in der Überzeugung,
damit dessen Inhalt zu erfassen. Die Inkarnation als Ereignis transzendenten
Charakters, das einen geschichtlichen Abdruck hinterlassen hat, hat sich auf dem

Hintergrund der griechisch-antiken Geisteskultur vollzogen und kann mit deren
Studium am besten verstanden werden.

Die Kirchengeschichte wird unter der Rücksicht Gegenstand von Rahners

Forschungen, als er nach Personen sucht, in denen die Inhalte dieses Geheimnisses
soziale Realität geworden sind. Rahner will dabei aufgrund eines akribischen

7 Karl H. Neufeld, Die Brüder Rahner. Eine Biographie. Freiburg u.a. 1994, 30, 49, 60-62,
65f., 86, 90, 125f.; Paul Oberholzer, Die Bedeutung Hugo Rahners für die Geschichtsschreibung

der Gesellschaft Jesu, in: Zeitschrift fur katholische Theologie, 141 (2019), 239-263,
hier 243f.; Karl Rahner, Rahner, Hugo, in: Diccionario Histörico de la Compaflla de Jesus

IV, Roma/Madrid 2001,3279.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 341-360. DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 345

Quellenstudiums aufzeigen, wie die Zeugnisse dieser Menschen mit dem patris-
tischen Erbe übereinstimmen. Dabei lässt sich Rahner weniger von der Überzeugung

leiten, dass sich die jeweilige Person über eine eigene Lektüre patristischer
Texte die entsprechenden Kenntnisse angeeignet hätte. Vielmehr sei diese Person
über ein geistliches Leben in eine metahistorische Sphäre gelangt, an der auch die
Kirchenväter teilgehabt hätten und die sie mit ihren Schriften bezeugten. In
diesem übergeordneten Raum könne man quasi anderen Gottsuchern früherer
Generationen die Hand reichen. Es geht Rahner also weniger darum, die unüberbietbare

Grösse dieser geistlichen Personen aufzuzeigen, als um deren Eintauchen in
eine übergeordnete Realität, die grundsätzlich allen Menschen offensteht.

Rahner will also über ein Quellenstudium eine faktenspezifische Oberfläche
durchstossen und in einen metahistorischen Raum vordringen, in dem die Inhalte
des Erlösungsgeheimnisses ruhen, welches sich auf dem Hintergrund der griechischen

Antike vollzogen habe.

Ferner hat Rahner in seinem wissenschaftlichen Schaffen in der Absicht viele
Quellen ediert, das Leben von Ignatius von Loyola erforscht und dargestellt, um
die Leser - gedacht hat er zuerst an Jesuiten in Ausbildung - dafür zu sensibilisieren

und darauf hinzuordnen, ebensolche geistliche Erfahrungen zu machen.
Denn auf diesem Weg werde er gleichsam mit Ignatius und den Kirchenvätern in
eine metahistorische Gemeinschaft treten.

Für Rahner ist die geistliche Erfahrung folglich nie rein individuell, sondern
verbindet sich mit der ganzen Kirche. Gleichzeitig arbeitet er heraus, dass die
Teilhabe an der metahistorischen Gemeinschaft nie eine Rückkehr zu einem
reinen Urzustand bedeute, sondern immer an ein konkretes soziales Milieu rückgebunden

bleibe.8

Die Fundamente des Abendlandes liegen so im Zusammenwirken von
griechisch-antiker Philosophie und der Menschwerdung Jesu. Immer wenn diese beiden

Inhalte durch die geistliche Erfahrung einer Person soziale Realität werden,
wird Abendland neu verwirklicht. Dieselben Schlussfolgerungen wendet Rahner
auf die Kirche an. Auch ihr unwandelbares Wesen sei in einer metahistorischen
Sphäre angesiedelt, das in den Schriften des Neuen Testaments und der Kirchenväter

auffindbar sei. Direkt erfahrbar werde die geistliche Dimension der Kirche
aber nur in einer konkreten Gestaltwerdung in einem bestimmten historischen und
sozialen Kontext. Wahre Kirchlichkeit besteht so nicht in einem Rekurs auf die

apostolische Zeit, sondern im Rückbezug auf deren Wesen in einer verbindlichen

8 Mathias Moosbrugger, Mystik und Methode. Hugo Rahner als Kirchenhistoriker, in: Zeit¬
schrift für katholische Theologie, 141 (2019), 200-219; Oberholzer, Bedeutung (wie Anm.
7), 239-263: Roman A. Siebenrock, Abendland oder Europa? Anmerkungen zur Geschichtstheologie

Hugo Rahners, in: Zeitschrift für katholische Theologie, 141 (2019), 364-380.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



346 Paul Oberhoher

Verwiesenheit auf die Gegenwart - in der die Kirche immer auch den Aspekt der

Schwäche und des Scheiterns trägt.9

Mensch der Geschichte

Hugo Rahner beschreibt in seiner Innsbrucker Eröffnungsrede den «abendländischen

Menschen» anhand von drei Charakteristika und setzt so bei der Rückbesinnung

auf die eigenen Wurzeln an: Der Mensch des Abendlandes sei wesentlich
Mensch der Geschichte,10 Wichtig ist die Geschichte für Rahner allerdings nur
insofern, als aus ihr die Gegenwart gebaut werden kann. So geht es ihm um die

Vergewisserung der eigenen Wurzeln. Dabei setzt er beim griechischen Geist und
der lateinischen «Rechtsordnung» an, die die tragenden Stützen des Imperium
Romanum seien und die er als Vorbedingungen sieht, die Gott auf das Christentum

hin geschaffen habe. So seien die Errungenschaften der griechischen
Philosophie immer Abglanz des «Sonnenlichtes Christi». Die Reflexionen von Piaton,
Aristoteles und Pythagoras hätten letztlich ihren Ursprung in Gott und seien in
das Geheimnis der Inkarnation hineingenommen. Und so sei es dann auch das

Christentum, das die Wahrheiten der Antike aufgenommen und ihnen den

entsprechenden Platz zugewiesen habe. Nach der Menschwerdung hätten aber die
antiken Weisheiten nur noch in der Rückbindung an Christus ihre Relevanz. In

umgekehrter Richtung aber knüpft Rahner an Justinus den Märtyrer an, demge-
mäss alle Menschen, die aus dem Geist der Inkarnation lebten, Christen seien -
auch die, die sich nicht als solche bezeichnen würden,11 womit der von Karl Rahner

formulierte «anonyme Christ» in das Konzept des Abendlandes hineingenommen

ist.

Aus Rahners Sicht lebte das Imperium Romanum insofern weiter, als Vergils
Roma aeterno eine Verbindung mit der alttestamentlichen Prophétie Daniels

eingegangen sei. Beide seien durch die Menschwerdung Gottes verbunden worden
und könnten so an verschiedene nachfolgende politische Reiche vermittelt wer-

9 Hugo Rahner, Die Konstantinische Wende, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze, Frei¬

burg u.a. 1966, 186-198, hier 197f.
10 Es bleibt hier kritisch anzumerken, dass man die Bewegung des Nationalsozialismus bei

aller erforderlicher Ablehnung nicht als geschichtsvergessen bezeichnen kann. Rahners Urteil

ist nur unter der Rücksicht verständlich, dass er den Menschen der Geschichte als den
Menschen versteht, der sich ganz als Erbe der Botschaft der Inkarnation sieht und seine
Identität nicht auf Mythen oder andere Orientierungspunkte baut.

11 Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 17; Hugo Rahner, Gibt es einen christlichen
Humanismus?, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze, Freiburg u.a. 1966, 56-68, hier
60-62, 66.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 347

den. Diese weltgestaltende Idee lasse so das Abendland in verschiedenen Umständen

Realität werden. Das kleine Westeuropa sei folglich dazu bestimmt, das Erbe
der Antike mit dem Geheimnis der Inkarnation der ganzen Menschheit
weiterzuvermitteln - ohne an konkrete kulturelle Voraussetzungen gebunden zu sein.12

Als das römische Reich in Trümmern versank, habe Augustinus von Hippo
(354^130) sein Werk De Civitate Dei verfasst, womit er den germanischen Völkern

eine staatsbauende Lehre vermittelt habe, mit der das Abendland in neuen
sozialen Verhältnissen weiterhin ausgeformt werden könne. Rahner sieht in
Augustinus' Werk die Handreichung fur künftige Politiker, einen Staat auf den
Fundamenten antiker Gelehrsamkeit und aus dem Geheimnis der Inkarnation zu
bauen. Für Rahner ist darum wichtig, dass Karl der Grosse (747-814) De Civitate
Dei gelesen hat.13 Dabei wird aber die karolingische Reichspolitik nicht auf die

Rezeption der augustinischen Lehre hin untersucht. Der «abendländische
Mensch» der Geschichte muss sich vor allem seiner Wurzeln vergewissern und

so die Gegenwart neu gestalten.14

An anderer Stelle zeigt Rahner den dynamischen Charakter der Weitergabe der
Inhalte des Abendlandes an Winffid Bonifatius (673-754) auf: Angelsächsische
Mönche garantierten im 8. Jahrhundert die Vermittlung von antikem Erbe und
inkarnatorischem Geheimnis. Allein sie und nicht römische oder fränkische
Kleriker waren, so Rahner, fähig zur Pflege von Kultur und gediegener Schriftlichkeit,

verbunden mit der Bereitschaft, materielle Unannehmlichkeiten und Strapazen

auf sich zu nehmen.15 Dabei war England erst im Laufe des 7. Jahrhunderts
christianisiert und Teil des Abendlandes geworden. So erweist sich bei Rahner

gerade an der angelsächsischen Mission die kulturelle Unabhängigkeit des

Konzepts des Abendlandes.
Im Martyrium von Bonifatius im fernen Friesland kommt das Wesen des

Abendlandes für Rahner symbolisch zum Ausdruck: Gegen den Schwerthieb
brutaler Zerstörungswut habe sich Bonifatius mit einem Buch geschützt, das Texte

von Liturgie und Kirchenvätern enthält. Bei der Vernichtung dieser Inhalte aber
ist keiner Zivilisation mehr ein Überleben zugesagt.16

12 Hugo Rahner, Vom Ersten bis zum Dritten Rom, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze,
Freiburg u.a. 1966, 253-269, hier 254-257.

13 Hugo Rahner. Der Geburtstag des Augustinus, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze.
Freiburg u.a. 1966, 199-208, hier 200-202.

14 Hugo Rahner, Sinn der Geschichte, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze, Freiburg u.a.
1966, 69-89, hier 69.

15 Hugo Rahner, Büchertruhe und Totenbuch. Europäische Besinnung zum 1200jährigen
Todestag des Hl. Bonifatius, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze, Freiburg u.a. 1966,
209-218, hier 213f.

16 Rahner, Büchertruhe (wie Anm. 15), S. 209f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



348 Paul Oberhoher

Eine gewisse Entsprechung findet dieser Gedanke in Jürgen Habermas'
Reflexionen über die abendländische Konstellation von Glauben und Wissen: Die
Entstehung des Mittelalters sei von einer verbindlichen Verantwortung kirchlicher
Repräsentanten für die öffentliche Ordnung getragen gewesen. So sei es nicht dabei

geblieben, von der antiken Zivilisation zu retten, was noch möglich war,
sondern deren Inhalte seien zu den germanischen Völkern weitergetragen worden,
was sich immer in Verbindung mit der Christianisierung vollzogen habe. So sei

seit der Spätantike jeder Aufbau einer Gelehrtenkultur immer auch von christlichen

Inhalten bestimmt gewesen.17

Historische Epochen, die nicht auf dem Geist des Abendlandes ruhen, haben

bei Rahner keine Relevanz. Negativbeispiele vermerkt er nur am Rande und

spricht auch der Reflexion auf eigenes Versagen keinen Raum zu. Weder die
durch den Nationalsozialismus verfugte Suspendierung seines jüdischen Doktorvaters

Wilhelm Levison, noch das ihm auferlegte Exil in Sitten finden irgendwelche

Erwähnung. Trotz intensiver Beschäftigung mit dem Abendland nimmt er in
keiner Publikation auf die Flugblätter der Weissen Rose Bezug, in denen das

Abendland als Widerstandskategorie gegen Hitler und den Totalitarismus
verwendet wird.18

Mensch der Einheit

Ein weiteres Charakteristikum des Abendlandes sieht Hugo Rahner im Prinzip
der Einheit, wobei er sich gerade hier unter dem Eindruck der ideologischen
Dominanz, in welcher in den vorausgegangenen Jahren dieses Wort zentrale
Verwendung gefunden hat, der Vulnerabilität der abendländischen Idee bewusst

zeigt. Bezeichnenderweise greift er bei der Beschreibung des abendländischen
Sinnes der Einheit auf ein Ereignis zurück, das sich zeitgleich mit Hitlers
Machtergreifung abspielte: auf den Festakt anlässlich der Heiligsprechung Alberts des

Grossen (tl280) im Jahre 1933 in Paris, wo Theologen und Philosophen
deutscher und französischer Herkunft in der Kathedrale Notre Dame und in den Hallen
der Sorbonne des Erbes dieses hochmittelalterlichen Theologen gedachten.19

Dabei charakterisiert Rahner das 13. Jahrhundert als eine Zeit der direkten Ge-

staltwerdung des Abendlandes, als der Italiener Thomas von Aquin, der Deutsche
Albertus Magnus und der Engländer Duns Scotus in Paris und Köln lehrten und
verstanden wurden. In Paris, dem Ursprung universitärer Bildung, sei damals die

17 Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1. Die okzidentale Konstella¬
tion von Glauben und Wissen, Berlin 22019, 626-634.

18 Hugo Rahner, Himmelfahrt der Kirche, in: ders., Abendland. Reden und Aufsätze, Freiburg
u.a. 1966. 298-312, hier 311; Siebenrock, Abendland (wie Anm. 8), 378f.

19 Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 13.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 349

Philosophie der Antike unter dem Licht der christlichen Offenbarung reflektiert
worden, woraus für Philosophie und Theologie neue Denkrichtungen entstanden,
die in kurzer Zeit das geistige Leben in ganz Zentral- und Westeuropa bestimmt
hätten. Dieser abendländische Selbstvollzug par excellence habe die Basis für
eine nicht nur sprachliche, sondern existentielle Verständigung verschiedener
Völker geschaffen. Die Gedenkfeierlichkeiten von 1933 zeigen für Rahner, dass

diese Idee des Abendlandes auch in späteren Gelegenheiten Realität werden kann.
Dass sich diese nicht nur in akademischen Reflexionen niedergeschlagen habe,
würden die gotischen Kathedralen bezeugen, die der europäischen Sakrallandschaft

von Skandinavien über England bis zu den normannischen Kirchen
Süditaliens und Gotteshäusern am Jakobsweg in Nordspanien sowie von Caen bis
Wien Gestalt gegeben hätten.20

Die abendländische Einheit ist also nicht nur ein Mythos, sondern fasste
tatsächlich einmal verschiedene Völker in einer gemeinsamen Denkform unter dem

Zeichen des Christentums zusammen. Gerade wegen dieser einstigen historischen

Konkretisierung komme Europa aufder Suche nach deren Wiedererlangung nicht
zur Ruhe, und gerade unter Nichteinbeziehung der metahistorischen
Grundvoraussetzungen bestehe die Gefahr, am anvisierten Ziel und an einer neuen
Realisierung der Einheit zugrunde zu gehen oder selbst eine negative Dynamik zu
entwickeln.

Bezeichnenderweise formuliert der Mediävist Michael Borgolte als eine zentrale

These seiner hochmittelalterlichen Studien, dass Europa in dieser Zeit in
einer dezentralen Einheit seine Identität gefunden habe. So habe die Gregorianische
Reform mit ihrem Gesandtschaftswesen ein Netzwerk aufgebaut, das zahlreiche

Königreiche verbunden habe und vom Papsttum zusammengehalten worden sei.

Die Kreuzzüge seien zum ersten europäischen Projekt geworden, an dem sich
verschiedene Reiche beteiligten. Borgolte beobachtet in dieser Zeit nicht nur
einen entscheidenden Rückgriff auf die aristotelische Philosophie, sondern auch

eine neue Rezeption des römischen Rechts, das in eine christliche Systematik ge-
fasst und damit zum Grundstein einer neuen Gelehrtenkultur und Rechtsprechung
geworden sei.21

Mensch der «schönen Mitte»

Wenn die Menschheit aufgefordert wird, den Angelpunkt ihrer Existenz in einer

Sphäre zu verorten, die von den irdischen Bedingungen wesentlich verschieden

20 Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 17-19.
21 Michael Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt. 1050-1250, Stuttgart 2002, 75-95;

Habermas, Auch eine Geschichte (wie Anm. 17), 653-675.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



350 Paul Oberholzer

ist, drängt sich die Frage auf, wie sich das Christentum die Gestaltung der
diesseitigen Welt zum Lebenssinn machen kann. Kann das Geheimnis der Inkarnation

zu einem Faktor werden, auf den sich die Gesellschaft als ganze verpflichtet? Oder
sind das Reich Gottes und die Welt zwei wesentlich verschiedene Bereiche, die sich

lediglich asymptotisch annähern können?
Rahner unterstellt der Überzeugung, dass die christliche Botschaft und die

Gestaltung der Gesellschaft letztlich nicht direkt vermittelbar sind, nicht prinzipiell
einen antichristlichen Charakter, was er anhand des Flumanismus von Rudolf
Bultmann aufzeigt.22 Demnach sei der Mensch mit einer Gesinnung ausgestattet,
deren Werte sich am reinsten in der Klassischen Antike niedergeschlagen hätten.
In der Ausrichtung auf das darin enthaltene Bildungsideal werde der Mensch
befähigt, eine Gesellschaft aufzubauen, die ein Zusammenleben in gegenseitiger
Anerkennung menschlicher Würde ermögliche. Im Christentum hingegen sehe

Bultmann den persönlichen Zuspruch Gottes an den Menschen aus dem Jenseits.
So könne ein Christ zum Aufbau der Gesellschaft beitragen, eine christliche
Gesellschaft werde es aber nie geben. Diese Überzeugung finde sich, so Rahner,
nicht nur in säkularisierenden Tendenzen. Auch unter Kirchenvätern finden sich
die Fragen: Muss sich ein Mensch, der seinen Lebenssinn in Christus gefunden
hat, überhaupt noch mit innerweltlichen Fragen beschäftigen und die Werte der
klassischen Antike rezipieren? Ist eine literarisch-kritische Auseinandersetzung
mit den Evangelien für ihn noch notwendig?23

Dem hält Rahner zuerst seine bereits ausgeführte Grundthese entgegen, dass

das in der Antike grundgelegte Fundament durch das Christentum an seinen Platz

gerückt und so über die Jahrhunderte lebendig gehalten worden sei. Also jeder
Rückgriff auf das antike Erbe sei über das Christentum vermittelt. Gerade durch
die Menschwerdung sei die Scheidewand zwischen Himmel und Erde, zwischen

Offenbarung und Geschichte durchscheinend geworden. Daraus leitet er aber
konkrete Bedingungen für den Christen in seiner Verflochtenheit mit der Welt ab

und charakterisiert den Menschen des Abendlandes als Menschen der «schönen
Mitte». Als solcher stehe er zwischen den beiden Polen des rein Geistigen und
rein Materiellen, ohne sich an einen der beiden ganz zu verlieren. Es gehört zur
Ambiguität dieser Position, dass das genaue Verhältnis zwischen Geistigem und
Materiellem in jeder Situation wieder neu bestimmt werden muss. Der am
Christentum orientierte Mensch stehe immer im Spannungsfeld der Gefahr, entweder
einem reinen Fideismus, losgelöst von jeder gesellschaftlichen Verortung, oder
einem Materialismus zu verfallen, der die Gestaltung des bonum comune in rein
innerweltlichen Kategorien verfolgt.24

22 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 58.
23 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 56-58.
24 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 64-66.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 351

So müsse sich der Christ gemäss Rahner verbindlich in die Welt hineinbegeben

und an deren Gestaltung mitarbeiten. Gleichzeitig aber müsse er zu ihr immer
einen gewissen Abstand halten, zumal er den Mittelpunkt seines Lebenssinnes
woanders habe. Nur in einer solchen verbindlichen und gleichzeitig distanzierten
Präsenz in Welt und Gesellschaft sei Kultur möglich. Weil die Inkarnation der

Wesenskern des Christentums sei, könne sich der Christ aus der Geschichte gar
nie verabschieden. Und da dessen Erbe der ganzen Menschheit übergeben, der

Kirche aber in besonderer Weise anvertraut sei, erfordere das Christentum eine

konkrete, verbindliche und institutionelle Verortung.
Rahner sieht hier den pädagogischen Auftrag der Theologie in der Gesellschaft,

das Bewusstsein für das Oszillieren zwischen den beiden Prinzipien des

Materiellen und Geistigen wach zu halten und so die Verwirklichung eines wahren

christlichen Humanismus anzustossen, der das Wesen des Abendlandes
ausmachen würde.25

Kirche

Rahner zieht aus diesen Reflexionen über den Menschen des Abendlandes direkte
Schlüsse auf das Wesen der Kirche. Während er mehrmals darauf zu sprechen

kommt, dass ein Mensch, der ganz in der Gestaltung der Welt nach immanenten

Kriterien aufgeht, seinen abendländischen Charakter verliere, thematisiert er auch

wiederholt die Gefahr, dass sich die Kirche von den sie umgebenden sozialen und

kulturellen Bedingungen löst, sich allein durch geistliche Werte definiert und zum
reinen Charisma der Urkirche zurückkehren möchte. Obwohl Rahner den Rückgriff

zu einem metahistorischen Raum, wo die Inhalte der christlichen Offenbarung

ruhen, zum Zentrum seiner Reflexionen zum Abendland macht, hält er eine

Rückkehr zu einem mythischen Urzustand unter der Negierung der Gegenwart
nicht nur für nicht geboten, sondern für schlechterdings unmöglich. Schöpfen aus

dem Reichtum des Mysteriums könne man nur in bewusster Bejahung des

konkreten Umfeldes. So arbeitet Rahner in seinem Artikel über die Konstantinische
Wende heraus, dass bereits die Urkirche nicht aus privaten Hauszirkeln bestanden

habe, die in einer heidnischen Gesellschaft ein Milieu geschaffen habe, in dem in

hermetischer Abschliessung die christliche Botschaft gelebt worden sei. Es

entspreche also nicht dem Wesen der frühen Christenheit, dass deren Mitglieder die

Werte der Kirche aus den Katakomben anonymisiert in den Alltag getragen hät-

25 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 64—66; Rahner, Christli¬
cher Humanismus (wie Anm. 2), 20-22.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



352 Paul Oberholzer

ten, wodurch die Kirche selbst von Zugeständnissen an die Gesellschaft und
damit verbundenen Verwässerungen ihrer Botschaft verschont geblieben sei.
Vielmehr weist Rahner auf, dass die Kirche bereits im zweiten und dritten Jahrhundert

zur Zusammenarbeit mit dem Staat bereit gewesen sei.26 Gerade das Eingehen auf
diese Bedingungen, allerdings ohne sie sich völlig zu eigen zu machen, gehöre
zum Wesen der Kirche. Und so hat die Kirche für Rahner auch nach Konstantin
nicht einen generellen Schulterschluss mit den politischen Machthabern gemacht,
sondern immer wieder kritische Distanz eingenommen. Wie der abendländische
Mensch so habe auch die Kirche sich immer wieder zwischen innerweltlicher
Immanenz und eschatologischer Transzendenz einzumitten. Folglich gebe es keine
Kirche ohne eigenständigen institutionellen Vollzug. Ist die Kirche hingegen nur
noch Produkt des Staates zur Befriedigung spiritueller und ritueller Bedürfnisse,
würde sie zu einem esoterischen Akzidens verkommen. Würde sie auf eine

Ansammlung kleiner Gemeinschaften, in denen ihre Mitglieder aus einem geschwisterlichen

Austausch leben, reduziert, hätte sie sich vom substantiellen
gesellschaftlichen Vollzug verabschiedet. Kommt man aber über die institutionelle
Organisation und das äusserlich Sichtbare nicht hinaus, würde die Kirche zu einem
toten Gebilde. In der nicht fixierten Positionierung zwischen den Polen sozialer

Partizipation und transzendenter Ausrichtung sei es Aufgabe der Kirche, eine

eigene Soziallehre und Pädagogik zu entwickeln, Schulen, Gewerkschaften und
eine eigene Presse zu führen und sich in den Naturwissenschaften zu engagieren,
womit die Kirche zum gestaltgebenden Faktor des «Abendlandes» würde.27

Politische Einheiten

Die Spannung, in die Rahner den Menschen des Abendlandes und die Kirche
stellt, wendet er auch auf die Politik an. Wie bereits ausgeführt sieht er in
Augustinus' De Civitate Dei einen Meilenstein des Werdeganges des Abendlandes.
Diese Magna Charta habe er, noch ganz Mensch der Antike, dem anbrechenden
Mittelalter vermacht. Dabei zieht er Piatons Evidenz, dass ein Staat von einem
Recht geleitet werden müsse, das letztlich seinen Urgrund in der Gerechtigkeit
hat, weiter und bindet sie an die Inkarnation. In Analogie zur griechischen
Philosophie sieht er das römische Recht dadurch vervollkommnet. Folglich hätten sich
alle Zugehörigen einer politischen Einheit, auch die Verantwortungsträger, auf
ein solches Recht zu verpflichten, das aber letztlich in der göttlichen Gerechtigkeit

gründe. Jedes politische Gebilde müsse ein Rechtsstaat sein, dessen Grundsätze

den Handlungshorizont eines Politikers übersteigen. Rahner sendet diese

26 Rahner, Konstantinische Wende (wie Anm. 9), 191.
27 Rahner, Konstantinische Wende (wie Anm. 9), 186-198.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 353

Botschaft in den fünfziger Jahren des 20. Jahrhunderts sowohl an die Adressen
derer, die mit einem marxistisch strukturierten Staat ohne Gottesbezug die
Menschen zur Glückseligkeit fuhren wollen, als auch derer, die philanthropisch
darüber abstimmen, ob die explizite Nennung Gottes in einer Verfassung noch im
Interesse der Mehrheit liege. Gerade der transzendent verankerte Gerechtigkeitsbegriff

sei wesentlich damit verbunden, dass jeder Rechtsstaat immer vorläufigen
Charakter behalten werde; Politiker des Abendlandes würden folglich immer um
die möglichst adäquate Umsetzung der Gerechtigkeit ringen müssen.28

Abendland als Teil des «kulturellen Gedächtnisses»?

Wieweit lassen sich die bisherigen Ausführungen, die auf transzendentalen

Voraussetzungen basieren und sich ganz in theologischen Kategorien bewegen, den

Kulturwissenschaften vermitteln? Hugo Rahner wurde wohl von ihren Vertretern
auch wahrgenommen, zum Beispiel vom Eranos-Kreis, der im Sommer in Ascona
zusammentrat und zu dem er während seiner Zeit in Sitten jeweils eingeladen
worden ist.29 So mutet es eigenartig an, dass Rahner sich ganz als Theologe zeigt.
Hielt er einen theologisch transzendenten Gedankengang, der nicht auf ein kirchliches

Milieu beschränkt bleiben sollte, zum Aufbau der Gesellschaft in der
Nachkriegszeit tatsächlich für realistisch? Es soll an dieser Stelle versucht werden,
Entsprechungen in den Forschungen zur Memorialkultur herauszuarbeiten. Allerdings

verwendet Rahner in seinem ganzen Werk den Begriff der «Erinnerung»
selten, «Gedächtnis» und «Memorialkultur» kommen gar nie vor. Auf einen ersten

Blick bietet Jan Assmann in seinem Werk über das kulturelle Gedächtnis
einen interessanten Ansatzpunkt - dort, wo er die «Theologisierung der Geschichte
im Zeichen einer Theologie des Willens» nach der Rückkehr Israels aus dem

babylonischen Exil behandelt. Damals hat Esra von einem erhöhten Pult aus der

Thora vorgelesen, womit sich Israel als erstes Volk der Menschheit, nach der
traumatischen Erfahrung des selbstverschuldeten Exils, durch die Erinnerung an

die eigene Geschichte eine Identität aufgebaut hat.30 Stehen wir hier vor einer
Parallele zu Rahners Restauration der alten Lehrkanzel in Innsbruck? Bei einer
Zuhilfenahme von Jan Assmanns Theorien ist aber Vorsicht geboten, zumal er
Orientalist ist, wohl in die Antike ausgreift, aber keinen Bezug zur Geschichte

Europas nimmt. Rahner wiederum integriert in seine Diskurse zum Abendland

28 Rahner, Geburtstag (wie Anm. 13), 199-208; Rahner, Büchertruhe (wie Anm. 15), 213-215.
29 Mariano Delgado, Hugo Rahner und die Eranos-Tagungen. Ein kastalischer Mensch, ein

christlicher Humanist, ein ignatianischer Verkündigungstheologe, in: Zeitschrift für katholische

Theologie, 141 (2019), 264-282, hier 273f.
30 Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frü¬

hen Hochkulturen, München "2018, 253-257.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



354 Paul Oberholzer

weder Inhalte der Orientalistik noch der alttestamentlichen Exegese oder der

Bibeltheologie.

Aleida Assmann hebt aber den singulären Fall Esras auf die Ebene der
europäischen Geistesgeschichte: In der Renaissance entwickelte sich, in Analogie zur
nachbabylonischen Zeit, auf dem Hintergrund des Bewusstseins, dass der
unmittelbare Zugang zur Vergangenheit durch Abbruch und Vergessen versperrt war,
der historische Sinn schlechthin. Das heisst, die Erfahrung von Wandel und von
abrupten Brüchen, die oft auch traumatischen Charakter haben, evozieren die

Notwendigkeit der Konstruktion einer neuen Identität, die ihren Urgrund in der

entzogenen Vergangenheit hat. Aleida Assmann verortet darin die Entstehung des

Humanismus und der Nationalgeschichte, die mit einer konzentrierten
Sammlungstätigkeit von Relikten als Beglaubigungsmittel einhergeht.31 Bei Rahner findet

man keine Auseinandersetzung mit Monumenten oder anderen Gegenständen,
die eine harmonische Vergangenheit mit der Gegenwart verbinden. Er erweist
sich aber auch nicht als Historiograph, was das Verständnis und die methodische

Einordnung seiner Schriften erschwert.
Helfen kann dabei die Unterscheidung von Maurice Halbwachs zwischen

Geschichtsschreibung, die keine identitätsstiftende Funktion hat und Veränderungen
sowie Brüche erforscht, und dem kollektiven Gedächtnis, das Einheit und Kontinuität

einer Gruppe sichert, Veränderungen ausblendet, und so im Dienst der

Ordnung der Gegenwart und dem Aufbau der Zukunft steht. Wesensmerkmale werden

wohl mit der Vergangenheit assoziiert, verdanken ihre Relevanz aber nicht
der Faktizität, sondern ihrem identitätsstiftenden Charakter.32

Rahners Verständnis von Zeit und Geschichte

Vor einem Bruch mit der Vergangenheit stand Rahner nicht nur wegen des Zweiten

Weltkrieges, sondern auch wegen der Verdrängung der Heilsgeschichte aus
dem gesellschaftlichen Bewusstsein. Auch wenn Rahner keinem Pessimismus

verfiel, wusste er um diesen Prozess, der schon länger in Gang war und auch weiter

fortschreiten werde. Während der erste Faktor ein einmaliges Ereignis mit
brutalen aber lokalisierbaren Folgen war, steht der zweite unm issverständlich für
eine definitiv entzogene und nicht mehr einzuholende Vergangenheit. Rahners

Abendlandkonzept gehört so wesentlich in eine säkularisierte Gesellschaft, wobei
er dessen Inhalte - aus der Verbindung von Heilsgeschichte und antiker Philoso-

31 Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnis¬

ses, München 2018, 49-55.
32 Assmann, Erinnerungsräume (wie Anm. 31), 130-135; Assmann, Das kulturelle Gedächtnis

(wie Anm. 30), 34-48.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341 -360, DOl : 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 355

phie - nicht aus einer entschwundenen Vergangenheit, sondern aus einem
metahistorischen, identitätsspendenden Raum schöpft. Rahners Abendlandkonzept
wird kulturwissenschaftlich vermittelbar, wenn es auf dem Hintergrund der
Erfahrung dieses doppelten Bruchs durch die Brille des kollektiven Gedächtnisses

wahrgenommen wird. Dessen Kategorien vermitteln einen Zugang zu Rahners

Geschichtsbild, das sich an der Heilsgeschichte orientiert, deren zentraler Punkt
die Inkarnation ist und dem als wesentliches Element nur noch die Parusie als

Vollendung der ganzen Schöpfung folgt. Da diese in der Menschwerdung anfanghaft

aufleuchtet, sind bis dahin für die kommende Zeit keine substantiellen
Veränderungen mehr zu erwarten.33 Entsprechend geht es Rahner weitgehend darum,
die Inhalte der Inkarnation in einer jeweiligen Situation möglichst perfekt zu
realisieren, beziehungsweise nach Ereignissen zu suchen, wo diese Realisierung
geglückt ist. Daraus erklärt sich auch, warum er dem Verlauf der Geschichte wenig
Aufmerksamkeit schenkt. Wohl spricht er vom Aufbau der Zukunft; dessen

Gelingen hängt aber ausschliesslich davon ab, ob es zum Rückgriff auf die
heilsgeschichtlichen Inhalte tatsächlich kommt.

Der Vergangenheitsbezug Rahners ist eine Folge des Sinnbedürfnisses nach

soliden Parametern, die als Garanten beim Bau der Gesellschaft dienen können.
Da Europa nach dem Krieg vor einer tabula rasa stand, versucht Rahner den

durch einen anderen Bruch verlorenen Bezug zum inkarnatorischen Geheimnis
der Heilsgeschichte wieder zu beleben und verbindlich in ein neues Gesellschafts-

konzept zu integrieren. Dieses Geheimnis interessiert ihn als ewige Wahrheit, das

in der Welt gestaltgebend einbricht und damit zum Äquivalent des kollektiven
Gedächtnisses werden soll.

Die Formung der Gesellschaft glückt überall dort, wo man sich an diesem

Mysterium orientiert, oder mit anderen Worten, wo man sich dessen erinnert hat
und sich in Zukunft erinnern wird. Konkrete Unterschiede in der Ausgestaltung
und die Veränderbarkeit historischer Phänomene interessieren Rahner hingegen
nicht. Wichtig ist die Aktualisierung der zeitlich übergeordneten Inhalte. Rahner
wähnt sich einerseits als Erbe einer bereits lange wirkenden Tradition, anderseits
aber hebt er nach der katastrophalen Erfahrung des Nationalsozialismus das

kulturelle Phänomen der Klassik und das historische Ereignis der Inkarnation unter
dem neu formulierten Konzept des Abendlandes in eine transzendente Sphäre und
verleiht ihnen damit einen Absolutheitsanspruch, der letztlich nicht auf Westeuropa,

das geographische Abendland, beschränkt bleibt, sondern globale Züge
annimmt. Rahner ruft ein vergessenes Selbstbild in Erinnerung, verbindet damit
aber die Forderung nach einem neuen Bewusstsein. Nicht die Zugehörigkeit zum

33 Jacques Le Goff, Kultur des europäischen Mittelalters, München/Zürich 1970, 281-295.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



356 Paul Oberholzer

Abendland, das Wohnen in seinem geographischen Raum sind entscheidend,
sondern die Verinnerlichung der herausgearbeiteten Inhalte.

Die Wesenselemente des Abendlandes - klassische Philosophie, Rechtsdenken

und Inkarnation - würden, so Rahner, zu den Grundfesten und Bedingungen
einer Hochkultur, die sich in allen Gesellschaften realisieren und somit alle
Menschen zu ihrer Eigentlichkeit führen könnte. So haben seine Ausführungen keinen
limitischen Charakter. Die Ausgrenzung gewisser Gruppen oder Menschen gibt
es in Rahners Gedankengängen nicht, entsprechend baut er auch kein Wir-Be-
wusstsein auf, das letztlich andere wieder ausschliessen würde. Die Bedingungen
liegen in den Wesenselementen, denen sich jeder Mensch öffnen kann.34

Der metahistorische Raum der Heilsgeschichte als externer Speicher

Jan Assmann spricht in seiner Auseinandersetzung mit Erinnerungskulturen von
einem externen Speicher, in dem identitätsstiftende Inhalte, die mit einem Urzustand

oder einem zentralen historischen Ereignis verbinden, aufbewahrt und über
Generationen weitergegeben werden. Die ursprüngliche Form der Tradierung war
die rituelle Aktualisierung von Mythen, was durch die Erfindung der Schrift eine
wesentliche Veränderung erfahren hat.35 Explizite Bezüge dazu finden sich bei

Rahner nicht. Vielmehr kann sich jeder Mensch über die Kenntnis patristischer
Schriften und der klassischen Philosophie - aber auch über eine persönliche
Glaubenshaltung - an den metahistorischen Raum der Heilsgeschichte anschliessen
und deren Inhalte gegenwärtig setzen. So kann man diesen mit Jan Assmanns

externem Speicher identifizieren. Bezeichnenderweise verliert Rahner aber keine
Worte über eine rituelle Kommemorierung, wozu die Sakramententheologie mit
ihren Reflexionen zur Aktualpräsenz Ansätze bieten würde. Er kennt auch keine

Expertengruppe, also besondere Garanten der Vergegenwärtigung; ein Kultpries-
tertum hat keinen Platz.

Vielmehr ist es Rahner wichtig, dass der Zugang zum metahistorischen Raum

nicht an eine gesellschaftliche Position oder eine besondere Würde gebunden ist,
sondern jedermann offensteht. So hat der charismatische Franz von Assisi grössere

Verdienste als der zeitgenössische Papst Innozenz III.36

34 Dazu Assmann, Das kulturelle Gedächtnis (wie Anm. 30), 156f.
35 Assmann, Das kulturelle Gedächtnis (wie Anm. 30), 22f.
36 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 66; Rahner, Sinn der

Geschichte (wie Anm. 14), 85.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 357

Konnektive Struktur von Generationen und Kulturen

Indem Rahners metahistorischer Raum in diesem Beitrag mit dem Terminus eines

externen Speichers und des kollektiven Gedächtnisses in Korrelation gesetzt und
erklärt wird, wird versucht, dessen Abendlandkonzept mit Elementen der Theorie
der Memorialkultur zu verbinden. Gerade weil der Zugang zu diesem Speicher
bei Rahner keinen strukturellen Bedingungen unterworfen ist, stellt sich die

Frage, wie garantiert wird, dass die Dynamik des inkarnatorischen Geheimnisses

generationenübergreifend wirken kann. Rahner kennt keinen Rückgriff auf einen
kanonischen Text, dessen Rezitation oder Kenntnis die fur das Abendland
konstitutiven Parameter gegenwärtig setzen würde.37 Wohl bringt Rahner wiederholt
die Relevanz patristischer Schriften ins Spiel. Diese sind aber als Zeugnisse von
Menschen - hier Theologen und Literaten - zu verstehen, die den Zugriff zum
metahistorischen Raum vollzogen haben. Die Kenntnis dieser Quellen wirkt
inspirierend oder handlungsleitend, ist aber in sich kein Garant für die Vergegenwärtigung

des inkarnatorischen Mysteriums, bzw. den Aufbau einer auf ihm
gründenden Gesellschaft, des Abendlandes. Den Schriften kommt zentrale, aber nicht
konstitutive Bedeutung zu. Ebenso gründet die konnektive Struktur, die Kulturen
und Generationen verbindet, und durch die die Wesenselemente des Abendlandes
tradiert und gegenwärtig gesetzt werden, nicht in der Rezitation oder in der

Verpflichtung auf die christologischen Dogmen. Wohl ist die Dimension des Glaubens

zentral, Rahner setzt aber die Bekenner einer orthodoxen Christologie nicht
mit den Bewohnern oder den Konstrukteuren des Abendlandes gleich.

Das Abendland realisiert sich nur über Personen, die in ihren jeweiligen sozialen

und historischen Verhältnissen durch einen rein persönlichen, quasi mystischen

Akt in den metahistorischen Raum zu den inkarnatorischen Geheimnissen

vordringen. Dieser Rückgriff kreiert eine Verbundenheit mit Gläubigen früherer
Generationen, die über denselben Weg in anderen Situationen gesellschaftsstif-
tend wirkten und so eine Kultur des Abendlandes aufbauten.38 An die einzelnen

Personen, die unabhängig von sozialem Status und Herkunft eine solche
Vergegenwärtigung des heilsgeschichtlichen Mysteriums vornehmen, erhebt Rahner
aber differenzierte Anforderungen. Durch das Eintreten in den metahistorischen
Raum erweisen sie sich als Menschen der Geschichte. Um aber wirklich zum Mit-
Erbauer des Abendlandes zu werden, haben sie weitere Verpflichtungen zu erfüllen.

So werden für Rahner die beiden anderen Faktoren Mensch der Einheit und
Mensch der schönen Mitte gerade wegen ihrer oben herausgearbeiteten Ambigui-

37 Dazu Assmann, Das kulturelle Gedächtnis (wie Anm. 30), 88-91.
38 Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit,

Wien 1947, 52-108; Oberholzer, Bedeutung (wie Anm. 7), 257-260.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



358 Paul Oberholzer

tät zum anspruchsvollen Profil. Lediglich bei der Komponente Mensch der
Geschichte bekommt die Erinnerung eine konstituierende Funktion. Die zwei anderen

Elemente fordern eine Balance zwischen einem sozialen Zusammengehörigkeitsgefühl

und dem Respekt vor verschiedenen Nationen und Kulturen sowie
zwischen der verbindlichen Teilnahme am Weltgeschehen und einer inneren
Distanz. Rahner postuliert damit nicht eine institutionelle, gesellschaftlich fixierte,
sondern eine authentische Elite, die mit spiritueller Kompetenz, Gegenwartsbezug

und Realitätssinn gestaltgebend wirken und so schöpferisch das Abendland
aufbauen soll.

Die Reflexionen Rahners über den abendländischen Menschen lassen sich

letztlich nur aufVerantwortungsträger, Protagonisten, also besondere Persönlichkeiten

anwenden, die über einen eigenständigen Werdegang und eine Teilhabe
am inkarnatorischen Mysterium, in einer differenzierten Auseinandersetzung mit
den Bedingungen der Gegenwart die Gesellschaft gestalten. Auch wenn Rahner
dies prinzipiell jedem Menschen zutraut, hat er geistliche und reflektierende
Einzelpersonen im Blick. Der Aufbau des Abendlandes hängt letztlich vom persönlichen

Engagement einiger weniger Menschen ab. Im Zentrum stehen somit
eigenständige Verantwortungsträger, die in verschiedenen Epochen und Kulturen
zu finden sind und über den Zugang zum metahistorischen Raum oder externen
Speicher aus demselben Fundus schöpfen. Somit bekommt das Abendlandkonzept

Hugo Rahners eine erinnerungssoziologische und -kulturelle Dimension.
Das Apriori von transzendenten Bedingungen, welches die Theorie Rahners
ausserhalb eines kirchlichen Milieus so schwer vermittelbar macht, kann so über die
Studien von Jan und Aleida Assmann kulturwissenschaftlich erschlossen werden.

Zusammenfassung

Die eigentliche Aufgabe dieses Artikels besteht darin, das Abendlandkonzept
Hugo Rahners mit den Reflexionen zum kulturellen Gedächtnis und zu
Erinnerungsräumen in Beziehung zu setzen. Rahner legt seinem Projekt des Aufbaus
einer abendländischen Gesellschaft das Geheimnis der Menschwerdung Jesu

zugrunde, das sich auf dem Hintergrund der klassischen Philosophie historisch
vollzogen hat. Die Verbindung der beiden Komponenten hält Rahner für die Rezeption

und Ausbreitung dieses Mysteriums für wesentlich. Dessen Inhalte und
Dynamik kann sich - so Rahner - ein Mensch zu eigen machen, indem er über ein

spirituelles Erlebnis in den metahistorischen Raum vordringen kann, in welchem
diese ruhen. Der von dieser Erfahrung geprägte Mensch macht sich fortan die
Inkarnation zum handlungsleitenden Prinzip und wirkt, davon inspiriert, ausgleichend

zwischen Einheit und Verschiedenheit, zwischen verbindlichem Gegen-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 359

wartsbezug und innerer Distanz. So wird er Garant einer christlich humanistischen

Gesellschaft. Dieses Konzept kann transparent gemacht werden auf die
Theorie des kulturellen Gedächtnisses von Jan und Aleida Assmann, indem der
metahistorische Raum, wo die Substanz des inkarnatorischen Geheimnisses ruht,
mit dem externen Speicher identifiziert werden kann, aus dem einer Gesellschaft
über Generationen identitätsstiftende Inhalte vermittelt werden. Gemäss Rahner
kann jede Person auf diesem Weg konstruktiv wirken, wobei er damit hohe
Ansprüche an intellektuelle Kompetenz und Realitätsbezug verbindet und sich
weitgehend auf einzelne Verantwortungsträger konzentriert. Die abendländische
Gesellschaft prägt aber letztlich alle ihre Mitglieder. Rahner ist überzeugt, auf
diesem Weg die Bedingungen für eine universale, humanistische und christliche
Gesellschaft zu schaffen, wagt damit aber zugleich auch, der seit der Säkularisierung
marginalisierten Heilsgeschichte ihr gestaltgebendes Prinzip zurückzugeben.

«Abendland» bei Hugo Rahner - Die Heilsgeschichte als integrierender Bestandteil des
kulturellen Gedächtnisses zum Aufbau der Nachkriegsgesellschaft
In diesem Artikel wird in einem ersten Schritt Hugo Rahners Abendlandkonzept
zusammenfassend dargestellt, womit er in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg eine christlich
humanistische Gesellschaft aufbauen wollte. Diese sollte sich einerseits an den christlichen
und klassischen Wurzeln Europas orientieren und andererseits kulturell offen und somit in
allen Erdteilen verwirklichbar sein. Rahner bedient sich dabei theologischer und transzendenter

Prämissen, was die Rezeption in einem säkularen Umfeld schwierig macht. Aus
dem Grund werden in einem zweiten Schritt die Reflexionen Rahners auf ihre erinnerungskulturelle

Dimension, unter Rezeption der Theorien zum kulturellen Gedächtnis und zu
Erinnerungsräumen, untersucht.

Abendland - Hugo Rahner - Europa - Zweiter Weltkrieg - kulturelles Gedächtnis -
Erinnerungsräume.

«Abendland» chez Hugo Rahner - L'histoire du salut comme partie intégrante
de la mémoire culturelle pour la construction de la société d'après-guerre
Dans cet article, nous résumerons dans un premier temps le concept d'Occident («Abendland»)

de Hugo Rahner, avec lequel il voulait construire une société humaniste chrétienne
au lendemain de la Seconde Guerre mondiale. Celle-ci devait d'une part s'orienter vers les
racines chrétiennes et classiques de l'Europe et d'autre part être culturellement ouverte et
donc réalisable dans toutes les parties du monde. Rahner se sert pour cela de prémisses
théologiques et transcendantes, ce qui rend difficile la réception dans un environnement
laïc. C'est pourquoi, dans un deuxième temps, les réflexions de Rahner seront examinées
sous l'angle de leur dimension mémorielle et culturelle, en tenant compte des théories sur
la mémoire culturelle et les espaces de mémoire.

Occident («Abendland») - Hugo Rahner - Europe - Seconde Guerre mondiale - Mémoire
culturelle - Espaces de mémoire.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOl: 10.24894/2673-3641.00152



360 Paul Oberholzer

«Abendland» in Hugo Rahner - La storia della salvezza come componente intégrante
della memoria culturale per la costruzione della società del dopoguerra
Il présente articolo riassume nella sua prima parte il concetto di Occidente («Abendland»)
con il quale Hugo Rahner nel secondo dopoguerra intendeva costruire una società cristiana
umanista. Da un lato, essa doveva orientarsi alle radici cristiane e classiche dell'Europa,
dall'altro doveva essere culturalmente aperta e quindi ricreabile in tutte le parti del mondo.
Rahner si avvale di premesse teologiche e trascendenti, che rendono difficile la loro rice-
zione in ambienti laici. Per questo motivo nella seconda parte viene esaminata la dimen-
sione della memoria delle riflessioni di Rahner, tenendo conto delle teorie della memoria
culturale e degli spazi della memoria.

Occidente («Abendland») - Hugo Rahner- Europa - Seconda guerra mondiale - Memoria
culturale - Spazi di memoria.

«Abendland» in Hugo Rahner - The History ofSalvation as an Integrating Component of
Cultural Memoryfor the Construction ofPost-War Society
In a first step, this article summarises Hugo Rahner's concept of the «Occident»
(«Abendland»), by which he wanted to build a Christian humanist society in the period
after World War II. On the one hand, the latter was to be oriented towards the Christian
and classical roots of Europe, while on the other, it was to be culturally open and thus
realisable in all parts of the world. In doing so, Rahner makes use of theological and
transcendental premises, which complicate its reception in a secular environment. For this
reason, Rahner's reflections will be examined for their memory-cultural dimension in a second

step, considering the theories of cultural memory and memory spaces.

Occident («Abendland») - Hugo Rahner - Europe - World War II - Cultural memory -
Spaces of memory.

Paul Oberholzer, Prof. Dr., Universität Gregoriana Rom.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152


	"Abendland" bei Hugo Rahner : die Heilsgeschichte als integrierender Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses zum Aufbau der Nachkriegsgesellschaft

