Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 117 (2023)

Artikel: "Abendland” bei Hugo Rahner : die Heilsgeschichte als integrierender

Bestandteil des kulturellen Gedachtnisses zum Aufbau der
Nachkriegsgesellschaft

Autor: Oberholzer, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Abendland» bei Hugo Rahner — Die Heilsgeschichte als
integrierender Bestandteil des kulturellen Gedéchtnisses
zum Aufbau der Nachkriegsgesellschaft

Paul Oberholzer

Am 6. Oktober 1945 stellte Hugo Rahner, Professor fiir Kirchengeschichte in Inns-
bruck, seine ersten Reflexionen iiber das Abendland an, die den Auftakt zu zahl-
reichen Publikationen wéhrend der kommenden zwei Jahrzehnte bilden sollten.
Rahner er6ffnete damit nicht nur das akademische Jahr, sondern legte auch den
Grundstein fiir einen Neubeginn des Lehrbetriebs der dortigen Theologischen Fa-
kultit. Denn infolge des Anschlusses Osterreichs an das Deutsche Reich vom
14. Miérz 1938 war diese aufgehoben worden. Im November des Jahres zogen
zehn Dozenten, unter ihnen auch Hugo Rahner, mit ihren Studenten nach Sitten
ins Exil. Gleich nach dem Kriegsende, im September 1945, kehrte Rahner zusam-
men mit drei anderen Jesuiten nach Innsbruck zuriick.! Mit seiner Rede setzte
Hugo Rahner den Akzent auf einen Neuanfang. So dankte er zuerst den Studen-
ten, die ihm vor wenigen Tagen aus den Triimmern die Lehrkanzel wiederherge-
richtet hatten, die sieben Jahre zuvor «von der Macht des Ungeistes» zerstort wor-
den war.? Dann rief er zum Dank daflir auf, dass Gott sie an den alten Ort zuriick-
geflihrt hatte, und wies mit Freude auf die Wiederherstellung eines verletzten
Rechts. Mit dem neuen akademischen Jahr sollte der Innsbrucker Theologie ihre
alte Bedeutung zuriickgegeben und damit gerettet werden, was von der abendlén-
dischen Kultur {ibriggeblieben war. Rahner machte dabei unmissversténdlich

! Hugo Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts. Zum Jubildum der Theologischen Fakultit der
Universitét Innsbruck 1857-1957, in: Zeitschrift flir Katholische Theologie, 80 (1958), 1-
65, hier 58-65; Riidiger Feulner, Aus dem Archiv. Vor 50 Jahren: das Canisianum in Sitten,
in: Korrespondenzblatt des Canisianums, 2/126 (1992/93), 18-24; Klaus Schatz, Geschichte
der Osterreichischen Provinz der Gesellschaft Jesu (1938—1983), Miinster 2022, 26-30, 75—
87.

2 Hugo Rahner, Christlicher Humanismus und Theologie, in: ders., Abendland. Reden und
Aufsitze, Freiburg u.a. 1966, 11-23, hier 11.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOIL: 10.24894/2673-3641.00152



342 Paul Oberholzer

klar, dass mit seinem anvisierten Wiederaufbau die ungehinderte Verkiindigung
der christlichen Wahrheit verbunden war, nur sie allein konnte einen dauerhaften
Humanismus garantieren.’

Die Reflexionen iiber ein christliches Abendland fiihrte Rahner in den folgen-
den Jahren weiter und publizierte dazu vor allem in den Stimmen der Zeit, fand
aber auch ausserhalb der Kirche Gehor. So hielt er 1960 zur Frage «Gibt es einen
christlichen Humanismus?» den Festvortrag anlédsslich des 500jdhrigen Bestehens
der Universitdt Basel. 1966 legte er eine Sammlung von 18 zwischen 1940 und
1961 verfassten Artikeln unter dem Titel Abendland. Reden und Aufsditze vor.

Im Vorwort dieses Buches macht Rahner erste Ausfiihrungen tiber sein Konzept
des Abendlandes. Wohl geht er vom Abendland als geographischem Raum aus, in
dem auf dem Hintergrund der antiken Philosophie die Botschaft der Menschwer-
dung des Sohnes Gottes verkiindet wurde. Er fiihrt aber weiter zu einem ge-
schichtlich-kulturellen Raum und bezieht sich dabei je auf Zitate seines Bruders
Karl Rahner (1904-1984) und des Physikers Werner Karl Heisenberg (1901—
1976). Das Abendland ist demnach die kulturelle und geistige Vorbedingung fiir
die Einwurzelung des Christentums in der sdkularen Geschichte und gleichzeitig
das soziale und kulturelle Ergebnis seiner beginnenden Selbstrealisierung, die bis
zur Vollendung der Zeiten in einer Vorldufigkeit verbleibt. Es geht Rahner beim
Abendland also um die geistige Substanz, die zuerst in der Antike geformt wurde,
dann in der Begegnung mit dem Christentum ihre grosse Umgestaltung erfuhr
und schliesslich zu Beginn der frithen Neuzeit auf dem Hintergrund einer Verbin-
dung von christlicher Glaubenspraxis und einem wiedererwachten Bewusstsein
flir das geistige Erbe der Antike die ganze Welt zu gestalten begann.*

Beobachtungen zu Rahners Disziplin und Methode

Hugo Rahners Reflexionen orientieren sich an der Heilsgeschichte; seinem We-
sen nach ist er Theologe, und so stellt er das Abendland auch nicht in seinem
geschichtlichen Werdegang dar. Hingegen sucht er einzelne Phénomene, in denen
er «abendlindische Werte» verortet. Ferner tragen seine Beitriige die Uberzeu-
gung, dass die Menschwerdung Jesu das zentrale Ereignis der Weltgeschichte ist.
Dass hier aber ein Problem der Vermittlung zwischen Theologie und Historiogra-
phie besteht, thematisiert Rahner nicht. Das ist bemerkenswert, denn Rahner be-
wegte sich nicht in einer homogen christlichen Geisteswelt und wusste, dass deren
Inhalte sich aus den offentlichen gesellschaftlichen Diskursen verabschiedeten.

Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 11-13.
4 Hugo Rahner, Abendland. Reden und Aufsiitze, Freiburg u.a. 1966, 5f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 343

Dennoch spricht aus allen Artikeln die Uberzeugung, mit diesen theologisch fun-
dierten Reflexionen Europa zu einem neuen Prinzip der Weltgestaltung zu ma-
chen.

So bleiben Rahners Beitrége fiir den, der den Glauben an die Menschwerdung
nicht teilt, schwer nachvollziehbar. In diesem Artikel wird der Versuch unternom-
men, Rahners Reflexionen vorzustellen und dann in einem letzten Abschnitt auf
ihre erinnerungskulturelle Dimension zu untersuchen und so flir die Kulturwis-
senschaften verstdandlich zu machen.

Wiederherstellung eines reinen Urzustandes

Hugo Rahner wollte mit seinem Hinweis auf die Wiedererrichtung der alten Lehr-
kanzel, auf der bis 1938 Theologie doziert worden war, an ein Gesellschaftskon-
zept anschliessen, das auf der christlichen Offenbarung beruht und wieder ver-
bindliche Geltung bekommen sollte. Die Wiederherstellung einer fritheren Ord-
nung spielt bei Rahner verschiedentlich eine Rolle. So stellt er in der 1958 verof-
fentlichten Geschichte der theologischen Fakultit Innsbruck deren Werdegang
unter das Zeichen der Restitution. Die Fakultét sieht er als Nachfolgerin der 1671
gegriindeten und von den Jesuiten bis 1773 betreuten und schliesslich 1822 auf-
gehobenen Bildungseinrichtung. Voraussetzung fiir den Neubeginn war das 1855
geschlossene Konkordat, das Rahner als «gedrucktes Canossa» bezeichnet.’
Diese Vereinbarung zwischen Kaiserreich und Heiligem Stuhl deutet er als Re-
paration des durch das josephinische Staatskirchentum verursachten Schadens.
Mit der Anspielung auf die Ausséhnung zwischen Gregor VII. und Heinrich I'V.
im Jahre 1077 macht Rahner deutlich, dass eine funktionierende gesellschaftliche
Ordnung von der fithrenden Rolle des Papsttums abhéngt. So wurde auch das
Konkordat vom 5. Juni 1933 zwischen Pius XI. und Engelbert Dollfuss zum
Lichtblick, wihrend Rahner die Aufhebung der Fakultidt 1938 durch den Natio-
nalsozialismus auf dieselben Krifte zuriickfiihrt, die 1870 das 1855 abgeschlos-
sene Konkordat unterminiert und schliesslich der Monarchie den Untergang be-
reitet hatten. In der Feindschaft des Liberalismus sieht er dieselben Dynamiken,
die auch im Dritten Reich wirkten.® Da der «destruktive Ungeist» letztlich immer
derselbe ist, eriibrigt sich fliir Rahner eine konkrete Auseinandersetzung mit den
Voraussetzungen und den Entwicklungen des Nationalsozialismus.

3 Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts (wie Anm. 1), 1.

H[ugo] R[ahner], Geschichte der osterreichischen Jesuitenprovinz, in: Festschrift zum
100jdhrigen Jubildum der osterreichischen Ordensprovinz S.J. Mitteilungen des Ignatius-
bundes, 2/2-3 (1929), 4-32, hier 17-32; Rahner, Geschichte eines Jahrhunderts (wie Anm.
1), 1-5, 58-64.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



344 Paul Oberholzer

Die vier bisher présentierten Texte Hugo Rahners lassen die These formulie-
ren, dass dieser einer heilsgeschichtlichen Weltdeutung verpflichtet war, die von
der Uberzeugung zusammengehalten wird, dass die Inkarnation, in Verbindung
mit der antiken Philosophie, zum Prinzip weltgeschichtlicher Ordnung wird, das
selbst in einer sich intensivierenden Sékularisierung gestaltgebende Geltung be-
ansprucht. Hugo Rahner war also einer Geschichtstheologie verpflichtet, die sich
stark aus patristischen Studien, aber auch aus der ignatianischen Spiritualitit
ndhrte. Der Hauptakzent von Rahners Lehre als Professor fiir Kirchengeschichte
in Innsbruck lag auf der Spétantike und der Patristik. In seiner Lehrtétigkeit kam
er weder mit der mittelalterlichen Scholastik noch mit der Philosophie der Neuzeit
in Beriihrung. Aber er zeichnete sich auch nicht als Historiograph aus, der sich
mit sozialen oder geistesgeschichtlichen Entwicklungen beschiftigte. Selbst seine
historische Dissertation an der Universitidt Bonn iiber Die gefdilschten Papstbriefe
aus dem Nachlass von Jérome Vignier war als Auseinandersetzung mit Papstbrie-
fen, die der Spitantike zugeordnet werden, ein Quellenstudium. Allerdings war
er nicht nur ein geachteter Kenner patristischer Schriften, sondern er zeichnete
sich bereits wihrend des Philosophiestudiums durch profunde Kenntnisse jesuiti-
scher Griindungstexte aus.’

Das wissenschaftliche Selbstverstindnis

Der Versuch, mit dem wissenschaftlichen Selbstverstindnis Hugo Rahners und
der damit verbundenen Methode vertraut zu werden, nimmt seinen Ausgangs-
punkt bei dessen Reflexionen um das Mysterium der Menschwerdung. Diese hat
eine Dialektik von gottlicher und menschlicher Dynamik begriindet, welche
fortan die Menschheitsgeschichte durchzieht. Diesem Geheimnis néhert sich Rah-
ner {iber moglichst genaue Kenntnisse patristischer Texte in der Uberzeugung,
damit dessen Inhalt zu erfassen. Die Inkarnation als Ereignis transzendenten Cha-
rakters, das einen geschichtlichen Abdruck hinterlassen hat, hat sich auf dem Hin-
tergrund der griechisch-antiken Geisteskultur vollzogen und kann mit deren Stu-
dium am besten verstanden werden.

Die Kirchengeschichte wird unter der Riicksicht Gegenstand von Rahners For-
schungen, als er nach Personen sucht, in denen die Inhalte dieses Geheimnisses
soziale Realitdt geworden sind. Rahner will dabei aufgrund eines akribischen

7 Karl H. Neufeld, Die Briider Rahner. Eine Biographie. Freiburg u.a. 1994, 30, 49, 60—62,
65f., 86, 90, 125f.; Paul Oberholzer, Die Bedeutung Hugo Rahners fiir die Geschichtsschrei-
bung der Gesellschaft Jesu, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie, 141 (2019), 239-263,
hier 243f.; Karl Rahner, Rahner, Hugo, in: Diccionario Histérico de la Compaiiia de Jesus
IV, Roma/Madrid 2001, 3279.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023). 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 345

Quellenstudiums aufzeigen, wie die Zeugnisse dieser Menschen mit dem patris-
tischen Erbe {ibereinstimmen. Dabei lisst sich Rahner weniger von der Uberzeu-
gung leiten, dass sich die jeweilige Person iiber eine eigene Lektlire patristischer
Texte die entsprechenden Kenntnisse angeeignet hétte. Vielmehr sei diese Person
iber ein geistliches Leben in eine metahistorische Sphére gelangt, an der auch die
Kirchenviter teilgehabt hitten und die sie mit ihren Schriften bezeugten. In die-
sem {libergeordneten Raum kénne man quasi anderen Gottsuchern fritherer Gene-
rationen die Hand reichen. Es geht Rahner also weniger darum, die uniiberbiet-
bare Grosse dieser geistlichen Personen aufzuzeigen, als um deren Eintauchen in
eine {ibergeordnete Realitét, die grundsétzlich allen Menschen offensteht.

Rahner will also tiber ein Quellenstudium eine faktenspezifische Oberfldche
durchstossen und in einen metahistorischen Raum vordringen, in dem die Inhalte
des Erlosungsgeheimnisses ruhen, welches sich auf dem Hintergrund der griechi-
schen Antike vollzogen habe.

Ferner hat Rahner in seinem wissenschaftlichen Schaffen in der Absicht viele
Quellen ediert, das Leben von Ignatius von Loyola erforscht und dargestellt, um
die Leser — gedacht hat er zuerst an Jesuiten in Ausbildung — dafiir zu sensibili-
sieren und darauf hinzuordnen, ebensolche geistliche Erfahrungen zu machen.
Denn auf diesem Weg werde er gleichsam mit Ignatius und den Kirchenvétern in
eine metahistorische Gemeinschaft treten.

Fir Rahner ist die geistliche Erfahrung folglich nie rein individuell, sondern
verbindet sich mit der ganzen Kirche. Gleichzeitig arbeitet er heraus, dass die
Teilhabe an der metahistorischen Gemeinschaft nie eine Riickkehr zu einem rei-
nen Urzustand bedeute, sondern immer an ein konkretes soziales Milieu riickge-
bunden bleibe.®

Die Fundamente des Abendlandes liegen so im Zusammenwirken von grie-
chisch-antiker Philosophie und der Menschwerdung Jesu. Immer wenn diese bei-
den Inhalte durch die geistliche Erfahrung einer Person soziale Realitét werden,
wird Abendland neu verwirklicht. Dieselben Schlussfolgerungen wendet Rahner
auf die Kirche an. Auch ihr unwandelbares Wesen sei in einer metahistorischen
Sphére angesiedelt, das in den Schriften des Neuen Testaments und der Kirchen-
viter auffindbar sei. Direkt erfahrbar werde die geistliche Dimension der Kirche
aber nur in einer konkreten Gestaltwerdung in einem bestimmten historischen und
sozialen Kontext. Wahre Kirchlichkeit besteht so nicht in einem Rekurs auf die
apostolische Zeit, sondern im Riickbezug auf deren Wesen in einer verbindlichen

8 Mathias Moosbrugger, Mystik und Methode. Hugo Rahner als Kirchenhistoriker, in: Zeit-
schrift fiir katholische Theologie, 141 (2019), 200-219; Oberholzer, Bedeutung (wie Anm.
7). 239-263; Roman A. Siebenrock, Abendland oder Europa? Anmerkungen zur Geschichts-
theologie Hugo Rahners, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie, 141 (2019), 364-380.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



346 Paul Oberholzer

Verwiesenheit auf die Gegenwart — in der die Kirche immer auch den Aspekt der
Schwiiche und des Scheiterns trigt.’

Mensch der Geschichte

Hugo Rahner beschreibt in seiner Innsbrucker Er6ffnungsrede den «abendlindi-
schen Menschen» anhand von drei Charakteristika und setzt so bei der Riickbe-
sinnung auf die eigenen Wurzeln an: Der Mensch des Abendlandes sei wesentlich
Mensch der Geschichte.'® Wichtig ist die Geschichte fiir Rahner allerdings nur
insofern, als aus ihr die Gegenwart gebaut werden kann. So geht es ihm um die
Vergewisserung der eigenen Wurzeln. Dabei setzt er beim griechischen Geist und
der lateinischen «Rechtsordnung» an, die die tragenden Stilitzen des Imperium
Romanum seien und die er als Vorbedingungen sieht, die Gott auf das Christen-
tum hin geschaffen habe. So seien die Errungenschaften der griechischen Philo-
sophie immer Abglanz des «Sonnenlichtes Christi». Die Reflexionen von Platon,
Aristoteles und Pythagoras hitten letztlich ihren Ursprung in Gott und seien in
das Geheimnis der Inkarnation hineingenommen. Und so sei es dann auch das
Christentum, das die Wahrheiten der Antike aufgenommen und ihnen den ent-
sprechenden Platz zugewiesen habe. Nach der Menschwerdung hitten aber die
antiken Weisheiten nur noch in der Riickbindung an Christus ihre Relevanz. In
umgekehrter Richtung aber kniipft Rahner an Justinus den Mértyrer an, demge-
miss alle Menschen, die aus dem Geist der Inkarnation lebten, Christen seien —
auch die, die sich nicht als solche bezeichnen wiirden,!! womit der von Karl Rah-
ner formulierte «anonyme Christ» in das Konzept des Abendlandes hineingenom-
men ist.

Aus Rahners Sicht lebte das Imperium Romanum insofern weiter, als Vergils
Roma aeterna eine Verbindung mit der alttestamentlichen Prophetie Daniels ein-
gegangen sei. Beide seien durch die Menschwerdung Gottes verbunden worden
und kénnten so an verschiedene nachfolgende politische Reiche vermittelt wer-

Hugo Rahner, Die Konstantinische Wende, in: ders., Abendland. Reden und Aufsétze, Frei-
burg u.a. 1966, 186—198, hier 197f.

Es bleibt hier kritisch anzumerken, dass man die Bewegung des Nationalsozialismus bei
aller erforderlicher Ablehnung nicht als geschichtsvergessen bezeichnen kann. Rahners Ur-
teil ist nur unter der Riicksicht verstindlich, dass er den Menschen der Geschichte als den
Menschen versteht, der sich ganz als Erbe der Botschaft der Inkarnation sieht und seine
Identitiit nicht auf Mythen oder andere Orientierungspunkte baut.

Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 17; Hugo Rahner, Gibt es einen christlichen
Humanismus?, in: ders., Abendland. Reden und Aufsitze, Freiburg u.a. 1966, 56—68, hier
60-62, 66.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 347

den. Diese weltgestaltende Idee lasse so das Abendland in verschiedenen Umstén-
den Realitét werden. Das kleine Westeuropa sei folglich dazu bestimmt, das Erbe
der Antike mit dem Geheimnis der Inkarnation der ganzen Menschheit weiterzu-
vermitteln — ohne an konkrete kulturelle Voraussetzungen gebunden zu sein.'?

Als das rémische Reich in Triimmern versank, habe Augustinus von Hippo
(354-430) sein Werk De Civitate Dei verfasst, womit er den germanischen Vol-
kern eine staatsbauende Lehre vermittelt habe, mit der das Abendland in neuen
sozialen Verhidltnissen weiterhin ausgeformt werden kénne. Rahner sieht in Au-
gustinus’ Werk die Handreichung fiir kiinftige Politiker, einen Staat auf den Fun-
damenten antiker Gelehrsamkeit und aus dem Geheimnis der Inkarnation zu
bauen. Fiir Rahner ist darum wichtig, dass Karl der Grosse (747-814) De Civitate
Dei gelesen hat."® Dabei wird aber die karolingische Reichspolitik nicht auf die
Rezeption der augustinischen Lehre hin untersucht. Der «abendléndische
Mensch» der Geschichte muss sich vor allem seiner Wurzeln vergewissern und
so die Gegenwart neu gestalten.'

An anderer Stelle zeigt Rahner den dynamischen Charakter der Weitergabe der
Inhalte des Abendlandes an Winfrid Bonifatius (673—754) auf: Angelsédchsische
Monche garantierten im 8. Jahrhundert die Vermittlung von antikem Erbe und
inkarnatorischem Geheimnis. Allein sie und nicht rémische oder frankische Kle-
riker waren, so Rahner, fihig zur Pflege von Kultur und gediegener Schriftlich-
keit, verbunden mit der Bereitschaft, materielle Unannehmlichkeiten und Strapa-
zen auf sich zu nehmen.!® Dabei war England erst im Laufe des 7. Jahrhunderts
christianisiert und Teil des Abendlandes geworden. So erweist sich bei Rahner
gerade an der angelsidchsischen Mission die kulturelle Unabhéngigkeit des Kon-
zepts des Abendlandes.

Im Martyrium von Bonifatius im fernen Friesland kommt das Wesen des
Abendlandes fiir Rahner symbolisch zum Ausdruck: Gegen den Schwerthieb bru-
taler Zerstorungswut habe sich Bonifatius mit einem Buch geschiitzt, das Texte
von Liturgie und Kirchenvitern enthélt. Bei der Vernichtung dieser Inhalte aber
ist keiner Zivilisation mehr ein Uberleben zugesagt.'®

Hugo Rahner, Vom Ersten bis zum Dritten Rom, in: ders., Abendland. Reden und Aufsitze,
Freiburg u.a. 1966, 253-269, hier 254-257.

Hugo Rahner, Der Geburtstag des Augustinus, in: ders., Abendland. Reden und Aufsitze,
Freiburg u.a. 1966, 199-208, hier 200-202.

Hugo Rahner, Sinn der Geschichte, in: ders., Abendland. Reden und Aufsétze, Freiburg u.a.
1966, 6989, hier 69.

Hugo Rahner, Biichertruhe und Totenbuch. Europdische Besinnung zum 1200j4hrigen To-
destag des Hl. Bonifatius, in: ders., Abendland. Reden und Aufsitze, Freiburg u.a. 1966,
209-218, hier 213f.

16 Rahner, Biichertruhe (wie Anm. 15), S. 209f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



348 Paul Oberholzer

Eine gewisse Entsprechung findet dieser Gedanke in Jiirgen Habermas’ Refle-
xionen tiber die abendldndische Konstellation von Glauben und Wissen: Die Ent-
stehung des Mittelalters sei von einer verbindlichen Verantwortung kirchlicher
Représentanten fiir die 6ffentliche Ordnung getragen gewesen. So sei es nicht da-
bei geblieben, von der antiken Zivilisation zu retten, was noch méglich war, son-
dern deren Inhalte seien zu den germanischen Vélkern weitergetragen worden,
was sich immer in Verbindung mit der Christianisierung vollzogen habe. So sei
seit der Spitantike jeder Aufbau einer Gelehrtenkultur immer auch von christli-
chen Inhalten bestimmt gewesen.!”

Historische Epochen, die nicht auf dem Geist des Abendlandes ruhen, haben
bei Rahner keine Relevanz. Negativbeispiele vermerkt er nur am Rande und
spricht auch der Reflexion auf eigenes Versagen keinen Raum zu. Weder die
durch den Nationalsozialismus verfiigte Suspendierung seines jiidischen Doktor-
vaters Wilhelm Levison, noch das ihm auferlegte Exil in Sitten finden irgendwel-
che Erwdhnung. Trotz intensiver Beschiftigung mit dem Abendland nimmt er in
keiner Publikation auf die Flugblitter der Weissen Rose Bezug, in denen das
Abendland als Widerstandskategorie gegen Hitler und den Totalitarismus ver-
wendet wird.'8

Mensch der Einheit

Ein weiteres Charakteristikum des Abendlandes sieht Hugo Rahner im Prinzip
der Einheit, wobei er sich gerade hier unter dem Eindruck der ideologischen Do-
minanz, in welcher in den vorausgegangenen Jahren dieses Wort zentrale Ver-
wendung gefunden hat, der Vulnerabilitdt der abendldndischen Idee bewusst
zeigt. Bezeichnenderweise greift er bei der Beschreibung des abendldndischen
Sinnes der Einheit auf ein Ereignis zuriick, das sich zeitgleich mit Hitlers Macht-
ergreifung abspielte: auf den Festakt anlédsslich der Heiligsprechung Alberts des
Grossen (11280) im Jahre 1933 in Paris, wo Theologen und Philosophen deut-
scher und franzosischer Herkunft in der Kathedrale Notre Dame und in den Hallen
der Sorbonne des Erbes dieses hochmittelalterlichen Theologen gedachten.'”
Dabei charakterisiert Rahner das 13. Jahrhundert als eine Zeit der direkten Ge-
staltwerdung des Abendlandes, als der Italiener Thomas von Aquin, der Deutsche
Albertus Magnus und der Englinder Duns Scotus in Paris und KéIn lehrten und
verstanden wurden. In Paris, dem Ursprung universitdrer Bildung, sei damals die

Jirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1. Die okzidentale Konstella-
tion von Glauben und Wissen, Berlin 22019, 626-634.

' Hugo Rahner, Himmelfahrt der Kirche, in: ders., Abendland. Reden und Aufsitze, Freiburg
u.a. 1966. 298-312, hier 311; Sicbenrock, Abendland (wiec Anm. 8), 378f.

Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 13.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 349

Philosophie der Antike unter dem Licht der christlichen Offenbarung reflektiert
worden, woraus flir Philosophie und Theologie neue Denkrichtungen entstanden,
die in kurzer Zeit das geistige Leben in ganz Zentral- und Westeuropa bestimmt
hétten. Dieser abendléndische Selbstvollzug par excellence habe die Basis fiir
eine nicht nur sprachliche, sondern existentielle Verstindigung verschiedener
Volker geschaffen. Die Gedenkfeierlichkeiten von 1933 zeigen fur Rahner, dass
diese Idee des Abendlandes auch in spéteren Gelegenheiten Realitét werden kann.
Dass sich diese nicht nur in akademischen Reflexionen niedergeschlagen habe,
wiirden die gotischen Kathedralen bezeugen, die der europdischen Sakralland-
schaft von Skandinavien {iber England bis zu den normannischen Kirchen Siid-
italiens und Gotteshdusern am Jakobsweg in Nordspanien sowie von Caen bis
Wien Gestalt gegeben hitten.?°

Die abendldndische Einheit ist also nicht nur ein Mythos, sondern fasste tat-
sdchlich einmal verschiedene Vdélker in einer gemeinsamen Denkform unter dem
Zeichen des Christentums zusammen. Gerade wegen dieser einstigen historischen
Konkretisierung komme Europa auf der Suche nach deren Wiedererlangung nicht
zur Ruhe, und gerade unter Nichteinbeziehung der metahistorischen Grundvo-
raussetzungen bestehe die Gefahr, am anvisierten Ziel und an einer neuen Reali-
sierung der Einheit zugrunde zu gehen oder selbst eine negative Dynamik zu ent-
wickeln.

Bezeichnenderweise formuliert der Medidvist Michael Borgolte als eine zent-
rale These seiner hochmittelalterlichen Studien, dass Europa in dieser Zeit in ei-
ner dezentralen Einheit seine Identitét gefunden habe. So habe die Gregorianische
Reform mit ihrem Gesandtschaftswesen ein Netzwerk aufgebaut, das zahlreiche
Konigreiche verbunden habe und vom Papsttum zusammengehalten worden sei.
Die Kreuzziige seien zum ersten europdischen Projekt geworden, an dem sich
verschiedene Reiche beteiligten. Borgolte beobachtet in dieser Zeit nicht nur ei-
nen entscheidenden Riickgriff auf die aristotelische Philosophie, sondern auch
eine neue Rezeption des romischen Rechts, das in eine christliche Systematik ge-
fasst und damit zum Grundstein einer neuen Gelehrtenkultur und Rechtsprechung
geworden sei.?!

Mensch der «schonen Mittey

Wenn die Menschheit aufgefordert wird, den Angelpunkt ihrer Existenz in einer
Sphire zu verorten, die von den irdischen Bedingungen wesentlich verschieden

20 Rahner, Christlicher Humanismus (wie Anm. 2), 17-19.
21 Michael Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt. 1050-1250, Stuttgart 2002, 75-95; Ha-
bermas, Auch eine Geschichte (wie Anm. 17), 653-675.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



350 Paul Oberholzer

ist, dréngt sich die Frage auf, wie sich das Christentum die Gestaltung der dies-
seitigen Welt zum Lebenssinn machen kann. Kann das Geheimnis der Inkarnation
zu einem Faktor werden, auf den sich die Gesellschaft als ganze verpflichtet? Oder
sind das Reich Gottes und die Welt zwei wesentlich verschiedene Bereiche, die sich
lediglich asymptotisch anndhern kénnen?

Rahner unterstellt der Uberzeugung, dass die christliche Botschaft und die Ge-
staltung der Gesellschaft letztlich nicht direkt vermittelbar sind, nicht prinzipiell
einen antichristlichen Charakter, was er anhand des Humanismus von Rudolf
Bultmann aufzeigt.?> Demnach sei der Mensch mit einer Gesinnung ausgestattet,
deren Werte sich am reinsten in der Klassischen Antike niedergeschlagen hétten.
In der Ausrichtung auf das darin enthaltene Bildungsideal werde der Mensch be-
fahigt, eine Gesellschaft aufzubauen, die ein Zusammenleben in gegenseitiger
Anerkennung menschlicher Wiirde ermogliche. Im Christentum hingegen sehe
Bultmann den personlichen Zuspruch Gottes an den Menschen aus dem Jenseits.
So konne ein Christ zum Aufbau der Gesellschaft beitragen, eine christliche Ge-
sellschaft werde es aber nie geben. Diese Uberzeugung finde sich, so Rahner,
nicht nur in sékularisierenden Tendenzen. Auch unter Kirchenvitern finden sich
die Fragen: Muss sich ein Mensch, der seinen Lebenssinn in Christus gefunden
hat, iiberhaupt noch mit innerweltlichen Fragen beschiftigen und die Werte der
klassischen Antike rezipieren? Ist eine literarisch-kritische Auseinandersetzung
mit den Evangelien fiir ihn noch notwendig?*

Dem hilt Rahner zuerst seine bereits ausgefiihrte Grundthese entgegen, dass
das in der Antike grundgelegte Fundament durch das Christentum an seinen Platz
geriickt und so liber die Jahrhunderte lebendig gehalten worden sei. Also jeder
Riickgriff auf das antike Erbe sei iiber das Christentum vermittelt. Gerade durch
die Menschwerdung sei die Scheidewand zwischen Himmel und Erde, zwischen
Offenbarung und Geschichte durchscheinend geworden. Daraus leitet er aber
konkrete Bedingungen fiir den Christen in seiner Verflochtenheit mit der Welt ab
und charakterisiert den Menschen des Abendlandes als Menschen der «schénen
Mitte». Als solcher stehe er zwischen den beiden Polen des rein Geistigen und
rein Materiellen, ohne sich an einen der beiden ganz zu verlieren. Es gehort zur
Ambiguitdt dieser Position, dass das genaue Verhéltnis zwischen Geistigem und
Materiellem in jeder Situation wieder neu bestimmt werden muss. Der am Chris-
tentum orientierte Mensch stehe immer im Spannungsfeld der Gefahr, entweder
einem reinen Fideismus, losgeldst von jeder gesellschaftlichen Verortung, oder
einem Materialismus zu verfallen, der die Gestaltung des bonum comune in rein
innerweltlichen Kategorien verfolgt.?*

22 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 58.
23 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 56-58.
24 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 64—66.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 351

So miisse sich der Christ gemass Rahner verbindlich in die Welt hineinbege-
ben und an deren Gestaltung mitarbeiten. Gleichzeitig aber miisse er zu ihr immer
einen gewissen Abstand halten, zumal er den Mittelpunkt seines Lebenssinnes
woanders habe. Nur in einer solchen verbindlichen und gleichzeitig distanzierten
Prisenz in Welt und Gesellschaft sei Kultur moglich. Weil die Inkarnation der
Wesenskern des Christentums sei, kénne sich der Christ aus der Geschichte gar
nie verabschieden. Und da dessen Erbe der ganzen Menschheit tibergeben, der
Kirche aber in besonderer Weise anvertraut sei, erfordere das Christentum eine
konkrete, verbindliche und institutionelle Verortung.

Rahner sieht hier den piddagogischen Auftrag der Theologie in der Gesell-
schaft, das Bewusstsein flir das Oszillieren zwischen den beiden Prinzipien des
Materiellen und Geistigen wach zu halten und so die Verwirklichung eines wah-
ren christlichen Humanismus anzustossen, der das Wesen des Abendlandes aus-
machen wiirde.?’

Kirche

Rahner zieht aus diesen Reflexionen {iber den Menschen des Abendlandes direkte
Schliisse auf das Wesen der Kirche. Wihrend er mehrmals darauf zu sprechen
kommt, dass ein Mensch, der ganz in der Gestaltung der Welt nach immanenten
Kriterien aufgeht, seinen abendlidndischen Charakter verliere, thematisiert er auch
wiederholt die Gefahr, dass sich die Kirche von den sie umgebenden sozialen und
kulturellen Bedingungen 16st, sich allein durch geistliche Werte definiert und zum
reinen Charisma der Urkirche zuriickkehren mochte. Obwohl Rahner den Riick-
griff zu einem metahistorischen Raum, wo die Inhalte der christlichen Offenba-
rung ruhen, zum Zentrum seiner Reflexionen zum Abendland macht, hélt er eine
Riickkehr zu einem mythischen Urzustand unter der Negierung der Gegenwart
nicht nur fiir nicht geboten, sondern fiir schlechterdings unmoglich. Schopfen aus
dem Reichtum des Mysteriums kdénne man nur in bewusster Bejahung des kon-
kreten Umfeldes. So arbeitet Rahner in seinem Artikel {iber die Konstantinische
Wende heraus, dass bereits die Urkirche nicht aus privaten Hauszirkeln bestanden
habe, die in einer heidnischen Gesellschaft ein Milieu geschaffen habe, in dem in
hermetischer Abschliessung die christliche Botschaft gelebt worden sei. Es ent-
spreche also nicht dem Wesen der frithen Christenheit, dass deren Mitglieder die
Werte der Kirche aus den Katakomben anonymisiert in den Alltag getragen hiit-

25 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 64-66; Rahner, Christli-
cher Humanismus (wie Anm. 2), 20-22.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



352 Paul Oberholzer

ten, wodurch die Kirche selbst von Zugestidndnissen an die Gesellschaft und da-
mit verbundenen Verwisserungen ihrer Botschaft verschont geblieben sei. Viel-
mehr weist Rahner auf, dass die Kirche bereits im zweiten und dritten Jahrhundert
zur Zusammenarbeit mit dem Staat bereit gewesen sei.?® Gerade das Eingehen auf
diese Bedingungen, allerdings ohne sie sich véllig zu eigen zu machen, gehore
zum Wesen der Kirche. Und so hat die Kirche fiir Rahner auch nach Konstantin
nicht einen generellen Schulterschluss mit den politischen Machthabern gemacht,
sondern immer wieder kritische Distanz eingenommen. Wie der abendlédndische
Mensch so habe auch die Kirche sich immer wieder zwischen innerweltlicher Im-
manenz und eschatologischer Transzendenz einzumitten. Folglich gebe es keine
Kirche ohne eigensténdigen institutionellen Vollzug. Ist die Kirche hingegen nur
noch Produkt des Staates zur Befriedigung spiritueller und ritueller Bediirtnisse,
wiirde sie zu einem esoterischen Akzidens verkommen. Wiirde sie auf eine An-
sammlung kleiner Gemeinschaften, in denen ihre Mitglieder aus einem geschwis-
terlichen Austausch leben, reduziert, hitte sie sich vom substantiellen gesell-
schaftlichen Vollzug verabschiedet. Kommt man aber {iber die institutionelle Or-
ganisation und das dusserlich Sichtbare nicht hinaus, wiirde die Kirche zu einem
toten Gebilde. In der nicht fixierten Positionierung zwischen den Polen sozialer
Partizipation und transzendenter Ausrichtung sei es Aufgabe der Kirche, eine ei-
gene Soziallehre und Pddagogik zu entwickeln, Schulen, Gewerkschaften und
eine eigene Presse zu flihren und sich in den Naturwissenschaften zu engagieren,
womit die Kirche zum gestaltgebenden Faktor des «Abendlandes» wiirde.?’

Politische Einheiten

Die Spannung, in die Rahner den Menschen des Abendlandes und die Kirche
stellt, wendet er auch auf die Politik an. Wie bereits ausgefiihrt sieht er in Au-
gustinus’ De Civitate Dei einen Meilenstein des Werdeganges des Abendlandes.
Diese Magna Charta habe er, noch ganz Mensch der Antike, dem anbrechenden
Mittelalter vermacht. Dabei zieht er Platons Evidenz, dass ein Staat von einem
Recht geleitet werden miisse, das letztlich seinen Urgrund in der Gerechtigkeit
hat, weiter und bindet sie an die Inkarnation. In Analogie zur griechischen Philo-
sophie sieht er das romische Recht dadurch vervollkommnet. Folglich hitten sich
alle Zugehorigen einer politischen Einheit, auch die Verantwortungstriager, auf
ein solches Recht zu verpflichten, das aber letztlich in der gottlichen Gerechtig-
keit griinde. Jedes politische Gebilde miisse ein Rechtsstaat sein, dessen Grunds-
dtze den Handlungshorizont eines Politikers libersteigen. Rahner sendet diese

26 Rahner, Konstantinische Wende (wie Anm. 9), 191.
27 Rahner, Konstantinische Wende (wie Anm. 9), 186—198.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 353

Botschaft in den flinfziger Jahren des 20. Jahrhunderts sowohl an die Adressen
derer, die mit einem marxistisch strukturierten Staat ohne Gottesbezug die Men-
schen zur Gliickseligkeit fiihren wollen, als auch derer, die philanthropisch dar-
tiber abstimmen, ob die explizite Nennung Gottes in einer Verfassung noch im
Interesse der Mehrheit liege. Gerade der transzendent verankerte Gerechtigkeits-
begriff sei wesentlich damit verbunden, dass jeder Rechtsstaat immer vorldufigen
Charakter behalten werde; Politiker des Abendlandes wiirden folglich immer um
die mdglichst addquate Umsetzung der Gerechtigkeit ringen miissen.?®

Abendland als Teil des «kulturellen Geddchtnisses»?

Wieweit lassen sich die bisherigen Ausfiihrungen, die auf transzendentalen Vo-
raussetzungen basieren und sich ganz in theologischen Kategorien bewegen, den
Kulturwissenschaften vermitteln? Hugo Rahner wurde wohl von ihren Vertretern
auch wahrgenommen, zum Beispiel vom Eranos-Kreis, der im Sommer in Ascona
zusammentrat und zu dem er wéhrend seiner Zeit in Sitten jeweils eingeladen
worden ist.?’ So mutet es eigenartig an, dass Rahner sich ganz als Theologe zeigt.
Hielt er einen theologisch transzendenten Gedankengang, der nicht auf ein kirch-
liches Milieu beschrinkt bleiben sollte, zum Aufbau der Gesellschaft in der Nach-
kriegszeit tatsidchlich fiir realistisch? Es soll an dieser Stelle versucht werden, Ent-
sprechungen in den Forschungen zur Memorialkultur herauszuarbeiten. Aller-
dings verwendet Rahner in seinem ganzen Werk den Begriff der «Erinnerungy
selten, «Gedéchtnis» und «Memorialkultur» kommen gar nie vor. Auf einen ers-
ten Blick bietet Jan Assmann in seinem Werk liber das kulturelle Geddchtnis ei-
nen interessanten Ansatzpunkt — dort, wo er die «Theologisierung der Geschichte
im Zeichen einer Theologie des Willens» nach der Riickkehr Israels aus dem ba-
bylonischen Exil behandelt. Damals hat Esra von einem erhohten Pult aus der
Thora vorgelesen, womit sich Israel als erstes Volk der Menschheit, nach der
traumatischen Erfahrung des selbstverschuldeten Exils, durch die Erinnerung an
die eigene Geschichte eine Identitét aufgebaut hat.’® Stehen wir hier vor einer
Parallele zu Rahners Restauration der alten Lehrkanzel in Innsbruck? Bei einer
Zuhilfenahme von Jan Assmanns Theorien ist aber Vorsicht geboten, zumal er
Orientalist ist, wohl in die Antike ausgreift, aber keinen Bezug zur Geschichte
Europas nimmt. Rahner wiederum integriert in seine Diskurse zum Abendland

28 Rahner, Geburtstag (wie Anm. 13), 199-208; Rahner, Biichertruhe (wie Anm. 15), 213-215.

Mariano Delgado, Hugo Rahner und die Eranos-Tagungen. Ein kastalischer Mensch, ein

christlicher Humanist, ein ignatianischer Verkiindigungstheologe, in: Zeitschrift fiir katho-

lische Theologie, 141 (2019), 264-282, hier 273f.

30" Jan Assmann, Das kulturelle Ged#chtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitét in frii-
hen Hochkulturen, Miinchen 82018, 253-257.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



354 Paul Oberholzer

weder Inhalte der Orientalistik noch der alttestamentlichen Exegese oder der Bi-
beltheologie.

Aleida Assmann hebt aber den singuldren Fall Esras auf die Ebene der euro-
péischen Geistesgeschichte: In der Renaissance entwickelte sich, in Analogie zur
nachbabylonischen Zeit, auf dem Hintergrund des Bewusstseins, dass der unmit-
telbare Zugang zur Vergangenheit durch Abbruch und Vergessen versperrt war,
der historische Sinn schlechthin. Das heisst, die Erfahrung von Wandel und von
abrupten Briichen, die oft auch traumatischen Charakter haben, evozieren die
Notwendigkeit der Konstruktion einer neuen Identitét, die ihren Urgrund in der
entzogenen Vergangenheit hat. Aleida Assmann verortet darin die Entstehung des
Humanismus und der Nationalgeschichte, die mit einer konzentrierten Samm-
lungstitigkeit von Relikten als Beglaubigungsmittel einhergeht.’! Bei Rahner fin-
det man keine Auseinandersetzung mit Monumenten oder anderen Gegenstéinden,
die eine harmonische Vergangenheit mit der Gegenwart verbinden. Er erweist
sich aber auch nicht als Historiograph, was das Verstdndnis und die methodische
Einordnung seiner Schriften erschwert.

Helfen kann dabei die Unterscheidung von Maurice Halbwachs zwischen Ge-
schichtsschreibung, die keine identitdtsstiftende Funktion hat und Verénderungen
sowie Briiche erforscht, und dem kollektiven Gedéchtnis, das Einheit und Konti-
nuitdt einer Gruppe sichert, Verdnderungen ausblendet, und so im Dienst der Ord-
nung der Gegenwart und dem Aufbau der Zukunft steht. Wesensmerkmale wer-
den wohl mit der Vergangenheit assoziiert, verdanken ihre Relevanz aber nicht
der Faktizitit, sondern ihrem identititsstiftenden Charakter.??

Rahners Verstindnis von Zeit und Geschichte

Vor einem Bruch mit der Vergangenheit stand Rahner nicht nur wegen des Zwei-
ten Weltkrieges, sondern auch wegen der Verdriangung der Heilsgeschichte aus
dem gesellschaftlichen Bewusstsein. Auch wenn Rahner keinem Pessimismus
verfiel, wusste er um diesen Prozess, der schon ldnger in Gang war und auch wei-
ter fortschreiten werde. Wihrend der erste Faktor ein einmaliges Ereignis mit bru-
talen aber lokalisierbaren Folgen war, steht der zweite unmissversténdlich fiir
eine definitiv entzogene und nicht mehr einzuholende Vergangenheit. Rahners
Abendlandkonzept gehort so wesentlich in eine sdkularisierte Gesellschaft, wobei
er dessen Inhalte — aus der Verbindung von Heilsgeschichte und antiker Philoso-

31 Aleida Assmann, Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedichtnis-

ses, Miinchen 2018, 49-55.
32 Assmann, Erinnerungsrdume (wie Anm. 31), 130—135; Assmann, Das kulturelle Gedichtnis
(wie Anm. 30), 3448.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendland» bei Hugo Rahner 355

phie — nicht aus einer entschwundenen Vergangenheit, sondern aus einem meta-
historischen, identitdtsspendenden Raum schopft. Rahners Abendlandkonzept
wird kulturwissenschaftlich vermittelbar, wenn es auf dem Hintergrund der Er-
fahrung dieses doppelten Bruchs durch die Brille des kollektiven Gedachtnisses
wahrgenommen wird. Dessen Kategorien vermitteln einen Zugang zu Rahners
Geschichtsbild, das sich an der Heilsgeschichte orientiert, deren zentraler Punkt
die Inkarnation ist und dem als wesentliches Element nur noch die Parusie als
Vollendung der ganzen Schopfung folgt. Da diese in der Menschwerdung anfang-
haft aufleuchtet, sind bis dahin fiir die kommende Zeit keine substantiellen Ver-
dnderungen mehr zu erwarten.** Entsprechend geht es Rahner weitgehend darum,
die Inhalte der Inkarnation in einer jeweiligen Situation moglichst perfekt zu rea-
lisieren, beziehungsweise nach Ereignissen zu suchen, wo diese Realisierung ge-
gliickt ist. Daraus erklért sich auch, warum er dem Verlauf der Geschichte wenig
Aufmerksamkeit schenkt. Wohl spricht er vom Aufbau der Zukunft; dessen Ge-
lingen hiingt aber ausschliesslich davon ab, ob es zum Riickgriff auf die heilsge-
schichtlichen Inhalte tatsédchlich kommt.

Der Vergangenheitsbezug Rahners ist eine Folge des Sinnbediirfnisses nach
soliden Parametern, die als Garanten beim Bau der Gesellschaft dienen kénnen.
Da Europa nach dem Krieg vor einer fabula rasa stand, versucht Rahner den
durch einen anderen Bruch verlorenen Bezug zum inkarnatorischen Geheimnis
der Heilsgeschichte wieder zu beleben und verbindlich in ein neues Gesellschafts-
konzept zu integrieren. Dieses Geheimnis interessiert ihn als ewige Wahrheit, das
in der Welt gestaltgebend einbricht und damit zum Aquivalent des kollektiven
Gedéchtnisses werden soll.

Die Formung der Gesellschaft gliickt tiberall dort, wo man sich an diesem
Mysterium orientiert, oder mit anderen Worten, wo man sich dessen erinnert hat
und sich in Zukunft erinnern wird. Konkrete Unterschiede in der Ausgestaltung
und die Verdnderbarkeit historischer Phinomene interessieren Rahner hingegen
nicht. Wichtig ist die Aktualisierung der zeitlich iibergeordneten Inhalte. Rahner
wihnt sich einerseits als Erbe einer bereits lange wirkenden Tradition, anderseits
aber hebt er nach der katastrophalen Erfahrung des Nationalsozialismus das kul-
turelle Phdanomen der Klassik und das historische Ereignis der Inkarnation unter
dem neu formulierten Konzept des Abendlandes in eine transzendente Sphére und
verleiht ihnen damit einen Absolutheitsanspruch, der letztlich nicht auf Westeu-
ropa, das geographische Abendland, beschrinkt bleibt, sondern globale Ziige an-
nimmt. Rahner ruft ein vergessenes Selbstbild in Erinnerung, verbindet damit
aber die Forderung nach einem neuen Bewusstsein. Nicht die Zugehdorigkeit zum

33 Jacques Le Goff, Kultur des europiischen Mittelalters, Miinchen/Ziirich 1970, 281-295.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



356 Paul Oberholzer

Abendland, das Wohnen in seinem geographischen Raum sind entscheidend, son-
dern die Verinnerlichung der herausgearbeiteten Inhalte.

Die Wesenselemente des Abendlandes — klassische Philosophie, Rechtsden-
ken und Inkarnation — wiirden, so Rahner, zu den Grundfesten und Bedingungen
einer Hochkultur, die sich in allen Gesellschaften realisieren und somit alle Men-
schen zu ihrer Eigentlichkeit fithren kdnnte. So haben seine Ausfithrungen keinen
limitischen Charakter. Die Ausgrenzung gewisser Gruppen oder Menschen gibt
es in Rahners Gedankengidngen nicht, entsprechend baut er auch kein Wir-Be-
wusstsein auf, das letztlich andere wieder ausschliessen wiirde. Die Bedingungen
liegen in den Wesenselementen, denen sich jeder Mensch 6ffnen kann 3

Der metahistorische Raum der Heilsgeschichte als externer Speicher

Jan Assmann spricht in seiner Auseinandersetzung mit Erinnerungskulturen von
einem externen Speicher, in dem identitétsstiftende Inhalte, die mit einem Urzu-
stand oder einem zentralen historischen Ereignis verbinden, aufbewahrt und tiber
Generationen weitergegeben werden. Die urspriingliche Form der Tradierung war
die rituelle Aktualisierung von Mythen, was durch die Erfindung der Schrift eine
wesentliche Verdnderung erfahren hat.>> Explizite Beziige dazu finden sich bei
Rahner nicht. Vielmehr kann sich jeder Mensch tiber die Kenntnis patristischer
Schriften und der klassischen Philosophie — aber auch iiber eine persénliche Glau-
benshaltung — an den metahistorischen Raum der Heilsgeschichte anschliessen
und deren Inhalte gegenwirtig setzen. So kann man diesen mit Jan Assmanns
externem Speicher identifizieren. Bezeichnenderweise verliert Rahner aber keine
Worte iiber eine rituelle Kommemorierung, wozu die Sakramententheologie mit
ihren Reflexionen zur Aktualpridsenz Ansétze bieten wiirde. Er kennt auch keine
Expertengruppe, also besondere Garanten der Vergegenwirtigung; ein Kultpries-
tertum hat keinen Platz.

Vielmehr ist es Rahner wichtig, dass der Zugang zum metahistorischen Raum
nicht an eine gesellschaftliche Position oder eine besondere Wiirde gebunden ist,
sondern jedermann offensteht. So hat der charismatische Franz von Assisi gros-
sere Verdienste als der zeitgendssische Papst Innozenz 111.3¢

3% Dazu Assmann, Das kulturelle Gedéchtnis (wie Anm. 30), 156f.

35 Assmann, Das kulturelle Gedéchtnis (wie Anm. 30), 22f.

36 Rahner, Gibt es einen christlichen Humanismus? (wie Anm. 11), 66; Rahner, Sinn der Ge-
schichte (wie Anm. 14), 85.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendlandy bei Hugo Rahner 357

Konnektive Struktur von Generationen und Kulturen

Indem Rahners metahistorischer Raum in diesem Beitrag mit dem Terminus eines
externen Speichers und des kollektiven Gedéchtnisses in Korrelation gesetzt und
erklart wird, wird versucht, dessen Abendlandkonzept mit Elementen der Theorie
der Memorialkultur zu verbinden. Gerade weil der Zugang zu diesem Speicher
bei Rahner keinen strukturellen Bedingungen unterworfen ist, stellt sich die
Frage, wie garantiert wird, dass die Dynamik des inkarnatorischen Geheimnisses
generationeniibergreifend wirken kann. Rahner kennt keinen Riickgriff auf einen
kanonischen Text, dessen Rezitation oder Kenntnis die fiir das Abendland kon-
stitutiven Parameter gegenwiirtig setzen wiirde.’” Wohl bringt Rahner wiederholt
die Relevanz patristischer Schriften ins Spiel. Diese sind aber als Zeugnisse von
Menschen — hier Theologen und Literaten — zu verstehen, die den Zugriff zum
metahistorischen Raum vollzogen haben. Die Kenntnis dieser Quellen wirkt in-
spirierend oder handlungsleitend, ist aber in sich kein Garant fiir die Vergegen-
wirtigung des inkarnatorischen Mysteriums, bzw. den Aufbau einer auf ihm griin-
denden Gesellschaft, des Abendlandes. Den Schriften kommt zentrale, aber nicht
konstitutive Bedeutung zu. Ebenso griindet die konnektive Struktur, die Kulturen
und Generationen verbindet, und durch die die Wesenselemente des Abendlandes
tradiert und gegenwdrtig gesetzt werden, nicht in der Rezitation oder in der Ver-
pflichtung auf die christologischen Dogmen. Wohl ist die Dimension des Glau-
bens zentral, Rahner setzt aber die Bekenner einer orthodoxen Christologie nicht
mit den Bewohnern oder den Konstrukteuren des Abendlandes gleich.

Das Abendland realisiert sich nur iiber Personen, die in ihren jeweiligen sozi-
alen und historischen Verhéltnissen durch einen rein persénlichen, quasi mysti-
schen Akt in den metahistorischen Raum zu den inkarnatorischen Geheimnissen
vordringen. Dieser Riickgriff kreiert eine Verbundenheit mit Gldubigen fritherer
Generationen, die iiber denselben Weg in anderen Situationen gesellschaftsstif-
tend wirkten und so eine Kultur des Abendlandes aufbauten.’® An die einzelnen
Personen, die unabhingig von sozialem Status und Herkunft eine solche Verge-
genwirtigung des heilsgeschichtlichen Mysteriums vornehmen, erhebt Rahner
aber differenzierte Anforderungen. Durch das Eintreten in den metahistorischen
Raum erweisen sie sich als Menschen der Geschichte. Um aber wirklich zum Mit-
Erbauer des Abendlandes zu werden, haben sie weitere Verpflichtungen zu erfiil-
len. So werden fiir Rahner die beiden anderen Faktoren Mensch der Einheit und
Mensch der schénen Mitte gerade wegen ihrer oben herausgearbeiteten Ambigui-

37 Dazu Assmann, Das kulturelle Gedéchtnis (wie Anm. 30), 88-91.
3 Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit,
Wien 1947, 52-108; Oberholzer, Bedeutung (wie Anm. 7), 257-260.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



358 Paul Oberholzer

tat zum anspruchsvollen Profil. Lediglich bei der Komponente Mensch der Ge-
schichte bekommt die Erinnerung eine konstituierende Funktion. Die zwei ande-
ren Elemente fordern eine Balance zwischen einem sozialen Zusammengehorig-
keitsgeftihl und dem Respekt vor verschiedenen Nationen und Kulturen sowie
zwischen der verbindlichen Teilnahme am Weltgeschehen und einer inneren Dis-
tanz. Rahner postuliert damit nicht eine institutionelle, gesellschaftlich fixierte,
sondern eine authentische Elite, die mit spiritueller Kompetenz, Gegenwartsbe-
zug und Realitétssinn gestaltgebend wirken und so schopferisch das Abendland
aufbauen soll.

Die Reflexionen Rahners {iber den abendléndischen Menschen lassen sich
letztlich nur auf Verantwortungstréger, Protagonisten, also besondere Personlich-
keiten anwenden, die (iber einen eigenstdndigen Werdegang und eine Teilhabe
am inkarnatorischen Mysterium, in einer differenzierten Auseinandersetzung mit
den Bedingungen der Gegenwart die Gesellschaft gestalten. Auch wenn Rahner
dies prinzipiell jedem Menschen zutraut, hat er geistliche und reflektierende Ein-
zelpersonen im Blick. Der Aufbau des Abendlandes hingt letztlich vom person-
lichen Engagement einiger weniger Menschen ab. Im Zentrum stehen somit ei-
genstiandige Verantwortungstrager, die in verschiedenen Epochen und Kulturen
zu finden sind und tiber den Zugang zum metahistorischen Raum oder externen
Speicher aus demselben Fundus schdpfen. Somit bekommt das Abendlandkon-
zept Hugo Rahners eine erinnerungssoziologische und -kulturelle Dimension.
Das Apriori von transzendenten Bedingungen, welches die Theorie Rahners aus-
serhalb eines kirchlichen Milieus so schwer vermittelbar macht, kann so iiber die
Studien von Jan und Aleida Assmann kulturwissenschaftlich erschlossen werden.

Zusammenfassung

Die eigentliche Aufgabe dieses Artikels besteht darin, das Abendlandkonzept
Hugo Rahners mit den Reflexionen zum kulturellen Gedéchtnis und zu Erinne-
rungsrdumen in Beziehung zu setzen. Rahner legt seinem Projekt des Autbaus
einer abendlidndischen Gesellschaft das Geheimnis der Menschwerdung Jesu zu-
grunde, das sich auf dem Hintergrund der klassischen Philosophie historisch voll-
zogen hat. Die Verbindung der beiden Komponenten hilt Rahner flir die Rezep-
tion und Ausbreitung dieses Mysteriums flir wesentlich. Dessen Inhalte und Dy-
namik kann sich — so Rahner — ein Mensch zu eigen machen, indem er iiber ein
spirituelles Erlebnis in den metahistorischen Raum vordringen kann, in welchem
diese ruhen. Der von dieser Erfahrung gepridgte Mensch macht sich fortan die
Inkarnation zum handlungsleitenden Prinzip und wirkt, davon inspiriert, ausglei-
chend zwischen Einheit und Verschiedenheit, zwischen verbindlichem Gegen-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



«Abendlandy bei Hugo Rahner 359

wartsbezug und innerer Distanz. So wird er Garant einer christlich humanisti-
schen Gesellschaft. Dieses Konzept kann transparent gemacht werden auf die
Theorie des kulturellen Gedédchtnisses von Jan und Aleida Assmann, indem der
metahistorische Raum, wo die Substanz des inkarnatorischen Geheimnisses ruht,
mit dem externen Speicher identifiziert werden kann, aus dem einer Gesellschaft
iber Generationen identitdtsstiftende Inhalte vermittelt werden. Geméss Rahner
kann jede Person auf diesem Weg konstruktiv wirken, wobei er damit hohe An-
spriiche an intellektuelle Kompetenz und Realitédtsbezug verbindet und sich weit-
gehend auf einzelne Verantwortungstréger konzentriert. Die abendléndische Ge-
sellschaft prégt aber letztlich alle ihre Mitglieder. Rahner ist tiberzeugt, auf die-
sem Weg die Bedingungen fiir eine universale, humanistische und christliche Ge-
sellschaft zu schaffen, wagt damit aber zugleich auch, der seit der Sdkularisierung
marginalisierten Heilsgeschichte ihr gestaltgebendes Prinzip zuriickzugeben.

«Abendlandy» bei Hugo Rahner — Die Heilsgeschichte als integrierender Bestandteil des
kulturellen Geddchtnisses zum Aufbau der Nachkriegsgesellschafi

In diesem Artikel wird in einem ersten Schritt Hugo Rahners Abendlandkonzept zusam-
menfassend dargestellt, womit er in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg eine christlich
humanistische Gesellschaft aufbauen wollte. Diese sollte sich einerseits an den christlichen
und klassischen Wurzeln Europas orientieren und andererseits kulturell offen und somit in
allen Erdteilen verwirklichbar sein. Rahner bedient sich dabei theologischer und transzen-
denter Prdmissen, was die Rezeption in einem sékularen Umfeld schwierig macht. Aus
dem Grund werden in einem zweiten Schritt die Reflexionen Rahners auf ihre erinnerungs-
kulturelle Dimension, unter Rezeption der Theorien zum kulturellen Gedédchtnis und zu
Erinnerungsréumen, untersucht.

Abendland — Hugo Rahner — Europa — Zweiter Weltkrieg — kulturelles Gedé4chtnis — Erin-
nerungsriume.

«Abendland» chez Hugo Rahner — L histoire du salut comme partie intégrante
de la mémoire culturelle pour la construction de la société d’aprés-guerre

Dans cet article, nous résumerons dans un premier temps le concept d’Occident («Aben-
dland») de Hugo Rahner, avec lequel il voulait construire une société humaniste chrétienne
au lendemain de la Seconde Guerre mondiale. Celle-ci devait d’une part s’orienter vers les
racines chrétiennes et classiques de I’Europe et d’autre part étre culturellement ouverte et
donc réalisable dans toutes les parties du monde. Rahner se sert pour cela de prémisses
théologiques et transcendantes, ce qui rend difficile la réception dans un environnement
laic. C’est pourquoi, dans un deuxi¢me temps, les réflexions de Rahner seront examinées
sous I’angle de leur dimension mémorielle et culturelle, en tenant compte des théories sur
la mémoire culturelle et les espaces de mémoire.

Occident («Abendland») — Hugo Rahner — Europe — Seconde Guerre mondiale — Mémoire
culturelle — Espaces de mémoire.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



360 Paul Oberholzer

«Abendlandy in Hugo Rahner — La storia della salvezza come componente integrante
della memoria culturale per la costruzione della societa del dopoguerra

I1 presente articolo riassume nella sua prima parte il concetto di Occidente («Abendland»)
con il quale Hugo Rahner nel secondo dopoguerra intendeva costruire una societa cristiana
umanista. Da un lato, essa doveva orientarsi alle radici cristiane e classiche dell’Europa,
dall’altro doveva essere culturalmente aperta e quindi ricreabile in tutte le parti del mondo.
Rahner si avvale di premesse teologiche e trascendenti, che rendono difficile la loro rice-
zione in ambienti laici. Per questo motivo nella seconda parte viene esaminata la dimen-
sione della memoria delle riflessioni di Rahner, tenendo conto delle teorie della memoria
culturale e degli spazi della memoria.

Occidente («Abendland») — Hugo Rahner — Europa — Seconda guerra mondiale — Memoria
culturale — Spazi di memoria.

«Abendlandy» in Hugo Rahner — The History of Salvation as an Integrating Component of
Cultural Memory for the Construction of Post-War Society

In a first step, this article summarises Hugo Rahner’s concept of the «Occident»
(«Abendland»), by which he wanted to build a Christian humanist society in the period
after World War II. On the one hand, the latter was to be oriented towards the Christian
and classical roots of Europe, while on the other, it was to be culturally open and thus
realisable in all parts of the world. In doing so, Rahner makes use of theological and tran-
scendental premises, which complicate its reception in a secular environment. For this rea-
son, Rahner’s reflections will be examined for their memory-cultural dimension in a sec-
ond step, considering the theories of cultural memory and memory spaces.

Occident («Abendland») — Hugo Rahner — Europe — World War II — Cultural memory —
Spaces of memory.

Paul Oberholzer, Prof. Dr., Universitit Gregoriana Rom.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 341-360, DOI: 10.24894/2673-3641.00152



	"Abendland" bei Hugo Rahner : die Heilsgeschichte als integrierender Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses zum Aufbau der Nachkriegsgesellschaft

