Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 117 (2023)

Artikel: Byron und das Abendland
Autor: Daphinoff, Dimiter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Byron und das Abendland”

Dimiter Daphinoff

Als Matthew Arnold 1857 zum ersten Professor of Poetry in Oxford ernannt
wurde und somit auch akademisch die Autoritét erlangte, sich zur Literatur Eng-
lands zu dussern, war Lord Byron schon mehr als dreissig Jahre tot und ldangst zu
einer europdischen Legende geworden: Der erste paneuropdische Dichter der Mo-
derne, gleichsam mythisiert und vielseitig benutzbar, kurz: ein integraler Bestand-
teil der abendlédndischen Erinnerungskultur.

Matthew Arnold hatte freilich, wie viele seiner viktorianischen Landsleute, ein
zwiespdltiges Verhdltnis zum europédischen Mythos Byron. Stets um ein ausge-
wogenes Urteil bemiiht, gesteht er Byron als Persdnlichkeit zwar grosse Ausstrah-
lungskraft zu, seine Leistung als Dichter sieht er aber kritisch: «][...] as a poet, he
has no fine and exact sense for word and structure and rhythm; he has not the
artist’s nature and gifts.»' Dass sein Gesamturteil nicht schroffer ausfillt, ist nicht
zuletzt Goethe zu verdanken, den Arnold bewunderte. Goethe hielt Byron be-
kanntlich flir die bedeutendste Begabung seiner Zeit («sein Talent ist inkommen-
surabel»?) und als «eben so gross als Shakspeare».’ Goethes Wertschitzung be-
nutzt Arnold, um seine 1881 erschienene Auswahl von Gedichten Byrons, der das
Zitat entnommen ist, zu rechtfertigen.

Die leicht modifizierte Fassung meines unter dem Titel «<In All Save Form Alone, How Chan-
ged>: Byron und das Abendland» in der von Franziska Metzger und Heinz Sproll herausgege-
benen Aufsatzsammlung «Abendlanddiskurse und Erinnerungsrdume Europas im 19. und 20.
Jahrhundert» (Wien und Koln: Bohlau Verlag, 2022) erschienenen Beitrages (S. 129-144).

I Matthew Arnold, Culture and Anarchy and Other Selected Prose, hg. P. J. Keating, London
1987, 391.

Johann Peter Eckermann, Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, hg.
Christoph Michel, Berlin 2011, 148.

Eckermann, Gespriche (wie Anm. 2).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



308 Dimiter Daphinoff

Doch schon rund zwanzig Jahre zuvor hatte Arnold in seinem berithmten Auf-
satz «The Function of Criticism at the Present Time» (1863) Byron mit Goethe
verglichen und ihm intellektuelle Tiefe und echte Lebenserfahrung abgesprochen:

«[...] life and the world being, in modern times, very complex things, the creation
of a modern poet, to be worth much, implies a great critical effort behind it; else it
must be a comparatively poor, barren, and short lived affair. This is why Byron’s
poetry had so little endurance in it, and Goethe’s so much; [...] Goethe knew life and
the world, the poet’s necessary subjects, much more comprehensively and thor-
oughly than Byron. He knew a great deal more of them, and he knew them much
more as they really are.»*

So treffend Arnolds Urteil {iber Goethe ausfillt, so zugespitzt und einseitig
erscheint sein Verdikt tiber Byron. Eine gewisse Ironie liegt darin, dass Byron
Amolds Grundanliegen in diesem wegweisenden Essay durchaus zugestimmt
hétte. Darin pldadiert Arnold fiir eine kritische und objektive Betrachtung dessen,
was Goethe « Weltliteratur» genannt hatte und wir heute als Vergleichende Lite-
raturwissenschaft praktizieren:

«[...] the criticism I am really concerned with, [...] is a criticism which regards Eu-
rope as being, for intellectual and spiritual purposes, one great confederation, bound
to a joint action and working to a common result; and whose members have, for
their proper outfit, a knowledge of Greek, Roman, and Eastern antiquity, and of one
another.»’

Eine grundlegende Kenntnis griechischer und romischer Literatur hatte sich
Byron an der Elite-Schule Harrow und spéter in Cambridge erworben, und vom
«Orienty fithlte er sich schon friih angezogen.® Davon zeugt seine fiir damalige
Verhiltnisse ungewohnliche Grand Tour, die ihn 1809—11 von Portugal iiber Spa-
nien und Malta nach Griechenland fithrte und deren unmittelbare poetische Aus-
beute die beiden ersten Gesdnge des episch angelegten Childe Harold’s Pilgrim-
age sind. Die Faszination fiir den «Orient> prigte auch Byrons spektakulir erfolg-
reiche Oriental Tales, die er zwischen 1813 und 1815 entwarf («The Giaour»,
«The Bride of Abydos», «The Corsair», «Lara» und «The Siege of Corinth»). Sie

4 Amold, Culture (wie Anm. 1), 109.

5 Amold, Culture (wie Anm. 1), 131f,

¢ In einem Brief an seinen Schulfreund James De Bathe vom 2. Februar 1808 kiindigt Byron
an: «In January /809 1 shall be twenty one, and in the Spring of the same vear proceed
abroad, not on the usual tour, but a route of a more extensive description, what say you? are
you disposed for a view of the Pelopennesus [and a?] voyage through the Archipelago? [ am
[...] very serious with regard [to my?] own Intention, which is fixed on the [Eastern?] pil-
grimage [...].» Leslie A. Marchand (Hg.), <In my hot youth». Byron’s Letters and Journals,
vol. 1 (1798-1810), London 1973, 151. Vgl. auch Leslie A. Marchand, Byron: A Portrait,
London 1993, 53f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 309

fand schliesslich in dem unvollendet gebliebenen Don Juan — dem letzten bedeu-
tenden Epos der Englischen Literatur — ihren Héhepunkt.

Es ist Arnolds Verdienst, nicht nur einen mit objektiven Kriterien operierenden
kritischen Umgang mit Literatur eingefordert, sondern auch den bis dahin stati-
schen, auf den Saulen der griechischen und romischen Antike basierenden
Abendlandbegriff um die Komponente der «Eastern antiquity» erweitert zu ha-
ben. Wie wir sehen werden, nahm Byron diese Dynamisierung des Abendland-
diskurses schon ein halbes Jahrhundert zuvor in der Verserzdhlung Childe
Harold’s Pilgrimage vorweg. Die folgende Analyse von Byrons Verhéltnis zum
(Abendland> wird sich auf dieses Werk konzentrieren.”

Der Weg in die Vergangenheit

Im ersten Gesang beschreibt der Erzéhler — mit unverhohlener autobiographischer
Nihe zur Titelfigur — Harolds Reise durch die von den Napoleonischen Kriegen
gezeichnete Iberische Halbinsel. Im zweiten Canto geht es tiber Malta und das
heutige Albanien nach Griechenland, die beide damals zum Osmanischen Reich
gehoérten. Obwohl er unterwegs «to Christian tongues a long adieu»® (CHP 11,
XLLL) sagen muss, gewinnt Harold dem Abenteuer in der Fremde viel Reizvolles
ab:

«His breast was arm’d gainst fate, his wants were few;
Peril he sought not, but ne’er shrank to meet:
The scene was savage, but the scene was new [...].» (II, XLIII)

Das Neue ist natiirlich das Andere und Fremde, zunéchst einmal in Gestalt des
albanischen Despoten Ali Pasha, der Byron mit allen Ehren empfing. Byron war
von ithm so beeindruckt, dass er sich bekanntlich in «Albanian dress» portrétieren
liess.

7 Childe Harold’s Pilgrimage (fortan CHP) besteht aus vier Gesiingen (Cantos), von denen
die ersten zwei 1812 publiziert wurden; Canto III erschien 1816 gefolgt von Canto IV in
1818. Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970, 179-252.

8 Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970, 179-252, hier 200. Verweise auf
Childe Harold’s Pilgrimage (CHP) sind dieser Ausgabe von Byrons Werken entnommen
und erscheinen fortan im Text unter Angabe des Cantos und der entsprechenden Strophe.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



310 Dimiter Daphinoff

Abb. I: Thomas Phillips: Portrait of Lord
Byron in Albanian Dress, 1813, National
Portrait Gallery, London, public domain.

Schon hier stellen wir die fiir Byron typische Ambivalenz fest: Wiewohl
Harold schnell des «lawless law» (I, XLVII) und der «Moslem luxury» (I,
LXIV) des Pasha satt wird, empfindet er andererseits die Gastfreundschaft des
Stammes der Sulioten als eine geradezu edenische Idylle. Und natiirlich fasziniert
ihn das Vielvolkergemisch in der osmanischen Provinz mit ihren bunten Farben,
Geriichen, Gew#ndern, Gesdngen und kriegerischen Ténzen. Im Vorhof des Ori-
ents erfahrt Byron das Fremde als einladend und abstossend zugleich. Das in Al-
banien — und dann auch in Griechenland — Erlebte bildete gewissermassen ein
Reservoir an Eindriicken, Bildern und Geschichten, aus dem Byron immer wieder
von Neuem schopfen konnte und das fiir die Konstruktion des Orients in seinem
Werk von entscheidender Bedeutung war.

Von Ambivalenzen und der Verkehrung von Erwartungen und Werten ist auch
die néchste Station auf Harolds Reise, Griechenland, geprigt, das er als Wiege
der <abendldndischen Kultur, als Ursprung und Hort lebendiger Mythen, mit de-
nen er aufgewachsen ist, erwartungsvoll begriisst:

«Where’er we tread ’tis haunted, holy ground;

No earth of thine is lost in vulgar mould,

But one vast realm of wonder spreads around,

And all the Muse’s tales seem truly told,

Till the sense aches with gazing to behold

The scenes our earliest dreams have dwelt upon;» (II, LXXXVIII)

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 11

Harold betritt in Griechenland zwar «heiligen Boden» («holy ground»), aber
das Griechenland, das er vorfindet, stimmt mit dem tiberlieferten Bild nicht mehr
iberein: «In all save form alone, how changed!», ruft der Wanderer aus (ll,
LXXV). Die modernen Griechen erlebt er als «[h]ereditary bondsmen» (II,
LXXVI), unfdhig und unwillig, das tiirkische Joch abzuschiitteln:

«Nor rise thy sons, but idly rail in vain,
Trembling beneath the scourge of Turkish hand;
From birth till death enslaved; in word, in deed, unmann’d.» (II, LXXIV)

Das so unterworfene und entmannte Griechenland, ein «[l]and of lost gods and
godlike meny (II, LXXXV), ruft nach Befreiung. Doch wer soll diese «sad relic of
departed worth» (I1, LXXIIIT) von der Sklaverei befreien («Who now shall lead thy
scatter’d children forth,/And long accustom’d bondage uncreate?» [II, LXXXIII])?
Die implizierte und — wie das Manuskript eines Fragments des zweiten Cantos von
Childe Harold’s Pilgrimage zeigt — auch explizite Antwort lautet: Byron selbst. Der
Dichter hat seinen Namen an dieser Stelle fiinf Mal vermerkt.’

Freilich sah Byron ein, dass es nicht geniigt, die Griechen zum Aufstand zu
ermuntern. Der Kampf miisste von aussen angestossen und nicht nur ideell unter-
stiitzt werden. Wie wir gesehen haben, hatte sich Byron im angemahnten Befrei-
ungskampf durchaus eine Hauptrolle zugedacht, die er zehn Jahre spéter mit the-
atralischem Aufwand, von dem seine Uniform mit selbstentworfenem extrava-
ganten Helm zeugt, auch einzunehmen bereit war.!® Obwohl sie im Vers nur an-
gedeutet ist, kann diese Bereitschaft als ein erstes Ergebnis von Byrons Grand
Tour in der Levante gedeutet werden.

Das zweite politische Fazit betrifft Byrons Einsicht in den riicksichtslosen Ko-
lonialanspruch seines Heimatlandes, das er fortan nicht miide wurde, anzupran-
gern. Statt dem unterjochten Griechenland zu Hilfe zu eilen, pliindert Britannien
es aus. Unter dem Vorwand, die Uberreste des Parthenon vor dem endgiiltigen
Zerfall zu retten, liess der damalige britische Botschafter im Osmanischen Reich,
Lord Elgin, grosse Teile des Tempels der Gottin Athene auf der Akropolis nach
London verfrachten:

«Cold is the heart, fair Greece! that looks on thee,
Nor feels as lovers o’er the dust they loved;

Dull is the eye that will not weep to see

Thy walls defaced, thy mouldering shrines removed

Das Fragment befindet sich in der Beinecke Rare Book Library der Yale University. Vgl.
hierzu Jerome J. McGann, Fiery Dust. Byron’s Poetic Development, Chicago/London 1968,
28 und Benita Eisler, Byron: Child of Passion, Fool of Fame, London 2000, 228.

1% Eine Abbildung von Byrons Helm findet sich in Eisler, Byron (wie Anm. 9), zwischen S. 596
und 597.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



312 Dimiter Daphinoff

By British hands, which it had best behoved

To guard those relics ne’er to be restored.

Curst be the hour when from their isle they roved,

And once again thy hapless bosom gored,

And snatch’d thy shrinking Gods to northern climes abhorr’d!» (11, XV)

Das zwiespiltige Verhiltnis Byrons zu Griechenland, schwankend zwischen
Bewunderung und Verachtung, miindet so in einer Anklage gegen die westliche
Fiihrungsmacht: Byron legt nahe, dass die Briten — mehr noch als die Tiirken —
am erbdrmlichen Zustand des einst glorreichen Griechenland schuld sind. Diese
tiberraschende Wende ermdéglicht es Byron, das Osmanische Reich nirgends in
Childe Harold’s Pilgrimage als Verursacher des Elends oder gar als Totengrédber
des Abendlandes anzuklagen. Vielmehr erlaubt sie ihm, das Muslimisch-Andere
als das vorab Exotische zu begreifen, das poetisch verarbeitet werden kann. So-
wohl in den kurz nach den beiden ersten Gesidngen von Childe Harold’s Pilgrim-
age entstandenen Verserzdhlungen als auch spéter in Don Juan wird das Osma-
nische-Andere zwar durchaus auch in seiner Brutalitdt gezeigt; diese aber dussert
sich weniger in staatlicher Gewalt oder religiosem Zwang als vielmehr im Ver-
halten von Individuen, im Charakter einzelner Figuren. Dies gilt fiir den Frauen-
morder Hassan im «Giaour» ebenso wie flir den eifersiichtigen Vater in «The
Bride of Abydos».!! In Don Juan schliesslich agiert der Sultan nicht so sehr als
Oberhaupt eines Riesenreiches denn als Ehemann und Liebhaber. Gehérnt und
verstossen, gerdt er dort zur komischen Figur.

Aus dem Voraufgesagten geht hervor, dass sich Byron nicht an Erinnerungs-
narrativen des Abendlandes beteiligte, welche dieses im Kampf gegen den Islam
im Sinne eines Fortschritts- und Differenzdiskurses verwickelt sahen.'?

«A ruin amidst ruins»

Individuen wiederum sind es, die Harolds Pilgerfahrt durch die Erinnerungs-
rdume Italiens im vierten und letzten Gesang von Childe Harold prigen und wel-
che Zusammenhinge zwischen Vergangenheit und Gegenwart im Sinne von Kon-
tinuitét herstellen. Indem Byron Geschichte immer wieder am Schicksal von Per-
sonlichkeiten misst, daran z.B. wie Dante oder Tasso von den Machthabern in
Florenz bzw. Ferrara behandelt wurden, trdgt er aktiv, d.h. erzdhlend zu derer

' Byron, The Bride of Abydos, in: Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970,
264-276.

12 Vgl. hierzu Franziska Metzger, Erinnerungsrdume, in: Franziska Metzger/Dimiter Daphi-
noff (Hg.), Ausdehnung der Zeit: Die Gestaltung von Erinnerungsrdumen in Geschichte,
Literatur und Kunst, Wien/K6In/Weimar 2019, 19-44, bes. 33f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 313

Mythisierung bei — ein Begriff, der in der neueren Forschung zur Erinnerungskul-
tur, namentlich von Franziska Metzger, fiir dieses Phinomen verwendet wird."*

Wie wir sehen werden, hat Byrons Rezeption der romischen — und in ihrer
Nachfolge der italienischen — Kultur ihrerseits zu einer Rezeption Byrons als Hii-
ter und als Stifter abendldndischen Bewusstseins gefiihrt. Byron bzw. sein Pilger
Harold wurden selbst zu gleichsam mythischen Figuren — sowohl Teil als auch
Fortsetzung der abendlidndischen Tradition. So heisst z.B. eine bereits zehn Jahre
nach Byrons Tod komponierte symphonische Dichtung von Hector Berlioz
Harold en Italie (1834), und schon 1832 malte William Turner sein beriihmtes
Gemélde Childe Harold’s Pilgrimage — Italy, das von diesen Versen Byrons in-
spiriert wurde:

«Thou art the garden of the world, the home

Of all Art yields, and Nature can decree;

[..]

Thy very weeds are beautiful, thy waste

More rich than other climes’ fertility;

Thy wreck a glory, and thy ruin graced

With an immaculate charm which cannot be defaced.» (IV, XXVI)

Abb. 2: William Turner: Childe Harold's Pilgrimage — Italy, 1832, Tate Britain, London, public do-
main.

13 Metzger, Erinnerungsridume (wie Anm. 12), 30-34.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



314 Dimiter Daphinoff

Auch wenn der vierte Gesang von Childe Harold’s Pilgrimage erst 1817 ent-
standen und 1818 verdffentlicht worden ist, gibt es doch zahleiche Ankniipfungs-
punkte zum sechs Jahre zuvor entstandenen zweiten Canto. Vordergriindig setzt
Harold seine Pilgerreise fort, die ihn zuvor zwar nach Malta, nicht aber nach Ita-
lien gefiihrt hatte.'* Auch im vierten Gesang beklagt Byron den Niedergang anti-
ker Grosse, und auch hier klingt die Verurteilung seines eigenen Vaterlandes
nach, das dem Fall Venedigs tatenlos zugeschaut habe (IV, XVII). Doch anders
als Griechenland, das ihn nur noch als Landschaft — «in [...] form alone» — zu
beeindrucken vermag, ist Italien Byron seelenverwandt: Er ist hier selbst eine
«ruin amidst ruins» (IV, XXV), welche ihm Geschichten von Verlust und Neu-
beginn erzdhlen.

Wiederum anders als Griechenland, das selbst seine Ruinen verkauft, hat das
zeitgenossische Italien seine Wiirde bewahrt, die Byron im Paradoxon «thy wreck
a glory» (s.0.) einféngt. Und wéhrend die Griechen apathisch und unterwiirfig
geblieben sind, haben Roms Nachfolgestaaten ebenbiirtige Dichter und Kiinstler
hervorgebracht. Petrarca, Dante, Boccaccio, Tasso reihen sich nahtlos an die gros-
sen Romer aus Politik und Kunst an: Brutus, Cicero, Vergil, Sylla, Caesar, Pom-
peius (in dieser Reihenfolge).'” Italien hat Roms Beitrag zur Kultur des Abend-
landes in die Gegenwart hiniibergerettet. Anders als Griechenland hat es seinen
Feinden immer wieder die Stirn geboten, wie das Beispiel Petrarcas zeigt, der
«arose/To raise a language, and his land reclaim/From the dull yoke of her bar-
baric foes» (IV, XXX).

Nirgends wird das Aufeinandertreffen von Vergangenheit und Gegenwart er-
greifender erfahren als in der Stadt Rom, wo der Wanderer buchstiblich tiber
«recollectionsy» stolpert (IV, LXXXI) und inmitten eines «[c]haos of ruins» (1V,
LXXX) die Widerstandsfdhigkeit dieser «[lJone mother of dead empires» (IV,
LXXVIII), dieser «Niobe of nations» (IV, LXXIX) begreift. Rom, «[w]hich was
the mightiest in its old command,/And is the loveliesty (IV, XXV), hat Einfall
und Katastrophen in wechselnder Gestalt erlitten und doch allen getrotzt: «The
Goth, the Christian, Time, War, Flood, and Fire,/Have dealt upon the seven-hill’d
city’s pride» (IV, LXXX). Dieses Amalgam von Antike, Christentum und Ger-
manentum, das Byron hier als Roms Schicksal beschreibt, wurde von Historikern
lange als das Abendlandnarrativ schlechthin definiert.!® Auch Byron scheint zu-
nichst an diesen Konsens anzukniipfen, aber er dynamisiert, wie wir sehen wer-
den, den iiberkommenen Diskurs im Laufe von Harolds Pilgerfahrt.

4 Harold gelangt — wie Byron selbst im Herbst 1816 — von der Schweiz kommend nach Italien.
Byrons Aufenthalt in der Schweiz wird in Canto III von CHP thematisiert.

51V, LXXXI-LXXXVIL

16 Vgl. Metzger, Erinnerungsrdume (wie Anm. 12), 31.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 315

In Rom wird Byron die Dringlichkeit politischer Verdnderung bewusst: Die
Evozierung Julius Caesars ruft Erinnerungen an einen «vain man» (IV, LXXXIX)
wach, der sich als «a kind/Of bastard Caesar» (1V, XC) entpuppt und alle Hoff-
nungen auf Wandel und Freiheit, die mit seinem Namen verkniipft waren, zer-
schlagen hat — Napoleon: «Can tyrants but by tyrants conquer’d be,/ And Freedom
find no champion [...]?» (IV, XCVI).

Rom ist dariiber hinaus ein vielschichtiger Erinnerungsraum; in ihm kann Ge-
schichte in geraffter Form als zirkuldr gelesen werden:

«There is the moral of all human tales;

"Tis but the same rehearsal of the past,

First Freedom, and then Glory — when that fails,
Wealth, vice, corruption, — barbarism at last.

And History, with all her volumes vast,

Hath but one page, — ’tis better written here

Where gorgeous Tyranny hath thus amass’d

All treasures, all delights, that eye or ear,

Heart, soul could seek, tongue ask [...].» (IV, CVIII)

In Rom wird Byron schliesslich auch die Dimension der Zeit einsichtig, die
Zerstorerin und Bewahrerin zugleich ist: Das einst méchtige Kolosseum ist zwar
nur noch eine Ruine, doch als Ruine wird es iiberleben und seine Geschichte von
Glanz und Elend der Gladiatoren weitererzihlen. Ahnliches gilt fiir das Herz des
Christentums, den Petersdom. Das sublime Bauwerk vermag den Betrachter nicht
in Ehrfurcht erstarren zu lassen, denn auch dieser Erinnerungsraum wird von By-
ron dynamisch erlebt, als Ort, wo

«[...] thy mind,

Expanded by the genius of the spot,

Has grown colossal, and can only find

A fit abode wherein appear enshrined

Thy hopes of immortality [...].» (IV, CLV)

Aus der Begegnung Byrons mit den lieux de mémoire romischer Grosse in
Antike und Gegenwart erwichst ein doppelter Handlungsbedarf, der zukunftsge-
richtet ist. Zum einen leitet Byron aus der angeschauten Geschichte von Erobe-
rung, Unterdriickung und Zerfall die Forderung ab, flir Freiheit in jeder Form und
iiberall einzustehen. Zum anderen erdffnet der dynamisierte romisch-italienische
Erinnerungsraum Byron Wege zur Einsicht in sich selbst. In Rom — und dank
Rom — wird der eigene Anspruch auf Unvergénglichkeit sagbar: «there is that
within me which shall tire/Torture and Time, and breathe when 1 expire» (IV,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



316 Dimiter Daphinoff

CXXXVII). Angeschaute Vergangenheit ruft personliche Vergangenheitsbewil-
tigung hervor. So wie das antike Rom den Widrigkeiten der Zeit getrotzt und sein
Erbe an Italien weitergegeben hat, so wird Byron seinen Feinden zu Hause die
Stirn bieten und seine Dichtung der Nachwelt vererben. Die Gleichung ist un-
missverstdndlich: beide, Rom und Byron, sind unsterblich.

Auf seiner Pilgerfahrt durch Italien erfiahrt Byron (qua Harold) historische Zu-
sammenhénge letztlich als persdnlichen Trost. Das Abendland ist in einem er-
barmlichen Zustand, aber es hat Bestand, und es hat Zukunft. Napoleon hat Eu-
ropa nicht die ertriumte Freiheit gebracht, aber Italiens Geschichte von der An-
tike bis zur Gegenwart lehrt, dass Freiheit immer wieder gewagt werden muss.
Anders als in Griechenland stellt sich in Byron daher nicht eine ohnméchtige Wut
tiber den Gegensatz zwischen Vergangenheit und Gegenwart, einstiger Grosse
und jetziger Schmach ein, sondern ein — wenn auch stets ambivalentes — Gefiihl
der Versohnlichkeit. Ist dieses einmal erreicht, kann die Pilgerfahrt — und mit ihr
das Gedicht — getrost zu Ende gehen. In Rom hat Harold sein Ziel erreicht: «My
Pilgrim’s shrine is won,/And he and I must part» (IV, CLXXV)."

So schreibt sich Byron in die Kontinuitédt des Abendlandes ein, das er in Grie-
chenland und Italien als einen resonanzmaéchtigen, dynamischen Erinnerungs-
raum erlebt. Von Sokrates tiber Vergil und Horaz bis hin zu Dante und Petrarca
hallt darin das Erbe der westlichen Kultur nach und der Wunsch, ein geistiger und
auch aktiver Befreier unterdriickter Volker wie ehedem Epaminondas (II,
LXXXIV) oder Rienzi (IV, CXIV) zu sein, reift in Byron im Laufe seiner Wan-
derschaft. In Childe Harold’s Pilgrimage ist damit der Weg vorgezeichnet, den
Byron bis zu seinem Tod in Missolonghi im April 1824 beschreiten sollte — von
der Unterstiitzung der norditalienischen Untergrundbewegung, den Carbonari, bis
zum griechischen Aufstand gegen die Tiirken, den er mitfinanzierte und anzufiih-
ren bereit war.

Dass Byron durch sein Werk und sein Wirken schon zu Lebzeiten — und erst
recht nach seinem Tod — einen geradezu mythischen Status erlangen wiirde'® und
dass sich einzelne Handlungsepisoden, Szenen und Figuren aus seinem Oeuvre

An diesem Punkt trennen sich die Wege der beiden bis dahin kaum zu unterscheidenden
Figuren von Dichter (Byron) und fiktiver Figur (Childe Harold). Wihrend der Pilgrim sein
gesetztes Ziel erreicht hat, setzt Byrons Sprecher in der «Ich»-Form zu einer emotionalen
Selbsterforschung und -versicherung an, die ihm seine Seelenverwandtschaft mit dem ge-
waltigen Ozean klarmacht (IV, CLXXV-CLXXXIV): «And I have loved thee, Ocean! and
my joy/Of youthful sports was on thy breast to be/Borne. like thy bubbles. onward [...]. / For
I was as it were a child of thee [...].» (IV, CLXXXIV).

«Even when we seek the man Byron in the driest historical records we find that a mytholog-
ical transformation often takes place. [...] He forces us to mythmake [...].» (McGann, Fiery
Dust [wie Anm. 9], 27 bzw. 28).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 317

verselbstidndigen und in Kunst, Literatur und Musik verarbeitet und weiterge-
reicht wiirden, mag Byron erahnt und erhofft, aber in diesem Ausmass kaum er-
wartet haben.'® Byron wurde gerade auch durch die unmittelbare Rezeption seiner
Dichtung und seiner Personlichkeit zu einem integralen Bestandteil des Abend-
landdiskurses. Dazu trugen schon frith die vielen européischen Kiinstler bei, von
denen schon die Rede war. Der Maler William Turner z.B. hat sich geradezu ob-
sessiv mit Byron befasst. Wir erinnern uns an seine in warmen Ténen gehaltene,
von Childe Harold inspirierte italienische Landschaft. Turners — manche wiirden
sagen: romantische — Faszination fiir Ruinen, die er mit Byron teilte, prégt auch
ein anderes Bild von ihm, das sich auf den vierten Gesang von Childe Harold
bezieht:

Abb. 3: William Turner; Modern Rome — Campo Vaccino, 1839, Getty Center, Los Angeles, public
domain.

Doch wohl keiner hat mehr zur Mythisierung Byrons beigetragen als der fran-
zbsische Maler Eugeéne Delacroix. In zahlreichen Bildern stellt Delacroix Szenen
aus Byrons Werken dar, so z.B. Episoden aus den Oriental Tales*, dem «Giaour»,

19

Vgl. Gerhart Hoffmeister, Byron und der europiische Byronismus, Darmstadt 1983.
20

Vgl. hierzu Frederick Garber, Beckford, Delacroix and Byronic Orientalsim, in: Compara-
tive Literature Studies, 18 (1981), 321-332, bes. 327-31.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



318 Dimiter Daphinoff

Abb. 4: Eugene Delacroix: Combat du Giaour et
du Pacha, 1826, Art Institute of Chicago, Chi-
cago, public domain.

Abb. 5: Eugene Delacroix: Combat du Giaour et
du Pacha, 1835, Musée des Beaux-Arts de la
Ville de Paris, Paris, public domain.

Abb. 6: Eugeéne Delacroix: Episode du «Cor-  Abb. 7: Eugéne Delacroix: La fiancée d’Aby-
sairy, 1831, Getty Museum, Los Angeles, public  dos, 184349, Musée du Louvre, Paris, public
domain. domain.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 319

dem «Corsair» (ca. 1831) und der «Bride of Abydos» (1843), aber auch aus Don
Juan (1840)?!, dem «Prisoner of Chillon» (1834)?* und den Dramen Sardanapalus
(1827)* und Marino Faliero (1825-26)**. Sein wohl beriihmtester Tribut an By-
ron ist das 1827 entstandene Gemilde La Grece expirant sur les ruines de Misso-
longhi, das George Head Hamilton Delacroix’s memorial to Byron® genannt hat:

Abb. 8: Eugéne Delacroix: La Gréce sur
les ruines de Missolonghi, 1826, Musée
des Beaux-Arts de Bordeaux, Bordeaux,
public domain.

2l Eugéne Delacroix, Le naufrage de Don Juan, 1840, Musée du Louvre, https://collec-

tions.louvre.fr/en/ark:/53355/c1010062961.

Eugene Delacroix, Le prisonnier de Chillon, 1834, Musée du Louvre, https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Le_Prisonnier_de_Chillon,_illustration_d%?27un_po0%C3%A8me_de-
_Lord Byron_(Eug%C3%A8ne_Delacroix).jpg.

Eugeéne Delacroix, La mort de Sardanapale, 1827, Musée du Louvre, https:/collec-
tions.louvre.fr/en/ark:/53355/c1010065757.

Eugene Delacroix, Exécution du doge Marino Faliero, 1825-1826, Wallace Collection,
London, https://wallacelive.wallacecollection.org/eMP/eMuseumPlus?service=Externalln-
terface&module=collection&objectld=65216& viewType=detail View.

George Head Hamilton, Delacroix’s Memorial to Byron, in: The Burlington Magazine, 94
(1952), 257-261.

22

23

24

25

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



320 Dimiter Daphinoff

Am Anfang dieses Beitrages stand das Urteil des englischen Kritikers und Dich-
ters Matthew Arnold iiber Lord Byron. Mehr seiner Bewunderung flir Goethe als
seinem eigenen Geschmack folgend, gesteht Arnold Byron durchaus Grésse zu,
wiewohl mehr seiner Personlichkeit denn seinem Werk. Damit ging Arnold frei-
lich weiter als die meisten seiner britischen Zeitgenossen, namentlich die beiden
poets laureate Robert Southey und Alfred Tennyson, fiir die Byron entweder
durch sein amoralisches und unpatriotisches Leben (Southey) oder durch seine
«vulgar popularity»®® sein Werk diskreditiert hatte (Tennyson). Und mit seinem
Plddoyer fiir eine objektiven Kriterien verpflichtete Literaturbetrachtung, fiir die
er den bis heute im angelsédchsischen Raum geldufigen Begriff «criticism» —nicht
Literaturwissenschaft! — prégte, kniipfte Arnold, wohl unbewusst, an die von By-
ron praktizierte Erkundung des abendldndischen Erbes an, flir welches Griechen-
land und Rom ebenso massgebend waren wie der Orient — allesamt Erinnerungs-
rdume, die Byron in Childe Harold’s Pilgrimage ein erstes Mal eindriicklich be-
sungen hat.

Byron und das Abendland

Dieser Aufsatz untersucht Lord Byrons frithe Faszination flir den «Orient» und sein ambi-
valentes Verhdltnis zu den Urspriingen westlicher Kultur, Griechenland und Rom, welche
er als junger Mann auf seiner «Grand Tour» besuchte und in seinem langen Gedicht Childe
Harold’s Pilgrimage (1812—1818) beschrieb. Wihrend das moderne Griechenland nicht
den exaltierten Erwartungen seiner Jugend entsprach, das er als in jeder Hinsicht, ausser
in seiner Form, vollkommen veréndert wahrnahm, als unfiihig und unwillig, das tiirkische
Joch abzuwerfen, sah er Rom — obwohl ein «Chaos von Ruinen» — als resistenter gegen-
tiber Zerstorungen der Zeit und (fremder) Tyrannei und als besser fiihig, das Verméchtnis
seiner Geschichte und Kultur zu bewahren und weiterzugeben. In Rom endet Harolds Pil-
gerreise, und der Sprecher des Gedichts (bzw. Byron selbst) findet einen kurzen Moment
der Versohnung mit seinem eigenen Schicksal und eine neue Entschiedenheit fiir Gerech-
tigkeit und Freiheit in der Welt, wie er sie kannte, zu kiimpfen.

Matthew Arnold — Erinnerungskultur — Goethe — Childe Harold’s Pilgrimage — «Ori-
ent»/«Abendland» — Griechenland — Italien — Rom — Ruinen — Unsterblichkeit — dynami-
scher Erinnerungsraum — Mythisierung Byrons in der Kunst.

Byron et I’Occident

Cet article examine la fascination précoce de Lord Byron pour I’«Orient» et sa relation
ambivalente avec les origines de la culture occidentale, la Gréce et Rome, qu’il a visitées
en tant que jeune homme lors de son «Grand Tour» et qu’il a décrites dans son long poéme
Childe Harold’s Pilgrimage (1812—-1818). Alors que la Gréce moderne ne correspondait
pas aux attentes exaltées de sa jeunesse, qu’il percevait comme complétement transformée
a tous égards sauf dans sa forme, incapable et peu désireuse de se débarrasser du joug turc,
il voyait Rome — bien qu’un «chaos de ruines» — comme plus résistante aux destructions
du temps et a la tyrannie (étrangere) et plus apte a préserver et a transmettre 1’héritage de

26 Andrew Elfenbein, Byron and the Victorians, Cambridge 1995, 88. Darin besonders auf-
schlussreich das 5. Kapitel: «The flight from vulgarity: Tennyson and Byron», S. 169-205.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 321

son histoire et de sa culture. C’est a Rome que s’achéve le pelerinage d’Harold et que le
narrateur du poeme (ou Byron lui-méme) trouve un bref moment de réconciliation avec
son propre destin et une nouvelle détermination a lutter pour la justice et la liberté dans le
monde tel qu’il le connaissait.

Matthew Arnold — Culture de la mémoire — Goethe — Childe Harold's Pilgrimage — «Ori-
ent»/«Occidenty — Gréce — Italie — Rome — Ruines — Immortalité — Espace mémoriel dy-
namique — Mythification de Byron dans 1’art.

Byron e l'Occidente

Questo saggio esamina la precoce fascinazione di Lord Byron per I’«Oriente» e il suo rap-
porto ambivalente con le origini della cultura occidentale, la Grecia e Roma, luoghi che il
poeta visitd da giovane durante il suo «Grand Tour» e che descrisse nel suo lungo poema
Childe Harold's Pilgrimage (1812—1818). Mentre la Grecia moderna, che considerd come
completamente cambiata sotto ogni aspetto, tranne che nella forma, incapace e non dis-
posta a liberarsi dal giogo turco, non corrispose alle esaltate aspettative della sua gio-
vinezza, egli vide Roma — sebbene un «caos di rovine» — come pil resistente alle devasta-
zioni del tempo e alla tirannia (straniera), e meglio in grado di preservare e trasmettere
I’eredita della sua storia e della sua cultura. A Roma termina il pellegrinaggio di Harold e
la voce narrante del poema (forse Byron stesso) trova un breve momento di riconciliazione
con il proprio destino e una nuova determinazione a lottare per la giustizia e la liberta nel
mondo come lui lo conosceva.

Matthew Arnold — Cultura della memoria — Goethe — Childe Harold’s Pilgrimage — «Ori-
ente/Occidente» — Grecia — [talia— Roma — Rovine — Immortalita — Spazio dinamico della
memoria — Mitizzazione di Byron nell’arte.

Byron and the Occident

This essay examines Lord Byron’s early fascination with the «Orient» and his ambivalent
relationship to the origins of Occidental culture, Greece and Rome, which he visited as a
young man on his «Grand Tour» and which he described in his long poem, Childe Harold's
Pilgrimage (1812—1818). While modern Greece failed to live up to the exalted expecta-
tions of his youth and is «in all but form», thoroughly «changed» , unable and unwilling
to throw off the Turkish yoke, Rome, albeit a «chaos of ruins», has been better able to
resist the devastations of time and (foreign) tyranny and to preserve and transmit the legacy
of its history and culture. In Rome, Harold’s pilgrimage comes to an end, and the poem’s
speaker (respectively Byron himself) finds a short-lived state of reconciliation with his
own lot and a new determination to fight for justice and freedom in the world he knew.

Matthew Arnold — Memory Culture — Goethe — Childe Harold’s Pilgrimage — «Ori-
ent»/«Occidenty — Greece — Italy — Rome — Ruins — Immortality — Dynamic Memory Space
— Mythicising Byron in Art.

Dimiter Daphinoff, Prof. em., Universitit Freiburg/Schweiz; https://orcid.org/0009-0006-
9763-0915.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150






	Byron und das Abendland

