
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 117 (2023)

Artikel: Byron und das Abendland

Autor: Daphinoff, Dimiter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Byron und das Abendland*

Dimiter Daphinoff

Als Matthew Arnold 1857 zum ersten Professor of Poetry in Oxford ernannt
wurde und somit auch akademisch die Autorität erlangte, sich zur Literatur
Englands zu äussern, war Lord Byron schon mehr als dreissig Jahre tot und längst zu
einer europäischen Legende geworden: Der erste paneuropäische Dichter der
Moderne, gleichsam mythisiert und vielseitig benutzbar, kurz: ein integraler Bestandteil

der abendländischen Erinnerungskultur.
Matthew Arnold hatte freilich, wie viele seiner viktorianischen Landsleute, ein

zwiespältiges Verhältnis zum europäischen Mythos Byron. Stets um ein

ausgewogenes Urteil bemüht, gesteht er Byron als Persönlichkeit zwar grosse
Ausstrahlungskraft zu, seine Leistung als Dichter sieht er aber kritisch: «[...] as a poet, he

has no fine and exact sense for word and structure and rhythm; he has not the
artist's nature and gifts.»1 Dass sein Gesamturteil nicht schroffer ausfallt, ist nicht
zuletzt Goethe zu verdanken, den Arnold bewunderte. Goethe hielt Byron
bekanntlich für die bedeutendste Begabung seiner Zeit («sein Talent ist inkommensurabel»2)

und als «eben so gross als Shakspeare».3 Goethes Wertschätzung
benutzt Arnold, um seine 1881 erschienene Auswahl von Gedichten Byrons, der das

Zitat entnommen ist, zu rechtfertigen.

Die leicht modifizierte Fassung meines unter dem Titel «<In All Save Form Alone, Flow Changed»

Byron und das Abendland» in der von Franziska Metzger und Heinz Sproll herausgegebenen

Aufsatzsammlung «Abendlanddiskurse und Erinnerungsräume Europas im 19. und 20.
Jahrhundert» (Wien und Köln: Böhlau Verlag, 2022) erschienenen Beitrages (S. 129-144).

1 Matthew Arnold. Culture and Anarchy and Other Selected Prose, hg. P. J. Keating, London
1987, 391.

2 Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, hg.
Christoph Michel, Berlin 2011, 148.

3 Eckermann, Gespräche (wie Anm. 2).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DO! : 10.24894/2673-3641.00150



308 Dimiter Daphinoff

Doch schon rund zwanzig Jahre zuvor hatte Arnold in seinem berühmten Aufsatz

«The Function of Criticism at the Present Time» (1863) Byron mit Goethe

verglichen und ihm intellektuelle Tiefe und echte Lebenserfahrung abgesprochen:

«[...] life and the world being, in modern times, very complex things, the creation
of a modem poet, to be worth much, implies a great critical effort behind it; else it
must be a comparatively poor, barren, and short lived affair. This is why Byron's
poetry had so little endurance in it, and Goethe's so much; [...] Goethe knew life and
the world, the poet's necessary subjects, much more comprehensively and
thoroughly than Byron. He knew a great deal more of them, and he knew them much
more as they really are.»4

So treffend Arnolds Urteil über Goethe ausfällt, so zugespitzt und einseitig
erscheint sein Verdikt über Byron. Eine gewisse Ironie liegt darin, dass Byron
Arnolds Grundanliegen in diesem wegweisenden Essay durchaus zugestimmt
hätte. Darin plädiert Arnold für eine kritische und objektive Betrachtung dessen,

was Goethe «Weltliteratur» genannt hatte und wir heute als Vergleichende
Literaturwissenschaft praktizieren:

«[...] the criticism I am really concerned with, [...] is a criticism which regards
Europe as being, for intellectual and spiritual purposes, one great confederation, bound
to a joint action and working to a common result; and whose members have, for
their proper outfit, a knowledge of Greek, Roman, and Eastern antiquity, and of one
another.»5

Eine grundlegende Kenntnis griechischer und römischer Literatur hatte sich

Byron an der Elite-Schule Harrow und später in Cambridge erworben, und vom
<Orient> fühlte er sich schon früh angezogen.6 Davon zeugt seine für damalige
Verhältnisse ungewöhnliche Grand Tour, die ihn 1809-11 von Portugal über Spanien

und Malta nach Griechenland führte und deren unmittelbare poetische
Ausbeute die beiden ersten Gesänge des episch angelegten Childe Harold's Pilgrimage

sind. Die Faszination für den (Orient) prägte auch Byrons spektakulär erfolgreiche

Oriental Tales, die er zwischen 1813 und 1815 entwarf («The Giaour»,
«The Bride of Abydos», «The Corsair», «Lara» und «The Siege of Corinth»). Sie

4 Arnold, Culture (wie Anm. 1), 109.
5 Arnold, Culture (wie Anm. 1), 131f.
6 In einem Brief an seinen Schulfreund James De Bathe vom 2. Februar 1808 kündigt Byron

an: «In January 1809 I shall be twenty one, and in the Spring of the same year proceed
abroad, not on the usual tour, but a route of a more extensive description, what say you? are

you disposed for a view of the Pelopennesus [and a?] voyage through the Archipelago? 1 am
[...] very serious with regard [to my?] own Intention, which is fixed on the [Eastern?]
pilgrimage [...].» Leslie A. Marchand (Hg.), <In my hot youth). Byron's Letters and Journals,
vol. 1 (1798-1810), London 1973, 151. Vgl. auch Leslie A. Marchand, Byron: A Portrait,
London 1993, 53f.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321. DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 309

fand schliesslich in dem unvollendet gebliebenen Don Juan - dem letzten bedeutenden

Epos der Englischen Literatur - ihren Höhepunkt.
Es ist Arnolds Verdienst, nicht nur einen mit objektiven Kriterien operierenden

kritischen Umgang mit Literatur eingefordert, sondern auch den bis dahin
statischen, auf den Säulen der griechischen und römischen Antike basierenden

Abendlandbegriff um die Komponente der «Eastern antiquity» erweitert zu
haben. Wie wir sehen werden, nahm Byron diese Dynamisierung des Abendlanddiskurses

schon ein halbes Jahrhundert zuvor in der Verserzählung Childe
Harold's Pilgrimage vorweg. Die folgende Analyse von Byrons Verhältnis zum
<Abendland> wird sich auf dieses Werk konzentrieren.7

Der Weg in die Vergangenheit

Im ersten Gesang beschreibt der Erzähler - mit unverhohlener autobiographischer
Nähe zur Titelfigur - Harolds Reise durch die von den Napoleonischen Kriegen
gezeichnete Iberische Halbinsel. Im zweiten Canto geht es über Malta und das

heutige Albanien nach Griechenland, die beide damals zum Osmanischen Reich

gehörten. Obwohl er unterwegs «to Christian tongues a long adieu»8 (CHP II,
XLLL) sagen muss, gewinnt Harold dem Abenteuer in der Fremde viel Reizvolles
ab:

«His breast was arm'd 'gainst fate, his wants were few;
Peril he sought not, but ne'er shrank to meet:
The scene was savage, but the scene was new [...].» (II, XLIII)

Das Neue ist natürlich das Andere und Fremde, zunächst einmal in Gestalt des

albanischen Despoten Ali Pasha, der Byron mit allen Ehren empfing. Byron war
von ihm so beeindruckt, dass er sich bekanntlich in «Albanian dress» porträtieren
liess.

7 Childe Harold's Pilgrimage (fortan CHP) besteht aus vier Gesängen (Cantos), von denen
die ersten zwei 1812 publiziert wurden; Canto III erschien 1816 gefolgt von Canto IV in
1818. Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970, 179-252.

8 Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970, 179-252, hier 200. Verweise auf
Childe Harold's Pilgrimage {CHP) sind dieser Ausgabe von Byrons Werken entnommen
und erscheinen fortan im Text unter Angabe des Cantos und der entsprechenden Strophe.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



310 Dimiter Daphinoff

Abb. I: Thomas Phillips: Portrait ofLord
Byron in Albanian Dress, 1813, National
Portrait Gallery, London, public domain.

Schon hier stellen wir die für Byron typische Ambivalenz fest: Wiewohl
Harold schnell des «lawless law» (II, XLVII) und der «Moslem luxury» (II,
LXIV) des Pasha satt wird, empfindet er andererseits die Gastfreundschaft des

Stammes der Sulioten als eine geradezu edenische Idylle. Und natürlich fasziniert
ihn das Vielvölkergemisch in der ostnanischen Provinz mit ihren bunten Farben,
Gerüchen, Gewändern, Gesängen und kriegerischen Tänzen. Im Vorhof des Orients

erfahrt Byron das Fremde als einladend und abstossend zugleich. Das in
Albanien - und dann auch in Griechenland - Erlebte bildete gewissermassen ein
Reservoir an Eindrücken, Bildern und Geschichten, aus dem Byron immer wieder
von Neuem schöpfen konnte und das für die Konstruktion des Orients in seinem
Werk von entscheidender Bedeutung war.

Von Ambivalenzen und der Verkehrung von Erwartungen und Werten ist auch
die nächste Station auf Harolds Reise, Griechenland, geprägt, das er als Wiege
der {abendländischen Kultur), als Ursprung und Hort lebendiger Mythen, mit
denen er aufgewachsen ist, erwartungsvoll begrüsst:

«Where'er we tread 'tis haunted, holy ground;
No earth of thine is lost in vulgar mould,
But one vast realm of wonder spreads around,
And all the Muse's tales seem truly told,
Till the sense aches with gazing to behold
The scenes our earliest dreams have dwelt upon;» (II, LXXXVIII)

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOl: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 311

Harold betritt in Griechenland zwar «heiligen Boden» («holy ground»), aber
das Griechenland, das er vorfindet, stimmt mit dem überlieferten Bild nicht mehr
überein: «In all save form alone, how changed!», ruft der Wanderer aus (II,
LXXV). Die modernen Griechen erlebt er als «[h]ereditary bondsmen» (II,
LXXVI), unfähig und unwillig, das türkische Joch abzuschütteln:

«Nor rise thy sons, but idly rail in vain.
Trembling beneath the scourge of Turkish hand;
From birth till death enslaved; in word, in deed, unmann'd.» (II, LXXIV)

Das so unterworfene und entmannte Griechenland, ein «[l]and of lost gods and

godlike men» (II, LXXXV), ruft nach Befreiung. Doch wer soll diese «sad relic of
departed worth» (II, LXXIII) von der Sklaverei befreien («Who now shall lead thy
scatter'd children forth,/And long accustom'd bondage uncreate?» [II, LXXXIII])?
Die implizierte und - wie das Manuskript eines Fragments des zweiten Cantos von
Childe Harold's Pilgrimage zeigt - auch explizite Antwort lautet: Byron selbst. Der
Dichter hat seinen Namen an dieser Stelle fünf Mal vermerkt.9

Freilich sah Byron ein, dass es nicht genügt, die Griechen zum Aufstand zu
ermuntern. Der Kampf müsste von aussen angestossen und nicht nur ideell unterstützt

werden. Wie wir gesehen haben, hatte sich Byron im angemahnten
Befreiungskampf durchaus eine Hauptrolle zugedacht, die er zehn Jahre später mit
theatralischem Aufwand, von dem seine Unifonn mit selbstentworfenem extravaganten

Helm zeugt, auch einzunehmen bereit war.10 Obwohl sie im Vers nur
angedeutet ist, kann diese Bereitschaft als ein erstes Ergebnis von Byrons Grand
Tour in der Levante gedeutet werden.

Das zweite politische Fazit betrifft Byrons Einsicht in den rücksichtslosen
Kolonialanspruch seines Heimatlandes, das er fortan nicht müde wurde, anzuprangern.

Statt dem unterjochten Griechenland zu Hilfe zu eilen, plündert Britannien
es aus. Unter dem Vorwand, die Überreste des Parthenon vor dem endgültigen
Zerfall zu retten, Hess der damalige britische Botschafter im Osmanischen Reich,
Lord Elgin, grosse Teile des Tempels der Göttin Athene auf der Akropolis nach
London verfrachten:

«Cold is the heart, fair Greece! that looks on thee,
Nor feels as lovers o'er the dust they loved;
Dull is the eye that will not weep to see

Thy walls defaced, thy mouldering shrines removed

9 Das Fragment befindet sich in der Beinecke Rare Book Library der Yale University. Vgl.
hierzu Jerome J. McGann, Fiery Dust. Byron's Poetic Development, Chicago/London 1968,
28 und Benita Eisler, Byron: Child of Passion, Fool of Fame, London 2000, 228.

10 Eine Abbildung von Byrons Helm findet sich in Eisler, Byron (wie Anm. 9), zwischen S. 596
und 597.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOl: 10.24894/2673-3641.00150



312 Dimiter Daphinoff

By British hands, which it had best behoved
To guard those relics ne'er to be restored.
Curst be the hour when from their isle they roved,
And once again thy hapless bosom gored.
And snatch'd thy shrinking Gods to northern climes abhorr'd!» (II, XV)

Das zwiespältige Verhältnis Byrons zu Griechenland, schwankend zwischen

Bewunderung und Verachtung, mündet so in einer Anklage gegen die westliche

Führungsmacht: Byron legt nahe, dass die Briten - mehr noch als die Türken -
am erbärmlichen Zustand des einst glorreichen Griechenland schuld sind. Diese
überraschende Wende ermöglicht es Byron, das Osmanische Reich nirgends in
Childe Harold's Pilgrimage als Verursacher des Elends oder gar als Totengräber
des Abendlandes anzuklagen. Vielmehr erlaubt sie ihm, das Muslimisch-Andere
als das vorab Exotische zu begreifen, das poetisch verarbeitet werden kann.
Sowohl in den kurz nach den beiden ersten Gesängen von Childe Harold's Pilgrimage

entstandenen Verserzählungen als auch später in Don Juan wird das Osma-
nische-Andere zwar durchaus auch in seiner Brutalität gezeigt; diese aber äussert
sich weniger in staatlicher Gewalt oder religiösem Zwang als vielmehr im
Verhalten von Individuen, im Charakter einzelner Figuren. Dies gilt für den Frauenmörder

Flassan im «Giaour» ebenso wie für den eifersüchtigen Vater in «The
Bride of Abydos»." In Don Juan schliesslich agiert der Sultan nicht so sehr als

Oberhaupt eines Riesenreiches denn als Ehemann und Liebhaber. Gehörnt und

Verstössen, gerät er dort zur komischen Figur.
Aus dem Voraufgesagten geht hervor, dass sich Byron nicht an Erinnerungs-

narrativen des Abendlandes beteiligte, welche dieses im Kampf gegen den Islam
im Sinne eines Fortschritts- und Differenzdiskurses verwickelt sahen.12

«A ruin amidst ruins»

Individuen wiederum sind es, die Harolds Pilgerfahrt durch die Erinnerungsräume

Italiens im vierten und letzten Gesang von Childe Harold prägen und welche

Zusammenhänge zwischen Vergangenheit und Gegenwart im Sinne von
Kontinuität herstellen. Indem Byron Geschichte immer wieder am Schicksal von
Persönlichkeiten misst, daran z.B. wie Dante oder Tasso von den Machthabern in
Florenz bzw. Ferrara behandelt wurden, trägt er aktiv, d.h. erzählend zu derer

11 Byron, The Bride of Abydos, in: Byron, Poetical Works, hg. Frederick Page, London 1970,
264-276.

12 Vgl. hierzu Franziska Metzger, Erinnerungsräume, in: Franziska Metzger/Dimiter Daphi¬
noff (Hg.), Ausdehnung der Zeit: Die Gestaltung von Erinnerungsräumen in Geschichte,
Literatur und Kunst, Wien/Köln/Weimar 2019, 19M4, bes. 33f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 313

Abb. 2: William Turner: Childe Harold's Pilgrimage - Italy, 1832, Tate Britain, London, public
domain.

Mythisierung bei - ein Begriff, der in der neueren Forschung zur Erinnerungskultur,

namentlich von Franziska Metzger, für dieses Phänomen verwendet wird.13

Wie wir sehen werden, hat Byrons Rezeption der römischen - und in ihrer
Nachfolge der italienischen - Kultur ihrerseits zu einer Rezeption Byrons als Hü-
ter und als Stifter abendländischen Bewusstseins geführt. Byron bzw. sein Pilger
Harold wurden selbst zu gleichsam mythischen Figuren - sowohl Teil als auch

Fortsetzung der abendländischen Tradition. So heisst z.B. eine bereits zehn Jahre

nach Byrons Tod komponierte symphonische Dichtung von Hector Berlioz
Harold en Italie (1834), und schon 1832 malte William Turner sein berühmtes
Gemälde Childe Harold's Pilgrimage - Italy, das von diesen Versen Byrons
inspiriert wurde:

«Thou art the garden of the world, the home
Of all Art yields, and Nature can decree;

[..]
Thy very weeds are beautiful, thy waste
More rich than other climes' fertility;
Thy wreck a glory, and thy ruin graced
With an immaculate charm which cannot be defaced.» (IV, XXVI)

13 Metzger, Erinnerungsräume (wie Anm. 12), 30-34.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



314 Dimiter Daphinoff

Auch wenn der vierte Gesang von Childe Harold's Pilgrimage erst 1817
entstanden und 1818 veröffentlicht worden ist, gibt es doch zahleiche Anknüpfungspunkte

zum sechs Jahre zuvor entstandenen zweiten Canto. Vordergründig setzt
Harold seine Pilgerreise fort, die ihn zuvor zwar nach Malta, nicht aber nach
Italien geführt hatte.14 Auch im vierten Gesang beklagt Byron den Niedergang antiker

Grösse, und auch hier klingt die Verurteilung seines eigenen Vaterlandes
nach, das dem Fall Venedigs tatenlos zugeschaut habe (IV, XVII). Doch anders
als Griechenland, das ihn nur noch als Landschaft - «in [...] form alone» - zu
beeindrucken vermag, ist Italien Byron seelenverwandt: Er ist hier selbst eine

«ruin amidst ruins» (IV, XXV), welche ihm Geschichten von Verlust und
Neubeginn erzählen.

Wiederum anders als Griechenland, das selbst seine Ruinen verkauft, hat das

zeitgenössische Italien seine Würde bewahrt, die Byron im Paradoxon «thy wreck
a glory» (s.o.) einfängt. Und während die Griechen apathisch und unterwürfig
geblieben sind, haben Roms Nachfolgestaaten ebenbürtige Dichter und Künstler
hervorgebracht. Petrarca, Dante, Boccaccio, Tasso reihen sich nahtlos an die grossen

Römer aus Politik und Kunst an: Brutus, Cicero, Vergil, Sylla, Caesar, Pom-

peius (in dieser Reihenfolge).15 Italien hat Roms Beitrag zur Kultur des Abendlandes

in die Gegenwart hinübergerettet. Anders als Griechenland hat es seinen

Feinden immer wieder die Stirn geboten, wie das Beispiel Petrarcas zeigt, der
«arose/To raise a language, and his land reclaim/From the dull yoke of her
barbaric foes» (IV, XXX).

Nirgends wird das Aufeinandertreffen von Vergangenheit und Gegenwart
ergreifender erfahren als in der Stadt Rom, wo der Wanderer buchstäblich über

«recollections» stolpert (IV, LXXXI) und inmitten eines «[c]haos of ruins» (IV,
LXXX) die Widerstandsfähigkeit dieser «[l]one mother of dead empires» (IV,
LXXVIII), dieser «Niobe of nations» (IV, LXXIX) begreift. Rom, «[wjhich was
the mightiest in its old command/And is the loveliest» (IV, XXV), hat Einfall
und Katastrophen in wechselnder Gestalt erlitten und doch allen getrotzt: «The

Goth, the Christian, Time, War, Flood, and Fire,/Have dealt upon the seven-hill'd
city's pride» (IV, LXXX). Dieses Amalgam von Antike, Christentum und

Germanentum, das Byron hier als Roms Schicksal beschreibt, wurde von Historikern
lange als das Abendlandnarrativ schlechthin definiert.16 Auch Byron scheint
zunächst an diesen Konsens anzuknüpfen, aber er dynamisiert, wie wir sehen werden,

den überkommenen Diskurs im Laufe von Harolds Pilgerfahrt.

14 Harold gelangt-wie Byron selbst im Herbst 1816-von der Schweiz kommend nach Italien.
Byrons Aufenthalt in der Schweiz wird in Canto III von CHP thematisiert.

15 IV, LXXXII-LXXXVII.
16 Vgl. Metzger, Erinnerungsräume (wie Anm. 12), 31.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 315

In Rom wird Byron die Dringlichkeit politischer Veränderung bewusst: Die
Evozierung Julius Caesars ruft Erinnerungen an einen «vain man» (IV, LXXXIX)
wach, der sich als «a kind/Of bastard Caesar» (IV, XC) entpuppt und alle
Hoffnungen auf Wandel und Freiheit, die mit seinem Namen verknüpft waren,
zerschlagen hat-Napoleon: «Can tyrants but by tyrants conquer'd be,/ And Freedom
find no champion [...]?» (IV, XCVI).

Rom ist darüber hinaus ein vielschichtiger Erinnerungsraum; in ihm kann
Geschichte in geraffter Form als zirkulär gelesen werden:

«There is the moral of all human tales;
'Tis but the same rehearsal of the past.
First Freedom, and then Glory - when that fails,
Wealth, vice, corruption, - barbarism at last.
And History, with all her volumes vast,
Hath but one page, - 'tis better written here
Where gorgeous Tyranny hath thus amass'd
All treasures, all delights, that eye or ear,
Heart, soul could seek, tongue ask (IV, CVIII)

In Rom wird Byron schliesslich auch die Dimension der Zeit einsichtig, die
Zerstörerin und Bewahrerin zugleich ist: Das einst mächtige Kolosseum ist zwar
nur noch eine Ruine, doch als Ruine wird es überleben und seine Geschichte von
Glanz und Elend der Gladiatoren weitererzählen. Ähnliches gilt für das Herz des

Christentums, den Petersdom. Das sublime Bauwerk vermag den Betrachter nicht
in Ehrfurcht erstarren zu lassen, denn auch dieser Erinnerungsraum wird von Byron

dynamisch erlebt, als Ort, wo

«[...] thy mind,
Expanded by the genius of the spot.
Has grown colossal, and can only find
A fit abode wherein appear enshrined

Thy hopes of immortality [...].» (IV, CLV)

Aus der Begegnung Byrons mit den lieux de mémoire römischer Grösse in

Antike und Gegenwart erwächst ein doppelter Handlungsbedarf, der zukunftsge-
richtet ist. Zum einen leitet Byron aus der angeschauten Geschichte von Eroberung,

Unterdrückung und Zerfall die Forderung ab, für Freiheit in jeder Form und
überall einzustehen. Zum anderen eröffnet der dynamisierte römisch-italienische
Erinnerungsraum Byron Wege zur Einsicht in sich selbst. In Rom - und dank
Rom - wird der eigene Anspruch auf Unvergänglichkeit sagbar: «there is that
within me which shall tire/Torture and Time, and breathe when I expire» (IV,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



316 Dimiter Daphinoff

CXXXVII). Angeschaute Vergangenheit ruft persönliche Vergangenheitsbewältigung

hervor. So wie das antike Rom den Widrigkeiten der Zeit getrotzt und sein
Erbe an Italien weitergegeben hat, so wird Byron seinen Feinden zu Hause die
Stirn bieten und seine Dichtung der Nachwelt vererben. Die Gleichung ist un-
missverständlich: beide, Rom und Byron, sind unsterblich.

Auf seiner Pilgerfahrt durch Italien erfährt Byron (qua Harold) historische
Zusammenhänge letztlich als persönlichen Trost. Das Abendland ist in einem
erbärmlichen Zustand, aber es hat Bestand, und es hat Zukunft. Napoleon hat

Europa nicht die erträumte Freiheit gebracht, aber Italiens Geschichte von der Antike

bis zur Gegenwart lehrt, dass Freiheit immer wieder gewagt werden muss.
Anders als in Griechenland stellt sich in Byron daher nicht eine ohnmächtige Wut
über den Gegensatz zwischen Vergangenheit und Gegenwart, einstiger Grösse
und jetziger Schmach ein, sondern ein - wenn auch stets ambivalentes - Gefühl
der Versöhnlichkeit. Ist dieses einmal erreicht, kann die Pilgerfahrt - und mit ihr
das Gedicht - getrost zu Ende gehen. In Rom hat Harold sein Ziel erreicht: «My
Pilgrim's shrine is won,/And he and I must part» (IV, CLXXV).17

So schreibt sich Byron in die Kontinuität des Abendlandes ein, das er in
Griechenland und Italien als einen resonanzmächtigen, dynamischen Erinnerungsraum

erlebt. Von Sokrates über Vergil und Horaz bis hin zu Dante und Petrarca
hallt darin das Erbe der westlichen Kultur nach und der Wunsch, ein geistiger und
auch aktiver Befreier unterdrückter Völker wie ehedem Epaminondas (II,
LXXXIV) oder Rienzi (IV, CXIV) zu sein, reift in Byron im Laufe seiner
Wanderschaft. In Childe Harold's Pilgrimage ist damit der Weg vorgezeichnet, den

Byron bis zu seinem Tod in Missolonghi im April 1824 beschreiten sollte - von
der Unterstützung der norditalienischen Untergrundbewegung, den Carbonari, bis

zum griechischen Aufstand gegen die Türken, den er mitfinanzierte und anzuführen

bereit war.
Dass Byron durch sein Werk und sein Wirken schon zu Lebzeiten - und erst

recht nach seinem Tod-einen geradezu mythischen Status erlangen würde18 und
dass sich einzelne Handlungsepisoden, Szenen und Figuren aus seinem Oeuvre

17 An diesem Punkt trennen sich die Wege der beiden bis dahin kaum zu unterscheidenden
Figuren von Dichter (Byron) und fiktiver Figur (Childe Harold). Während der Pilgrim sein
gesetztes Ziel erreicht hat, setzt Byrons Sprecher in der «Ich»-Fonn zu einer emotionalen
Selbsterforschung und -Versicherung an, die ihm seine Seelenverwandtschaft mit dem
gewaltigen Ozean klarmacht (IV, CLXXV-CLXXXIV): «And I have loved thee, Ocean! and

my joy/Ofyouthful sports was on thy breast to be/Borne, like thy bubbles, onward [...]. / For
I was as it were a child of thee [...].» (IV, CLXXXIV).

18 «Even when we seek the man Byron in the driest historical records we find that a mytholog¬
ical transformation often takes place. [...] He forces us to mythmake [...].» (McGann, Fiery
Dust [wie Anm. 9], 27 bzw. 28).

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 317

verselbständigen und in Kunst, Literatur und Musik verarbeitet und weitergereicht

würden, mag Byron erahnt und erhofft, aber in diesem Ausmass kaum
erwartet haben.19 Byron wurde gerade auch durch die unmittelbare Rezeption seiner

Dichtung und seiner Persönlichkeit zu einem integralen Bestandteil des

Abendlanddiskurses. Dazu trugen schon früh die vielen europäischen Künstler bei, von
denen schon die Rede war. Der Maler William Turner z.B. hat sich geradezu
obsessiv mit Byron befasst. Wir erinnern uns an seine in warmen Tönen gehaltene,

von Childe Harold inspirierte italienische Landschaft. Turners - manche würden

sagen: romantische - Faszination für Ruinen, die er mit Byron teilte, prägt auch

ein anderes Bild von ihm, das sich auf den vierten Gesang von Childe Harold
bezieht:

19 Vgl. Gerhart Hoffmeister, Byron und der europäische Byronismus, Darmstadt 1983.
20 Vgl. hierzu Frederick Garber, Beckford, Delacroix and Byronic Orientalsim, in: Comparative

Literature Studies, 18 (1981), 321-332, bes. 327-31.

Abb. 3: William Turner: Modern Rome - Campo Vaccino, 1839, Getty Center, Los Angeles, public
domain.

Doch wohl keiner hat mehr zur Mythisierung Byrons beigetragen als der
französische Maler Eugène Delacroix. In zahlreichen Bildern stellt Delacroix Szenen

aus Byrons Werken dar, so z.B. Episoden aus den Oriental Tales20, dem «Giaour»,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



318 Dimiter Daphinoff

Abb. 4: Eugène Delacroix: Combat du Giaour et
du Pacha, 1826, Art Institute of Chicago,
Chicago, public domain.

Abb. 5\ Eugène Delacroix: Combat du Giaour et
du Pacha, 1835, Musée des Beaux-Arts de la
Ville de Paris, Paris, public domain.

Abb. 6: Eugène Delacroix: Episode du «Corsair

»,1831, Getty Museum, Los Angeles, public
domain.

Abb. 7: Eugène Delacroix: La fiancée d'Aby-
dos, 1843—49, Musée du Louvre, Paris, public
domain.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321. DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 319

dem «Corsair» (ca. 1831) und der «Bride of Abydos» (1843), aber auch aus Don
Juan (1840)21, dem «Prisoner ofChillon» (1834)22 und den Dramen Sardanapalus
(1827)23 und Marino Faliero (1825-26)24. Sein wohl berühmtester Tribut an Byron

ist das 1827 entstandene Gemälde La Grèce expirant sur les ruines de Misso-

longhi, das George Head Hamilton Delacroix 's memorial to Byron25 genannt hat:

Abb. 8: Eugène Delacroix: La Grèce sur
les ruines de Missolonghi, 1826, Musée
des Beaux-Arts de Bordeaux, Bordeaux,
public domain.

21 Eugène Delacroix, Le naufrage de Don Juan, 1840. Musée du Louvre, https://collec-
tions.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010062961.

22 Eugène Delacroix, Le prisonnier de Chillon, 1834, Musée du Louvre, https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Le_Prisonnier_de_Chillon,_illustration_d%27un_po%C3%A8me_de-
JLord_Byron_(Eug%C3%A8ne_Delacroix).jpg.

23 Eugène Delacroix, La mort de Sardanapale, 1827, Musée du Louvre, https://collec-
tions.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010065757.

24 Eugène Delacroix, Exécution du doge Marino Faliero, 1825-1826, Wallace Collection,
London, https://wallacelive.wallacecollection.org/eMP/eMuseumPlus?service=ExternalIn-
terface&module=collection&objectId=65216&viewType=detailView.

25 George Head Hamilton, Delacroix's Memorial to Byron, in: The Burlington Magazine, 94
(1952), 257-261.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOl: 10.24894/2673-3641.00150



320 Dimiter Daphinoff

Am Anfang dieses Beitrages stand das Urteil des englischen Kritikers und Dichters

Matthew Arnold über Lord Byron. Mehr seiner Bewunderung fur Goethe als

seinem eigenen Geschmack folgend, gesteht Arnold Byron durchaus Grösse zu,
wiewohl mehr seiner Persönlichkeit denn seinem Werk. Damit ging Arnold freilich

weiter als die meisten seiner britischen Zeitgenossen, namentlich die beiden

poets laureate Robert Southey und Alfred Tennyson, für die Byron entweder
durch sein amoralisches und unpatriotisches Leben (Southey) oder durch seine

«vulgar popularity»26 sein Werk diskreditiert hatte (Tennyson). Und mit seinem

Plädoyer für eine objektiven Kriterien verpflichtete Literaturbetrachtung, für die

er den bis heute im angelsächsischen Raum geläufigen Begriff «criticism» - nicht
Literaturwissenschaft! - prägte, knüpfte Arnold, wohl unbewusst, an die von Byron

praktizierte Erkundung des abendländischen Erbes an, für welches Griechenland

und Rom ebenso massgebend waren wie der Orient - allesamt Erinnerungsräume,

die Byron in Childe Harold's Pilgrimage ein erstes Mal eindrücklich
besungen hat.

Byron und das Abendland
Dieser Aufsatz untersucht Lord Byrons frühe Faszination für den «Orient» und sein
ambivalentes Verhältnis zu den Ursprüngen westlicher Kultur, Griechenland und Rom. welche
er als junger Mann auf seiner «Grand Tour» besuchte und in seinem langen Gedicht Childe
Harold's Pilgrimage (1812-1818) beschrieb. Während das moderne Griechenland nicht
den exaltierten Erwartungen seiner Jugend entsprach, das er als in jeder Hinsicht, ausser
in seiner Form, vollkommen verändert wahrnahm, als unfähig und unwillig, das türkische
Joch abzuwerfen, sah er Rom - obwohl ein «Chaos von Ruinen» - als resistenter gegenüber

Zerstörungen der Zeit und (fremder) Tyrannei und als besser fähig, das Vermächtnis
seiner Geschichte und Kultur zu bewahren und weiterzugeben. In Rom endet Harolds
Pilgerreise, und der Sprecher des Gedichts (bzw. Byron selbst) findet einen kurzen Moment
der Versöhnung mit seinem eigenen Schicksal und eine neue Entschiedenheit für Gerechtigkeit

und Freiheit in der Welt, wie er sie kannte, zu kämpfen.

Matthew Arnold - Erinnerungskultur - Goethe - Childe Harold's Pilgrimage - «Ori-
ent»/«Abendland» - Griechenland - Italien - Rom - Ruinen - Unsterblichkeit - dynamischer

Erinnerungsraum - Mythisierung Byrons in der Kunst.

Byron et I 'Occident

Cet article examine la fascination précoce de Lord Byron pour l'«Orient» et sa relation
ambivalente avec les origines de la culture occidentale, la Grèce et Rome, qu'il a visitées
en tant que jeune homme lors de son «Grand Tour» et qu'il a décrites dans son long poème
Childe Harold's Pilgrimage (1812-1818). Alors que la Grèce moderne ne correspondait
pas aux attentes exaltées de sajeunesse, qu'il percevait comme complètement transformée
à tous égards sauf dans sa forme, incapable et peu désireuse de se débarrasser du joug turc,
il voyait Rome - bien qu'un «chaos de ruines» - comme plus résistante aux destructions
du temps et à la tyrannie (étrangère) et plus apte à préserver et à transmettre l'héritage de

26 Andrew Elfenbein, Byron and the Victorians, Cambridge 1995, 88. Darin besonders auf¬
schlussreich das 5. Kapitel: «The flight from vulgarity: Tennyson and Byron», S. 169-205.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150



Byron und das Abendland 321

son histoire et de sa culture. C'est à Rome que s'achève le pèlerinage d'Harold et que le
narrateur du poème (ou Byron lui-même) trouve un bref moment de réconciliation avec
son propre destin et une nouvelle détermination à lutter pour la justice et la liberté dans le
monde tel qu'il le connaissait.

Matthew Arnold - Culture de la mémoire - Goethe - Childe Harold's Pilgrimage - «Ori-
ent»/«Occident» - Grèce - Italie - Rome - Ruines - Immortalité - Espace mémoriel
dynamique - Mythification de Byron dans l'art.

Byron e l'Occidente

Questo saggio esamina la précoce fascinazione di Lord Byron per l'«Oriente» e il suo
rapporta ambivalente con le origini délia cultura occidentale, la Grecia e Roma, luoghi che il
poeta visité da giovane durante il suo «Grand Tour» e che descrisse nel suo lungo poema
Childe Harold 's Pilgrimage (1812-1818). Mentre la Grecia moderna, che considéré corne
completamente cambiata sotto ogni aspetto, tranne che nella forma, incapace e non
disposta a liberarsi dal giogo turco, non corrispose aile esaltate aspettative délia sua gio-
vinezza, egli vide Roma - sebbene un «caos di rovine» - corne più resistente alle devasta-
zioni del tempo e alla tirannia (straniera), e meglio in grado di preservare e trasmettere
l'eredità délia sua storia e délia sua cultura. A Roma termina il pellegrinaggio di Harold e
la voce narrante del poema (forse Byron stesso) trova un breve momento di riconciliazione
con il proprio destino e una nuova determinazione a lottare per la giustizia e la libertà nel
mondo come lui lo conosceva.

Matthew Arnold - Cultura délia memoria - Goethe - Childe Harold's Pilgrimage - «Ori-
ente/Occidente» - Grecia-Italia- Roma - Rovine - Immortalité - Spazio dinamico délia
memoria - Mitizzazione di Byron nell'arte.

Byron and the Occident

This essay examines Lord Byron's early fascination with the «Orient» and his ambivalent
relationship to the origins of Occidental culture, Greece and Rome, which he visited as a

young man on his «Grand Tour» and which he described in his long poem, Childe Harold's
Pilgrimage (1812-1818). While modern Greece failed to live up to the exalted expectations

of his youth and is «in all but form», thoroughly «changed» unable and unwilling
to throw off the Turkish yoke, Rome, albeit a «chaos of ruins», has been better able to
resist the devastations of time and (foreign) tyranny and to preserve and transmit the legacy
of its history and culture. In Rome, Harold's pilgrimage comes to an end, and the poem's
speaker (respectively Byron himself) finds a short-lived state of reconciliation with his
own lot and a new determination to fight for justice and freedom in the world he knew.

Matthew Arnold - Memory Culture - Goethe - Childe Harold's Pilgrimage - «Ori-
ent»/«Occident» - Greece - Italy - Rome - Ruins- Immortality - Dynamic Memory Space

- Mythicising Byron in Art.

Dimiter Daphinoff, Prof, em., Universität Freiburg/Schweiz; https://orcid.org/0009-0006-
9763-0915.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 307-321, DOI: 10.24894/2673-3641.00150




	Byron und das Abendland

