
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 117 (2023)

Artikel: Die Pseudoklementinen und ihre Leser : Anmerkungen zur
handschriftlichen Überlieferung des Klemensromans

Autor: Hack, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pseudoklementinen und ihre Leser - Anmerkungen
zur handschriftlichen Überlieferung des Klemensromans

Judith Hack

Klemens von Rom kann als eine der herausragendsten Figuren des antiken
Christentums gelten und hat nicht nur in theologischer und historischer, sondern auch

in literarischer Hinsicht ein bedeutendes Nachleben. Von den Werken, die unter
seinem Namen überliefert sind, gilt nur der Erste Klemensbrief als authentisch.
Daher sind die weiteren ihm zugeschriebenen Texte als pseudepigraphische
Literatur zu bezeichnen. Es handelt sich dabei etwa um den Zweiten Klemensbriefund
die beiden Briefe an die Jungfrauen, die sich als von Klemens für eine bestimmte

Zielgruppe verfasst präsentieren. In den Apostolischen Konstitutionen wiederum
tritt der römische Bischof fiktiv quasi als Sekretär der Apostel in Erscheinung. In

diesen Texten wird Klemens als ein apostolischer Vater in Szene gesetzt: Er wird
als Autorität dargestellt, die zu wichtigen Fragen des Glaubens, der Gemeindeleitung

und der Liturgie Stellung nimmt. Die Pseudoklementinen verfolgen einen

ganz anderen Ansatz, indem sie vorgeben, von Klemens geschrieben worden zu

sein, der aus seiner Sicht erzählt, was er als Anhänger des Petrus erlebte, und
somit dem Selbstverständnis nach die Form der Autobiographie wählt.1

Obwohl es sich um einen auf dem Gebiet der Theologie, Geschichte und
Philologie stark erforschten Text handelt, sind bei weitem nicht alle ihn betreffenden

Fragen geklärt. Der vorliegende Artikel beinhaltet in erster Linie Überlegungen
zum Nachwirken der Pseudoklementinen in den Handschriften. In einem einführenden

Teil wird erläutert, weshalb ihre Einordnung in die literarische Gattung
«Roman» sich zu Recht in der Forschung etabliert hat, wobei auch auf die
Problematik nach der ursprünglich intendierten und der sich in der Rezeption von dieser

unterscheidenden tatsächlichen Leserschaft hingewiesen wird. Anschließend
wird auf die handschriftliche Überlieferung und diesbezügliche Unterschiede

1 Einen kurzen Überblick über die pseudoklementinische Literatur bietet Johannes Hofmann,
Unser heiliger Vater Klemens. Ein römischer Bischof im Kalender der griechischen Kirche
(Trierer theologische Studien 54), Trier 1992, 24-69.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



246 Judith Hack

zwischen den verschiedenen Versionen des Textes sowie vor allem auf die Kontexte

der überlieferten drei Versionen in den Handschriften eingegangen, da sich
daraus Rückschlüsse auf die Wahrnehmung des Textes zur Entstehungszeit der
Handschriften ziehen lassen.2 Die Frage nach den Lesern der Pseudoklementinen
soll weniger aus literaturwissenschaftlichem Blickwinkel beleuchtet, sondern
insbesondere darauf bezogen werden, in welchem Zusammenhang ein Text(teil) der
Pseudoklementinen sich innerhalb der einzelnen Handschriften befindet. Dieser
Aspekt wird in den folgenden Ausführungen als methodischer Ansatz herausgestellt,
mit dessen Hilfe mehr über die mittelalterliche Leserschaft zu erfahren sein könnte.

Vollständigkeit ist dabei nicht angestrebt; vielmehr lässt sich aufzeigen, welche
Forschungsperspektiven sich in rezeptionsgeschichtlicher Hinsicht noch eröffnen.

Die Pseudoklementinen - ein Text sui generis?

Die Rahmenerzählung über die Reisen des Klemens mit Petrus stimmt in Homi-
lien und Rekognitionen bis auf wenige Details überein. Sie beginnt damit, dass

sich der Ich-Erzähler Klemens selbst kurz charakterisiert und als junger römischer
Mann aus der kaiserlichen Familie präsentiert, der nach Antworten auf die exis-
tenziellen Fragen des Lebens sucht und sich seelisch krank fühlt, weil er keine
Antworten auf sie finden kann. Dies ändert sich nach wenigen Absätzen des Textes:

Als er in Rom vom «wahren Propheten» erfährt, der in Judäa die Wahrheit
verkündet, macht er sich auf den Weg in den Nahen Osten und gelangt nach Cä-

sarea in Palästina.3 Dort wird er Anhänger des Petrus und avanciert schnell zu
dessen Lieblingsschüler, der ihn auf seiner Missionsreise durch verschiedene
Städte an der palästinischen und syrischen Küste begleitet und in Tripolis schließlich

selbst getauft wird.4 Die theologisch geprägte Erzählung ist ab der zweiten
Romanhälfte mit einem weiteren Handlungsstrang verschränkt: Aufder Reise findet

Klemens seine verloren geglaubte Familie wieder, nämlich seine Mutter, seine

beiden Brüder und seinen Vater.5 Diese nehmen ebenfalls den neuen Glauben an,

2 Die Pseudoklementinen sind in drei Versionen erhalten, den griechischen Homilien, den
heute lateinisch erhaltenen Rekognitionen und einem syrischen Text, der Teile aus den beiden

anderen Versionen des Textes enthält und als eigenständige Version wahrzunehmen ist,
wie weiter unten zu sehen sein wird.

3 In beiden Versionen ist Rom der Ausgangspunkt der Reise, von wo aus Klemens sich zu Petrus
nach Caesarea Maritima begibt (Ree. 1, 12, 1; Horn 1, 15, 1), in den Homilien allerdings mit
einem Umweg über Alexandria (Horn. 1, 8, 3; in Erwägung gezogen wird dies Ree. 1,5, 1

4 Die Taufe des Klemens wird Ree. 6, 15, 2f und Horn. 11, 35, lf beschrieben.
5 Die Wiedererkennungsszenen finden sich ab der zweiten Romanhälfte in Ree. 7, 8-10 und

Horn. 12, 8-10 (Klemens erzählt Petrus die Geschichte seiner Familie), Ree. 7, 13-23 und
Horn. 12, 13-23 (Wiedererkennung der Mutter auf der Insel Aradus), Ree. 7, 26-28 und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 247

so dass nicht nur eine Wiedervereinigung der Familie stattfindet, sondern diese

zugleich durch die Taufe in die Glaubensgemeinschaft der Christen eingegliedert
wird.6 Die Reise findet im syrischen Antiochia (Rekognitionen) beziehungsweise in

Laodikea (Homilien) einen für Petrus und seine Anhänger glücklichen Ausgang.7
In ihrer Motivik lehnen sich die Pseudoklementinen somit an die heidnischen

antiken Romane an, nämlich in Elementen wie Verlassen der Heimat, Reisen,
Schiffbruch, Verkauf der Brüder als Sklaven und vor allem den (Wiedererkennungen)

der Familie. Auch ihre Länge ist mit diesen vergleichbar, insbesondere

mit den Aithiopika Heliodors. Sie unterscheiden sich aber auch von ihnen, denn

weite Passagen in wörtlicher Rede bestehen aus Predigten, die Petrus an verschiedenen

Orten vor einem breiten Publikum hält und die teilweise als Debatten mit
seinem Gegner Simon Magus angelegt sind, so dass sich die eigentliche romanhafte

Erzählung zwischen diesen dialogischen Passagen ereignet. Der Text
beschreibt eine geographische wie spirituelle Reise mit glücklichem Ausgang:
Klemens und seine Familie haben sich gegenseitig wieder- und gleichzeitig im christlichen

Glauben ihre spirituelle Heimat gefunden, wobei unterschiedliche Beweggründe

die einzelnen Familienmitglieder antreiben, sich auf die Reise zu machen.

Der Beginn der modernen Forschung zu antiken Romanen lässt sich mit Erwin
Rohdes Untersuchung «Der griechische Roman und seine Vorläufer» ansetzen,
deren erste Auflage 1876 erschienen ist.8 Auch wenn sein Werk inhaltlich (gerade
was die Datierung anbetrifft) teilweise veraltet ist, hat keine der in der Folgezeit
publizierten Monographien den Umfang dieser grundlegenden Arbeit erreicht.
Rohde geht nicht nur - wie im Titel angedeutet - auf Fragen der Gattungsgenese
ein, sondern thematisiert auch die Wirkung der Texte aufdie Leser.9 Eine stärkere

Horn. 13, 1, 4-13, 8 (Wiedererkennung der Brüder in Laodikea) sowie Ree. 9, 32-37 und
Horn. 14, 2-12 (Wiedererkennung des Vaters).

6 Die beiden Brüder sind bereits getauft, werden aber zunächst nicht als die verloren geglaub¬
ten Zwillinge erkannt; die Mutter wird in Laodikea getauft (Ree. 7, 38, 1 und Horn. 14, 1);
von der Taufe des Vaters wird nur Ree. 10, 72, 5 berichtet.

7 Am Schluss des Romans begeben sich der Vater, Mattidia und die Zwillinge (Ree. 10. 62,
4; Horn. 20, 20) nach Antiochia. und auch Klemens (Ree. 10, 65a) und Petrus (Ree. 10, 68,
3; Horn. 20, 23, 5) machen sich auf den Weg dorthin; die Rekognitionen führen den Erzählstrang

noch weiter und berichten von der Rückverwandlung (10, 67) und Taufe des Vaters
(10, 72) in der syrischen Metropole. Die Homilien enden einigermaßen offen mit der
Bemerkung in H 20, 23, 5, Petrus sei in Richtung Antiochia aufgebrochen, da Faustus - so die
Meldung eines Boten - seinen Auftrag ausgeführt habe, in der Gestalt des Simon dessen
frühere Aussagen zu widerrufen (Horn. 20, 19).

8 Erwin Rohde, Der griechische Roman und seine Vorläufer, Leipzig 1876. Eine auf Material
des 1898 verstorbenen Verfassers gestützte überarbeitete Auflage erschien 1900, eine dritte
Auflage wurde 1914 verlegt und ist in mehreren Nachdrucken erhältlich.

9 Den Ursprung der antiken Gattung «Roman» sieht Rohde in der erotischen Dichtung sowie
in phantastischen Reiseerzählungen. Der Mentalität seiner Zeit entsprechend betont er mehrfach

die emotionale Ausstrahlungskraft der antiken Texte auf ihre Leserschaft. Sowohl für

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



248 Judith Hack

Fokussierung auf die literarische Gattung «Roman» mit herausragendem
Forschungspotential begann in den 1980er Jahren, wobei zunächst Fragen der
Entstehung und auch eine Definition der Gattung im Vordergrund standen -
insbesondere die beiden einführenden Standardwerke von Niklas Holzberg, der für
eine enggefasste Definition plädiert, und von Tomas Hägg, der den Gattungsbegriff

weit ausdehnt, sind hier zu nennen.10 Zudem begann man, die antiken
Romane mit literaturwissenschaftlichen Ansätzen zu untersuchen.11 Die Frage nach
der Leserschaft spielt auch weiterhin eine große Rolle (und wird wohl schwerlich
abschließend zu klären sein).12

Aktuelle Tendenzen in der Forschung gehen dahin, auch christliche
Literaturgattungen (insbesondere die Hagiographie) im Kontext antiker heidnischer
Romane zu betrachten.13 Dass es sich bei den Pseudoklementinen um einen Roman

weite Teile der Liebesdichtung als auch für die Romane postuliert er Frauen als intendierte
und tatsächliche Leser, worin eine Rückprojektion von Gegebenheiten seiner eigenen Zeit
(im 19. Jahrhundert galten Romane als vornehmlich frauentypische Lektüre) in die Antike
zu sehen ist, vgl. Rohde, Der griechische Roman (dritte Auflage) (wie Anm. 8), 22 und öfter.

10 Niklas Holzberg, Der antike Roman. Eine Einführung, Düsseldorf 22001 (zuerst 1986) sowie
Tomas Hägg, Eros und Tyche. Der Roman in der antiken Welt (Kulturgeschichte der antiken
Welt 36), Mainz 1987 (zuerst schwedisch 1980). Holzberg führt das Argument ins Feld, dass
das breite Spektrum derjenigen antiken Literatur, die dem heutigen Gattungsbegriff aufgrund
ihrer motivischen und strukturellen Gemeinsamkeiten entspräche, in der Antike selbst nicht
als zusammengehörig wahrgenommen wurde und versteht «nur die idealisierenden und die
komisch-realistischen Romane» als dem Genre zugehörig; fiktionale Reiseerzählungen, die
Acta-Literatur wie etwa die Paulusakten, die Historia Apollonis regis Tyri und ähnliche
Texte bezeichnet er dagegen als «fringe novels», vgl. 40. Dagegen zeigt sich Hägg besonders
offen und bezieht diese Art von Texten mit ein, wobei den christlichen fiktionalen Texten
ein ganzes Kapitel gewidmet ist, in dem auch die Pseudoklementinen berücksichtigt werden,
vgl. 190-203 (zu den Pseudoklementinen 200-201). Seither kann man von einem geradezu
exponentiellen Wachstum der Forschungsliteratur sprechen, zu späteren Bemerkungen
hinsichtlich der Gattung vgl. Simon Goldhill, Genre, in: Tim Whitmarsh (Hg.), The Cambridge
Companion to the Greek and Roman Novel, Cambridge 2008, 185-200.

11 Wegweisend in dieser Hinsicht war die Monographie von John J. Winkler, Auctor and Actor:
A Narratological Reading of Apuleius's Golden Ass, Berkeley u. a. 1985.

12 Exemplarisch seien hier genannt: Berber Wesseling, The Audience of the Ancient Novels,
in: Heinz Hofmann (Hg.), Groningen Colloquia on the Novel 1, Groningen 1988, 67-79;
Ewen Bowie, The Ancient Readers of the Greek Novels, in: Gareth Schmeling (Hg.), The
Novel in the Ancient World (Mnemosyne Suppl. 159), Leiden/New York/Köln 1996, 87-
113; Richard Hunter, Ancient Readers, in: Tim Whitmarsh (Hg.), The Cambridge Companion

to the Greek and Roman Novel, Cambridge 2008, 261-271. Auf Frauen als Leser gehen
beispielsweise ein Brigitte Egger, Zu den Frauenrollen im griechischen Roman. Die Frau als
Heldin und Leserin, in: Heinz Hofmann (Hg.), Groningen Colloquia on the Novel 1, Groningen

1988, 33-66 und Renate Johne, Women in the Ancient Novel, in: Gareth Schmeling
(Hg.), The Novel in the Ancient World (Mnemosyne Suppl. 159), Leiden 1996, 151-207.

13 In den letzten zehn Jahren hat sich diesbezüglich an der Universität Gent ein Forschungs¬
schwerpunkt entwickelt, in dessen Rahmen der Roman in der Antike, im Frühmittelalter und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268. DOl: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 249

handelt, ist kaum zu bestreiten - bereits Rohde bezieht dies kurz in seine Überlegungen

mit ein.14 Zwar existierte in der Antike keine Definition des Genres

«Roman», doch herrscht in der modernen Forschung zu den entsprechenden Texten

Einigkeit dahingehend, dass sie durch Gemeinsamkeiten hinsichtlich ihrer Strukturen,

Ausgestaltungen, Themen und Motive gekennzeichnet sind.15

Betrachtet man die Pseudoklementinen im Umfeld anderer christlicher Texte,
dann ist es umso wichtiger, die Grenzen der Gattung «Roman» zu umreißen und
dabei doch so viel Raum zu lassen, dass wesentliche Merkmale berücksichtigt
werden, die für eine Begriffsbestimmung maßgeblich sind. Dies geschieht in der

von Oliver Ehlen 2018 in seinem RAC-Artikel vorgenommenen Definition, die
besonders dem Umstand Rechnung trägt, dass auf jeden Fall mehrere Gattungen
bei der Entwicklung des Romans eine Rolle spielten:

«Die erhaltenen Texte enthalten Einflüsse von verschiedenen anderen literarischen
Genres, so dass es gerade im Hinblick auf die christliche Literatur sinnvoll ist den
antiken Roman als Großform fiktionaler narrativer Prosa in Antike und Spätantike
zu definieren. Wichtig ist dabei, dass die fiktionale Ausschmückung ein Ausmaß
annimmt, das die Makrostruktur des Textes bestimmt.»16

Auch vor dem Hintergrund, dass «Roman» keine antike Gattungsbezeichnung
darstellt und der Klemensroman folglich nicht als solcher benannt wurde, erwies
sich bei den Pseudoklementinen die Makrostruktur im Vergleich mit den in der
modernen Forschung diesem Genre zugewiesenen Texten als so charakteristisch,

in byzantinischer Zeit erforscht wird. Das Projekt «Novel Saints: Ancient Fiction and Hagi-
ography Research Centre» hat bereits zu zahlreichen Publikationen gefuhrt, vgl. die Webseite

(https://www.novelsaints.ugent.be/> (5.3.2023).
14 Er hebt die Sonderstellung der Pseudoklementinen als christlichen Roman hervor, themati¬

siert aber ihre Gemeinsamkeiten mit den heidnischen Romanen (gerade was die Motivik
angeht), vgl. Rohde, Der griechische Roman (wie Anm. 8), 507.

15 Vgl. F. Stanley Jones, «Novels», in: Paul M. Blowers/Peter W. Martens (Hg.), The Oxford
Handbook ofEarly Christian Biblical Interpretation, Oxford 2019,295-302, hier 295:
«Contemporary scholars concur, however, that a group of ancient compositions cohere to such a

degree that the modem tenn (novel) can readily applied to them [...]. Though exact definitions

vary, one sign of the distinctive unity of these writings is that they use and imitate one
another, thereby spawning a set of common structures, forms, themes, and motifs.» Zum
Begriff und zur Gattungsgenese des antiken Romans vgl. Oliver Ehlen, «Roman», in: RAC,
Bd. 29, Stuttgart 2018, Sp. 192-221, hier Sp. 193-195 (dort auch weitere Literaturhinweise)
sowie die Überlegungen bei Hägg, Eros und Tyche (wie Anm. 10), 15-18.

16 Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 195. Die Definition wird dort präzisiert: «Typische Ele¬

mente, an denen solche Ausschmückungen ansetzen können, sind dabei das Reisemotiv, das
erotische Element, aber auch abenteuerliche Verstrickungen, wie Versklavung und Befreiung
aus der Sklaverei. Mit dem Reisemotiv geht häufig das Element des Wunderbaren einher, das
Erreichen nie gesehener phantastischer Landstriche, aber auch Piraterie, Tod und Scheintod.
An erzählerischen Mitteln steht den Autoren prinzipiell alles zur Verfügung, was in Dichtung
und Prosa entwickelt worden ist. Häufig ist die [...] alternation technique anzutreffen, andererseits

kunstvolle Ekphraseis, durchgehende oder vielfach unterbrochene Ich-Erzählungen.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOl: 10.24894/2673-3641.00145



250 Judith Hack

dass sie in keiner Fassung des Textes wesentlich modifiziert wurde, vielmehr
stellt sie für die drei Versionen des Textes und die Epitomae ein konstantes
Element dar.17 Ehlen weist daraufhin, dass von allen fiktionalen christlichen Texten
eine dementsprechende literarische Ausschmückung im pseudoklementinischen
Roman am stärksten ist; wenn die fiktionale Ausgestaltung weniger bestimmend
ist, spreche man dagegen besser von romanhaften Elementen.18

Die Entstehungszeit von Rekognitionen und Homilien fällt in die Blütezeit der
heidnischen Romane vom ersten bis zum vierten Jahrhundert. Da diese im Osten
des Römischen Reiches weit verbreitet waren und zugleich die heute als Apokryphen

bekannten Texte in Mode kamen, ist es nicht verwunderlich, dass ein Autor
auf die Idee kam, Abschnitte aus dem Leben des Klemens in Form einer romanhaften

Erzählung zu präsentieren, um dem Interesse an seiner Person Rechnung
zu tragen. Zur ausführlicheren Vermittlung theologischer Inhalte wurde dieser
Text daraufhin erweitert und umgearbeitet, so dass die Gestalt der Grundschrift
nicht mehr ohne größeren Aufwand aus den heute vorliegenden Versionen des

Romans rekonstruiert werden kann.19

17 Dominique Côté, Les Pseudo-Clémentines et le choix du roman grec, in: Brouria Bitton-
Ashkelony/Theodore de Bruyn/Carol Harrison (Hg.), Patristic Studies in the Twenty-First
Century. Proceedings of an International Conference to Mark the 50th Anniversary of the
International Association of Patristic Studies, Turnhout 2015, 473—496, 479 benennt deutlich

die beiden Ursachen dafür, dass die Zugehörigkeit der Pseudoklementinen zur Gattung
«Roman» immer wieder in Frage gestellt wurde: zum einen wurde das Genre als solches in der
Antike nicht beschrieben, zudem weisen die Pseudoklementinen nicht alle, sondern nur
bestimmte wesentliche Merkmale antiker Romane auf. Auf die Struktur der Grundschrift geht
besonders Jones, «Novels» (wie Anm. 15), 296-299 ein (mit besonderem Augenmerk auf die
bibelexegetische Herangehensweise des Textes). Zur Bezeichnung und Theorie der Gattung
vgl. Meinolf Vielberg, Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen. Studien zur
literarischen Form des spätantiken Romans (TUGAL 145), Berlin 2000, 131-138.

18 Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 215. Im Hinblick auf weitere christliche Texte, die «in
Motivik und Erzählstruktur deutliche Parallelen zur Romanliteratur» zeigen, differenziert er
folgendermaßen: «Bei einer Definition des antiken Romans als Großform fiktionaler narrativer
Prosa lassen sich diese Texte unter dem Begriff christlicher Roman subsumieren, wenn aufder
fiktionalen Ausgestaltung der Schwerpunkt liegt, ansonsten sollte man von romanhaften
Elementen sprechen», Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 208; zu den Pseudoklementinen Sp
209: «Besonders stark ausgeprägt sind sie [sc. die romanhaften Züge] in den sogenannten
Pseudo-Clementinen, die man als biographischen Roman christlicher Provenienz über den
Begleiter und Nachfolger Petri bezeichnen könnte.» Bereits Hägg, Eros und Tyche (wie Anm.
10), 202 bezeichnet hagiographische Texte als «hagiographische Romane» und war somit
gewissermaßen den Forschungstrends seiner Zeit voraus; dagegen fasst Jones, «Novels» (wie
Anm. 15), 295 die Definition enger auf und betont, dass sich als einzige antike christliche
Schrift lediglich die Pseudoklementinen ohne weiteres der Gattung «Roman» zurechnen ließen.

19 Über die Entstehung der heute vorliegenden Versionen der Pseudoklementinen aus unter¬
schiedlichen Quellen herrscht immer noch kein Konsens in der Forschung, vgl. dazu die knappe
Darstellung von Bernard Pouderon, Le Roman Pseudo-Clémentin, in: Bernard Pouderon (Hg.),

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 251

Tatsächlich tritt Klemens selbst zugunsten der Figur des Petrus oft in den

Hintergrund, was zur Folge hat, dass der Leser ihn als Erzähler stellenweise kaum
mehr wahrnimmt. Dieser Umstand veranlasste Jürgen Wehnert dazu, in den
Pseudoklementinen einen wenig überzeugenden Roman zu sehen, dessen inhaltliche
wie literarische Uneinheitlichkeit allerdings quellenkritische Fragen interessant
erscheinen lassen.20 Die Makrostruktur versteht er als rein formale Ausgestaltung,
mit der - wie es auch bei den apokryphen Apostelakten der Fall sei - beim Leser
Interesse am theologischen Stoff geweckt werden sollte.21 Daher liegt seiner
Ansicht nach die Bedeutung des Textes auch «weniger in seiner begrenzten
Erbaulichkeit als vielmehr in dem originellen literarischen Einfall, christliche Verkündigung

auch mit den Mitteln des antiken Romans zu betreiben. Große Gestalten
sind dem Verfasser nur wenige gelungen [,..].»22

Dieser Beurteilung des pseudoklementinischen Romans als literarisch wenig
überzeugend steht zum einen entgegen, dass auch die heidnischen Romane in der

Histoire de la littérature grecque chrétienne des origines à 451, Vol. 3: De Clément d'Alexandrie
à Eusèbe de Césarée, Paris 2017, 561-577, hier 568f., sowie den Forschungsüberblick von

Frédéric Amsler, État de la recherche récente sur le roman Pseudo-Clémentin, in: Frédéric
Amsler/Albert Frey/Charlotte Touati/Renée Girardet (Hg.), Nouvelles intrigues
pseudoclémentines/Plots in the Pseudo-Clementine Romance (Publications de l'Institut romand des
sciences bibliques 6), Prahins 2008, 25M5; einen ausfuhrlichen aktuellen Überblick insbesondere

zu den Homilien bieten neuerdings Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet, The Pseudo-
Clementines: Title, Genre and Research Questions, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet

(Hg.), In Search of Truth in the Pseudo-Clementine Homilies: New Approaches to a Philosophical

and Rhetorical Novel of Late Antiquity (WUNT 496), Stuttgart 2022, 1-36. Einzelstu-
dien zu unterschiedlichen Aspekten der Pseudoklementinen wie etwa der Genese des Romans,
aber auch der Theologie, finden sich in Bernard Pouderon, La Genèse du Roman Pseudo-
Clémentin: Études littéraires et historiques. Paris 2012.

20 Jürgen Wehnert, Abriß der Entstehungsgeschichte des pseudoklementinischen Romans, in:
Apokrypha, 3 (1992), 211-235, hier 215: «Die Pseudoklementinen erweisen sich also nicht nur
in stofflicher, sondern auch in erzähltechnischer Hinsicht als uneinheitliche Komposition. Daß
die pseudoklementinischen Autoren und Redaktoren unfähig waren, die unterschiedlichen
Erzählstoffe zu einer wirklichen literarischen Einheit zu verschmelzen, ist allerdings nur aus
ästhetischer Sicht bedauerlich - der alten quellenkritischen Fragestellung eröffnen die inneren
Textspannungen so gute Perspektiven, daß es sich lohnt, sie neu aufzugreifen.»

21 Wehnert, Abriß der Entstehungsgeschichte (wie Anm. 20), 216f: «Es liegt auf der Hand, daß
dem Verfasser vor allem an der Verbreitung dieses Redestoffs (und dessen theologischer
Tendenz) gelegen war, während die Rahmenhandlung als attraktive Verpackung dienen
sollte, um den Leser nach Möglichkeit zur Lektüre des ganzen Werkes zu verlocken. Die so
verfertigte Kombination aus Rede- und Erzählstoff verdient natürlich nicht die Bezeichnung
<Roman>, sondern steht der apokryphen Acta-Literatur nahe, deren Kennzeichen eben die
pseudoapostolische Belehrung im novellistischen Gewand ist.» Wehnert setzt also eine eng
gefasste Definition für den Roman voraus und rechnet weder die Pseudoklementinen noch
die Acta-Literatur unter diese Gattung.

22 Jürgen Wehnert, Pseudoklementinische Homilien. Einfuhrung und Übersetzung, Göttingen
2010, 40.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 1 17 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



252 Judith Hack

früheren Forschung als sprachlich wie inhaltlich von eher begrenztem Wert
beschrieben wurden, vor allem aber scheinen diese (vermeintlichen) erzähltechnischen

Mängel die Wirkung des Textes nicht gemindert zu haben. Gerade aufgrund
der Rezeption (darunter fallt auch die Übersetzung der Rekognitionen durch Rufin
in das Lateinische) liegt es nahe zu konstatieren, dass die Form der Erzählung
über die Reisen des Klemens mit Petrus als besonders ansprechend empfunden
wurde. Zwar wird man den narrativen Passagen der Pseudoklementinen nicht
gerecht, wenn man sie im Nachhinein zu extrapolieren und als eigenständige
Novelle zu präsentieren versucht.23 Andererseits kann man ihnen durchaus eine
gewisse Eigenständigkeit zusprechen, die sich von den theologisch-philosophischen
Debatten absetzt - und zwar in allererster Linie durch die Emotionalität der
Darstellung, die sich vom Anfang bis zum Ende des Romans hindurchzieht. Daher ist
die positive Sichtweise Hans-Josef Klaucks gerechtfertigt, der dem Plot der
Pseudoklementinen eine Spannung erzeugende Wirkung auf den Leser attestiert.24

Dem Unterhaltungswert des Textes widerspricht nicht, dass ihm Bezüge zum
philosophischen, theologischen, sozialen und historischen Kontext des antiken
Lesers und zum literarischen Umfeld zugrundeliegen, so dass die Pseudoklementinen

in der neueren Forschung speziell unter diesen Gesichtspunkten näher
beleuchtet wurden. Die Frage nach dem Sinn des pseudoklementinischen Romans
stellte etwa 2001 F. Stanley Jones und betonte den Stellenwert der Astrologie für
dessen Struktur, wies aber auch auf bereits erfolgte Ansätze hin, ihn als sinn- und
zwecklos zu beurteilen sowie ihn entweder als in erster Linie christlichen Text
oder aber als Erzählung im Stile heidnischer Romane zu interpretieren.25 Hans-
Josef Klauck beschrieb den Charakter der Pseudoklementinen als eine «Mixtur

23 So geschah es unlängst in der Publikation von Curtis Hutt/Jenni Irving, The Sorrows ofMat-
tidia: A New Translation and Commentary, London/New York 2019. Hütt hebt selbst gleich
zu Beginn (3) hervor, dass er den Titel «The Sorrows of Mattidia» selbst erfunden habe, was
ihn allerdings nicht davon abhielt, seine Studie, der eine Übersetzung der Mattidia-Passagen
aus den Homilien durch Jenni Irving beigefügt ist, so zu benennen und damit zu suggerieren,
es handle sich um eine bereits etablierte oder gar antike Bezeichnung.

24 Hans-Josef Klauck. Die apokryphe Bibel. Ein anderer Zugang zum frühen Christentum (Tria
Corda 4), Tübingen 2008, 234: «Leser und Leserin verfolgen gespannt mit, wie die Familie in
den späteren Büchern Schritt um Schritt wieder zusammenfindet. Diese Haupthandlung
berechtigt dazu, die beiden Erzählwerke und ihre Vorlage in die Gattung des antiken Romans
einzuordnen.» Die Wiedererkennungsszenen der einzelnen Mitglieder bilden sicherlich die
emotionalen Höhepunkte des Romans, es ist jedoch anzumerken, dass auch sein Beginn auffällig
emotional gestaltet ist: Klemens beschreibt, wie er von innerer Unruhe und Seelenpein getrieben

wurde und lässt damit sehr persönliche Facetten erkennen (Ree. 1, 1-5; Horn. 1, 1-5).
25 F. Stanley Jones, Eros and Astrology in the ncploSoi néipou: The Sense of the Pseudo-

Clementine Novel, in: Apocrypha, 12 (2001), 53-78, zur Fragestellung nach dem Charakter
des Romans und damit zusammenhängend der Forschungsgeschichte vgl. 65-75.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 117 (2023), 245-268. DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 253

von Bildungs-, Reise- und Familienroman», und hob zudem den in Homilien und

Rekognitionen unterschiedlich stark ausgeprägten Briefcharakter hervor.26

In den Rekognitionen sah Meinolf Vielberg einen «christlichen Entwicklungsund

Erziehungsroman», der Aspekt der Unterweisung veranlasste wiederum
Frédéric Amsler dazu, in ihnen eine Katechese in Romanform zu sehen.27 Der im

Vergleich mit den Rekognitionen deutlich stärker gewichtete und weniger orthodoxe

theologisch-philosophische Gehalt der Homilien gab in jüngster Zeit
vermehrt Anlass, strukturelle und inhaltliche Gemeinsamkeiten mit der spätantiken
(insbesondere der platonischen) Philosophie genauer zu analysieren, wie es etwa
durch Benjamin De Vos und Philippe Therrien geschah.28 Stanley Jones stellte
heraus, dass die Homilien durch das Agieren der Hauptfiguren (das sich auch

durch Intrigen und Verdrehen der Wahrheit auszeichne) und durch die Einarbeitung

phantastischer Elemente sogar komische Züge enthalten.29

Insgesamt ist zu konstatieren, dass zwischen Form und Inhalt eine Einheit
besteht, die besonders aus der Verflechtung von homiletisch-dogmatischem Material

mit den <Wiedererkennungen> resultiert.30 Trotz mancher Uneinheitlichkeiten
handelt es sich um einen Text, der als in sich geschlossen wahrgenommen wurde,
worauf auch seine breite Rezeption verweist.31 Die Makrostruktur, die sich für die

26 Vgl. Klauck, Die apokryphe Bibel (wie Anm. 24), 234 zum Romancharakter beziehungs¬
weise 267-301 zu brieflicher Rahmung und Briefeinlage (dieser Gesichtspunkt ist in den
Homilien stärker gewichtet). Um einen «Briefroman» handelt es sich allerdings nicht, da
sich der Plot nicht «in einer Folge von einzelnen Briefen entwickelt und weiterspinnt» (284).

27 Vgl. Vielberg, Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen (wie Anm. 17), 27 sowie
Frédéric Amsler, Les Reconnaissances du Pseudo-Clément comme catéchèse romanesque, in:
Daniel Marguerat (Hg.), La Bible en récits. L'exégèse biblique à l'heure du lecteur. Colloque
international d'analyse narrative des textes de la Bible (Lausanne, mars 2002), Genf2005,442-
455.

28 Vgl. Benjamin De Vos, From the Dark Platonic Cave to the Vision of Beauty and the Act of
ogoitocnç 0£w: The Pseudo-Clementine Homilies as a Late Antique Philosophical Narrative,
in: De Vos/Praet (Hg.), In Search ofTruth (wie Anm. 19), 221-259: Philippe Therrien, Atxcôç
Kai évaviîcoç: La règle des syzygies des Homélies pseudoclémentines dans son contexte
intellectuel grec, in: Apocrypha, 20 (2019), 63-86.

29 Vgl. Jones, «Novel» (wie Anm. 15), 299. Eine «Parodie des antiken Romans» sieht Vielberg.
Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen (wie Anm. 17), 113 in dem Umstand,
dass Petrus sich beim Besuch der Insel Aradus nicht vom Glanz der heidnischen Monumente
beeindrucken lässt.

30 Vgl. Jànos Bolycki, Recognitions in the Pseudo-Clementina, in: Jan N. Bremmer (Hg.) The
Pseudo-Clementines (SECA 10), Leuven 2010, 191-199, insbesondere die Feststellung, dass

«recognizing one another and recognizing God is interlinked in the work» und dass das Motiv
der Wiedererkennungen mit der platonischen Tradition in der Spätantike in Verbindung zu
bringen sei (199). Auch Patricia A. Duncan, Novel Hermeneutics in the Greek Pseudo-Clementine

Romance (WUNT 395), Tübingen 2017, 26, betont das Zusammenwirken von narrativen
Passagen und Diskursen und benennt die Homilien als eine «revisionist historical fiction».

31 Photios. der sich in einem längeren Abschnitt über die Pseudoklementinen äußert, konnte
sich allerdings nicht für den Text begeistern und gestand ihm auch nur wenig Einheitliches

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



254 Judith Hack

Pseudoklemeritinen aufzeigen lässt, deutet darauf hin, dass der Text - so er als

Ganzes gelesen und rezipiert wurde - gerade auch aufgrund des einem Roman
stets eigenen Unterhaltungswertes gelesen wurde. Zu diesem Zweck erfolgte
offensichtlich die strukturelle wie inhaltliche Gesamtanlage in Analogie zu antiken
Romanen (und nicht etwa philosophischen Traktaten, religiösen Unterweisungen
in Brief- oder Dialogfonn etc.).

Die vorstehenden Überlegungen stellen die Singularität der Pseudoklemeritinen

heraus. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sie gattungslos sind oder gar eine

eigene literarische Gattung konstituieren, sondern vielmehr ist eine formale
Genrezuordnung möglich. Wie Dominique Côté hervorhebt, zielt neben der inhaltlichen

auch die formale Gestaltung des Textes darauf ab, aufdem literarischen Feld
des spätantiken Syrien Position zu beziehen. Die Pseudoklementinen stellen ihm

zufolge eine einzigartige Innovation innerhalb des neuartigen Genres «Roman»
dar, denn ihre Redaktoren wählen zur Vermittlung ihres Inhalts keine der bisher
etablierten Formen (Rhetorik, Geschichte, Poesie etc.).32 Sowohl theologisch und

philosophisch vorgebildete Leser konnten sich durch den Text angesprochen fühlen,

als auch das Bedürfnis nach reiner Unterhaltung befriedigt werden konnte, so
dass man die vermeintliche Uneinheitlichkeit auch als ein offenes Angebot an ein

möglichst breit gefächertes Publikum verstehen kann. Die Pseudoklementinen
können demnach in ihrer Gesamtanlage als ein <Text für alle> verstanden werden,
der zu Recht von der modernen Forschung als Roman klassifiziert wird. In
welchem Ausmaß er seit seiner Entstehung und durch die Jahrhunderte auch als rein
fiktionale Erzählung wahrgenommen wurde, ist eine andere Frage.

oder gar Erbaulichkeit zu, vgl. F. Stanley Jones, Photius's Witness to the Pseudo-Clementines,

in: Frédéric Amsleret al., Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 93-101.
32 Côté, Les Pseudo-Clémentines (wie Anm. 17), 488: «En choisissant la forme du roman, mais

en l'expurgeant de sa dimension érotique pour la remplacer par une dimension familiale, les
auteurs, éditeurs des Pseudo-Clémentines prennent là encore position. Ils innovent par
rapport à un genre qui peut lui-même passer pour novateur. [...] En choisissant la forme du
roman, ils prennent position également vis-à-vis de ceux qui choisissent la rhétorique,
l'histoire, le traité, le dialogue ou même la poésie, bien que l'on trouve dans les Pseudo-Clémentines

des discours, des dialogues et des lettres, le genre romanesque n'ayant pas de canon.»
Zur Umprägung des erotischen Motivs in einem christlichen Sinne vgl. auch Ehlen,
«Roman» (wie Anm. 15), Sp. 216. Die Frage, ob es sich bei den Pseudoklementinen um einen
Roman oder eine Aneinanderreihung von Katechesen handelt, stellt Pouderon, Roman
Pseudo-Clémentin (wie Anm. 19), 570-572, vgl. auch Amsler, Les Reconnaissances du
Pseudo-Clément (wie Anm. 27).

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 255

Die Überlieferung der syrischen Pseudoklementinen

Der Text der syrischen Pseudoklementinen wurde erstmals 1861 von Paul Anton
de Lagarde ediert, eine zweite Edition mit einem parallel abgedruckten griechischem

Text erfolgte 1937 durch Wilhelm Frankenberg.33 Derzeit arbeitet Stanley
Jones an einer neuen Ausgabe, die in der Reihe «Corpus Christianorum Series

Apocryphorum» bei Brepols erscheinen soll. Sein Name ist nicht nur durch
zahlreiche kommentierende und vergleichende Analysen untrennbar mit den
Pseudoklementinen verbunden, sondern er hat 2014 auch eine Übersetzung des

syrischen Textes vorgelegt und ihn damit einem breiteren Publikum zugänglich
gemacht.34 Vor allem die sprachliche Barriere führte wohl dazu, dass seine Bedeutung

in philologischer wie historischer Hinsicht oftmals unterschätzt wurde.
Umso mehr ist darauf zu verweisen, dass es sich nicht nur um eine bloße
Übernahme von Teilen der griechischen und lateinischen Fassung, sondern durchaus

um eine eigenständige Version handelt, wie Jones schon durch seinen Untertitel
betont («An Early Version of the First Christian Novel»).35

Erhalten ist der Text in zwei Handschriften, die heute beide in London aufbewahrt

werden: British Library Codex 726 Add. 12,150 von 411 aus Edessa (es
handelt sich hier um den ersten erhaltenen datierten Kodex in syrischer Sprache)
sowie Codex 941 Add. 14,609 aus Nisibis von 5 87.36 Der Text der erstgenannten

33 Paul Anton de Lagarde, Clementis Romani Recognitions Syriace, Leipzig/London 1861

(hierbei handelt es sich eher um eine präzise Darbietung der Handschriften als um eine
tatsächliche kritische Edition); Wilhelm Frankenberg, Die syrischen Clementinen mit griechischem

Paralleltext. Eine Vorarbeit zu dem literargeschichtlichen Problem der Sammlung,
Leipzig 1937. Für den syrischen Homilien-Teil zieht Frankenberg den erhaltenen griechischen

Text als Grundlage für seine <Rückübersetzung) heran und passt diesen dem Syrischen
gegebenenfalls sprachlich an, für den syrischen Rekognitionen-Teil legt er eine tatsächliche
Rückübersetzung vor, eine Erläuterung dieses Vorgehens erfolgt aufXllf.

34 Jones selbst merkt an, dass darin der Hauptzweck seiner Übersetzung zu sehen ist, vgl. The
Syriac Pseudo-Clementines: An Early Version of the First Christian Novel, translated into
English by F. Stanley Jones (Apocryphes 14), Turnhout 2014, 37. Auf 53-56 wird auf
Untersuchungen zum syrischen Text verwiesen, die in allererster Linie durch Jones selbst
bestritten wurden. Unabhängig davon erschien im selben Jahr die Übersetzung von Joseph
Gebhardt, der aber keine weiteren Publikationen zu dem Text vorgelegt hat, vgl. Joseph Glen
Gebhardt, The Syriac Clementine Recognitions and Homilies: The First Complete Translation

of the Text, Nashville 2014.
35 Eine Passage, bei der sich gravierende Unterschiede zwischen dem syrischen Text und den

heute lateinisch erhaltenen Rekognitionen besonders gut zeigt, ist etwa Ree. 3, 2-11 : sie
wurde von Rufin nicht übersetzt, ist allerdings in einem Überlieferungszweig der lateinischen

Handschriften zu finden, und zudem fand sie in die syrische Version Eingang, vgl.
Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 44.

36 Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 39; eine ausführliche Beschrei¬
bung der Handschriften findet sich bei William Wright, Catalogue of the Syriac manuscripts
in the British Museum acquired since the Year 1838, 3 Bde., London 1870—2, 631-633 (Codex

726 Add. 12.150) und 1088-1090 (Codex 941 Add. 14,609).

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOl: 10.24894/2673-3641.00145



256 Judith Hack

umfasst den Inhalt von Ree. 1 bis 4, 1, 4 sowie Horn. 10 bis 14, 12, die letztgenannte

beinhaltet lediglich den Rekognitionen-Teil. Der Text der Handschrift von
411 ist der Gestalt der ursprünglichen griechischen Version von Homilien und

Rekognitionen besonders nahe, denn diese lagen dem Übersetzer beziehungsweise

den Übersetzern zeitnah nach ihrer Entstehung vor.
Da die Vorlage des syrischen Rekognitionen-Textes damals noch auf Griechisch

existierte, ist die Übersetzung gerade im Vergleich mit der von Rufin angefertigten
Übersetzung ins Lateinische von besonderer Bedeutung. Der Homilien-Te\\ liefert
Informationen zur Verbreitung der griechischen Pseudoklementinen um 400 in

Syrien, denn aus ihm ist ersichtlich, dass seinem Übersetzer die betreffende Passage

in Homilien und Rekognitionen vorlag. Zwar erfolgt die Zählung des syrischen Textes

unter der Bezeichnung Homilien, doch erweist er sich bei genauerer Betrachtung
als nicht völlig deckungsgleich mit diesen - vielmehr wurden gemäß Jones' Analyse

in Homilie 12 und 13 Teile aus der griechischen Rekognition 7 übersetzt. '7 Die

genaue Entstehung der syrischen Übersetzung ist, wie Jones betont, nicht geklärt;
allerdings hat unlängst Luise Marion Frenkel angemerkt, dass die Einflechtung von
Ree. 7 in den zweiten syrischen Textteil es plausibel erscheinen lässt, dass eine

vollständige Übersetzung der Rekognitionen ins Syrische vorlag.38

Die syrischen Pseudoklementinen sind erheblich kürzer als Rekognitionen oder
Homilien es jeweils sind. Es ist anzunehmen, dass die auf Syrisch zusammengestellten

Passagen bewusst ausgewählt sind: Die den Rekognitionen entlehnte

Passage bricht ab, als Petrus und seine Begleiter sich auf dem Weg nach Tripolis
befinden; dann setzt der Text wieder mit Homilie 10 ein, als der dritte Tag des

Tripolis-Aufenthaltes beginnt, und endet nach den Wiedererkennungen in Homilie

14 - konkret: man ist müde und geht zu Bett.39 Die theologisch-philosophischen

Diskussionen, die den Großteil des griechischen und lateinischen Textes

37 Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 40-41, im Detail besteht bei der
Paralleiisierung von Horn. 12-13 und Ree. 7 und insgesamt im syrischen Homilien-Teil
allerdings noch präzisierender Forschungsbedarf.

38 Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 41 und Luise Marion Frenkel,
Peter's Dialogical Victories: Religious Leadership in the Pseudo-Clementines and its Syriac
Reception, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet (Hg.), In Search of Truth, Stuttgart 2022,
375-394, hier 377.

39 Auch wenn das Ende recht abrupt ist, ist dem syrischen Text eine inhaltliche Geschlossenheit
zuzugestehen. Für eine knappere und zugleich in sich geschlossene Darstellung der
Rahmenhandlung waren die Homilien weitaus besser als Vorlage geeignet, denn in Horn. 14

sind die Wiedererkennungen im Wesentlichen abgehandelt, während die Rekognitionen in
literarischer Hinsicht das Stilmittel der Retardation verwenden und noch das gesamte Buch
Ree. 9 (das in den Homilien nicht enthalten ist) mit dem <alten Mann> diskutiert wird, bevor
er als Vater wiedererkannt wird, vgl. dazu Judith Hack, The Motif of «the Way» in the
Pseudo-Clementine Homilies, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet (Hg.), In Search of
Truth. Tübingen 2022, 85-106, hier 102.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOl: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 257

ausmachen, sind in den syrischen Pseudoklementinen somit weniger stark
gewichtet als in den beiden anderen Versionen. Dabei fallt umso mehr auf, dass der
historische Exkurs in Rekognitionen 1, 27-72 (eine Weltgeschichte in Kurzform
von der Schöpfung bis zur Gegenwart aus Sicht der Anhänger des wahren
Propheten) übernommen wurde.40 Insgesamt liegt der syrischen Version offenbar die

Intention zugrunde, den Text etwas zu straffen und gleichzeitig dennoch eine
geschlossene Handlung zu bieten, wobei die Makrostruktur der Rahmenerzählung
beibehalten wurde.

Mit der Übersetzung der Pseudoklementinen ins Syrische wurde auf ein Publikum

abgezielt, dessen Muttersprache Syrisch war, beziehungsweise das offenbar
besser Syrisch als Griechisch verstand. Es fand auf jeden Fall eine geographische
Erweiterung des Leserkreises nach Osten hin statt, und zwar genau zu der Zeit, in
der sich das Syrische zur Literatursprache entwickelte. Die Präsenz griechischer
Kultur im antiken Syrien hatte gerade bei der intellektuellen Elite zur Folge, dass in
der Regel ein Nebeneinander von griechischer und syrisch-aramäischer Sprache
und Denkweise vorhanden war.41 Die Übersetzer der syrischen Pseudoklementinen

waren in der Lage, ihre griechischen Vorlagen soweit zu durchdringen, dass sie eine

in der Regel recht wortgetreue Wiedergabe wählten, zugunsten derer stilistische
Eigenheiten des Syrischen in manchen Fällen eher in den Hintergrund traten.42 Die
literarische Qualität der syrischen Übersetzung ist damit natürlich noch nicht
hinreichend beschrieben, vielmehr besteht ein Forschungsdesiderat darin, die
Herangehensweise der beiden Übersetzer und die stilistischen Eigenheiten von Ree. I bis

4, 1,4 und Horn. 10 bis 14, 12 noch detaillierter zu untersuchen.43

40 Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 42-44. Eine am Inhalt ausgerich¬
tete Synopse des syrischen und lateinischen Textes dieser Passage in Übersetzung sowie eine

Analyse der theologischen und historischen Zusammenhänge bietet F. Stanley Jones, An
Ancient Jewish Christian Source on the History of Christianity: Pseudo-Clementine Recognitions
1.27-71 (Texts and Translations 37/Christian Apocrypha Series 2), Atlanta 1995.

41 Dies beeinflusste ihre Wahl der Sprache für die literarische Produktion, was Sebastian Brock
bei Autoren syrischer Herkunft zur Unterscheidung folgender vier Gruppen veranlasste:
ausschließlich griechisch schreibende Autoren; sowohl auf Griechisch als auch auf Syrisch
schreibende Autoren; syrisch schreibende Autoren, deren griechische Bildung jedoch einen
erkennbaren Einfluss auf ihre Werke hatte; syrisch schreibende Autoren, die aber offenbar
keine oder nur geringe Kenntnisse der griechischen Kultur besaßen, vgl. Sebastian P. Brock,
Greek and Syriac in Late Antique Syria, in: Alan K. Bowman/Greg Woolf (Hg.), Literacy
and Power in the Ancient World, Cambridge 1994, 149-160, hier 153-58.

42 Diese Erkenntnis ergab sich im Verlauf der Zusammenarbeit zwischen Andreas Ellwardt
und Judith Hack, die im Rahmen des Projektes ENLAC (Editer la littérature apocryphe
chrétienne) unter der Leitung von Frédéric Amsler stattfand. Eine Publikation der elektronisch

erstellten Synopse steht noch aus.
43 Hinweise dazu finden sich bereits im Œuvre von Jones, vgl. beispielsweise F. Stanley Jones,

Evaluating the Latin and Syriac Translations of the Pseudo-Clementine Recognitions, in:
Apocrypha, 3 (1992), 237-257.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



258 Judith Hack

Die Bedeutung des syrischen Textes liegt somit aufjeden Fall darin, den Inhalt
und die formale Ausgestaltung der Pseudoklementinen in eine weitere Sprache zu
transportieren. Dabei sind Phänomene der Inkulturation zu beobachten, die
differenziertere Hinweise auf den Bildungshintergrund der Übersetzer bieten können.
Bei der Erstellung einer dreisprachigen Synopse der Pseudoklementinen stießen

die Bearbeiter Andreas Ellwardt und Judith Hack etwa auf folgendes Beispiel,
das in diesem Zusammenhang erhellend ist: in der Passage Horn. 12, 10, 1/ Ree.

7, 10, 1 wird beschrieben, wie der Vater des Klemens zum Hafen hinabgeht. Im
Lateinischen heißt es: descendit adportum - «er ging zum Hafen», wobei portus
das unbestimmte Wort für «Hafen» ist, aber auch den an der nördlichen
Tibermündung gelegenen und in der Kaiserzeit bedeutendsten Hafen Roms bezeichnet.
Diesen wiederum benennt das Griechische explizit, hier lautet die Wendung: Kai

£iç nöpxov Kaxapàç und setzt mit der Verwendung des Eigennamens voraus, dass

der Leser ihn kannte. Der syrische Übersetzer wiederum übernahm nicht etwa den

griechischen Eigennamen «Portos», sondern wählte das aus dem Griechischen

(kipijv) entlehnte syrische Wort i (Pmenä) für «Hafen» und setzte somit die
eigene Kenntnis nicht beim Leser voraus.44

Fragen nach dem zeitgenössischen Leserkreis des Textes lassen sich im Falle der

syrischen Pseudoklementinen besonders gut in Bezug zur erhaltenen Handschrift

von 411 setzen. Zunächst ist festzustellen, dass der Codex als Einheit konzipiert
wurde, da er von einer Hand geschrieben wurde, jedoch Werke verschiedener
Übersetzer enthält.45 Neben den Pseudoklementinen (die an erster Stelle stehen) enthält

er noch die Schrift des Titus von Bostra Gegen die Manichäer und drei Werke des

Eusebius (Theophania, De martyribus Palaestinae, Laudatio martyrum omnium)
sowie ein syrisches Martyrologium. Frenkel verweist auf den antimanichäischen
Charakter der Texte im Codex und kommt zu dem Schluss, dass sie christlichen

Gruppierungen dazu gedient haben könnten, sich vor dem Hintergrund religiöser
Diversität im Sassanidenreich selbst zu positionieren und die sich neu formierende
eigene Identität zu präsentieren.46 Bemerkenswert sei, dass nicht etwa Eusebius'

44 Zu Vokalisierung und Umschrift vgl. Michael Sokoloff, A Syriac Lexicon, 2009, 691b-692a.
45 Vgl. Wright, Catalogue (wie Anm. 36), 631-633 sowie Jones, The Syriac Pseudo-Clementines

(wie Anm. 34), 40 und Frenkel, Peter's Dialogical Victories (wie Anm. 38), 377. Der
Codex von 587 enthält vor allem Heiligenviten, wobei die Rekognitionen-Übersetzung an
letzter Stelle steht. Frenkel, Peter's Dialogical Victories (wie Anm. 38), 377f unterstreicht
mit Verweis auf Jones, dass die jüngere Flandschrift in vielen Fällen im Vergleich mit dem
Kodex von 411 den besseren Text biete.

46 Frenkel, Peter's Dialogical Victories (wie Anm. 38), 384: «Thus, a manuscript such as BL
Add. 12,150 made available an arsenal of arguments that linked coeval theological issues to
core heresiologies, provided discursive patterns in which to instruct, debate and speak, and
informed the readership about their identity, in its historiography.» Auf 386-391 beschreibt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 259

Kirchengeschichte verwendet wurde, um die Zeit der Apostel darzustellen, sondern
eben die Pseudoklementinen,47 Dass die Grundlagen des Christentums in Romanform

präsentiert werden, sollte laut Frenkel dabei nicht als Widerspruch, sondern
als Nutzbarmachung der vergleichsweise neuen literarischen Gattung verstanden
werden.48 Ihre Bemerkungen zu den Pseudoklementinen erscheinen deswegen
besonders plausibel, weil ihre Herangehensweise gleichermaßen philologische, kodi-
kologische, theologische und historische Aspekte berücksichtigt.

Die Überlieferung von Homilien, Epitomen, Martyrium Clementis
und Miraculum Clementis

Die griechischen Homilien sind lediglich in zwei Handschriften überliefert.49 Es

handelt sich um den Codex Parisinus gr. 930 (P), der teils in das 11./12. Jahrhundert,

teils in das 10. Jahrhundert datiert wird. Aufgrund eines mechanischen
Verlustes fehlt das Ende des Textes, so dass er mit Horn. 19, 14 abschließt. Dieser
Text wurde zum ersten Mal 1672 von Jean Baptiste Cotelier ediert.50 Der Codex
Vaticanus Ottobonianus gr. 443 (O) enthält auch das Ende der Homilien, wurde

jedoch erst 1838 von Albert Dressel entdeckt, der 1853 die erste vollständige Edition

der Homilien anfertigte.51 Bis auf den mechanischen Verlust enthalten beide

Frenkel die kulturelle Verortung der Handschrift im Sassanidenreich und im Kontext der
sich formierenden Ostkirche.

47 Frenkel, Peter's Dialogical Victories (wie Anm. 38), 378. Die Zusammenstellung der Pseu¬

doklementinen mit den weiteren im Codex von 411 enthaltenen Schriften führte demnach
auch zu einer Verschiebung des ursprunglich intendierten Leserkreises der griechischen
Pseudoklementinen, denn die Intention bestand darin, den Roman hier vor allem als eine
historische Erzählung zu präsentieren.

48 Frenkel, Peter's Dialogical Victories (wie Anm. 38), 384f.: «The literary <creativity> of the
fourth and early fifth centuries is not sufficiently acknowledged [...]. Authors were using the
newest developments in poetry and prose to create discourses which by their form as much
as by their content would allow the audience to approach an understanding beyond the
limitations of human cognition. [...] The manuscript is part of the complex establishment in Eastern

Christianities of a historiographie tradition of narratives of individual martyrs, largely
devoid of historicity.»

49 Diese Codices können natürlich keinen Aufschluss über die Leser der Homilien zur Zeit
ihrer Entstehung bieten oder Aussagen zur Verbreitung des Textes in seinem geographischen
Ursprungsraum, also in Syrien, ermöglichen, sondern sie zeigen zunächst einmal an, dass
der Text in späterer Zeit überhaupt rezipiert wurde. Es stellt sich die Frage, ob er aufgrund
seines in dogmatischer Hinsicht nicht mehr aktuellen theologischen Inhalts im Gegensatz zu
Rufins Version der Rekognitionen nur so wenig abgeschrieben und gelesen wurde.

50 Jean Baptiste Cotelier (Hg.), SS. Patrum qui temporibus apostolicis floruerunt, Barnabas,
Clementis, Hermas, Ignatii, Polycarpi opera édita et inedita, vera et supposititia. Una cum
Clementis, Ignatii, Polycarpi actis atque martyriis, 2 Bde. Paris 1672.

31 Albert Dressel (Hg.), Clementis Romani quae feruntur homiliae XX, Göttingen 1853.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268. DOl: 10.24894/2673-3641.00145



260 Judith Hack

Handschriften den gesamten Text und bilden die Grundlage für die kritische Edition

von Bernhard Rehm und Georg Strecker.52 Aufgrund ihrer Länge machen die
Homilien auch den Hauptinhalt dieser beiden Handschriften aus.

Ihr erster Herausgeber Dressel datiert die Handschrift O in das 14. Jahrhundert;
diese Datierung wurde von Rehm und anderen Forschern übernommen.53 Allerdings

ist der betreffende Kodex aus Papier (somit wäre eine Datierung in das 14.

Jahrhundert sehr ungewöhnlich) und stammt aus dem 16. Jahrhundert. Kardinal
Guglielmo Sirleto (1514-1585), der seit 1554 in fuhrenden Positionen der
Vatikanischen Bibliothek tätig war, hat sie vermutlich im Zuge der bis 1583 erfolgten
Zusammenstellung des Martyrologium Romanum anfertigen lassen. Im
Anschluss an die Homilien wurde die Ältere Epitome in die Handschrift aufgenommen,

ihnen vorangestellt ist die Epistula Petri ad Iacobum, die Contestatio sowie
die Epistula Clementis ad Iacobum. Somit wird ein sehr langes biographisch-ha-
giographisches <Gesamtpaket> geboten - die Rahmenhandlung des Romans
machte offenbar Klemens als dessen Hauptfigur erkennbar, zugleich aber finden
die in diesen eingebetteten Predigten des Petrus ihren Platz. Abschließend ist die

Predigt In Illud: Tune et ipse Filius des Gregor von Nyssa enthalten, deren Bezug
zu den anderen enthaltenen Schriften noch zu untersuchen wäre.54

Wie die Betrachtung der Handschrift O zeigt, ist es in rezeptionsgeschichtlichen

Zusammenhängen sinnvoll, die Homilien nicht nur für sich genommen zu
betrachten.55 Im Gegensatz zu den Rekognitionen sind die Homilien nur sehr spärlich

überliefert, ihre Nachwirkung aber erfolgte unmittelbar, da eine vielleicht
bereits in das 5. Jahrhundert zu datierende Epitome des Textes erstellt wurde, die

52 Bernhard Rehm/Georg Strecker (Hg.), Die Pseudoklementinen I. Homilien, Berlin 31992

(zuerst 1953); die beiden griechischen Handschriften werden auf IX-XIV besprochen. Für
den Codex P ist das 11./12. Jahrhundert als Entstehungszeit angegeben (vgl. IX), dagegen
wird er im Katalog der Bibliothèque nationale de France auf das 10. Jahrhundert datiert, vgl.
<https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc24044p> (5.3.2023).

53 Vgl. Franz Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen und ihre Anhänge.
Überlieferungsgeschichtliche Vorarbeiten zu einer Neuausgabe der Texte (TU 90), Berlin
1966, 123.

54 Das Wirken des Gregor von Nyssa fällt bereits in eine Zeit, in der wesentliche Abschnitte
der Homilien als vom Dogma abweichend befunden werden konnten. Daher stellt sich die
Frage, ob vielleicht die Rede Gregors diesen undogmatischen Charakter der Homilien
abmildem sollte. Eine Beschreibung der Handschrift mit einer Datierung in das 16. Jahrhundert
findet sich unter <https://pinakes.irht.cnrs.fr/notices/cote/65686/> (5.3.2023).

55 Im Hinblick auf das inhaltliche Nachwirken in der Neuzeit, insbesondere die Einflüsse auf
das sogenannte <Faustbuch> sei hier vor allem verwiesen auf Bernard Pouderon, Métamorphoses

de Simon le magicien. Des Actes des apôtres au Faustbuch. Wie ein lebendiges Ge-
stim/Comme un astre vivant, Paris 2019, zu Petrus und Simon in den Pseudoklementinen
vgl. 48-54, zum Einfluss der Darstellung in den Homilien auf das Faustbuch vgl. 76-82, die
Verbreitung der Homilien sowie ihrer Epitomen und die damit verbundene Wirkung der
Faust-Figur wird auf 110-129 analysiert.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268. DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 261

sogenannte Epitome prior (E). Diese wiederum bildete die Grundlage für die im
10. Jahrhundert entstandene Epitome metaphrastica (e). In beiden spiegelt sich das

Bedürfnis wider, theologischen Inhalt mit narrativen Elementen zu verknüpfen, wobei

durch die Kürzung der Passagen in wörtlicher Rede (Predigten und Dialoge) die

Makrostruktur des Textes klarer heraustritt und seinen Charakter insgesamt in
höherem Maße als in ihrer Vorlage bestimmt. Die Geschichte dieser beiden Texte
wurde von Franz Xaver Risch präzise dargelegt, seine Ausgabe der Epitome prior
(E), des Martyrium Clementis (martCl) und des Miraculum Clementis (mirCt) stützt
sich wiederum auf die ausführlichen Vorarbeiten von Franz Paschke.56

Risch fasst diese drei Texte in seiner Edition zusammen, da ihr Überlieferungszusammenhang

und der Bezug von Martyrium und Miraculum zur Epitome prior
die Konzeption einer Klemens-Biographie erkennen lässt.57 Eine bewusste
Umformung mit dem Ziel, den Text an spätere Bedürfnisse der Leser oder Flörer

anzupassen, ist etwa darin zu erkennen, dass der in den Homilien etwas offen
endende Handlungsstrang in den Abschnitten E 141-144 weitergeführt wird und
somit die Rahmenhandlung in erzähltechnischer Hinsicht ein zufriedenstellenderes

Ende bietet.58 Die Unterteilung der Handschriften in sechs Gruppen und deren

Beschreibung durch Risch bietet Ansatzpunkte für genauere Überlegungen
hinsichtlich der Verwendung der Texte zur Entstehungszeit ihrer Abschriften.59 Der
in den Homilien dargebotene Inhalt wurde für eine Nutzung in neuen Kontexten
modifiziert, in erster Linie handelte es sich laut Paschke dabei um die Verwendung

in der Liturgie.60

56 Franz Xaver Risch, Die Pseudoklementinen IV. Die Klemens-Biographie. Epitome prior.
Martyrium Clementis. Miraculum Clementis (GCS NF 16), Berlin 2008; auf IX-XV wird
die Geschichte der beiden Epitomen beschrieben, in diesem Zusammenhang gibt Risch auch
das 16. Jahrhundert als Datierung für O an (XI). Die umfangreichen Vorarbeiten von
Paschke (1966) beinhalten sowohl eine Darstellung der Forschungsgeschichte (1-78) als
auch eine detaillierte Beschreibung der Handschriften von E, martCl und mirCL sowie
weiterer Texte, die nicht in Rischs Edition Eingang fanden, da der Zusammenhang mit den
edierten Texten ein loserer ist als zwischen diesen untereinander (79-286).

57 Vgl. Rischs einleitenden Bemerkungen zu Epitome prior, Martyrium Clementis und Mira¬
culum Clementis auf IX-XXIV sowie Franz Xaver Risch, Zur Edition der Klemens-Biographie,

in: Frédéric Amsler et al., Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 117-122, hier 118f.
58 Vgl. Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), X.
59 Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), XI gibt an, dass Paschke 33 erhaltene

Handschriften für E und 110 vollständig beziehungsweise 15 fragmentarisch oder als Exzerpt
erhaltene Handschriften für e auffuhrt. Rischs Unterteilung der von ihm verwendeten
Handschriften in sechs Gruppen, deren Ordnungskriterium die jeweils getrennte oder zusammen
erfolgte Abschrift von E, martCl und mirCl bildet, findet sich auf XXIVf.

60 Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen (wie Anm. 53), 81-106, wo ein
«Überblick über die hagiographischen und homiletischen Textsammlungen der griechischen
Kirche» geboten wird; Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), XI fasst diesen Ab-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOl: 10.24894/2673-3641.00145



262 Judith Hack

Aber auch auf nichtliturgische Überlieferungskontexte kann man stoßen: im
Codex graecus 392, der aus dem Kloster der heiligen Katharina auf dem Sinai

stammt, findet sich auf fol. 132v-190v eine Abschrift von E, martCl und mirCl -
diesen vorangestellt ist auf fol. 1-132v allerdings kein hagiographischer oder
homiletischer Inhalt, sondern der um das Jahr 1000 entstandene byzantinische
Roman Barlaam und Josaphat.61 Wie in den Pseudoklementinen, so werden auch
hier die Protagonisten jeweils zum christlichen Glauben bekehrt, und ebenso wie
die Epitomen war der Text in Byzanz weit verbreitet.62 Ob sich in weiteren Kodi-
zes ähnliche Zusammenstellungen christlicher fiktionaler Unterhaltungsliteratur
für die betreffenden oder auch andere Texte finden, wäre noch mit einer
entsprechenden Durchsicht der Handschriftenbeschreibungen zu klären.

Die Epitome prior, das Martyrium Clementis und das Miraculum Clementis
sind als eigenständige Texte aufzufassen. Der Wert der Epitome wird sicherlich
verkannt, wenn er vornehmlich darin gesehen wird, sie als Textzeugen für die
Homilien heranzuziehen, wie Rehm es für seine kritische Edition getan hat.63

Risch weist am Ende seiner Einleitung darauf hin, dass gerade für die nach E,
martCl und mirCl entstandenen Klemenstexte noch großer Forschungsbedarf
besteht (für den seine Edition der «Klemens-Biographie» die Ausgangsbasis
darstellt) und formuliert in aller Deutlichkeit, weshalb diese Texte in sprach- und
literaturwissenschaftlicher Hinsicht sowie in theologischer und religionspsychologischer

Hinsicht so interessant sind:

«Im Falle der Pseudoklementinen läßt sich nicht allein der Übergang apologetischapokrypher

Literatur zur Hagiographie an ein- und demselben Material beobachten,

schnitt Paschkes folgendermaßen zusammen: «Die Überlieferung der Epitomen erfolgte
zumeist in verschiedenen liturgischen Textsammlungen, weniger häufig in Einzeltexten zu
privatem Gebrauch.» Eine solche Umfunktionierung spielte etwa auch bei den Apostelakten
eine Rolle, vgl. Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 217: «Die Tradition der alten
Apostelakten wird in den jüngeren fortgesetzt, teilweise durch zusätzliches Material ergänzt,
teilweise erzählerisch neu bearbeitet und gekürzt, um das Material für ein späteres Publikum
verständlicher zu machen, wobei die liturgische Verwendung einzelner Perikopen fur die
entsprechenden Heiligenfeste eine wichtige Rolle gespielt haben dürfte.»

61 Eine Beschreibung der Handschrift findet sich bei Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm.
56), LVIIIfund Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen (wie Anm. 53), 138f.

62 Freilich unterscheidet sich das kulturelle Milieu, in dem Barlaam und Josaphat angesiedelt
ist, ebenso wie der Ursprung des Erzählstoffs (Buddha-Legende) von den Gegebenheiten der
Pseudoklementinen: der indische Königssohn Josaphat überdenkt sein bisheriges Dasein und
wird durch den Eremiten Barlaam zum Christentum bekehrt, er gibt am Ende seine Herrschaft
ebenso auf wie sein Vater Abenner: beide werden Eremiten. Eine Übersicht zu Inhalt, Verbreitung

in verschiedenen Sprachen und bildlichen Darstellungen findet sich bei Franz Brunhölzl
u.a., Art. «Barlaam und Josaphat», in: LexMA 1, München/Zürich 1980, Sp. 1464-1469.

63 Zur Verwendung der Epitome für die kritische Edition vgl. Rehm/Strecker (31992), XIV-
XVI; eine kritische Sicht auf dieses Vorgehen formuliert Risch, Die Klemens-Biographie
(wie Anm. 56), CXI-CXVI1I.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 263

sondern auch die bemerkenswerte Transformation von romanhafter Fiktion zu
historischer Biographie. Sie verdeutlicht sich auf unterschiedliche Weise in den späteren

Pseudoklementinen.»64

Die Überlieferung der Rekognitionen

Die ursprünglich auf Griechisch verfassten Rekognitionen sind in der lateinischen
Übersetzung des Rufin von Aquileia vom Anfang des 5. Jahrhunderts erhalten.65

Wie Rufin in seinem an Bischof Gaudentius von Brescia gerichteten Prolog
erklärt, lagen ihm beide Versionen der Pseudoklementinen auf Griechisch vor.66

Seine Übersetzung beruht im Wesentlichen auf den Rekognitionen, doch thematisiert

er selbst den Umstand, dass er bestimmte Passagen nicht in seine Übersetzung

aufgenommen hat.67 Somit ist davon auszugehen, dass vor allem bei
dogmatisch strittigen Passagen Abweichungen zwischen Rufins Übersetzung und seiner

griechischen Vorlage bestehen. Rückschlüsse auf das Entstehungsmilieu und
den Leserkreis der Rekognitionen zu ihrer Entstehungszeit können daher vor
allem mit einer historisch-theologischen Herangehensweise gezogen werden, wie
es Nicole Kelley in ihrer 2006 vorgelegten Studie getan hat.68

64 Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), CXVIII.
65 Zu Rufin als Übersetzer im Allgemeinen und speziell der Rekognitionen vgl. Yves-Marie

Duval, Le texte latin des Reconnaissances clémentines. Rufin. les interpolations et les raisons
de sa traduction, in: Frédéric Amsler, Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 79-92.

66 Prol. 8f.: «Puto quod non te lateat, Clementis huius in Graeco eiusdem operis, hoc est Recog-
nitionum, duas editiones haberi et duo corpora esse librorum, in aliquantis quidem diversae,
in multis tarnen eiusdem narrationis. denique pars ultima huius operis, in qua de transforma-
tione Simonis refertur, in uno corpore habetur, in alio penitus non habetur.» vgl. Bernhard
Rehm/Georg Strecker (Flg.), Die Pseudoklementinen II. Rekognitionen in Rufins Übersetzung

(GCS 51), Berlin 21994, Prol. 8. 4.
67 Prol. lOfi: «Sunt autem et quaedam in utroque corpore de ingenito deo genitoque disserta et de

aliis nonnullis, quae, ut nihil amplius dicam, excesserunt intellegentiam nostram. haec ergo ego,
tamquam quae supra vires meas essent, aliis reservare malui quam minus plena proferre, in
ceteris autem. quantum potuimus, operam dedimus, non solum a sententiis, sed ne a sermonibus
quidem satis elocutionibusque discedere. quae res quamvis minus omatum, magis tarnen fidele
narrationis reddit eloquium.» (Rehm/Strecker, Pseudoklementinen [wie Anm. 66], 4). Besonders

die Frage nach dem gezeugten und ungezeugten Gott bereitete Rufin also Probleme, die
er nicht explizit als dem in seiner Zeit herausgebildeten Dogma zuwiderlaufend benennt,
sondern vielmehr in einer Art Bescheidenheitstopik auf die eigenen fehlenden intellektuellen
Fertigkeiten verweist («excesserunt intellegentiam nostram, supra vires meas»); für weitere Fragen
der Übersetzung strebt er nach eigenem Verständnis inhaltliche und sprachliche Genauigkeit
an. Eine nachzuweisende Abweichung besteht etwa in Ree. 3, 2-11 : diese Passage wurde von
Rufin nicht übernommen, fand allerdings im Nachhinein ihren Weg in manche lateinischen
Handschriften und ist (in abweichender Gestalt) in der syrischen Version zu finden, vgl. Jones,
The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 43f.

68 Nicole Kelley, Knowledge and Religious Authority in the Pseudo-Clementines: Situating
the Recognitions in Fourth Century Syria, Tübingen 2006. Edessa und ebenso Antiochia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268. DOI: 10.24894/2673-3641.00145



264 Judith Hack

Rufin verstand den Roman demnach jedenfalls als <echte> Schrift des Klemens,
und in diesem Sinne wurde seine lateinische Übersetzung von anderen Autoren
im Früh- und Hochmittelalter zitiert.69 Auf den Text wurde bis in die Neuzeit
immer wieder inhaltlich Bezug genommen, im vorliegenden Zusammenhang mag
ein Hinweis auf seine Rezeption in der Kaiserchronik aus dem 12. Jahrhundert
und in der Legenda aurea genügen.70

Die folgenden Anmerkungen beziehen sich aufdie Überlieferungskontexte der

Rekognitionen in den Handschriften und somit ihre Rezeption in Relation zu
weiteren Texten, die in den jeweiligen Kodizes enthalten sind. Die von Bernhard
Rehm und Georg Strecker angefertigte kritische Edition des Textes bietet einleitend

eine ausfuhrliche Darstellung der handschriftlichen Überlieferung, aus der
ersichtlich wird, dass Rufins Übersetzung in weit mehr als 100 mittelalterlichen
und neuzeitlichen Handschriften erhalten ist. Die Überlieferung erstreckt sich dabei

angefangen vom 6. kontinuierlich über alle Jahrhunderte und über ganz
Westeuropa, Rehm benennt an unterschiedlichen Handschriftenlandschaften Italien,
Deutschland, Nordfrankreich, Südfrankreich und England.71

Auf der von Matti Myllykoski, der an der Universität Helsinki tätig ist,
bereitgestellten Internetseite wird eine möglichst vollständige Liste der Kodizes geboten,

in denen die drei Versionen der Pseudoklementinen, die beiden Epitomen und
das Miraculum enthalten sind, so vorhanden ist eine Handschrift mit einem Link
zum betreffenden Digitalisât versehen.72 Für die Rekognitionen zählt Myllykoski
auch Kodizes auf, die noch nicht in der 114 Handschriften umfassenden Liste

(wie überhaupt Syrien) können als Schauplätze miteinander konkurrierender religiöser
Angebote bezeichnet werden, wie Kelley auf 184 formuliert. Genau in diesem Umfeld ist auch
die im 4. Jahrhundert erfolgte Entstehung der letzten Redaktion der Rekognitionen anzusiedeln,

die genaueren Zusammenhänge analysiert Kelley auf 179-212.
69 Vgl. André Schneider, Lectures médiévales des Reconnaissances, in: Amsler et al., Nouvel¬

les intrigues (wie Anm. 19), 123-133; verschiedene Anlehnungen an den Text werden
entsprechend gekennzeichnet, etwa mit Clemens dicit oder ut Clemens ait in zwei von Schneider

angeführten Beispielen aus Isidor und Beda (126). Auch in der Schule von Canterbury
waren die Rekognitionen bekannt, vgl. Bernhard Bischoff/Michael Lapidge (Hg.), Biblical
Commentaries from the Canterbury School ofTheodore and Hadrian (Cambridge Studies in
Anglo-Saxon England 10), Cambridge 1994, 175 und 281.

70 Julia Weitbrecht, Übersetzung in neue Sinnzusammenhänge. Konversion in Pseudoklemen¬
tinen und Kaiserchronik, in: Hartmut Böhme/Christof Rapp/Wolfgang Rosier (Hg.),
Übersetzung und Transformation (Transformationen der Antike 1), Berlin/New York 2007, 121—

136; Anthony Hilhorst, The Chapter on Clement in Jacobus de Voragine's Golden Legend,
in: Jan N. Bremmer (Hg.), The Pseudo-Clementines (SECA 10), Leuven 2010, 285-306;
auch Pouderon, Métamorphoses de Simon le magicien (wie Anm. 55), 107-109 verweist auf
das Nachwirken in Kaiserchronik und Legenda aurea.

71 Rehm/Strecker, Pseudoklementinen (wie Anm. 66), XVII-CXI.
72 <https://libraryguides.helsinki.fi/pseudoclementines> (5.3.2023).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268. DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 265

Rehms enthalten sind.73 Die folgende Tabelle gibt einen knappen Überblick zur
Verbreitung der Handschriften über die Jahrhunderte hinweg.

Jahrhundert Zahl der Handschriften nach nach Myllykoski
Rehm/Strecker (nur wenn abweichend)

6. 2

7. 1

8./9. 1

9. 4

9./10. 5

10. 6

10./11. 2 4

11. 12

11./12. 1

12. 25 32

12./13. 9
13. 9 10

13./14. 2

14. 12

15. 20 22
15./16. 1

16. 1 (1516) 3

18. 1

Zunächst einmal wird anhand dieser Zahlen besonders deutlich herausgestellt,
dass der Text stets verfügbar war und viel gelesen wurde. Ungefähr zwei Drittel
der Handschriften enthalten die Rekognitionen vollständig (was allerdings bedeutet:

in vollem Umfang oder aber auch gekürzt), die restlichen Handschriften
enthalten nur Auszüge. Wurde der gesamte Text ungekürzt abgeschrieben, so nahm

er sicherlich den größten Teil einer Handschrift ein und ließ wenig Raum für weitere

längere Texte. Für alle weiteren Fälle wären folgende Überlegungen lohnens-

wert: Handelt es sich um eine Epitomierung? Werden längere oder kürzere
Ausschnitte der Rekognitionen wiedergegeben, und gibt es dabei besonders häufig
abgeschriebene Textteile? Vor allem aber wäre, wie bei dem oben genannten
Beispiel des Codex graecus 392, die Frage zu stellen, welche Texte sich abgesehen

von den Rekognitionen^-Teilen) in den betreffenden Handschriften befinden und
in welchen Zusammenhang der Klemensroman dadurch gestellt ist.

Mit einer Epitomierung der Rekognitionen erfolgte eine Kürzung des Textes unter

Beibehaltung der Makrostruktur und zugleich eine größere Konzentration auf
narrative Partien. Rehm/Strecker verweisen unter anderem auf den Codex Wolfenbüttel

509 (bzw. 475), der nach einer epitomierten Textfassung eine lateinische Pas-

73 <https://libraryguides.helsinki.fi/c.php?g=667186&p=4731344> (5.3.2023).

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



266 Judith Hack

sio Clementis bietet und so das Bestreben erkennen lässt, eine Art Klemens-Biographie

zu erstellen.74 In den Kontext erzählender Literatur dagegen wird eine

Kurzfassung der Rekognitionen im Codex Berlin, Deutsche Staatsbibl. theol. lat. fol. 177

(electoral 804) gestellt, denn sie folgt - ähnlich wie es bei E, martCl und mirCl im
oben aufgeführten Codex graecus 392 der Fall war - auf die Geschichte von Bar-
laam und Josaphat.75 Auch eine liturgische Verwendung ist festzustellen, etwa
durch die Abschrift in einem Tomus des mehrbändigen Passionale aus Köln,
Historisches Archiv, cod. W fol. 164b (hier wurde nur Ree. 1-9 epitomiert) oder des

dreibändigen Passionale Brüssel, Königl. Bibl. 3132, torn. II (no. 98-100), wo auf
wenigen Seiten ein Bericht über das Leiden des Petrus geboten und dabei auf Ree.

1^1 und 6-7 zurückgegriffen wird.76 Derartige Veränderungen des Textes im
Hinblick aufden Gebrauch im Gottesdienst genauer zu untersuchen wäre ein besonders

lohnendes Forschungsdesiderat, bei dem sich ein Vergleich mit der Epitome prior
anbieten würde.

Der griechische Bildungshintergrund ihrer Autoren mag eine Rolle gespielt
haben bei der Textzusammenstellung in der Handschrift Rom, Bibl. Vatic. Palat.

lat. 165, die auf die stark antiheidnische Schrift De erroreprofanarum religionum
des Iulius Firmicius Maternus die ebenfalls polemisierende Göttergenealogie in

Ree. 10, 17, 2-27, 3 folgen lässt, unterbrochen durch ein kurzes Bittgebet.77 In
einer Pariser Handschrift aus dem 15. Jahrhundert wiederum ist nach den
Rekognitionen eine lateinische Übersetzung vom Hirten des Hermas abgeschrieben,
wodurch zwei apostolischen Vätern gleichermaßen Autorität zuerkannt und dabei

wohl angenommen wird, dass beide Texte auch zu der Zeit entstanden, die aus den

in ihnen enthaltenen Angaben zu vermuten wäre.78 Eine Zusammenstellung der

(vermeintlichen) Werke des Klemens ist schließlich deutlich erkennbar, wenn die
beiden Klemensbriefe mit den Rekognitionen zusammengestellt werden.79

Diese wenigen Beispiele verdeutlichen, dass die Zusammenordnung der pseu-
doklementinischen Rekognitionen mit weiteren Texten in einem Kodex auf ihren
Gebrauch und ihre Wahrnehmung zur Zeit der Entstehung der jeweiligen
Handschrift schließen lässt. Die Gattungen dieser Texte sind dabei alles andere als
einheitlich. Daher lässt sich konstatieren: dadurch, dass der Text über die Reisen des

74 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLVI; weitere Beispiele für Epitomierungen
finden sich etwa auf XXVI. Die Passio Clementis wiederum ist auch im Codex Turin, Bibl.
Naz. 452 (D III 17) zu finden, ihr folgt eine Passio des heiligen Andreas, vgl. LVI.

75 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLV.
76 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLVIf und XXVIII.
77 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLIf.
78 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XXXIV: Paris, Bibl. de l'Arsenal lat. 337

(354) («St. Joseph Parisiens. Carmel. discale.»).
79 Dies ist laut Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), LXIII in den Handschriftengrup-

pen <1> und II der Fall.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 267

Klemens mit Petrus in einen bestimmten Kontext gestellt wurde, erfuhr er
gattungstechnisch gewissermaßen eine Umdeutung. In diesem Zusammenhang wurden

die Rekognitionen zudem in unterschiedlichem Ausmaß modifiziert, was die

für die Rezeption apokrypher Texte oftmals auftretende Frage danach aufwirft,
wann aus einem Vorlagentext ein von diesem abgrenzbarer, eigenständiger neuer
Text entstanden ist. Eine Verschiebung der Gattung «Roman» hin zu einer Passio,
einer reinen Biographie und weiteren Gattungen kann durch die Umarbeitung
und/oder die Zusammenstellung mit Texten unterschiedlicher Genres geschehen.

Die späteren griechischen Bearbeitungen der Epitome prior im Sinne einer

Klemens-Biographie sieht Risch gewissermaßen als Dokumente für die «Geradlinigkeit,

mit der der alte, komplizierte Stoff der Pseudoklementinen auf informative
Einfachheit zustrebt» und erkennt darin das «Bedürfnis, historische Faktizität zu

gewinnen und zu bewahren. Der ursprünglich fiktive Charakter wird von diesem

Bedürfnis nicht mehr wahrgenommen.»80 Für den lateinischen Westen wäre diese

These zur literarischen Fortwirkung noch einer eingehenden Analyse zu unterziehen,

bei der die Rezeption der Rekognitionen in unterschiedlichen kodikologischen
Kontexten eine nicht geringe Rolle spielen dürfte. Der Text eignete sich offenbar
auch in voller Länge kontinuierlich für eine Rezeption als langer Roman über die

Reisen des Klemens mit Petrus (ob er nun als «echter Klemens» gelesen wurde oder

nicht), aber gleichzeitig bot er Material, das nur in Teilen rezipiert wurde. Dadurch
wurde er in einen neuen Kontext gestellt, der auch den Leserkreis erweitert hat.

Die Pseudoklementinen und ihre Leser - Anmerkungen zur handschriftlichen
Überlieferung des Klemensromans

Bei den Pseudoklementinen handelt es sich um einen spätantiken Text, der vorgibt, von
Klemens von Rom geschrieben zu sein. Er ist in drei Versionen erhalten: den Homilien,
den Rekognitionen und einem syrischen Text (der Teile aus den beiden anderen übersetzt).
Für sie hat sich zu Recht die Bezeichnung «Roman» etabliert, denn ihre Makrostruktur
weist deutliche Parallelen zu derjenigen der antiken heidnischen Romane auf. Die mit der
Gattung einhergehende Flexibilität hat offenbar im Falle der Pseudoklementinen auch dazu
geführt, dass in den folgenden Jahrhunderten teilweise ein recht offener Umgang mit ihnen
erfolgte, wie sich an ihrer Rezeption zeigt. Aus den Kontexten der überlieferten drei
Versionen in den Handschriften lassen sich Rückschlüsse auf die Wahrnehmung des
Textes zur Entstehungszeit der Kodizes und somit auf die mittelalterliche Leserschaft
ziehen. Besonders für die Rekognitionen besteht hier noch erheblicher Forschungsbedarf.

Klemens von Rom - Apostel Petrus - Pseudoklementinen - Rufin von Aquileia -
christlicher Roman - mittelalterliche Rezeption.

80 Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), 122.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOl: 10.24894/2673-3641.00145



268 Judith Hack

Les pseudo-clémentines et leurs lecteurs - Remarques sur la tradition manuscrite
du roman de Clément

Les pseudo-clémentines sont un texte de l'Antiquité tardive qui prétend avoir été écrit par
Clément de Rome. Il nous est parvenu en trois versions: les homélies, les recognitions et
un texte syriaque (qui traduit des parties des deux autres). Le terme de «roman» s'est établi
à juste titre pour ces textes, car leur macrostructure présente des parallèles évidents avec
celle des romans païens antiques. Dans le cas des pseudo-clémentines, la flexibilité qui va
de pair avec le genre a manifestement aussi conduit à une utilisation parfois assez ouverte
de celles-ci au cours des siècles suivants, comme en témoigne leur réception. Les contextes
des trois versions transmises dans les manuscrits permettent de tirer des conclusions sur la
perception du texte à l'époque de la création des codex et donc sur le lectorat médiéval. 11

reste encore beaucoup à faire en matière de recherche, en particulier pour les recognitions.

Clément de Rome - l'apôtre Pierre - pseudo-clémentines - Rufin d'Aquilée - Roman
chrétien - Réception médiévale.

Le Pseudoclementine e i loro lettori - Osservazioni sulla tradizione manoscritta del ro-
manzo clementino

Le Pseudoclementine sono un testo tardoantico che si dice scritto da demente di Roma. E
conservato in tre versioni: le Homiliae, le Recognitiones e un testo siriaco (che traduce
parti delle altre due). Esse vanno giustamente designate come «romanzi», poiché la loro
macrostruttura mostra chiari paralleli con quella degli antichi romanzi pagani. La
flessibilità che caratterizza il genere ha fatto si che nei secoli successivi le
Pseudoclementine venissero spesso trattate in modo piuttosto aperto, come si puô vedere dalla
loro ricezione. Dai contesti delle tre versioni tradite nei manoscritti si possono trarre
conclusioni sulla percezione del testo al momento délia stesura dei codici e quindi anche
sui lettori medievali. In questo ambito, soprattutto per quanto riguarda le Recognitiones,
c'è ancora un notevole bisogno di effettuare la dovuta ricerca.

demente di Roma - San Apostolo Pietro - Pseudoclementine - Rufino di Aquileia -
Romanzo cristiano - Ricezione medievale.

The Pseudo-Clementines and their Readers - Notes on the Manuscript Tradition of the
Clementine Novel
The Pseudo-Clementines are a late-antique text purporting to have been written by Clement
of Rome. Three versions of the text are preserved: the Homilies, the Recognitions, and a

Syriac text (translating parts from the other two). The term «novel» has rightly been
established for them, because their macrostructure shows clear parallels to antique pagan
novels. In the case of the Pseudo-Clementines, the flexibility associated with the genre
apparently also meant that in the following centuries they were sometimes dealt with quite
openly, as can be seen from their reception. The contexts of the three versions within the
surviving manuscripts allow to draw conclusions on the perception of the text at the time
in which the codices were created and thus about the readership in the Middle Ages. For
the Recognitions in particular, there is still a considerable need for research in that area.

Clement of Rome - Apostle Peter - Pseudo-Clementines - Rufinus of Aquileia - Christian
Novel - Medieval Reception.

Judith Hack, Dr. phil., Upiversity of Lausanne, IRSB - Institut Romand des Sciences
Bibliques; https://orcid.org/0009-0005-6876-1097.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145


	Die Pseudoklementinen und ihre Leser : Anmerkungen zur handschriftlichen Überlieferung des Klemensromans

