Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 117 (2023)

Artikel: Die Pseudoklementinen und ihre Leser : Anmerkungen zur
handschriftlichen Uberlieferung des Klemensromans

Autor: Hack, Judith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Pseudoklementinen und ihre Leser — Anmerkungen
zur handschriftlichen Uberlieferung des Klemensromans

Judith Hack

Klemens von Rom kann als eine der herausragendsten Figuren des antiken Chris-
tentums gelten und hat nicht nur in theologischer und historischer, sondern auch
in literarischer Hinsicht ein bedeutendes Nachleben. Von den Werken, die unter
seinem Namen {iberliefert sind, gilt nur der Erste Klemensbrief als authentisch.
Daher sind die weiteren ihm zugeschriebenen Texte als pseudepigraphische Lite-
ratur zu bezeichnen. Es handelt sich dabei etwa um den Zweiten Klemensbriefund
die beiden Briefe an die Jungfrauen, die sich als von Klemens flir eine bestimmte
Zielgruppe verfasst priasentieren. In den Apostolischen Konstitutionen wiederum
tritt der romische Bischof fiktiv quasi als Sekretédr der Apostel in Erscheinung. In
diesen Texten wird Klemens als ein apostolischer Vater in Szene gesetzt: Er wird
als Autoritét dargestellt, die zu wichtigen Fragen des Glaubens, der Gemeindelei-
tung und der Liturgie Stellung nimmt. Die Pseudoklementinen verfolgen einen
ganz anderen Ansatz, indem sie vorgeben, von Klemens geschrieben worden zu
sein, der aus seiner Sicht erzihlt, was er als Anhinger des Petrus erlebte, und
somit dem Selbstverstidndnis nach die Form der Autobiographie wihlt.!

Obwohl es sich um einen auf dem Gebiet der Theologie, Geschichte und Phi-
lologie stark erforschten Text handelt, sind bei weitem nicht alle ihn betreffenden
Fragen geklirt. Der vorliegende Artikel beinhaltet in erster Linie Uberlegungen
zum Nachwirken der Pseudoklementinen in den Handschriften. In einem einfiih-
renden Teil wird erldutert, weshalb ihre Einordnung in die literarische Gattung
«Romany» sich zu Recht in der Forschung etabliert hat, wobei auch auf die Prob-
lematik nach der urspriinglich intendierten und der sich in der Rezeption von die-
ser unterscheidenden tatséchlichen Leserschaft hingewiesen wird. Anschliefend
wird auf die handschriftliche Uberlieferung und diesbeziigliche Unterschiede

! Einen kurzen Uberblick tiber die pseudoklementinische Literatur bietet Johannes Hofmann,

Unser heiliger Vater Klemens. Ein romischer Bischof im Kalender der griechischen Kirche
(Trierer theologische Studien 54), Trier 1992, 24—69.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023). 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



246 Judith Hack

zwischen den verschiedenen Versionen des Textes sowie vor allem auf die Kon-
texte der iiberlieferten drei Versionen in den Handschriften eingegangen, da sich
daraus Riickschliisse auf die Wahrnehmung des Textes zur Entstehungszeit der
Handschriften ziehen lassen.? Die Frage nach den Lesern der Pseudoklementinen
soll weniger aus literaturwissenschaftlichem Blickwinkel beleuchtet, sondern ins-
besondere darauf bezogen werden, in welchem Zusammenhang ein Text(teil) der
Pseudoklementinen sich innerhalb der einzelnen Handschriften befindet. Dieser As-
pekt wird in den folgenden Ausfiihrungen als methodischer Ansatz herausgestellt,
mit dessen Hilfe mehr tiber die mittelalterliche Leserschaft zu erfahren sein konnte.
Vollstdandigkeit ist dabei nicht angestrebt; vielmehr ldsst sich aufzeigen, welche
Forschungsperspektiven sich in rezeptionsgeschichtlicher Hinsicht noch erdffnen.

Die Pseudoklementinen — ein Text sui generis?

Die Rahmenerzdhlung tiber die Reisen des Klemens mit Petrus stimmt in Homi-
lien und Rekognitionen bis auf wenige Details {iberein. Sie beginnt damit, dass
sich der Ich-Erzédhler Klemens selbst kurz charakterisiert und als junger rémischer
Mann aus der kaiserlichen Familie prédsentiert, der nach Antworten auf die exis-
tenziellen Fragen des Lebens sucht und sich seelisch krank fiihlt, weil er keine
Antworten auf sie finden kann. Dies dndert sich nach wenigen Absétzen des Tex-
tes: Als er in Rom vom «wahren Propheten» erfihrt, der in Judda die Wahrheit
verkiindet, macht er sich auf den Weg in den Nahen Osten und gelangt nach Ca-
sarea in Paldstina.’ Dort wird er Anhénger des Petrus und avanciert schnell zu
dessen Lieblingsschiiler, der ihn auf seiner Missionsreise durch verschiedene
Stéddte an der paldstinischen und syrischen Kiiste begleitet und in Tripolis schlief3-
lich selbst getauft wird.* Die theologisch gepriigte Erzihlung ist ab der zweiten
Romanhilfte mit einem weiteren Handlungsstrang verschrénkt: Auf der Reise fin-
det Klemens seine verloren geglaubte Familie wieder, nimlich seine Mutter, seine
beiden Briider und seinen Vater.’ Diese nehmen ebenfalls den neuen Glauben an,

2 Die Pseudoklementinen sind in drei Versionen erhalten, den griechischen Homilien, den
heute lateinisch erhaltenen Rekognitionen und einem syrischen Text, der Teile aus den bei-
den anderen Versionen des Textes enthilt und als eigensténdige Version wahrzunehmen ist,
wie weiter unten zu sehen sein wird.

3 Inbeiden Versionen ist Rom der Ausgangspunkt der Reise, von wo aus Klemens sich zu Petrus
nach Caesarea Maritima begibt (Rec. 1, 12, 1; Hom 1, 15, 1), in den Homilien allerdings mit
einem Umweg iiber Alexandria (Hom. 1, 8, 3; in Erwigung gezogen wird dies Rec. 1, 5, 1).

4 Die Taufe des Klemens wird Rec. 6, 15, 2f und Hom. 11, 35, 1f beschrieben.

> Die Wiedererkennungsszenen finden sich ab der zweiten Romanhilfte in Rec. 7, 8—10 und
Hom. 12, 8-10 (Klemens erzdhlt Petrus die Geschichte seiner Familie), Rec. 7, 13-23 und
Hom. 12, 13-23 (Wiedererkennung der Mutter auf der Insel Aradus), Rec. 7, 26-28 und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 247

so dass nicht nur eine Wiedervereinigung der Familie stattfindet, sondern diese zu-
gleich durch die Taufe in die Glaubensgemeinschaft der Christen eingegliedert
wird.® Die Reise findet im syrischen Antiochia (Rekognitionen) beziehungsweise in
Laodikea (Homilien) einen fiir Petrus und seine Anhénger gliicklichen Ausgang.’
In ihrer Motivik lehnen sich die Pseudoklementinen somit an die heidnischen
antiken Romane an, ndmlich in Elementen wie Verlassen der Heimat, Reisen,
Schiffbruch, Verkauf der Briider als Sklaven und vor allem den «Wiedererken-
nungen> der Familie. Auch ihre Lénge ist mit diesen vergleichbar, insbesondere
mit den Aithiopika Heliodors. Sie unterscheiden sich aber auch von ihnen, denn
weite Passagen in wortlicher Rede bestehen aus Predigten, die Petrus an verschie-
denen Orten vor einem breiten Publikum hélt und die teilweise als Debatten mit
seinem Gegner Simon Magus angelegt sind, so dass sich die eigentliche roman-
hafte Erzdhlung zwischen diesen dialogischen Passagen ereignet. Der Text be-
schreibt eine geographische wie spirituelle Reise mit gliicklichem Ausgang: Kle-
mens und seine Familie haben sich gegenseitig wieder- und gleichzeitig im christ-
lichen Glauben ihre spirituelle Heimat gefunden, wobei unterschiedliche Beweg-
griinde die einzelnen Familienmitglieder antreiben, sich auf die Reise zu machen.
Der Beginn der modernen Forschung zu antiken Romanen lésst sich mit Erwin
Rohdes Untersuchung «Der griechische Roman und seine Vorldufer» ansetzen,
deren erste Auflage 1876 erschienen ist.® Auch wenn sein Werk inhaltlich (gerade
was die Datierung anbetrifft) teilweise veraltet ist, hat keine der in der Folgezeit
publizierten Monographien den Umfang dieser grundlegenden Arbeit erreicht.
Rohde geht nicht nur — wie im Titel angedeutet — auf Fragen der Gattungsgenese
ein, sondern thematisiert auch die Wirkung der Texte auf die Leser.” Eine stéirkere

Hom. 13, 1, 4-13, 8 (Wiedererkennung der Briider in Laodikea) sowie Rec. 9, 32-37 und
Hom. 14, 2—-12 (Wiedererkennung des Vaters).

¢  Die beiden Briider sind bereits getauft, werden aber zunichst nicht als die verloren geglaub-

ten Zwillinge erkannt; die Mutter wird in Laodikea getauft (Rec. 7, 38, 1 und Hom. 14, 1):

von der Taufe des Vaters wird nur Rec. 10, 72, 5 berichtet.

Am Schluss des Romans begeben sich der Vater, Mattidia und die Zwillinge (Rec. 10, 62,

4; Hom. 20, 20) nach Antiochia. und auch Klemens (Rec. 10, 65a) und Petrus (Rec. 10, 68,

3; Hom. 20, 23. 5) machen sich auf den Weg dorthin; die Rekognitionen fiihren den Erzéhl-

strang noch weiter und berichten von der Riickverwandlung (10, 67) und Taufe des Vaters

(10, 72) in der syrischen Metropole. Die Homilien enden einigermallen offen mit der Be-

merkung in H 20, 23, 5, Petrus sei in Richtung Antiochia aufgebrochen, da Faustus — so die

Meldung eines Boten — seinen Auftrag ausgefiihrt habe, in der Gestalt des Simon dessen

friithere Aussagen zu widerrufen (Hom. 20, 19).

8 Erwin Rohde, Der griechische Roman und seine Vorldufer, Leipzig 1876. Eine auf Material
des 1898 verstorbenen Verfassers gestiitzte iiberarbeitete Auflage erschien 1900, eine dritte
Auflage wurde 1914 verlegt und ist in mehreren Nachdrucken erhiltlich.

®  Den Ursprung der antiken Gattung «Roman» sieht Rohde in der erotischen Dichtung sowie
in phantastischen Reiseerzdhlungen. Der Mentalitét seiner Zeit entsprechend betont er mehr-
fach die emotionale Ausstrahlungskraft der antiken Texte auf ihre Leserschaft. Sowohl fiir

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



248 Judith Hack

Fokussierung auf die literarische Gattung «Roman» mit herausragendem For-
schungspotential begann in den 1980er Jahren, wobei zuné&chst Fragen der Ent-
stehung und auch eine Definition der Gattung im Vordergrund standen — insbe-
sondere die beiden einfithrenden Standardwerke von Niklas Holzberg, der fuir
eine enggefasste Definition plddiert, und von Tomas Hégg, der den Gattungsbe-
griff weit ausdehnt, sind hier zu nennen.'® Zudem begann man, die antiken Ro-
mane mit literaturwissenschaftlichen Ansitzen zu untersuchen.!! Die Frage nach
der Leserschaft spielt auch weiterhin eine grofe Rolle (und wird wohl schwerlich
abschlieBend zu kléren sein).'

Aktuelle Tendenzen in der Forschung gehen dahin, auch christliche Literatur-
gattungen (insbesondere die Hagiographie) im Kontext antiker heidnischer Ro-
mane zu betrachten.!® Dass es sich bei den Pseudoklementinen um einen Roman

weite Teile der Liebesdichtung als auch fiir die Romane postuliert er Frauen als intendierte
und tatséchliche Leser, worin eine Riickprojektion von Gegebenheiten seiner eigenen Zeit
(im 19. Jahrhundert galten Romane als vornehmlich frauentypische Lektiire) in die Antike
zu sehen ist, vgl. Rohde, Der griechische Roman (dritte Auflage) (wie Anm. 8), 22 und éfter.
10" Niklas Holzberg, Der antike Roman. Eine Einflihrung, Diisseldorf 22001 (zuerst 1986) sowie
Tomas Higg, Eros und Tyche. Der Roman in der antiken Welt (Kulturgeschichte der antiken
Welt 36), Mainz 1987 (zuerst schwedisch 1980). Holzberg fiihrt das Argument ins Feld, dass
das breite Spektrum derjenigen antiken Literatur, die dem heutigen Gattungsbegriff aufgrund
ihrer motivischen und strukturellen Gemeinsamkeiten entspréiche, in der Antike selbst nicht
als zusammengehorig wahrgenommen wurde und versteht «nur die idealisierenden und die
komisch-realistischen Romane» als dem Genre zugehorig; fiktionale Reiseerzdhlungen, die
Acta-Literatur wie etwa die Paulusakten, die Historia Apollonis regis Tyri und &hnliche
Texte bezeichnet er dagegen als «fringe novels», vgl. 40. Dagegen zeigt sich Hégg besonders
offen und bezieht diese Art von Texten mit ein, wobei den christlichen fiktionalen Texten
ein ganzes Kapitel gewidmet ist, in dem auch die Pseudoklementinen beriicksichtigt werden,
vgl. 190-203 (zu den Pseudoklementinen 200-201). Seither kann man von einem geradezu
exponentiellen Wachstum der Forschungsliteratur sprechen, zu spiteren Bemerkungen hin-
sichtlich der Gattung vgl. Simon Goldhill, Genre, in: Tim Whitmarsh (Hg.), The Cambridge
Companion to the Greek and Roman Novel, Cambridge 2008, 185-200.
Wegweisend in dieser Hinsicht war die Monographie von John J. Winkler, Auctor and Actor:
A Narratological Reading of Apuleius’s Golden Ass, Berkeley u. a. 1985.
Exemplarisch seien hier genannt: Berber Wesseling, The Audience of the Ancient Novels,
in: Heinz Hofmann (Hg.), Groningen Colloquia on the Novel 1, Groningen 1988, 67-79;
Ewen Bowie, The Ancient Readers of the Greek Novels, in: Gareth Schmeling (Hg.), The
Novel in the Ancient World (Mnemosyne Suppl. 159), Leiden/New York/Kdéln 1996, 87—
113; Richard Hunter, Ancient Readers, in: Tim Whitmarsh (Hg.), The Cambridge Compa-
nion to the Greek and Roman Novel, Cambridge 2008, 261-271. Auf Frauen als Leser gehen
beispielsweise ein Brigitte Egger, Zu den Frauenrollen im griechischen Roman. Die Frau als
Heldin und Leserin, in: Heinz Hofmann (Hg.), Groningen Colloquia on the Novel 1, Gron-
ingen 1988, 33-66 und Renate Johne, Women in the Ancient Novel, in: Gareth Schmeling
(Hg.). The Novel in the Ancient World (Mnemosyne Suppl. 159), Leiden 1996, 151-207.
In den letzten zehn Jahren hat sich diesbeziiglich an der Universitdt Gent ein Forschungs-
schwerpunkt entwickelt, in dessen Rahmen der Roman in der Antike, im Frithmittelalter und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 249

handelt, ist kaum zu bestreiten — bereits Rohde bezieht dies kurz in seine Uberle-
gungen mit ein.'* Zwar existierte in der Antike keine Definition des Genres «Ro-
many, doch herrscht in der modernen Forschung zu den entsprechenden Texten
Einigkeit dahingehend, dass sie durch Gemeinsamkeiten hinsichtlich ihrer Struk-
turen, Ausgestaltungen, Themen und Motive gekennzeichnet sind.'?

Betrachtet man die Pseudoklementinen im Umfeld anderer christlicher Texte,
dann ist es umso wichtiger, die Grenzen der Gattung «Roman» zu umreif3en und
dabei doch so viel Raum zu lassen, dass wesentliche Merkmale beriicksichtigt
werden, die flir eine Begriffsbestimmung mafBgeblich sind. Dies geschieht in der
von Oliver Ehlen 2018 in seinem RAC-Artikel vorgenommenen Definition, die
besonders dem Umstand Rechnung trégt, dass auf jeden Fall mehrere Gattungen
bei der Entwicklung des Romans eine Rolle spielten:

«Die erhaltenen Texte enthalten Einfliisse von verschiedenen anderen literarischen
Genres, so dass es gerade im Hinblick auf die christliche Literatur sinnvoll ist, den
antiken Roman als GroBform fiktionaler narrativer Prosa in Antike und Spétantike
zu definieren. Wichtig ist dabei, dass die fiktionale Ausschmiickung ein Ausmaf}
annimmt, das die Makrostruktur des Textes bestimmt.»'¢

Auch vor dem Hintergrund, dass «Roman» keine antike Gattungsbezeichnung
darstellt und der Klemensroman folglich nicht als solcher benannt wurde, erwies
sich bei den Pseudoklementinen die Makrostruktur im Vergleich mit den in der
modernen Forschung diesem Genre zugewiesenen Texten als so charakteristisch,

in byzantinischer Zeit erforscht wird. Das Projekt «Novel Saints: Ancient Fiction and Hagi-
ography Research Centre» hat bereits zu zahlreichen Publikationen gefiihrt, vgl. die Web-
seite <https://www.novelsaints.ugent.be/> (5.3.2023).

14" Er hebt die Sonderstellung der Pseudoklementinen als christlichen Roman hervor, themati-
siert aber ihre Gemeinsamkeiten mit den heidnischen Romanen (gerade was die Motivik
angeht), vgl. Rohde, Der griechische Roman (wie Anm. 8), 507.

3 Vgl. F. Stanley Jones, «Novels», in: Paul M. Blowers/Peter W. Martens (Hg.), The Oxford
Handbook of Early Christian Biblical Interpretation, Oxford 2019, 295-302, hier 295: «Con-
temporary scholars concur, however, that a group of ancient compositions cohere to such a
degree that the modern term ovel> can readily applied to them [...]. Though exact definiti-
ons vary, one sign of the distinctive unity of these writings is that they use and imitate one
another, thereby spawning a set of common structures, forms, themes, and motifs.» Zum
Begriff und zur Gattungsgenese des antiken Romans vgl. Oliver Ehlen, «Romany, in: RAC,
Bd. 29, Stuttgart 2018, Sp. 192-221, hier Sp. 193-195 (dort auch weitere Literaturhinweise)
sowie die Uberlegungen bei Hédgg, Eros und Tyche (wie Anm. 10), 15-18.

16 Ehlen, «Romany (wie Anm. 15), Sp. 195. Die Definition wird dort priizisiert: «Typische Ele-
mente, an denen solche Ausschmiickungen ansetzen konnen, sind dabei das Reisemotiv, das
erotische Element, aber auch abenteuerliche Verstrickungen, wie Versklavung und Befreiung
aus der Sklaverei. Mit dem Reisemotiv geht hdufig das Element des Wunderbaren einher, das
Erreichen nie gesehener phantastischer Landstriche, aber auch Piraterie, Tod und Scheintod.
An erzihlerischen Mitteln steht den Autoren prinzipiell alles zur Verfligung, was in Dichtung
und Prosa entwickelt worden ist. Haufig ist die [...] alternation technique anzutreffen, anderer-
seits kunstvolle Ekphraseis, durchgehende oder vielfach unterbrochene Ich-Erzihlungen.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



250 Judith Hack

dass sie in keiner Fassung des Textes wesentlich modifiziert wurde, vielmehr
stellt sie fuir die drei Versionen des Textes und die Epitomae ein konstantes Ele-
ment dar.!” Ehlen weist darauf hin, dass von allen fiktionalen christlichen Texten
eine dementsprechende literarische Ausschmiickung im pseudoklementinischen
Roman am stirksten ist; wenn die fiktionale Ausgestaltung weniger bestimmend
ist, spreche man dagegen besser von romanhaften Elementen.'®

Die Entstehungszeit von Rekognitionen und Homilien fillt in die Bliitezeit der
heidnischen Romane vom ersten bis zum vierten Jahrhundert. Da diese im Osten
des Romischen Reiches weit verbreitet waren und zugleich die heute als Apokry-
phen bekannten Texte in Mode kamen, ist es nicht verwunderlich, dass ein Autor
auf die Idee kam, Abschnitte aus dem Leben des Klemens in Form einer roman-
haften Erzdhlung zu prisentieren, um dem Interesse an seiner Person Rechnung
zu tragen. Zur ausfihrlicheren Vermittlung theologischer Inhalte wurde dieser
Text darauthin erweitert und umgearbeitet, so dass die Gestalt der Grundschrift
nicht mehr ohne groBeren Aufwand aus den heute vorliegenden Versionen des
Romans rekonstruiert werden kann. '

7" Dominique Co6té, Les Pseudo-Clémentines et le choix du roman grec, in: Brouria Bitton-

Ashkelony/Theodore de Bruyn/Carol Harrison (Hg.), Patristic Studies in the Twenty-First
Century. Proceedings of an International Conference to Mark the 50th Anniversary of the
International Association of Patristic Studies, Turnhout 2015, 473—496, 479 benennt deut-
lich die beiden Ursachen dafiir, dass die Zugehorigkeit der Pseudoklementinen zur Gattung
«Romany immer wieder in Frage gestellt wurde: zum einen wurde das Genre als solches in der
Antike nicht beschrieben, zudem weisen die Pseudoklementinen nicht alle, sondern nur be-
stimmte wesentliche Merkmale antiker Romane auf. Auf die Struktur der Grundschrift geht
besonders Jones, «Novels» (wie Anm. 15), 296299 ein (mit besonderem Augenmerk auf die
bibelexegetische Herangehensweise des Textes). Zur Bezeichnung und Theorie der Gattung
vgl. Meinolf Vielberg, Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen. Studien zur li-
terarischen Form des spitantiken Romans (TUGAL 145), Berlin 2000, 131-138.

Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 215. Im Hinblick auf weitere christliche Texte, die «in
Motivik und Erzéhlstruktur deutliche Parallelen zur Romanliteratur» zeigen, differenziert er
folgendermallen: «Bei einer Definition des antiken Romans als Grof3form fiktionaler narrativer
Prosa lassen sich diese Texte unter dem Begriff christlicher Roman subsumieren, wenn auf der
fiktionalen Ausgestaltung der Schwerpunkt liegt, ansonsten sollte man von romanhaften Ele-
menten sprechen», Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 208; zu den Pseudoklementinen Sp
209: «Besonders stark ausgeprigt sind sie [sc. die romanhaften Ziige] in den sogenannten
Pseudo-Clementinen, die man als biographischen Roman christlicher Provenienz tiber den Be-
gleiter und Nachfolger Petri bezeichnen konnte.» Bereits Hiagg, Eros und Tyche (wie Anm.
10), 202 bezeichnet hagiographische Texte als «hagiographische Romane» und war somit ge-
wissermalien den Forschungstrends seiner Zeit voraus; dagegen fasst Jones, «Novels» (wie
Anm. 15), 295 die Definition enger auf und betont, dass sich als einzige antike christliche
Schrift lediglich die Pseudoklementinen ohne weiteres der Gattung «Romany zurechnen lieBen.
Uber die Entstehung der heute vorliegenden Versionen der Pseudoklementinen aus unter-
schiedlichen Quellen herrscht immer noch kein Konsens in der Forschung, vgl. dazu die knappe
Darstellung von Bernard Pouderon, Le Roman Pseudo-Clémentin, in: Bernard Pouderon (Hg.).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 251

Tatséchlich tritt Klemens selbst zugunsten der Figur des Petrus oft in den Hin-
tergrund, was zur Folge hat, dass der Leser ihn als Erzdhler stellenweise kaum
mehr wahrnimmt. Dieser Umstand veranlasste Jiirgen Wehnert dazu, in den Pseu-
doklementinen einen wenig iiberzeugenden Roman zu sehen, dessen inhaltliche
wie literarische Uneinheitlichkeit allerdings quellenkritische Fragen interessant
erscheinen lassen.?® Die Makrostruktur versteht er als rein formale Ausgestaltung,
mit der — wie es auch bei den apokryphen Apostelakten der Fall sei — beim Leser
Interesse am theologischen Stoff geweckt werden sollte.! Daher liegt seiner An-
sicht nach die Bedeutung des Textes auch «weniger in seiner begrenzten Erbau-
lichkeit als vielmehr in dem originellen literarischen Einfall, christliche Verkiin-
digung auch mit den Mitteln des antiken Romans zu betreiben. Grofle Gestalten
sind dem Verfasser nur wenige gelungen [...].»*

Dieser Beurteilung des pseudoklementinischen Romans als literarisch wenig
iiberzeugend steht zum einen entgegen, dass auch die heidnischen Romane in der

Histoire de la littérature grecque chrétienne des origines a 451, Vol. 3: De Clément d’ Alexand-
rie & Eusébe de Césarée, Paris 2017, 561-577, hier 568f., sowie den Forschungsiiberblick von
Frédéric Amsler, Etat de la recherche récente sur le roman Pseudo-Clémentin, in: Frédéric
Amsler/Albert Frey/Charlotte Touati/Renée Girardet (Hg.), Nouvelles intrigues pseudo-
clémentines/Plots in the Pseudo-Clementine Romance (Publications de I'Institut romand des
sciences bibliques 6), Prahins 2008, 25—45; einen ausfiihrlichen aktuellen Uberblick insbeson-
dere zu den Homilien bieten neuerdings Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet, The Pseudo-
Clementines: Title, Genre and Research Questions, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet
(Hg.), In Search of Truth in the Pseudo-Clementine Homilies: New Approaches to a Philoso-
phical and Rhetorical Novel of Late Antiquity (WUNT 496), Stuttgart 2022, 1-36. Einzelstu-
dien zu unterschiedlichen Aspekten der Pseudoklementinen wie etwa der Genese des Romans,
aber auch der Theologie, finden sich in Bernard Pouderon, La Genése du Roman Pseudo-
Clémentin: Etudes littéraires et historiques, Paris 2012.

Jiirgen Wehnert, Abril der Entstehungsgeschichte des pseudoklementinischen Romans, in:
Apokrypha, 3 (1992), 211-235, hier 215: «Die Pseudoklementinen erweisen sich also nicht nur
in stofflicher, sondern auch in erzihltechnischer Hinsicht als uneinheitliche Komposition. Dall
die pseudoklementinischen Autoren und Redaktoren unfihig waren, die unterschiedlichen Er-
zdhlstoffe zu einer wirklichen literarischen Einheit zu verschmelzen, ist allerdings nur aus &s-
thetischer Sicht bedauerlich — der alten quellenkritischen Fragestellung erdffnen die inneren
Textspannungen so gute Perspektiven, daf3 es sich lohnt, sie neu aufzugreifen.»

21 Wehnert, Abri} der Entstehungsgeschichte (wie Anm. 20), 216f: «Es liegt auf der Hand, daf
dem Verfasser vor allem an der Verbreitung dieses Redestoffs (und dessen theologischer
Tendenz) gelegen war, wihrend die Rahmenhandlung als attraktive Verpackung dienen
sollte, um den Leser nach Moglichkeit zur Lektiire des ganzen Werkes zu verlocken. Die so
verfertigte Kombination aus Rede- und Erzéhlstoff verdient natiirlich nicht die Bezeichnung
«Roman», sondern steht der apokryphen Acta-Literatur nahe, deren Kennzeichen eben die
pseudoapostolische Belehrung im novellistischen Gewand ist.» Wehnert setzt also eine eng
gefasste Definition fiir den Roman voraus und rechnet weder die Pseudoklementinen noch
die Acta-Literatur unter diese Gattung. )

Jirgen Wehnert, Pseudoklementinische Homilien. Einfithrung und Ubersetzung, Géttingen
2010, 40.

20

22

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



252 Judith Hack

fritheren Forschung als sprachlich wie inhaltlich von eher begrenztem Wert be-
schrieben wurden, vor allem aber scheinen diese (vermeintlichen) erzihltechni-
schen Mingel die Wirkung des Textes nicht gemindert zu haben. Gerade aufgrund
der Rezeption (darunter fillt auch die Ubersetzung der Rekognitionen durch Rufin
in das Lateinische) liegt es nahe zu konstatieren, dass die Form der Erzéhlung
iber die Reisen des Klemens mit Petrus als besonders ansprechend empfunden
wurde. Zwar wird man den narrativen Passagen der Pseudoklementinen nicht ge-
recht, wenn man sie im Nachhinein zu extrapolieren und als eigenstindige No-
velle zu prisentieren versucht.”> Andererseits kann man ihnen durchaus eine ge-
wisse Eigenstindigkeit zusprechen, die sich von den theologisch-philosophischen
Debatten absetzt — und zwar in allererster Linie durch die Emotionalitit der Dar-
stellung, die sich vom Anfang bis zum Ende des Romans hindurchzieht. Daher ist
die positive Sichtweise Hans-Josef Klaucks gerechtfertigt, der dem Plot der Pseu-
doklementinen eine Spannung erzeugende Wirkung auf den Leser attestiert.?*
Dem Unterhaltungswert des Textes widerspricht nicht, dass ihm Beziige zum
philosophischen, theologischen, sozialen und historischen Kontext des antiken
Lesers und zum literarischen Umfeld zugrundeliegen, so dass die Pseudoklemen-
tinen in der neueren Forschung speziell unter diesen Gesichtspunkten néher be-
leuchtet wurden. Die Frage nach dem Sinn des pseudoklementinischen Romans
stellte etwa 2001 F. Stanley Jones und betonte den Stellenwert der Astrologie fiir
dessen Struktur, wies aber auch auf bereits erfolgte Ansétze hin, ihn als sinn- und
zwecklos zu beurteilen sowie ihn entweder als in erster Linie christlichen Text
oder aber als Erzidhlung im Stile heidnischer Romane zu interpretieren.>> Hans-
Josef Klauck beschrieb den Charakter der Pseudoklementinen als eine «Mixtur

23 So geschah es unldngst in der Publikation von Curtis Hutt/Jenni Irving, The Sorrows of Mat-

tidia: A New Translation and Commentary, London/New York 2019. Hutt hebt selbst gleich
zu Beginn (3) hervor, dass er den Titel «The Sorrows of Mattidia» selbst erfunden habe, was
ihn allerdings nicht davon abhielt, seine Studie, der eine Ubersetzung der Mattidia-Passagen
aus den Homilien durch Jenni Irving beigefiigt ist, so zu benennen und damit zu suggerieren,
es handle sich um eine bereits etablierte oder gar antike Bezeichnung,.

24 Hans-Josef Klauck, Die apokryphe Bibel. Ein anderer Zugang zum frithen Christentum (Tria
Corda 4), Tiibingen 2008, 234: «Leser und Leserin verfolgen gespannt mit, wie die Familie in
den spiteren Biichern Schritt um Schritt wieder zusammenfindet. Diese Haupthandlung be-
rechtigt dazu, die beiden Erzéhlwerke und ihre Vorlage in die Gattung des antiken Romans
einzuordnen.» Die Wiedererkennungsszenen der einzelnen Mitglieder bilden sicherlich die emo-
tionalen Hohepunkte des Romans, es ist jedoch anzumerken, dass auch sein Beginn auffillig
emotional gestaltet ist: Klemens beschreibt, wie er von innerer Unruhe und Seelenpein getrie-
ben wurde und lisst damit sehr personliche Facetten erkennen (Rec. 1, 1-5; Hom. 1, 1-5).

25 F. Stanley Jones, Eros and Astrology in the Ilepiodor [Tétpov: The Sense of the Pseudo-
Clementine Novel, in: Apocrypha, 12 (2001), 53—78, zur Fragestellung nach dem Charakter
des Romans und damit zusammenhéngend der Forschungsgeschichte vgl. 65-75.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 253

von Bildungs-, Reise- und Familienromany», und hob zudem den in Homilien und
Rekognitionen unterschiedlich stark ausgepréigten Briefcharakter hervor.?

In den Rekognitionen sah Meinolf Vielberg einen «christlichen Entwicklungs-
und Erziehungsroman», der Aspekt der Unterweisung veranlasste wiederum
Frédéric Amsler dazu, in ihnen eine Katechese in Romanform zu sehen.?” Der im
Vergleich mit den Rekognitionen deutlich stirker gewichtete und weniger ortho-
doxe theologisch-philosophische Gehalt der Homilien gab in jlingster Zeit ver-
mehrt Anlass, strukturelle und inhaltliche Gemeinsamkeiten mit der spatantiken
(insbesondere der platonischen) Philosophie genauer zu analysieren, wie es etwa
durch Benjamin De Vos und Philippe Therrien geschah.?® Stanley Jones stellte
heraus, dass die Homilien durch das Agieren der Hauptfiguren (das sich auch
durch Intrigen und Verdrehen der Wahrheit auszeichne) und durch die Einarbei-
tung phantastischer Elemente sogar komische Ziige enthalten.?

Insgesamt ist zu konstatieren, dass zwischen Form und Inhalt eine Einheit be-
steht, die besonders aus der Verflechtung von homiletisch-dogmatischem Mate-
rial mit den «<Wiedererkennungen> resultiert.’® Trotz mancher Uneinheitlichkeiten
handelt es sich um einen Text, der als in sich geschlossen wahrgenommen wurde,
worauf auch seine breite Rezeption verweist.’! Die Makrostruktur, die sich fiir die

% Vgl. Klauck, Die apokryphe Bibel (wie Anm. 24), 234 zum Romancharakter beziehungs-
weise 267-301 zu brieflicher Rahmung und Briefeinlage (dieser Gesichtspunkt ist in den
Homilien stdrker gewichtet). Um einen «Briefroman» handelt es sich allerdings nicht, da
sich der Plot nicht «in einer Folge von einzelnen Briefen entwickelt und weiterspinnt» (284).

27 Vgl. Vielberg, Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen (wie Anm. 17), 27 sowie
Frédéric Amsler, Les Reconnaissances du Pseudo-Clément comme catéchése romanesque, in:
Daniel Marguerat (Hg.), La Bible en récits. L’exégese biblique a I’heure du lecteur. Colloque
international d’analyse narrative des textes de la Bible (Lausanne, mars 2002), Genf 2005, 442—
455.

2% Vgl. Benjamin De Vos, From the Dark Platonic Cave to the Vision of Beauty and the Act of
opoimoig Oe®: The Pseudo-Clementine Homilies as a Late Antique Philosophical Narrative,
in: De Vos/Praet (Hg.), In Search of Truth (wie Anm. 19), 221-259: Philippe Therrien, Aty®¢
kai évavriog: La régle des syzygies des Homélies pseudoclémentines dans son contexte in-
tellectuel grec, in: Apocrypha, 20 (2019), 63-86.

2% Vgl. Jones, «Novel» (wie Anm. 15), 299. Eine «Parodie des antiken Romans» sieht Vielberg,

Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen (wie Anm. 17), 113 in dem Umstand,

dass Petrus sich beim Besuch der Insel Aradus nicht vom Glanz der heidnischen Monumente

beeindrucken lésst.

Vgl. Janos Bolycki, Recognitions in the Pseudo-Clementina, in: Jan N. Bremmer (Hg.) The

Pseudo-Clementines (SECA 10), Leuven 2010, 191-199, insbesondere die Feststellung, dass

«recognizing one another and recognizing God is interlinked in the work» und dass das Motiv

der Wiedererkennungen mit der platonischen Tradition in der Spétantike in Verbindung zu

bringen sei (199). Auch Patricia A. Duncan, Novel Hermeneutics in the Greek Pseudo-Clemen-
tine Romance (WUNT 395), Tiibingen 2017, 26. betont das Zusammenwirken von narrativen

Passagen und Diskursen und benennt die Homilien als eine «revisionist historical fiction».,

Photios, der sich in einem ldngeren Abschnitt tiber die Pseudoklementinen duBert, konnte

sich allerdings nicht fiir den Text begeistern und gestand ihm auch nur wenig Einheitliches

30

31

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI; 10.24894/2673-3641.00145



254 Judith Hack

Pseudoklementinen aufzeigen ldsst, deutet darauf hin, dass der Text — so er als
Ganzes gelesen und rezipiert wurde — gerade auch aufgrund des einem Roman
stets eigenen Unterhaltungswertes gelesen wurde. Zu diesem Zweck erfolgte of-
fensichtlich die strukturelle wie inhaltliche Gesamtanlage in Analogie zu antiken
Romanen (und nicht etwa philosophischen Traktaten, religitsen Unterweisungen
in Brief- oder Dialogform etc.).

Die vorstehenden Uberlegungen stellen die Singularitit der Pseudoklementi-
nen heraus. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sie gattungslos sind oder gar eine
eigene literarische Gattung konstituieren, sondern vielmehr ist eine formale Gen-
rezuordnung moglich. Wie Dominique Coté hervorhebt, zielt neben der inhaltli-
chen auch die formale Gestaltung des Textes darauf ab, auf dem literarischen Feld
des spétantiken Syrien Position zu beziehen. Die Pseudoklementinen stellen ihm
zufolge eine einzigartige Innovation innerhalb des neuartigen Genres «Romany
dar, denn ihre Redaktoren wéhlen zur Vermittlung ihres Inhalts keine der bisher
etablierten Formen (Rhetorik, Geschichte, Poesie etc.).> Sowohl theologisch und
philosophisch vorgebildete Leser konnten sich durch den Text angesprochen fiih-
len, als auch das Bediirfnis nach reiner Unterhaltung befriedigt werden konnte, so
dass man die vermeintliche Uneinheitlichkeit auch als ein offenes Angebot an ein
moglichst breit gefdchertes Publikum verstehen kann. Die Pseudoklementinen
konnen demnach in ihrer Gesamtanlage als ein «Text flir alle» verstanden werden,
der zu Recht von der modernen Forschung als Roman klassifiziert wird. In wel-
chem AusmaB er seit seiner Entstehung und durch die Jahrhunderte auch als rein
fiktionale Erzdhlung wahrgenommen wurde, ist eine andere Frage.

oder gar Erbaulichkeit zu, vgl. F. Stanley Jones, Photius’s Witness to the Pseudo-Clementi-
nes, in: Frédéric Amsler et al., Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 93-101.

Coté, Les Pseudo-Clémentines (wie Anm. 17), 488: «En choisissant la forme du roman, mais
en I’expurgeant de sa dimension érotique pour la remplacer par une dimension familiale, les
auteurs, éditeurs des Pseudo-Clémentines prennent 1a encore position. Ils innovent par rap-
port & un genre qui peut lui-méme passer pour novateur. [...] En choisissant la forme du
roman, ils prennent position également vis-a-vis de ceux qui choisissent la rhétorique, 1’his-
toire, le traité, le dialogue ou méme la poésie, bien que 1’on trouve dans les Pseudo-Clémen-
tines des discours, des dialogues et des lettres, le genre romanesque n’ayant pas de canon.»
Zur Umprédgung des erotischen Motivs in einem christlichen Sinne vgl. auch Ehlen, «Ro-
man» (wie Anm. 15), Sp. 216. Die Frage, ob es sich bei den Pseudoklementinen um einen
Roman oder eine Aneinanderreihung von Katechesen handelt, stellt Pouderon, Roman
Pseudo-Clémentin (wie Anm. 19), 570-572, vgl. auch Amsler, Les Reconnaissances du
Pseudo-Clément (wie Anm. 27).

32

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 255

Die Uberlieferung der syrischen Pseudoklementinen

Der Text der syrischen Pseudoklementinen wurde erstmals 1861 von Paul Anton
de Lagarde ediert, eine zweite Edition mit einem parallel abgedruckten griechi-
schem Text erfolgte 1937 durch Wilhelm Frankenberg.®® Derzeit arbeitet Stanley
Jones an einer neuen Ausgabe, die in der Reihe «Corpus Christianorum Series
Apocryphorum» bei Brepols erscheinen soll. Sein Name ist nicht nur durch zahl-
reiche kommentierende und vergleichende Analysen untrennbar mit den Pseu-
doklementinen verbunden, sondern er hat 2014 auch eine Ubersetzung des syri-
schen Textes vorgelegt und ihn damit einem breiteren Publikum zugénglich ge-
macht.** Vor allem die sprachliche Barriere fiihrte wohl dazu, dass seine Bedeu-
tung in philologischer wie historischer Hinsicht oftmals unterschétzt wurde.
Umso mehr ist darauf zu verweisen, dass es sich nicht nur um eine bloe Uber-
nahme von Teilen der griechischen und lateinischen Fassung, sondern durchaus
um eine eigenstindige Version handelt, wie Jones schon durch seinen Untertitel
betont («An Early Version of the First Christian Novel»).%

Erhalten ist der Text in zwei Handschriften, die heute beide in London aufbe-
wahrt werden: British Library Codex 726 Add. 12,150 von 411 aus Edessa (es
handelt sich hier um den ersten erhaltenen datierten Kodex in syrischer Sprache)
sowie Codex 941 Add. 14,609 aus Nisibis von 587.% Der Text der erstgenannten

33 Paul Anton de Lagarde, Clementis Romani Recognitiones Syriace, Leipzig/London 1861
(hierbei handelt es sich eher um eine prizise Darbietung der Handschriften als um eine tat-
séchliche kritische Edition); Wilhelm Frankenberg, Die syrischen Clementinen mit griechi-
schem Paralleltext. Eine Vorarbeit zu dem literargeschichtlichen Problem der Sammlung,
Leipzig 1937. Fiir den syrischen Homilien-Teil zieht Frankenberg den erhaltenen griechi-
schen Text als Grundlage fiir seine «Riickiibersetzung) heran und passt diesen dem Syrischen
gegebenenfalls sprachlich an, fiir den syrischen Rekognitionen-Teil legt er eine tatséchliche
Riickiibersetzung vor, eine Erlduterung dieses Vorgehens erfolgt auf XIIf.

34 Jones selbst merkt an, dass darin der Hauptzweck seiner Ubersetzung zu sehen ist, vgl. The

Syriac Pseudo-Clementines: An Early Version of the First Christian Novel, translated into

English by F. Stanley Jones (Apocryphes 14), Turnhout 2014, 37. Auf 53-56 wird auf Un-

tersuchungen zum syrischen Text verwiesen, die in allererster Linie durch Jones selbst be-

stritten wurden. Unabhéingig davon erschien im selben Jahr die Ubersetzung von Joseph

Gebhardt, der aber keine weiteren Publikationen zu dem Text vorgelegt hat, vgl. Joseph Glen

Gebhardt, The Syriac Clementine Recognitions and Homilies: The First Complete Transla-

tion of the Text, Nashville 2014.

Eine Passage, bei der sich gravierende Unterschiede zwischen dem syrischen Text und den

heute lateinisch erhaltenen Rekognitionen besonders gut zeigt, ist etwa Rec. 3, 2-11: sie

wurde von Rufin nicht tibersetzt, ist allerdings in einem Uberlieferungszweig der lateini-
schen Handschriften zu finden, und zudem fand sie in die syrische Version Eingang, vgl.

Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 44.

3¢ Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 39; eine ausfiihrliche Beschrei-
bung der Handschriften findet sich bei William Wright, Catalogue of the Syriac manuscripts
in the British Museum acquired since the Year 1838, 3 Bde., London 1870-2, 631-633 (Co-
dex 726 Add. 12,150) und 1088—-1090 (Codex 941 Add. 14,609).

35

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



256 Judith Hack

umfasst den Inhalt von Rec. 1 bis 4, 1, 4 sowie Hom. 10 bis 14, 12, die letztge-
nannte beinhaltet lediglich den Rekognitionen-Teil. Der Text der Handschrift von
411 ist der Gestalt der urspriinglichen griechischen Version von Homilien und
Rekognitionen besonders nahe, denn diese lagen dem Ubersetzer beziehungs-
weise den Ubersetzern zeitnah nach ihrer Entstehung vor.

Da die Vorlage des syrischen Rekognitionen-Textes damals noch auf Griechisch
existierte, ist die Ubersetzung gerade im Vergleich mit der von Rufin angefertigten
Ubersetzung ins Lateinische von besonderer Bedeutung. Der Homilien-Teil liefert
Informationen zur Verbreitung der griechischen Pseudoklementinen um 400 in Sy-
rien, denn aus ihm ist ersichtlich, dass seinem Ubersetzer die betreffende Passage
in Homilien und Rekognitionen vorlag. Zwar erfolgt die Zdhlung des syrischen Tex-
tes unter der Bezeichnung Homilien, doch erweist er sich bei genauerer Betrachtung
als nicht vollig deckungsgleich mit diesen — vielmehr wurden gemil Jones’ Ana-
lyse in Homilie 12 und 13 Teile aus der griechischen Rekognition 7 ibersetzt.’” Die
genaue Entstehung der syrischen Ubersetzung ist, wie Jones betont, nicht geklart;
allerdings hat unldngst Luise Marion Frenkel angemerkt, dass die Einflechtung von
Rec. 7 in den zweiten syrischen Textteil es plausibel erscheinen lédsst, dass eine
vollstandige Ubersetzung der Rekognitionen ins Syrische vorlag.®®

Die syrischen Pseudoklementinen sind erheblich kiirzer als Rekognitionen oder
Homilien es jeweils sind. Es ist anzunehmen, dass die auf Syrisch zusammenge-
stellten Passagen bewudst ausgewihlt sind: Die den Rekognitionen entlehnte Pas-
sage bricht ab, als Petrus und seine Begleiter sich auf dem Weg nach Tripolis
befinden; dann setzt der Text wieder mit Homilie 10 ein, als der dritte Tag des
Tripolis-Aufenthaltes beginnt, und endet nach den Wiedererkennungen in Homi-
lie 14 — konkret: man ist miide und geht zu Bett.* Die theologisch-philosophi-
schen Diskussionen, die den GroBteil des griechischen und lateinischen Textes

37 Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 40-41, im Detail besteht bei der
Parallelisierung von Hom. 12-13 und Rec. 7 und insgesamt im syrischen Homilien-Teil al-
lerdings noch prizisierender Forschungsbedarf.

Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 41 und Luise Marion Frenkel,
Peter’s Dialogical Victories: Religious Leadership in the Pseudo-Clementines and its Syriac
Reception, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet (Hg.), In Search of Truth, Stuttgart 2022,
375-394, hier 377.

Auch wenn das Ende recht abrupt ist, ist dem syrischen Text eine inhaltliche Geschlossenheit
zuzugestehen. Fiir eine knappere und zugleich in sich geschlossene Darstellung der Rah-
menhandlung waren die Homilien weitaus besser als Vorlage geeignet, denn in Hom. 14
sind die Wiedererkennungen im Wesentlichen abgehandelt, wéhrend die Rekognitionen in
literarischer Hinsicht das Stilmittel der Retardation verwenden und noch das gesamte Buch
Rec. 9 (das in den Homilien nicht enthalten ist) mit dem <alten Mann» diskutiert wird, bevor
er als Vater wiedererkannt wird, vgl. dazu Judith Hack, The Motif of «the Way» in the
Pseudo-Clementine Homilies, in: Benjamin M. J. De Vos/Danny Praet (Hg.), In Search of
Truth, Tiibingen 2022, 85-106, hier 102.

38

39

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihwre Leser 257

ausmachen, sind in den syrischen Pseudoklementinen somit weniger stark ge-
wichtet als in den beiden anderen Versionen. Dabei fillt umso mehr auf, dass der
historische Exkurs in Rekognitionen 1, 27-72 (eine Weltgeschichte in Kurzform
von der Schopfung bis zur Gegenwart aus Sicht der Anhénger des wahren Pro-
pheten) iibernommen wurde.*® Insgesamt liegt der syrischen Version offenbar die
Intention zugrunde, den Text etwas zu straffen und gleichzeitig dennoch eine ge-
schlossene Handlung zu bieten, wobei die Makrostruktur der Rahmenerzidhlung
beibehalten wurde.

Mit der Ubersetzung der Pseudoklementinen ins Syrische wurde auf ein Publi-
kum abgezielt, dessen Muttersprache Syrisch war, beziehungsweise das offenbar
besser Syrisch als Griechisch verstand. Es fand auf jeden Fall eine geographische
Erweiterung des Leserkreises nach Osten hin statt, und zwar genau zu der Zeit, in
der sich das Syrische zur Literatursprache entwickelte. Die Prédsenz griechischer
Kultur im antiken Syrien hatte gerade bei der intellektuellen Elite zur Folge, dass in
der Regel ein Nebeneinander von griechischer und syrisch-araméischer Sprache
und Denkweise vorhanden war.*! Die Ubersetzer der syrischen Pseudoklementinen
waren in der Lage, ihre griechischen Vorlagen soweit zu durchdringen, dass sie eine
in der Regel recht wortgetreue Wiedergabe wihlten, zugunsten derer stilistische Ei-
genheiten des Syrischen in manchen Fillen eher in den Hintergrund traten.*? Die
literarische Qualit4t der syrischen Ubersetzung ist damit natiirlich noch nicht hin-
reichend beschrieben, vielmehr besteht ein Forschungsdesiderat darin, die Heran-
gehensweise der beiden Ubersetzer und die stilistischen Eigenheiten von Rec. 1 bis
4. 1, 4 und Hom. 10 bis 14, 12 noch detaillierter zu untersuchen.*?

4" Vgl. Jones, The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 42—44. Eine am Inhalt ausgerich-
tete Synopse des syrischen und lateinischen Textes dieser Passage in Ubersetzung sowie eine
Analyse der theologischen und historischen Zusammenhénge bietet F. Stanley Jones, An An-
cient Jewish Christian Source on the History of Christianity: Pseudo-Clementine Recognitions
1.27-71 (Texts and Translations 37/Christian Apocrypha Series 2), Atlanta 1995.

4 Dies beeinflusste ihre Wahl der Sprache fiir die literarische Produktion, was Sebastian Brock

bei Autoren syrischer Herkunft zur Unterscheidung folgender vier Gruppen veranlasste: aus-

schlieBlich griechisch schreibende Autoren; sowohl auf Griechisch als auch auf Syrisch
schreibende Autoren; syrisch schreibende Autoren, deren griechische Bildung jedoch einen
erkennbaren Einfluss auf ihre Werke hatte; syrisch schreibende Autoren, die aber offenbar
keine oder nur geringe Kenntnisse der griechischen Kultur besaflen, vgl. Sebastian P. Brock,

Greek and Syriac in Late Antique Syria, in: Alan K. Bowman/Greg Woolf (Hg.), Literacy

and Power in the Ancient World, Cambridge 1994, 149160, hier 153-58.

Diese Erkenntnis ergab sich im Verlauf der Zusammenarbeit zwischen Andreas Ellwardt

und Judith Hack, die im Rahmen des Projektes ENLAC (Editer la littérature apocryphe

chrétienne) unter der Leitung von Frédéric Amsler stattfand. Eine Publikation der elektro-
nisch erstellten Synopse steht noch aus.

Hinweise dazu finden sich bereits im (Euvre von Jones, vgl. beispielsweise F. Stanley Jones,

Evaluating the Latin and Syriac Translations of the Pseudo-Clementine Recognitions, in:

Apocrypha, 3 (1992), 237-257.

2

43

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



258 Judith Hack

Die Bedeutung des syrischen Textes liegt somit auf jeden Fall darin, den Inhalt
und die formale Ausgestaltung der Pseudoklementinen in eine weitere Sprache zu
transportieren. Dabei sind Phdnomene der Inkulturation zu beobachten, die diffe-
renziertere Hinweise auf den Bildungshintergrund der Ubersetzer bieten konnen.
Bei der Erstellung einer dreisprachigen Synopse der Pseudoklementinen stief3en
die Bearbeiter Andreas Ellwardt und Judith Hack etwa auf folgendes Beispiel,
das in diesem Zusammenhang erhellend ist: in der Passage Hom. 12, 10, 1/ Rec.
7, 10, 1 wird beschrieben, wie der Vater des Klemens zum Hafen hinabgeht. Im
Lateinischen heilt es: descendit ad portum — «er ging zum Hafen», wobei portus
das unbestimmte Wort fiir «Hafen» ist, aber auch den an der nérdlichen Tiber-
miindung gelegenen und in der Kaiserzeit bedeutendsten Hafen Roms bezeichnet.
Diesen wiederum benennt das Griechische explizit, hier lautet die Wendung: kai
eig I[Moprov kataPag und setzt mit der Verwendung des Eigennamens voraus, dass
der Leser ihn kannte. Der syrische Ubersetzer wiederum iibernahm nicht etwa den
griechischen Eigennamen «Portos», sondern wéhlte das aus dem Griechischen
(M) entlehnte syrische Wort &\ (1°ména) flir «Hafen» und setzte somit die
eigene Kenntnis nicht beim Leser voraus.**

Fragen nach dem zeitgendssischen Leserkreis des Textes lassen sich im Falle der
syrischen Pseudoklementinen besonders gut in Bezug zur erhaltenen Handschrift
von 411 setzen. Zunichst ist festzustellen, dass der Codex als Einheit konzipiert
wurde, da er von einer Hand geschrieben wurde, jedoch Werke verschiedener Uber-
setzer enthilt.*> Neben den Pseudoklementinen (die an erster Stelle stehen) enth#lt
er noch die Schrift des Titus von Bostra Gegen die Manichder und drei Werke des
Eusebius (Theophania, De martyribus Palaestinae, Laudatio martyrum omnium)
sowie ein syrisches Martyrologium. Frenkel verweist auf den antimanichéischen
Charakter der Texte im Codex und kommt zu dem Schluss, dass sie christlichen
Gruppierungen dazu gedient haben konnten, sich vor dem Hintergrund religioser
Diversitédt im Sassanidenreich selbst zu positionieren und die sich neu formierende
eigene Identitdt zu prisentieren.*® Bemerkenswert sei, dass nicht etwa Eusebius’

4 Zu Vokalisierung und Umschrift vgl. Michael Sokoloff, A Syriac Lexicon, 2009, 691b—692a.
4 Vgl. Wright, Catalogue (wie Anm. 36), 631-633 sowie Jones, The Syriac Pseudo-Clemen-
tines (wie Anm. 34), 40 und Frenkel, Peter’s Dialogical Victories (wie Anm. 38), 377. Der
Codex von 587 enthilt vor allem Heiligenviten, wobei die Rekognitionen-Ubersetzung an
letzter Stelle steht. Frenkel, Peter’s Dialogical Victories (wie Anm. 38), 377f unterstreicht
mit Verweis auf Jones, dass die jiingere Handschrift in vielen Fillen im Vergleich mit dem
Kodex von 411 den besseren Text biete.

Frenkel, Peter’s Dialogical Victories (wie Anm. 38), 384: «Thus, a manuscript such as BL
Add. 12,150 made available an arsenal of arguments that linked coeval theological issues to
core heresiologies, provided discursive patterns in which to instruct, debate and speak, and
informed the readership about their identity, in its historiography.» Auf 386-391 beschreibt

46

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 259

Kirchengeschichte verwendet wurde, um die Zeit der Apostel darzustellen, sondern
eben die Pseudoklementinen.*’” Dass die Grundlagen des Christentums in Roman-
form présentiert werden, sollte laut Frenkel dabei nicht als Widerspruch, sondern
als Nutzbarmachung der vergleichsweise neuen literarischen Gattung verstanden
werden.*® Thre Bemerkungen zu den Pseudoklementinen erscheinen deswegen be-
sonders plausibel, weil ihre Herangehensweise gleichermallen philologische, kodi-
kologische, theologische und historische Aspekte berticksichtigt.

Die Uberlieferung von Homilien, Epitomen, Martyrium Clementis
und Miraculum Clementis

Die griechischen Homilien sind lediglich in zwei Handschriften iiberliefert.*’ Es
handelt sich um den Codex Parisinus gr. 930 (P), der teils in das 11./12. Jahrhun-
dert, teils in das 10. Jahrhundert datiert wird. Aufgrund eines mechanischen Ver-
lustes fehlt das Ende des Textes, so dass er mit Hom. 19, 14 abschlief3t. Dieser
Text wurde zum ersten Mal 1672 von Jean Baptiste Cotelier ediert.>® Der Codex
Vaticanus Ottobonianus gr. 443 (O) enthilt auch das Ende der Homilien, wurde
jedoch erst 1838 von Albert Dressel entdeckt, der 1853 die erste vollstdndige Edi-
tion der Homilien anfertigte.’! Bis auf den mechanischen Verlust enthalten beide

Frenkel die kulturelle Verortung der Handschrift im Sassanidenreich und im Kontext der

sich formierenden Ostkirche.

Frenkel, Peter’s Dialogical Victories (wie Anm. 38), 378. Die Zusammenstellung der Pseu-

doklementinen mit den weiteren im Codex von 411 enthaltenen Schriften fithrte demnach

auch zu einer Verschiebung des urspriinglich intendierten Leserkreises der griechischen

Pseudoklementinen, denn die Intention bestand darin, den Roman hier vor allem als eine

historische Erzidhlung zu prisentieren.

Frenkel, Peter’s Dialogical Victories (wie Anm. 38), 384f.: «The literary «creativity» of the

fourth and early fifth centuries is not sufficiently acknowledged [...]. Authors were using the

newest developments in poetry and prose to create discourses which by their form as much

as by their content would allow the audience to approach an understanding beyond the limi-

tations of human cognition. [...] The manuscript is part of the complex establishment in Eas-

tern Christianities of a historiographic tradition of narratives of individual martyrs, largely
devoid of historicity.»

4" Diese Codices konnen natiirlich keinen Aufschluss iiber die Leser der Homilien zur Zeit
ihrer Entstehung bieten oder Aussagen zur Verbreitung des Textes in seinem geographischen
Ursprungsraum, also in Syrien, ermoglichen, sondern sie zeigen zunichst einmal an, dass
der Text in spiterer Zeit iiberhaupt rezipiert wurde. Es stellt sich die Frage, ob er aufgrund
seines in dogmatischer Hinsicht nicht mehr aktuellen theologischen Inhalts im Gegensatz zu
Rufins Version der Rekognitionen nur so wenig abgeschrieben und gelesen wurde.

30" Jean Baptiste Cotelier (Hg.), SS. Patrum qui temporibus apostolicis floruerunt, Barnaba,

Clementis, Herma, Ignatii, Polycarpi opera edita et inedita, vera et supposititia. Una cum

Clementis, Ignatii, Polycarpi actis atque martyriis, 2 Bde, Paris 1672.

Albert Dressel (Hg.), Clementis Romani quae feruntur homiliae XX, Gottingen 1853.

47

48

51

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



260 Judith Hack

Handschriften den gesamten Text und bilden die Grundlage fiir die kritische Edi-
tion von Bernhard Rehm und Georg Strecker.>? Aufgrund ihrer Lénge machen die
Homilien auch den Hauptinhalt dieser beiden Handschriften aus.

[hr erster Herausgeber Dressel datiert die Handschrift O in das 14. Jahrhundert;
diese Datierung wurde von Rehm und anderen Forschern iibernommen.** Aller-
dings ist der betreffende Kodex aus Papier (somit wére eine Datierung in das 14.
Jahrhundert sehr ungewdohnlich) und stammt aus dem 16. Jahrhundert. Kardinal
Guglielmo Sirleto (1514—1585), der seit 1554 in fithrenden Positionen der Vati-
kanischen Bibliothek tétig war, hat sie vermutlich im Zuge der bis 1583 erfolgten
Zusammenstellung des Martyrologium Romanum anfertigen lassen. Im An-
schluss an die Homilien wurde die Altere Epitome in die Handschrift aufgenom-
men, ihnen vorangestellt ist die Epistula Petri ad lacobum, die Contestatio sowie
die Epistula Clementis ad lacobum. Somit wird ein sehr langes biographisch-ha-
giographisches <«Gesamtpaket> geboten — die Rahmenhandlung des Romans
machte offenbar Klemens als dessen Hauptfigur erkennbar, zugleich aber finden
die in diesen eingebetteten Predigten des Petrus ihren Platz. AbschlieBend ist die
Predigt /n lllud: Tunc et ipse Filius des Gregor von Nyssa enthalten, deren Bezug
zu den anderen enthaltenen Schriften noch zu untersuchen wire.>*

Wie die Betrachtung der Handschrift O zeigt, ist es in rezeptionsgeschichtli-
chen Zusammenhéngen sinnvoll, die Homilien nicht nur fiir sich genommen zu
betrachten.> Im Gegensatz zu den Rekognitionen sind die Homilien nur sehr spér-
lich tiberliefert, ihre Nachwirkung aber erfolgte unmittelbar, da eine vielleicht be-
reits in das 5. Jahrhundert zu datierende Epitome des Textes erstellt wurde, die

52 Bernhard Rehm/Georg Strecker (Hg.), Die Pseudoklementinen 1. Homilien, Berlin 1992
(zuerst 1953); die beiden griechischen Handschriften werden auf IX—XIV besprochen. Fiir
den Codex P ist das 11./12. Jahrhundert als Entstehungszeit angegeben (vgl. 1X), dagegen
wird er im Katalog der Bibliothéque nationale de France auf das 10. Jahrhundert datiert, vgl.
<https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc24044p> (5.3.2023).

Vgl. Franz Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen und ihre Anhénge.
Uberlieferungsgeschichtliche Vorarbeiten zu einer Neuausgabe der Texte (TU 90), Berlin
1966, 123.

Das Wirken des Gregor von Nyssa fillt bereits in eine Zeit, in der wesentliche Abschnitte
der Homilien als vom Dogma abweichend befunden werden konnten. Daher stellt sich die
Frage, ob vielleicht die Rede Gregors diesen undogmatischen Charakter der Homilien ab-
mildern sollte. Eine Beschreibung der Handschrift mit einer Datierung in das 16. Jahrhundert
findet sich unter <https://pinakes.irht.cnrs.fr/notices/cote/65686/> (5.3.2023).

Im Hinblick auf das inhaltliche Nachwirken in der Neuzeit, insbesondere die Einfliisse auf
das sogenannte <Faustbuch> sei hier vor allem verwiesen auf Bernard Pouderon, Métamor-
phoses de Simon le magicien. Des Actes des apdtres au Faustbuch. Wie ein lebendiges Ge-
stirn/Comme un astre vivant, Paris 2019, zu Petrus und Simon in den Pseudoklementinen
vgl. 48-54, zum Einfluss der Darstellung in den Homilien auf das Faustbuch vgl. 76-82, die
Verbreitung der Homilien sowie ihrer Epitomen und die damit verbundene Wirkung der
Faust-Figur wird auf 110-129 analysiert.

53

54

55

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 261

sogenannte Epitome prior (E). Diese wiederum bildete die Grundlage fiir die im
10. Jahrhundert entstandene Epitome metaphrastica (). In beiden spiegelt sich das
Bediirfnis wider, theologischen Inhalt mit narrativen Elementen zu verkniipfen, wo-
bei durch die Kiirzung der Passagen in wortlicher Rede (Predigten und Dialoge) die
Makrostruktur des Textes klarer heraustritt und seinen Charakter insgesamt in ho-
herem Malle als in ihrer Vorlage bestimmt. Die Geschichte dieser beiden Texte
wurde von Franz Xaver Risch prézise dargelegt, seine Ausgabe der Epitome prior
(E), des Martyrium Clementis (martCl) und des Miraculum Clementis (mirCli) stiitzt
sich wiederum auf die ausflihrlichen Vorarbeiten von Franz Paschke.®

Risch fasst diese drei Texte in seiner Edition zusammen, da ihr Uberlieferungs-
zusammenhang und der Bezug von Martyrium und Miraculum zur Epitome prior
die Konzeption einer Klemens-Biographie erkennen ldsst.’” Eine bewusste Um-
formung mit dem Ziel, den Text an spitere Bediirfnisse der Leser oder Horer an-
zupassen, ist etwa darin zu erkennen, dass der in den Homilien etwas offen en-
dende Handlungsstrang in den Abschnitten E 141-144 weitergefiihrt wird und
somit die Rahmenhandlung in erzdhltechnischer Hinsicht ein zufriedenstellende-
res Ende bietet.*® Die Unterteilung der Handschriften in sechs Gruppen und deren
Beschreibung durch Risch bietet Ansatzpunkte fiir genauere Uberlegungen hin-
sichtlich der Verwendung der Texte zur Entstehungszeit ihrer Abschriften.>® Der
in den Homilien dargebotene Inhalt wurde fiir eine Nutzung in neuen Kontexten
modifiziert, in erster Linie handelte es sich laut Paschke dabei um die Verwen-
dung in der Liturgie.*

36 Franz Xaver Risch, Die Pseudoklementinen IV. Die Klemens-Biographie. Epitome prior.
Martyrium Clementis. Miraculum Clementis (GCS NF 16), Berlin 2008; auf [X-XV wird
die Geschichte der beiden Epitomen beschrieben, in diesem Zusammenhang gibt Risch auch
das 16. Jahrhundert als Datierung fiir O an (XI). Die umfangreichen Vorarbeiten von
Paschke (1966) beinhalten sowohl eine Darstellung der Forschungsgeschichte (1-78) als
auch eine detaillierte Beschreibung der Handschriften von E, martCl und mirCL sowie wei-
terer Texte, die nicht in Rischs Edition Eingang fanden, da der Zusammenhang mit den
edierten Texten ein loserer ist als zwischen diesen untereinander (79-286).

Vgl. Rischs einleitenden Bemerkungen zu Epitome prior, Martyrium Clementis und Mira-
culum Clementis auf IX—XXIV sowie Franz Xaver Risch, Zur Edition der Klemens-Biogra-
phie, in: Frédéric Amsler et al., Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 117-122, hier 118f.

% Vel. Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), X.

3% Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), XI gibt an, dass Paschke 33 erhaltene Hand-
schriften fiir E und 110 vollstindig beziehungsweise 15 fragmentarisch oder als Exzerpt er-
haltene Handschriften fiir e auffiihrt. Rischs Unterteilung der von ihm verwendeten Hand-
schriften in sechs Gruppen, deren Ordnungskriterium die jeweils getrennte oder zusammen
erfolgte Abschrift von E, martCl und mirCl bildet, findet sich auf XXIV{.

Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen (wie Anm. 53), 81-106, wo ein
«Uberblick iiber die hagiographischen und homiletischen Textsammlungen der griechischen
Kirche» geboten wird; Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), XI fasst diesen Ab-

57

60

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



262 Judith Hack

Aber auch auf nichtliturgische Uberlieferungskontexte kann man stoBen: im
Codex graecus 392, der aus dem Kloster der heiligen Katharina auf dem Sinai
stammt, findet sich auf fol. 132v—190v eine Abschrift von E, martCl und mirCl —
diesen vorangestellt ist auf fol. 1-132v allerdings kein hagiographischer oder
homiletischer Inhalt, sondern der um das Jahr 1000 entstandene byzantinische
Roman Barlaam und Josaphat.*' Wie in den Pseudoklementinen, so werden auch
hier die Protagonisten jeweils zum christlichen Glauben bekehrt, und ebenso wie
die Epitomen war der Text in Byzanz weit verbreitet.? Ob sich in weiteren Kodi-
zes dhnliche Zusammenstellungen christlicher fiktionaler Unterhaltungsliteratur
fiir die betreffenden oder auch andere Texte finden, wire noch mit einer entspre-
chenden Durchsicht der Handschriftenbeschreibungen zu kléren.

Die Epitome prior, das Martyrium Clementis und das Miraculum Clementis
sind als eigenstdndige Texte aufzufassen. Der Wert der Epitome wird sicherlich
verkannt, wenn er vornehmlich darin gesehen wird, sie als Textzeugen flir die
Homilien heranzuziehen, wie Rehm es fiir seine kritische Edition getan hat.®
Risch weist am Ende seiner Einleitung darauf hin, dass gerade fiir die nach E,
martCl und mirCl entstandenen Klemenstexte noch gro3er Forschungsbedarf be-
steht (flir den seine Edition der «Klemens-Biographie» die Ausgangsbasis dar-
stellt) und formuliert in aller Deutlichkeit, weshalb diese Texte in sprach- und
literaturwissenschaftlicher Hinsicht sowie in theologischer und religionspsycho-
logischer Hinsicht so interessant sind:

«Im Falle der Pseudoklementinen 1Bt sich nicht allein der Ubergang apologetisch-
apokrypher Literatur zur Hagiographie an ein- und demselben Material beobachten,

schnitt Paschkes folgendermaBen zusammen: «Die Uberlieferung der Epitomen erfolgte zu-
meist in verschiedenen liturgischen Textsammlungen, weniger hdufig in Einzeltexten zu pri-
vatem Gebrauch.» Eine solche Umfunktionierung spielte etwa auch bei den Apostelakten
eine Rolle, vgl. Ehlen, «Roman» (wie Anm. 15), Sp. 217: «Die Tradition der alten Apos-
telakten wird in den jiingeren fortgesetzt, teilweise durch zusitzliches Material ergénzt, teil-
weise erzihlerisch neu bearbeitet und gekiirzt, um das Material flir ein spéteres Publikum
verstidndlicher zu machen, wobei die liturgische Verwendung einzelner Perikopen fiir die
entsprechenden Heiligenfeste eine wichtige Rolle gespielt haben diirfte.»
Eine Beschreibung der Handschrift findet sich bei Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm.
56), LVIIIfund Paschke, Die beiden griechischen Klementinen-Epitomen (wie Anm. 53), 138f.
Freilich unterscheidet sich das kulturelle Milieu, in dem Barlaam und Josaphat angesiedelt
ist, ebenso wie der Ursprung des Erzihlstoffs (Buddha-Legende) von den Gegebenheiten der
Pseudoklementinen: der indische Konigssohn Josaphat iiberdenkt sein bisheriges Dasein und
wird durch den Eremiten Barlaam zum Christentum bekehrt, er gibt am Ende seine Herrschaft
ebenso auf wie sein Vater Abenner: beide werden Eremiten. Eine Ubersicht zu Inhalt, Verbrei-
tung in verschiedenen Sprachen und bildlichen Darstellungen findet sich bei Franz Brunhdlzl
u.a., Art. «Barlaam und Josaphat», in: LexMA 1, Miinchen/Ziirich 1980, Sp. 1464—1469.
63 Zur Verwendung der Epitome fiir die kritische Edition vgl. Rehm/Strecker (*1992), XIV-
XVI; eine kritische Sicht auf dieses Vorgehen formuliert Risch, Die Klemens-Biographie
(wie Anm. 56), CXI-CXVIIIL.

61

62

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 263

sondern auch die bemerkenswerte Transformation von romanhafter Fiktion zu his-
torischer Biographie. Sie verdeutlicht sich auf unterschiedliche Weise in den spite-
ren Pseudoklementinen.»®

Die Uberlieferung der Rekognitionen

Die urspriinglich auf Griechisch verfassten Rekognitionen sind in der lateinischen
Ubersetzung des Rufin von Aquileia vom Anfang des 5. Jahrhunderts erhalten.
Wie Rufin in seinem an Bischof Gaudentius von Brescia gerichteten Prolog er-
kldrt, lagen ihm beide Versionen der Pseudoklementinen auf Griechisch vor.%
Seine Ubersetzung beruht im Wesentlichen auf den Rekognitionen, doch thema-
tisiert er selbst den Umstand, dass er bestimmte Passagen nicht in seine Uberset-
zung aufgenommen hat.%” Somit ist davon auszugehen, dass vor allem bei dog-
matisch strittigen Passagen Abweichungen zwischen Rufins Ubersetzung und sei-
ner griechischen Vorlage bestehen. Riickschliisse auf das Entstehungsmilieu und
den Leserkreis der Rekognitionen zu ihrer Entstehungszeit konnen daher vor al-
lem mit einer historisch-theologischen Herangehensweise gezogen werden, wie
es Nicole Kelley in ihrer 2006 vorgelegten Studie getan hat.®®

64 Risch, Die Klemens- -Biographie (wie Anm. 56), CXVIIL

65 Zu Rufin als Ubersetzer im Allgemeinen und speziell der Rekognitionen vgl. Yves-Marie
Duval, Le texte latin des Reconnaissances clémentines. Rufin, les interpolations et les raisons
de sa traduction, in: Frédéric Amsler, Nouvelles intrigues (wie Anm. 19), 79-92.

Prol. 8f.: «Puto quod non te lateat, Clementis huius in Graeco eiusdem operis, hoc est Recog-
nitionum, duas editiones haberi et duo corpora esse librorum, in aliquantis quidem diversae,
in multis tarnen eiusdem narrationis. denique pars ultima huius operis, in qua de transforma-
tione Simonis refertur, in uno corpore habetur, in alio penitus non habetur.» vgl. Bernhard
Rehm/Georg Strecker (Hg.), Die Pseudoklementinen II. Rekognitionen in Rufins Uberset-
zung (GCS 51), Berlin 21994, Prol. 8, 4.

7 Prol. 10f.: «Sunt autem et quaedam in utroque corpore de ingenito deo genitoque disserta et de
aliis nonnullis, quae, ut nihil amplius dicam, excesserunt intellegentiam nostram. haec ergo ego,
tamquam quae supra vires meas essent, aliis reservare malui quam minus plena proferre. in
ceteris autem, quantum potuimus, operam dedimus, non solum a sententiis, sed ne a sermonibus
quidem satis elocutionibusque discedere. quae res quamvis minus ornatum, magis tamen fidele
narrationis reddit eloquium.» (Rehm/Strecker, Pseudoklementinen [wie Anm. 66], 4). Beson-
ders die Frage nach dem gezeugten und ungezeugten Gott bereitete Rufin also Probleme, die
er nicht explizit als dem in seiner Zeit herausgebildeten Dogma zuwiderlaufend benennt, son-
dern vielmehr in einer Art Bescheidenheitstopik auf die eigenen fehlenden intellektuellen Fer-
tigkeiten verweist («excesserunt intellegentiam nostram, supra vires meas»); flir weitere Fragen
der Ubersetzung strebt er nach eigenem Verstindnis inhaltliche und sprachliche Genauigkeit
an. Eine nachzuweisende Abweichung besteht etwa in Rec. 3, 2-11: diese Passage wurde von
Rufin nicht ibernommen, fand allerdings im Nachhinein ihren Weg in manche lateinischen
Handschriften und ist (in abweichender Gestalt) in der syrischen Version zu finden, vgl. Jones,
The Syriac Pseudo-Clementines (wie Anm. 34), 43f.

Nicole Kelley, Knowledge and Religious Authority in the Pseudo-Clementines: Situating
the Recognitions in Fourth Century Syria, Tiibingen 2006. Edessa und ebenso Antiochia

66

68

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



264 Judith Hack

Rufin verstand den Roman demnach jedenfalls als <echte» Schrift des Klemens,
und in diesem Sinne wurde seine lateinische Ubersetzung von anderen Autoren
im Friih- und Hochmittelalter zitiert.* Auf den Text wurde bis in die Neuzeit
immer wieder inhaltlich Bezug genommen, im vorliegenden Zusammenhang mag
ein Hinweis auf seine Rezeption in der Kaiserchronik aus dem 12. Jahrhundert
und in der Legenda aurea geniigen.”

Die folgenden Anmerkungen beziehen sich auf die Uberlieferungskontexte der
Rekognitionen in den Handschriften und somit ihre Rezeption in Relation zu wei-
teren Texten, die in den jeweiligen Kodizes enthalten sind. Die von Bernhard
Rehm und Georg Strecker angefertigte kritische Edition des Textes bietet einlei-
tend eine ausfiihrliche Darstellung der handschriftlichen Uberlieferung, aus der
ersichtlich wird, dass Rufins Ubersetzung in weit mehr als 100 mittelalterlichen
und neuzeitlichen Handschriften erhalten ist. Die Uberlieferung erstreckt sich da-
bei angefangen vom 6. kontinuierlich iiber alle Jahrhunderte und {iber ganz West-
europa, Rehm benennt an unterschiedlichen Handschriftenlandschaften Italien,
Deutschland, Nordfrankreich, Siidfrankreich und England.”

Auf der von Matti Myllykoski, der an der Universitdt Helsinki titig ist, bereit-
gestellten Internetseite wird eine moglichst vollstdndige Liste der Kodizes gebo-
ten, in denen die drei Versionen der Pseudoklementinen, die beiden Epitomen und
das Miraculum enthalten sind, so vorhanden ist eine Handschrift mit einem Link
zum betreffenden Digitalisat versehen.” Fiir die Rekognitionen zihlt Myllykoski
auch Kodizes auf, die noch nicht in der 114 Handschriften umfassenden Liste

(wie tiberhaupt Syrien) konnen als Schauplitze miteinander konkurrierender religiéser An-
gebote bezeichnet werden, wie Kelley auf 184 formuliert. Genau in diesem Umfeld ist auch
die im 4. Jahrhundert erfolgte Entstehung der letzten Redaktion der Rekognitionen anzusie-
deln, die genaueren Zusammenhinge analysiert Kelley auf 179-212.

9 Vgl. André Schneider, Lectures mediévales des Reconnaissances, in: Amsler et al., Nouvel-
les intrigues (wie Anm. 19), 123-133; verschiedene Anlehnungen an den Text werden ent-
sprechend gekennzeichnet, etwa mit Clemens dicit oder ut Clemens ait in zwei von Schnei-
der angefiihrten Beispielen aus Isidor und Beda (126). Auch in der Schule von Canterbury
waren die Rekognitionen bekannt, vgl. Bernhard Bischoff/Michael Lapidge (Hg.), Biblical
Commentaries from the Canterbury School of Theodore and Hadrian (Cambridge Studies in
Anglo-Saxon England 10), Cambridge 1994, 175 und 281.

70 Julia Weitbrecht, Ubersetzung in neue Sinnzusammenhinge. Konversion in Pseudoklemen-
tinen und Kaiserchronik, in: Hartmut Bohme/Christof Rapp/Wolfgang Rosler (Hg.), Uber-
setzung und Transformation (Transformationen der Antike 1), Berlin/New York 2007, 121—
136; Anthony Hilhorst, The Chapter on Clement in Jacobus de Voragine’s Golden Legend,
in: Jan N. Bremmer (Hg.), The Pseudo-Clementines (SECA 10), Leuven 2010, 285-306;
auch Pouderon, Métamorphoses de Simon le magicien (wie Anm. 55), 107-109 verweist auf
das Nachwirken in Kaiserchronik und Legenda aurea.

71" Rehm/Strecker, Pseudoklementinen (wie Anm. 66), XVII-CXI.

2 (https://libraryguides.helsinki. fi/pseudoclementines) (5.3.2023).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 265

Rehms enthalten sind.” Die folgende Tabelle gibt einen knappen Uberblick zur
Verbreitung der Handschriften tiber die Jahrhunderte hinweg.

Jahrhundert Zahl der Handschriften nach nach Myllykoski
Rehm/Strecker (nur wenn abweichend)
6. 2
7. 1
8./9. 1
9 4
9./10. 5
10. 6
10./11. 2 b
11. 12
11./12. 1
12. 25 32
12./13. 9
13. 9 10
13./14. 2
14. 12
15. 20 22
15718, 1
16. 1 (1516) 3
18. 1

Zunichst einmal wird anhand dieser Zahlen besonders deutlich herausgestelit,
dass der Text stets verfligbar war und viel gelesen wurde. Ungefdhr zwei Drittel
der Handschriften enthalten die Rekognitionen vollstiandig (was allerdings bedeu-
tet: in vollem Umfang oder aber auch gekiirzt), die restlichen Handschriften ent-
halten nur Ausziige. Wurde der gesamte Text ungekiirzt abgeschrieben, so nahm
er sicherlich den gréften Teil einer Handschrift ein und lie3 wenig Raum fiir wei-
tere lingere Texte. Fiir alle weiteren Fiille wiren folgende Uberlegungen lohnens-
wert: Handelt es sich um eine Epitomierung? Werden ldngere oder kiirzere Aus-
schnitte der Rekognitionen wiedergegeben, und gibt es dabei besonders hdufig
abgeschriebene Textteile? Vor allem aber wire, wie bei dem oben genannten Bei-
spiel des Codex graecus 392, die Frage zu stellen, welche Texte sich abgesehen
von den Rekognitionen(-Teilen) in den betreffenden Handschriften befinden und
in welchen Zusammenhang der Klemensroman dadurch gestellt ist.

Mit einer Epitomierung der Rekognitionen erfolgte eine Kiirzung des Textes un-
ter Beibehaltung der Makrostruktur und zugleich eine gré3ere Konzentration auf
narrative Partien. Rehm/Strecker verweisen unter anderem auf den Codex Wolfen-
biittel 509 (bzw. 475), der nach einer epitomierten Textfassung eine lateinische Pas-

3 (https://libraryguides.helsinki.fi/c.php?g=667186&p=4731344) (5.3.2023).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



266 Judith Hack

sio Clementis bietet und so das Bestreben erkennen lésst, eine Art Klemens-Biogra-
phie zu erstellen.”* In den Kontext erzihlender Literatur dagegen wird eine Kurz-
fassung der Rekognitionen im Codex Berlin, Deutsche Staatsbibl. theol. lat. fol. 177
(electoral 804) gestellt, denn sie folgt — &hnlich wie es bei E, martCl und mirCl im
oben aufgefiihrten Codex graecus 392 der Fall war — auf die Geschichte von Bar-
laam und Josaphat.” Auch eine liturgische Verwendung ist festzustellen, etwa
durch die Abschrift in einem Tomus des mehrbidndigen Passionale aus Koln, His-
torisches Archiv, cod. W fol. 164b (hier wurde nur Rec. 1-9 epitomiert) oder des
dreibindigen Passionale Briissel, Kénigl. Bibl. 3132, tom. II (no. 98-100), wo auf
wenigen Seiten ein Bericht iber das Leiden des Petrus geboten und dabei auf Rec.
1-4 und 67 zuriickgegriffen wird.”® Derartige Verdnderungen des Textes im Hin-
blick auf den Gebrauch im Gottesdienst genauer zu untersuchen wire ein besonders
lohnendes Forschungsdesiderat, bei dem sich ein Vergleich mit der Epitome prior
anbieten wiirde.

Der griechische Bildungshintergrund ihrer Autoren mag eine Rolle gespielt
haben bei der Textzusammenstellung in der Handschrift Rom, Bibl. Vatic. Palat.
lat. 165, die auf die stark antiheidnische Schrift De errore profanarum religionum
des Iulius Firmicius Maternus die ebenfalls polemisierende Gottergenealogie in
Rec. 10, 17, 2-27, 3 folgen ldsst, unterbrochen durch ein kurzes Bittgebet.”” In
einer Pariser Handschrift aus dem 15. Jahrhundert wiederum ist nach den Rekog-
nitionen eine lateinische Ubersetzung vom Hirten des Hermas abgeschrieben,
wodurch zwei apostolischen Vitern gleichermallen Autoritdt zuerkannt und dabei
wohl angenommen wird, dass beide Texte auch zu der Zeit entstanden, die aus den
in ihnen enthaltenen Angaben zu vermuten wére.”® Eine Zusammenstellung der
(vermeintlichen) Werke des Klemens ist schlieBlich deutlich erkennbar, wenn die
beiden Klemensbriefe mit den Rekognitionen zusammengestellt werden.”

Diese wenigen Beispiele verdeutlichen, dass die Zusammenordnung der pseu-
doklementinischen Rekognitionen mit weiteren Texten in einem Kodex auf ihren
Gebrauch und ihre Wahrnehmung zur Zeit der Entstehung der jeweiligen Hand-
schrift schlieBen ldsst. Die Gattungen dieser Texte sind dabei alles andere als ein-
heitlich. Daher lisst sich konstatieren: dadurch, dass der Text iiber die Reisen des

% Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLVI; weitere Beispiele fiir Epitomierungen

finden sich etwa auf XXVI. Die Passio Clementis wiederum ist auch im Codex Turin, Bibl.
Naz. 452 (D III 17) zu finden, ihr folgt eine Passio des heiligen Andreas, vgl. LVL

3 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLV.

76 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XLVIf und XXVIII.

T Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm., 66), XLIf.

78 Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), XXXIV: Paris, Bibl. de 1’Arsenal lat. 337
(354) («St. Joseph Parisiens. Carmel. discalc.»).

7 Dies ist laut Rehm/Strecker, Rekognitionen (wie Anm. 66), LXIII in den Handschriftengrup-
pen @ und II der Fall.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



Die Pseudoklementinen und ihre Leser 267

Klemens mit Petrus in einen bestimmten Kontext gestellt wurde, erfuhr er gat-
tungstechnisch gewissermallen eine Umdeutung. In diesem Zusammenhang wur-
den die Rekognitionen zudem in unterschiedlichem Ausmalf} modifiziert, was die
fiir die Rezeption apokrypher Texte oftmals auftretende Frage danach aufwirft,
wann aus einem Vorlagentext ein von diesem abgrenzbarer, eigenstdndiger neuer
Text entstanden ist. Eine Verschiebung der Gattung « Roman» hin zu einer Passio,
einer reinen Biographie und weiteren Gattungen kann durch die Umarbeitung
und/oder die Zusammenstellung mit Texten unterschiedlicher Genres geschehen.
Die spiteren griechischen Bearbeitungen der Epitome prior im Sinne einer Kle-
mens-Biographie sieht Risch gewissermaBen als Dokumente fiir die «Geradlinig-
keit, mit der der alte, komplizierte Stoff der Pseudoklementinen auf informative
Einfachheit zustrebt» und erkennt darin das «Bediirfnis, historische Faktizitdt zu
gewinnen und zu bewahren. Der urspriinglich fiktive Charakter wird von diesem
Bediirfhis nicht mehr wahrgenommen.»®® Fiir den lateinischen Westen wire diese
These zur literarischen Fortwirkung noch einer eingehenden Analyse zu unterzie-
hen, bei der die Rezeption der Rekognitionen in unterschiedlichen kodikologischen
Kontexten eine nicht geringe Rolle spielen diirfte. Der Text eignete sich offenbar
auch in voller Linge kontinuierlich fiir eine Rezeption als langer Roman iiber die
Reisen des Klemens mit Petrus (ob er nun als «echter Klemens» gelesen wurde oder
nicht), aber gleichzeitig bot er Material, das nur in Teilen rezipiert wurde. Dadurch
wurde er in einen neuen Kontext gestellt, der auch den Leserkreis erweitert hat.

Die Pseudoklementinen und ihre Leser — Anmerkungen zur handschriftlichen
Uberlieferung des Klemensromans

Bei den Pseudoklementinen handelt es sich um einen spétantiken Text, der vorgibt, von
Klemens von Rom geschrieben zu sein. Er ist in drei Versionen erhalten: den Homilien,
den Rekognitionen und einem syrischen Text (der Teile aus den beiden anderen libersetzt).
Fiir sie hat sich zu Recht die Bezeichnung «Roman» etabliert, denn ihre Makrostruktur
weist deutliche Parallelen zu derjenigen der antiken heidnischen Romane auf. Die mit der
Gattung einhergehende Flexibilitat hat offenbar im Falle der Pseudoklementinen auch dazu
gefiihrt, dass in den folgenden Jahrhunderten teilweise ein recht offener Umgang mit ihnen
erfolgte, wie sich an ihrer Rezeption zeigt. Aus den Kontexten der tiberlieferten drei
Versionen in den Handschriften lassen sich Riickschliisse auf die Wahrnehmung des
Textes zur Entstehungszeit der Kodizes und somit auf die mittelalterliche Leserschaft
ziehen. Besonders fiir die Rekognitionen besteht hier noch erheblicher Forschungsbedarf.

Klemens von Rom — Apostel Petrus — Pseudoklementinen — Rufin von Aquileia —
christlicher Roman — mittelalterliche Rezeption.

80" Risch, Die Klemens-Biographie (wie Anm. 56), 122.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



268 Judith Hack

Les pseudo-clémentines et leurs lecteurs — Remarques sur la tradition manuscrite
du roman de Clément

Les pseudo-clémentines sont un texte de I’ Antiquité tardive qui prétend avoir été écrit par
Clément de Rome. Il nous est parvenu en trois versions: les homélies, les recognitions et
un texte syriaque (qui traduit des parties des deux autres). Le terme de «roman» s’est €tabli
a juste titre pour ces textes, car leur macrostructure présente des paralleles évidents avec
celle des romans paiens antiques. Dans le cas des pseudo-clémentines, la flexibilité qui va
de pair avec le genre a manifestement aussi conduit a une utilisation parfois assez ouverte
de celles-ci au cours des si¢cles suivants, comme en témoigne leur réception. Les contextes
des trois versions transmises dans les manuscrits permettent de tirer des conclusions sur la
perception du texte & I’époque de la création des codex et donc sur le lectorat médiéval. 11
reste encore beaucoup a faire en matiére de recherche, en particulier pour les recognitions.

Clément de Rome — I'apotre Pierre — pseudo-clémentines — Rufin d’Aquilée — Roman
chrétien — Réception médiévale.

Le Pseudoclementine e i loro lettori — Osservazioni sulla tradizione manoscritta del ro-
manzo clementino

Le Pseudoclementine sono un testo tardoantico che si dice scritto da Clemente di Roma. E
conservato in tre versioni: le Homiliae, le Recognitiones ¢ un testo siriaco (che traduce
parti delle altre due). Esse vanno giustamente designate come «romanzi», poiché la loro
macrostruttura mostra chiari paralleli con quella degli antichi romanzi pagani. La
flessibilita che caratterizza il genere ha fatto si che nei secoli successivi le Pseudo-
clementine venissero spesso trattate in modo piuttosto aperto, come si puod vedere dalla
loro ricezione. Dai contesti delle tre versioni tradite nei manoscritti si possono trarre
conclusioni sulla percezione del testo al momento della stesura dei codici € quindi anche
sui lettori medievali. In questo ambito, soprattutto per quanto riguarda le Recognitiones,
¢’¢ ancora un notevole bisogno di effettuare la dovuta ricerca.

Clemente di Roma — San Apostolo Pietro — Pseudoclementine — Rufino di Aquileia —
Romanzo cristiano — Ricezione medievale.

The Pseudo-Clementines and their Readers — Notes on the Manuscript Tradition of the
Clementine Novel

The Pseudo-Clementines are a late-antique text purporting to have been written by Clement
of Rome. Three versions of the text are preserved: the Homilies, the Recognitions, and a
Syriac text (translating parts from the other two). The term «novel» has rightly been
established for them, because their macrostructure shows clear parallels to antique pagan
novels. In the case of the Pseudo-Clementines, the flexibility associated with the genre
apparently also meant that in the following centuries they were sometimes dealt with quite
openly, as can be seen from their reception. The contexts of the three versions within the
surviving manuscripts allow to draw conclusions on the perception of the text at the time
in which the codices were created and thus about the readership in the Middle Ages. For
the Recognitions in particular, there is still a considerable need for research in that area.

Clement of Rome — Apostle Peter — Pseudo-Clementines — Rufinus of Aquileia — Christian
Novel — Medieval Reception.

Judith Hack, Dr. phil., University of Lausanne, IRSB — Institut Romand des Sciences
Bibliques; https://orcid.org/0009-0005-6876-1097.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 245-268, DOI: 10.24894/2673-3641.00145



	Die Pseudoklementinen und ihre Leser : Anmerkungen zur handschriftlichen Überlieferung des Klemensromans

