Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 117 (2023)

Artikel: Entre totalitarisme et sécularisation : les chrétiens européens a
I'épreuve du XXe siecle

Autor: Pelletier, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entre totalitarisme et sécularisation —
Les chrétiens européens a I’épreuve du XX siecle

Denis Pelletier

Réfléchir a «I’histoire du christianisme européen a I’échelle d’un siecle»: la
proposition qui m’a été faite par les organisateurs du colloque sur le centenaire
de la reprise des relations diplomatiques entre la Confédération helvétique et le
Saint-Siége est redoutable. Lorsque nous travaillons sur la question religieuse a
I’époque contemporaine, nous nous efforgons de comprendre les univers religieux
a la fois comme des mondes,! avec leurs grammaires de fonctionnement et leurs
systemes de représentations, et comme des observatoires d’une histoire plus
générale, celle de sociétés au sein desquelles les sociétés religieuses viennent en
quelque sorte se lover. Les croyants eux-mémes, mutatis mutandis, vivent quel-
que chose d’analogue, dans la maniére dont ils sont parties prenantes de deux
systemes de valeurs qui ne se superposent pas et parfois s’entrechoquent, celui de
la religion a laquelle ils tiennent et celui de la société dans laquelle ils s’engagent.
I1'y a la un principe de double appartenance, que les historiens connaissent bien a
I’échelle d’enquétes nationales, mais qui peut aussi offrir une clé pour une analyse
européenne ¢chappant a la simple juxtaposition des histoires nationales. Un tel
parti pris a un cofit: a I’échelle d’un article, il contraint a se centrer sur un nombre
limité de thématiques, celles qui paraissent les plus pertinentes a 1’échelle du con-
tinent, en renongant a d’autres qui permettraient de mesurer des écarts. I1 me faut
donc poser quelques limites a mon propos, avant d’en présenter les grandes lignes.

Ce propos est centré sur le catholicisme et les protestantismes, au détriment
des orthodoxies grecque et russe, sur lesquelles je manque de compétences et dont
le rapport a I’héritage des Lumieéres, qui occupe une place essentielle dans 1’his-
toire européenne du XX°¢ siecle, est trop différent pour permettre une comparaison
pertinente en quelques pages. Il ne s’agit pas non pus de résumer cette histoire,

! Emile Poulat, L’Eglise c’est un monde. L’Ecclésiosphére, Paris 1986.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



160 Denis Pelletier

mais bien de proposer quelques lignes de force qui permettent de la comprendre,
dans un cadre chronologique réduit au «court XX¢ siecle» de I’historien Eric
Hobsbawm, entre la premiére guerre mondiale et la chute de 'URSS en 1991.?

Pourquoi ce choix chronologique? En amont, la Premiére guerre mondiale a
marqué I’aboutissement, et en un sens la confirmation, d’un systéme européen de
relations entre le politique et le religieux qui s’était stabilisé a la veille de 1914,
avec la consolidation des états-nations modernes, le réglement de la question de
la laicité en France, I’apaisement du Kulturkampf en Allemagne, la consolidation
du systeme des piliers en Belgique et aux Pays-Bas, etc. L’une des caractéris-
tiques de cette guerre, qui fut d’abord européenne, a été I’engagement des Eglises
nationales aux coOtés des armées. En dépit des efforts de Benoit XV pour dénoncer
le «suicide de I’Europe», Dieu fut alors de toutes les tranchées, derriere chacun
des combattants. De ce fait, la sortie de guerre fut une épreuve pour le christia-
nisme autant que pour I’Europe politique. D’un c6té, 1’équilibre des puissances
construit sur fond de révolution industrielle et de libéralisme laissait place a la
volonté de créer un «homme nouveau» qui fut au cceur de la révolution
bolchévique en 1917 et de I’installation du fascisme italien en 1922. De I’autre,
les historiens ont montré que, paradoxalement, la premiére guerre mondiale fut a
la fois un temps de «réveil religieux» activé par la thématique de la croisade et
par la «piété de guerre» des combattants, et un moment clé de la sécularisation du
fait de la confrontation brutale entre la «bonne mort» chrétienne et la mort en
masse sur le front. Ainsi, le totalitarisme d’une part, la sécularisation de 1’autre,
sont les deux principales «épreuves»,’ au sens sociologique du terme, auxquelles
les chrétiens européens ont été confrontés au cours du siecle. Chacune des parties
du texte qui suit est centrée sur [’une de ces deux épreuves, qui expliquent aussi
le terminus ad quem emprunté a Eric Hobsbawm.

En aval de la période en effet, dans le sillage de la crise des systemes de valeurs
qui avait caractérisé les «années 68», et dans le contexte d’une globalisation a
laquelle le christianisme ne reste pas €tranger, le dernier quart du XX°¢ siecle est
marqué par une série de transformations qui ont profondément modifi€ le dispo-
sitif par lequel le religieux et le politique s’engrénent I’un dans ’autre a travers
toute I’Europe, a un moment ot I’effondrement du bloc de I’Est semblait faire
basculer dans le passé la question du totalitarisme. Une nouvelle configuration se

2 Eric Hobsbawm, L’age des extrémes. Le Court Vingtiéme Siécle 1914-1991 [1994], Bruxel-
les 1999.

Cyril Lemieux, Jugements en action, actions en jugement. Ce que la sociologie des €preuves
peut apporter a I’é¢tude de la cognition, dans: Fabrice Clément/Laurence Kaufmann (dir.), La
sociologie cognitive, Paris 2011, 249-274. La notion d’épreuve est au cceur de la tres belle
enquéte d’Elisabeth Claverie sur les apparitions de Medjugorje, Les guerres de la vierge.
Une anthropologie des apparitions, Paris 2003.

3

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 161

dessine alors, que j’aborderai briévement a la fin de cet article.* Cette reconfigu-
ration a conduit & de nombreuses réflexions théoriques, souvent passionnantes et
parfois contradictoires, sur le rapport des religions a la modernité et a son dépas-
sement. Celles-ci ont conduit leurs auteurs a repenser leurs approches théoriques
de la religion, en termes sociologiques, anthropologiques ou de philosophie soci-
ale. Mon propos est plus modeste, en raison d’une conviction d’historien: si de
nombreux indices nous permettent en effet de conclure au basculement du chris-
tianisme européen d’un monde a I’autre, nous ne disposons pas du recul permet-
tant de rendre compte de fagon globale du mouvement dont nous sommes les té-
moins. Il nous reste donc a nous efforcer de comprendre «le monde d’hier» (Stefan
Zweig), avec la conviction que nous ne faisons sans doute 1a qu’ajouter notre propre
archive a I’archive, pour la mettre a la disposition de la réflexion commune.

Le christianisme européen et la critique du totalitarisme

Dans la galaxie des auteurs chrétiens qui dénoncérent le totalitarisme® avant la
seconde guerre mondiale, Eric Voegelin occupe une place singuli¢re. Né en 1901
a Cologne, d’un pere allemand et luthérien et d’'une mére autrichienne et catholi-
que, il fit ses études a Vienne ou il soutint une thése de doctorat sous la direction
d’Othmar Spann (1878-1950), un des penseurs de 1’Etat corporatiste autoritaire
au temps du chancelier Dollfuss, et du juriste Hans Kelsen (1881-1973), figure
majeure des théories de la fondation jurisprudentielle de la démocratie et grand
adversaire de Carl Schmitt. Voegelin devint en 1929 professeur de science poli-
tique et sociologie a 1’'université de Vienne. Il est I’auteur d’un court ouvrage in-
titulé Die Politischen Religionen, qui ne put paraitre en Autriche car il était sous
presse en 1938 au moment de I’ Anschluss. Adversaire du nazisme, Voegelin dut
émigrer aux Etats-Unis et prit la nationalité américaine en 1944. Entretemps le
livre fut ré imprimé a Stockholm mais passa inapergu. Il est aujourd’hui considéré
comme la premiére théorisation du totalitarisme comme «religion politique».°

Je me permets de rappeler une premic¢re esquisse, déja ancienne: Denis Pelletier, Les religi-

ons, la politique et les fondements de la vie commune (Europe, 1965-2005), dans: Sociedad,

antropologia e historia de la religién en el Cono Sur, n° spécial de Sociedad y Religion, 26—

27 (2006), 79-90.

> Il existe en frangais deux anthologies de textes sur le totalitarisme: Enzo Traverso, Le Tota-
litarisme. Le XX¢ siécle en débat, Paris 2001; Bernard Bruneteau, Le Totalitarisme. Origines
d’un concept, genése d’un débat 1930—1942, Paris 2010. Toutes deux accordent une place
importante a I’antitotalitarisme chrétien de I’entre-deux guerres.

& Eric Voegelin, Die politischen Religionen, Stockholm 1938. Je cite ici la traduction frangaise

de Jacob Schmutz parue sous le titre Les Religions politiques, Paris 1994, avec un avant-

propos du traducteur.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



162 Denis Pelletier

Mon propos n’est pas de présenter ce livre, abondamment commenté ailleurs,
y compris dans ses limites et dans la maniere dont, aprés un long premier chapitre
ou Voegelin pose les bases de sa lecture, il y dessine les premiers linéaments de
ce qui deviendra Order and History, ceuvre monumentale consacrée a I’histoire
du symbolisme politique depuis la haute Antiquité jusqu’a nos jours, parue en
cing volumes entre 1957 et 1974.7 Dans la préface qu’il donne a I’édition suédoise
des Religions politiques, Voegelin se fait I’écho de la controverse qui I’opposait
alors a un autre grand résistant a Hitler, Thomas Mann. Celui-ci venait de lui
reprocher de ne pas rejoindre le courant international de protestation des intellec-
tuels libéraux contre le nazisme, dont il était I’un des principaux instigateurs.
Voegelin récuse le proces que lui intente Mann. 1l affirme n’étre pas moins anti-
nazi que son détracteur, mais refuse de participer a une protestation formulée sur
le seul mode éthique et politique:

«Le collectivisme politique, écrit-il, n’est pas seulement une apparition politique et
morale; c’est sa composante religieuse qui me parait beaucoup plus importante. Le
combat littéraire comme forme de contre-propagande €thique est important, mais de-
vient douteux s’il en arrive a occulter I’essentiel [...] il n’est pas mené assez radicale-
ment, selon mon point de vue, car il lui manque un enracinement dans la religiosité.»®

Et il poursuit:

«Il n’existe pas aujourd’hui de penseur important du monde occidental qui ne sache
— et ne I’ait exprimé — que ce monde se trouve dans une grave crise, dans un proces-
sus de desséchement qui trouve sa source dans la sécularisation de I’esprit, dans la
séparation d’un esprit devenu seulement mondain de ses racines ancrées dans la re-
ligiosité, et qui ne sache que la guérison ne peut €tre amenée qu’a travers un renou-
vellement religieux, que ce soit dans le cadre des Eglises historiques ou en dehors
d’elles.»’®

«C’est sur ce point que les intellectuels politisants défaillent complétement. 11 est €épou-
vantable d’entendre continuellement que le national-socialisme n’est qu’une régres-
sion vers la barbarie, vers le sombre Moyen Age, vers des temps antérieurs aux progrés
modernes de I’humanité, sans que ceux qui parlent ainsi se doutent un seul instant du
fait que ¢’est précisément cette sécularisation de la vie qui amena avec elle I’idée d’hu-
manité, qui se trouve étre le sol méme sur lequel des mouvements religieux antichréti-
ens comme le national-socialisme ont pu naitre et grandir.»'°

Thierry Gontier, Voegelin. Symboles du politique, Paris 2008, chapitre 1. Voir aussi les deux
articles du méme auteur: Totalitarisme, religions politiques et modernité chez Eric Voegelin,
dans: Philippe de Lara (dir.), Naissances du totalitarisme, Paris 2011, 157-181, et «Religions
politiques»: usages et limites d’un concept. Une réflexion a partir d’Eric Voegelin, dans:
Ethique, politique, religions, 4 (2014), 27-46.

¥ Voegelin, Les Religions politiques (voir note 6), 24-25. La préface est datée de Noél 1938.
° Ibid., 25.

10" Tbid., 26.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 163

Ce qui importe ici, c’est le rapport a I’histoire qui fonde 1’engagement intel-
lectuel de Voegelin. L’assimilation par Thomas Mann du nazisme a la «barbarie»
du «sombre Moyen Age» est a ses yeux une faute historique. Certes, on trouve 13
une critique de la modernité qui est classique chez les auteurs chrétiens intran-
sigeants, qu’ils soient catholiques ou protestants. Mais le plus important est ail-
leurs, dans le refus d’un engagement intellectuel de type éthigue — on pourrait dire
de type kantien — au nom d’un engagement intellectuel de type historique: pour
comprendre I’événement présent qu’est le nazisme, et plus encore pour le com-
battre, il faut I’inscrire dans une histoire longue, qui est celle de 1’oubli du chris-
tianisme par la pensée moderne.

Eric Voegelin est un luthérien antinazi conservateur, qui a soutenu le régime
autoritaire du chancelier Dolfuss. Mais il raconte dans ses Réflexions autobiogra-
phiques, parues en 1973, qu’il a lu entre 1934 et 1936 le pere Sertillanges, théo-
logien dominicain frangais bien connu, ainsi que les philosophes thomistes Jac-
ques Maritain et Etienne Gilson, et plus tard Henri de Lubac et Hans Urs von
Balthasar. «C’est a la faveur de ces études, qui m’occuperent plusieurs années,
que j’ai acquis mon savoir en matiére de philosophie médiévale», ajoute-t-il."!
Voegelin ne pense pas la notion de «religion politique» sur le mode d’un transfert
de sacralité du religieux vers le politique, de l’Eglise vers I’Etat, comme la con-
ception s’en est imposée ensuite dans la philosophie politique libérale. 1 la pense
sur le mode de la perte et de I’oubli d’une histoire, qu’il s’efforcera ensuite dans
son ceuvre de ranimer et de remettre a jour. A ses yeux, toute communauté poli-
tique trouve dans la communauté religieuse un modele d’expérience et de
cohésion. Ce modele releve d’une mystique collective, il suppose 1’identification
a un centre et permet cette identification. Voegelin voit ainsi dans la théorie de
I’Eglise comme corps mystique du Christ le modéle de toutes les communautés
politiques occidentales.

Ce qui est en jeu dans le totalitarisme envisagé comme religion, ce n’est donc
pas un transfert de sacré, mais une homologie de forme, homologie ancienne dont
la modernité a dévoyé le sens par une triple perte de limites. La mystique ecclési-
ale, en tant qu’adhésion collective a une autorité, était limitée, chez Augustin, par
I’expérience de I’écart entre la Cité de Dieu et celle des hommes. Elle était limitée,
chez Thomas, par I’expérience de I’interaction entre des pouvoirs de natures dif-
férentes, le pouvoir du prince et celui de I’Eglise. Elle était limitée, chez les cro-
yants, par I’expérience de la pluralité des manieres de croire, qui rendait tangibles
pour tous, de maniere pratique, les limites théoriques posées par les traditions
augustinienne et thomiste a I’autorité de I’Etat. En faisant basculer le centre de la

" Eric Voegelin, Réflexions autobiographiques (1973), édité et introduit par Ellis Sandoz, tra-
duit de I’anglais, préfacé et annoté par Sylvie Courtine-Denamy, Paris 2004, 50.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



164 Denis Pelletier

souveraineté du ciel vers la terre, la modernité n’a pas transféré une sacralité, elle
a oublié I'histoire de ses origines, qui est celle des différentes limites que 1’ex-
périence religieuse fixait a ’adhésion a une autorité centrale. Et c’est bien en
oubliant cette histoire que le monde moderne s’est livré a 1’autorité sans limites
de I’Etat, ouvrant ainsi la voie au totalitarisme.

Eric Voegelin est un cas singulier. Tout au long de sa carriére, en grande partie
américaine, il n’a jamais renoncé a son appartenance chrétienne et protestante,
sans jamais en faire non plus le principe de son ceuvre.'? Il est d’abord un philo-
sophe du politique qui construit son objet sur un mode historique, un penseur
conservateur que son conservatisme a conduit a dénoncer trés tot le totalitarisme.

J’aurais donc pu citer plusieurs autres auteurs. Le plus évident d’entre eux est
le prétre et sociologue italien Luigi Sturzo (1871-1959), considéré aujourd’hui
par nombre d’historiens comme I’inventeur de la critique moderne du totalita-
risme."® Secrétaire national du Parti populaire italien dont il était un des fonda-
teurs, il prit ses distances avec le régime fasciste des le congres de Turin de 1923,
puis dénonga la «déification de la nation» par Mussolini dans sa réponse a I’ En-
quéte sur le nationalisme conduite en 1924 par le démocrate-chrétien francais
Maurice Vaussard, lequel développe dans sa propre conclusion la thématique du
«Dieu-Etat, du Dieu-Nation, du Dieu-Humanité».'* On peut suivre I’évolution de
la position de Sturzo dans les écrits qui se succédent a partir de son éviction du
PPI et de son exil en octobre 1924 jusqu’a sa dénonciation, en 1936, de la «déifi-
cation de I’Etat» par le totalitarisme.'* Dans son article «L’Etat totalitaire», qui
parait en 1935 en espagnol puis en anglais avant d’étre repris en 1938 en francais
dans les Cahiers de la nouvelle journée, il écrit: «Aujourd’hui, I’Etat totalitaire
est la forme la plus claire et la plus explicite de I’Etat panthéiste», au terme d’une
critique du césaro-papisme qui le conduit de Luther, Machiavel et Jean Bodin a

Gontier, Voegelin. Symboles du politique (voir note 7), 10. Sur la place de la question reli-
gieuse dans I’ceuvre de Voegelin, voir les derniers chapitres de ses Réflexions autobiogra-
phiques, notamment le chapitre «Conscience, présence divine et le philosophe mystique»,
157-159, et le texte «L’Evangile et la culture» [1971], traduction frangaise dans L. Strauss-
E. Voegelin, Correspondance 1934-1964. Foi et philosophie politique, Paris 2004, 171-208.
Voir notamment Emilio Gentile, Les religions de la politique. Entre démocraties et totalita-
rismes [2001], traduit de I'italien par Anna Colao, Paris 2005, 191-200; Bernard Bruneteau,
L’antitotalitarisme chrétien a I’arriére-plan de Mit Brennender Sorge, dans: Fabrice Bouthil-
lon/Marie Levant (dir.), Pie XI, un pape contre le nazisme? L’encyclique Mit Brennender
Sorge, Brest 2016, 34-36; Jean-Luc Pouthier, Luigi Sturzo et la critique de I’Etat totalitaire,
dans: Vingtiéme siécle. Revue d’histoire, 21 (1989), 83-90.

Maurice Vaussard, Enquéte sur le nationalisme, Paris 1924: «Réponse de Don Luigi Sturzo»,
270-283; «Conclusions de I’enquéteur», 373413, citation 413.

15" Mario d’Addop, Liberta ¢ totalitarismo in Sturzo, dans: Sociologia, 2-3 (1986), 67-102.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 165

Hegel, Fichte et Marx.'® Il n’utilise pas la notion de «religion politique», mais
considere en 1933 que renvoyer le nazisme a la barbarie médiévale, c’est «diffa-
mer le Moyen Age»: «Les Nazis (comme les bolcheviks et les fascistes de toutes
couleurs) ont reni¢ le sens de la civilisation chrétienne, méme celle qui était en
vigueur dans le «féroce» Moyen Age.»!’

«La tragédie du bolchevisme russe se joue non pas dans 1’atmosphére diurne
de I’histoire des temps modernes, mais dans I’élément mystérieux de la nuit du
Moyen f\ge»,‘8 écrit de son coté Nicolas Berdiaev (1874—1948), exilé de Russie
en 1922 et installé depuis 1924 dans la banlieue parisienne ou il c6toie les amis
de Jacques Maritain réunis 2 Meudon.!® La «réhabilitation» du Moyen Age a
laquelle il se livre est originale, parce que cet ancien acteur du mouvement de la
«nouvelle conscience religieuse» orthodoxe au début du XX¢ siecle? la fonde
dans le fait que la Russie serait restée a 1’écart du mouvement des Lumiéres. «En
Russie, I’humanisme ne s’est jamais traduit que dans les formes arrétées de I’ho-
modéisme, dans les figures de Kirilow, de Piotr Verchovensky, d’lvan Karama-
zow, et point du tout selon I’esprit de ’histoire humaniste occidentale des temps
modernes.»?! L’actualité de la pensée orthodoxe et sa trahison par un bolchévisme
qui prétend a la révolution mondiale sont donc les deux faces d’une méme voca-
tion universelle, celle d’une pensée russe qui n’aurait jamais rompu avec le
Moyen Age chrétien. D’un c6té, «le peuple russe, de tous les peuples du monde,
est le plus universaliste par son esprit; [...] [s]a vocation [...] doit étre de travailler
a I'unification mondiale, a la formation d’un cosmos spirituel unique».?* De I’au-
tre, «le socialisme est une réaction contre I’histoire moderne et un retour au
Moyen Age, mais au nom d’un autre dieu. Le nouveau Moyen Age doit ressemb-
ler 4 I’ancien, il aura sa théocratie a I’envers».?

Chez Berdiaev, la dénonciation du totalitarisme au nom du christianisme prend
donc la forme de I’affrontement entre deux mystiques concurrentes. Proche de
Berdiaev, intime de I’orthodoxie gréce a son épouse Raissa, Jacques Maritain for-
mule dans Humanisme intégral, paru en 1936, une critique thomiste du totalita-
risme qui se nourrit en outre de 1’oubli d’une autre histoire, celle de la filiation

16 Luigi Sturzo, L’Etat totalitaire (1936-1938), texte repris dans: Traverso, Le Totalitarisme.

Le XXe siecle en débat (voir note 5), 216-234, citation 234.

Cit¢ dans Jean-Luc Pouthier, article cité (voir note 13), 87.

18 Nicolas Berdiaev, Un nouveau Moyen Age. Réflexions sur les destinées de la Russie et de
I’Europe, Paris 1927, 108-109.

1% Philippe Chenaux, Entre Maurras et Maritain. Une génération intellectuelle catholique

(1920-1930), Paris 1999, 166-174.

Olivier Clément, Berdiaev. Un philosophe russe en France, Paris 1991, 25-37.

2l Berdiaev, Un nouveau Moyen Age (voir note 18), 109-110.

22 Ibid., 135-136.

3 Ibid., 268.

20

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



166 Denis Pelletier

entre judaisme et christianisme.?* «Ce n’est pas peu de chose pour un chrétien de
hair ou mépriser la race d’ou son Dieu et la Mére immaculée de son Dieu sont
issus»,? déclare-t-il & la Semaine sociale de juillet 1936 consacrée aux «conflits
de civilisation». Il est le premier, de ce fait, & pressentir avec la plus grande clarté
la tragédie qui s’annonce: «ll y a, dans I’Europe d’aujourd’hui, ceux qui veulent
I’extermination et la mort, et d’abord I’extermination des juifs — car c’est bien de
cela qu’il s’agit, n’est-ce-pas, en définitive»,’® s’exclame-t-il en 1938 dans une
conférence parisienne qui fait grand bruit.

Citons encore le théologien suisse Adolf Keller (1872—-1974), ami de Karl
Barth et directeur du séminaire cecuménique de Geneve, dont I’historien Emilio
Gentile écrit que, «dans les années 1930, il fut probablement I’interpréte le plus
original de la nature religieuse du totalitarisme».?’ Cette originalité tient, me
semble-t-il, a la maniere dont il lit les apports de la psychanalyse avec une grille
empruntée a la phénomeénologie. Proche de Carl Gustav Jung, il publie en 1934
Religion and Revolution, dans lequel il développe la theése d’une «religiosité na-
turelle», une mystique instinctive propre a 1’étre humain. Le christianisme, a tra-
vers son histoire, a été 1’instrument qui a permis de discipliner cette religiosité
afin de la contenir dans des limites compatibles avec le respect des personnes et
I’harmonie de la vie commune. C’est ce travail historique de disciplinarisation de
la religiosité — on pourrait dire, avec Norbert Elias, de «civilisation» de la religiosité
—, menacé d’oubli par la déchristianisation des sociétés européennes, que le totali-
tarisme détruit afin de détourner a sa profit la violence de la religiosité pure.”®

Essayons de rassembler autour de quelques lignes de force ces auteurs dont les
analyses du lien entre religion et totalitarisme different. La plupart ont 1’ex-
périence du passage d’un monde a un autre: Berdiaev, Voegelin et méme Sturzo
sont des exilés, Maritain est un converti, et I’on pourrait encore citer Paul Tillich
(1886-1935), théologien luthérien allemand réfugié aux Etats-Unis en 1933, qui

24 Philippe Chenaux, « Humanisme integral» (1936) de Jacques Maritain, Paris 2006. Sur Ma-

ritain, voir Michel Fourcade, Feu la modernité? Maritain et les maritainismes, 3 volumes,
Paris 2021: sur Humanisme intégral, 969—1024.
2 Cité par Michel Fourcade, Feu la modernité (voir note 24), 1105.
% Ibid., 1112.
27 Emilio Gentile, Pour ou contre César? Les religions chrétiennes face aux totalitarismes
[2010], traduit de I’italien par Stéphanie Lanfranchi, Paris 2013, 393.
Adolf Keller, Religion and Revolution. Problems of Contemporary Christianity on the Eu-
ropean Scene, New York 1934. Je m’appuie sur Marianne Jehle-Wildberger, Adolf Keller,
Ecumenist, World Citizen, Philanthropist, traduit de I’allemand par Mark Kyburz et John
Peck, Cambridge 2013, 158-167.

28

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 167

souligne en 1934 la dimension religieuse de L Etat total,?® entre le «commande-
ment (Fihrertum) charismatique» du chef et «le caractére mystique du mythe du
peuple», et prophétise sa défaite inéluctable parce que les Etats qui s’en récla-
ment sont voués a s’entre-détruire. Tous ces auteurs entretiennent, selon des voies
différentes mais qui ont le plus souvent un fondement intime, une relation forte avec
une histoire longue dont ils héritent et que I’événement présent met en danger.

Il conviendrait d’approfondir leur rapport a la pensée de Hegel. Leur vie
durant, Voegelin, Sturzo, Maritain, en ont été des critiques résolus, et Ila
phénoménologie de Keller passe surtout par le compagnonnage avec Jung et
Barth. Envisagé sous cet angle, le jésuite francais Gaston Fessard (1897-1978)
occupe une place originale. Dans ses écrits de 1936—1939, il formule une des cri-
tiques les plus aigiies des totalitarismes nazi et soviétique.®! 1l est, par excellence,
le penseur d’un engagement dans |’actualité qui ne cesse de réfléchir le moment
présent a la lumiére d’une histoire longue du salut, dans une perspective eschato-
logique. Fin 1941, il publie dans le premier numéro des Cahiers du Témoignage
chrétien clandestins «France, prends garde de perdre ton ame», texte fondateur de
la résistance spirituelle au nazisme en France. 1l est surtout celui qui tente d’ap-
puyer 1’engagement antitotalitaire chrétien sur 1’apport de la dialectique hégeli-
enne — Ana Petrache, sur laquelle je m’appuie ici, a proposé, non sans humour,
de voir en lui un «chrétien de rite dialectique».** Les autorités jésuites lui ont
interdit de traduire en francais la Phénoménologie de ['Esprit, qu’il a découverte
en 1926, et il est alors soupgonné de trop préférer la dialectique hégelienne a la
scolastique thomiste. On pourrait le considérer comme un théologien moderniste,
au sens ou I’entendait I’encyclique Aeterni Patris de 1907, mais égaré au temps
du totalitarisme, puis du progressisme aprés 1945: exilé entre deux ages, sinon
entre deux mondes.*

Aucun de ces auteurs, au demeurant, ne peut étre considéré comme un «pro-
gressiste», en quelque sens que 1’on entende ce terme. Certes, Sturzo est le pen-
seur de la démocratie chrétienne et Maritain celui de la chrétienté profane, Keller
est un promoteur de I’cecuménisme chrétien, chacun d’entre eux témoigne d’un
christianisme ouvert & son temps. Mais la distinction entre droite et gauche ne

? Paul Tillich, The totalitarian State and the Claims of the Church, dans: Social Research, 1
(1934), 405433, texte traduit sous le titre «L’idée d’Etat total» dans I’anthologie de Enzo
Traverso, Le Totalitarisme (voir note 5), 203-216.

30 Tbid., 209 et 211.

Gaston Fessard, Pax nostra. Examen de conscience international, Paris 1936; La main ten-

due. Le dialogue catholique-communiste est-il possible?, Paris 1937; Epreuve de force.

Réflexions sur la crise internationale, Paris 1939,

32 Anna Petrache, Gaston Fessard, un chrétien de rite dialectique?, Paris 2017.

33 Je me permets de renvoyer sur ce point & ma préface au livre d’Ana Petrache cité ci-dessus.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



168 Denis Pelletier

suffit a rendre compte ni de leur antitotalitarisme, ni des écarts entre les maniéres
dont ils le formulent. Et 1’on pourrait citer a I’inverse le cas de Karl Polanyi
(1886—1964), futur théoricien de La grande transformation. Né a Vienne dans
une famille juive sécularisée, issu de I’émigration hongroise par son pere, lituani-
enne par sa meére, devenu catholique dans son enfance, exilé a Londres en 1934,
il déclare lui-méme avoir traversé une periode mystique au sortir de la premicre
guerre mondiale. Son biographe frangais Jérome Maucourant doute qu’elle ait
duré plus que quelques années.** Pourtant, en 1935 encore, il participe a la rédac-
tion d’un livre collectif, Christianity and the Social Revolution,*® ou il cotoie la
jeune génération d’un marxisme anglophone marqué par son attachement au
christianisme et dont la figure principale, le philosophe John Lewis, a été élevé
dans un milieu méthodiste avant de basculer dans I’Eglise congrégationaliste —
son marxisme humaniste et chrétien sera, bien plus tard, I’une des cibles de Louis
Althusser, lui-méme ancien chrétien progressiste converti au structuralisme.*® Dans
le livre de 1935, la contribution de Polanyi est consacrée a «I’essence du fascisme».
Jérome Maucourant a raison de souligner qu’il ignore la dimension totalitaire du
communisme soviétique. Polanyi voit dans le nazisme la seule forme véritablement
accomplie du fascisme comme religion,*’ et analyse le totalitarisme comme une de-
struction de la notion d’individu par I’alliance entre racisme et mystique.’®

Au-dela de ces quelques lignes de force et de tension a peine esquissées, deux
points méritent attention. L.’un porte sur la proximité entre les mots du totalita-
risme et ceux du christianisme, 1’autre sur la concurrence des mystiques.

La ou la critique libérale, celle d’un Elie Halévy, d’un Raymond Aron, d’un
José Ortega y Gasset, dénonce le totalitarisme sous 1’angle d’un transfert du reli-
gieux au politique, on a vu que les critiques chrétiennes fonctionnent bien davan-
tage sur le registre de I’homologie entre ces deux spheres. Cet écart est porteur
d’une inquiétude spécifique, qui se lit de maniere négative dans [’obstination a
dénoncer le totalitarisme comme une religion fausse, un dévoiement et une trahi-
son du christianisme. Puisque le christianisme a longtemps nourri la culture com-
mune de I’Europe, puisqu’il a été une fondation majeure de son anthropologie

3% Jérome Maucourant, Avez-vous lu Polanyi?, Paris 2005, premier chapitre repris sous le titre

«Karl Polanyi, une biographie intellectuelle», Revue du MAUSS, 29/1 (2007), 15-62, voir 37.

35 John Lewis/Karl Polanyi/Donald K. Kitchin (eds.), Christianity and the Social Revolution,
Londres 1935.

3 Louis Althusser, Réponse a John Lewis, Paris 1973.

37 Karl Polanyi, The essence of Fascism, dans: Christianity and the Social Revolution (voir
note 35), 359-394: «Victorious Fascism is not only the downfall of the Socialist Movement;
it is the end of Christianity in all but its most debased forms. [...] In Germany National-
Socialism is setting up definitely as a counter-religion to Christianity», 359.

3 Voir le § «Racialism and mysticism», 382-285.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 169

politique, se pourrait-il qu’il participat en quelque maniére de la matrice méme
du totalitarisme européen? Ou, pour formuler la question plus simplement: quelle
responsabilité, nous chrétiens, dépositaires de I’histoire des Eglises et de leur héri-
tage, portons-nous dans la survenue du totalitarisme que nous combattons?

«La communauté politique est toujours incorporée dans le rapport entre 1’ex-
peérience intime du monde et celle du divin, que ce soit dans le cas ou le domaine
politique occupe une place inférieure a I’ordre divin dans la hiérarchie de 1’étre,
ou dans le cas ou lui-méme se trouve divinisé»,* écrit Voegelin en 1938. C’est
admettre que la fronti¢re entre la sphére politique et la sphére religieuse est bien
indécise dans le monde chrétien, une situation propice a I’invasion de 1’une par
I’autre, a I’annexion du divin par le politique qui est le propre de ce que Voegelin
décrit comme «religion politique».

Au sein du catholicisme, I’incertitude vient de haut. Deux ans apres la conclu-
sion des Accords du Latran, dans la fameuse lettre qu’il adresse le 26 avril 1931
au cardinal Schuster, archevéque de Milan, Pie XI distingue le «totalitarisme sub-
jectif», dont un régime politique peut a bon droit se réclamer, du «totalitarisme
objectify qui est le monopole de I’Eglise, dans une conception catholique
intégrale alors largement partagée.*® Dans sa thése consacrée a la théologie poli-
tique de Pie XI,*!' et notamment aux derniéres années du pontificat au cours des-
quelles le combat contre les totalitarismes nazi et communiste devient sa princi-
pale préoccupation, Fabrice Bouthillon souligne la volonté du pape de ne pas re-
noncer a une acception chrétienne du mot lui-méme. Ainsi Pie XI déclare-t-il,
quelques mois apres les encycliques Quadragesimo Anno et Mit brennender
Sorge, devant une délégation de syndicalistes de la Confédération francaise des
travailleurs chrétiens (CFTC) venus le rencontrer a Rome en septembre 1938:

«8’il y a un régime totalitaire, totalitaire de fait et de droit, c’est le régime de 1’Eg-
lise, parce que I’homme est la créature du bon Dieu, il est le prix de la Rédemption
divine, il est le serviteur de Dieu [...]. Alors ’Eglise a vraiment le droit de réclamer
la totalité de son pouvoir sur les individus: tout I’homme, I’homme, ’homme tout
entier appartient a I’Eglise parce que tout entier appartient & Dieu.»*?

Cette inquiétude sur la part prise par le christianisme dans I’invention des to-
talitarismes me parait une constante du regard des chrétiens sur le vingtiéme siecle
européen, qui se prolonge apres la seconde guerre mondiale, dans la maniére dont
un Gaston Fessard retourne sa plume contre les progressistes au moment ot ceux-

Eric Voegelin. Les religions politiques (voir note 6), 108.

Gentile, Pour ou contre César? (voir note 27).

" Fabrice Bouthillon, La naissance de la Mardité. Une théologie politique a I’age totalitaire:
Pie XI (1922-1939), Strasbourg 2002.

4 Ibid., 272-273.

40

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



170 Denis Pelletier

ci cherchent a reformuler le marxisme dans un sens chrétien,®® ou dans le débat
sur les responsabilités du christianisme dans la Shoah. Entre les deux guerres, elle
est d’abord un principe d’affrontement interne, qui permet de dénoncer la trahison
du «vrai» christianisme par I’adversaire: au congrés de Turin, Sturzo combat les
catholiques nationaux réunis autour de Crispolti en faveur d’un compromis avec
Mussolini, et sa propre démission du PPI accélere le rapprochement du parti avec
le nouveau régime, puis sa décomposition.** Dans un entretien daté du 24 février
1924, Sturzo emploie pour la premiere fois le terme de «clérico-fascisme». Po-
lanyi, de son c6té, voit dans I’encyclique Quadragesimo Anno du pape Pie XI la
voie ouverte & un compromis avec le fascisme:

«In the encyclical, Quadragesimo Anno, the Pope opened an avenue of compromise
with Fascist sociology; though this happened before the victory of National-Social-
ism, it left no doubt about the direction in which Rome was eventually prepared to
take its bearings on the future. Its experiment with a kind of Catholic Fascism in
Austria proves this conclusively »*

Dans le méme temps, Polanyi consacre de longues pages a 'inventaire des
différences entre les significations chrétienne et fasciste des mots «soul», «consci-
ousness», «anti-individualism». Pour un historien du catholicisme francais, la dis-
pute sur les accointances entre catholicisme et fascisme est au cceur du débat ou-
vert dans les années 1980 par les travaux de Zeev Sternhell sur les responsabilités
des non-conformistes chrétiens dans la genése du régime de Vichy.*¢ Mais la cont-
roverse a opposé les acteurs longtemps avant de déboucher dans I"historiographie.
Elle repose sur I’existence d’un registre de thématiques partagées, la critique de
I’individualisme, I’utopie communautaire, la volonté¢ de construire un «homme
nouveau» sur les décombres du libéralisme. Elle pose la question des mots qui
sont communs a ces deux «troisiémes voiesy, alternatives au libéralisme et au
socialisme, que furent le catholicisme politique et les fascismes, au prix d’une
inquiétude sur le sens méme de ces mots.

Le mot «mystique» est un de ces «lieux communsy» qui sont aussi des enjeux
de sens. La «concurrence des mystiques» est un topos de la critique du totalita-
risme, bien au-dela des seuls auteurs chrétiens que nous avons cités. Elle s’ inscrit
dans le sillage d’une réflexion inaugurée en 1895 par Gustave Le Bon sur la Psy-
chologie des foules puis en 1912 par Freud dans Totem et tabou. Mais elle fait

43 Denis Pelletier, Les catholiques frangais et le marxisme, des années 1930 au «moment 68»,

dans: Jean-Numa Ducange/Antony Burlaud (dir.), Marx, une passion frangaise, Paris 2018,
306-319.
4 Gentile, Pour ou contre César? (voir note 27), 272-274; Lucia Ceci, L’interesse superiore.
11 Vaticano e I’Italia di Mussolini, Bari 2013, 6467 et 87-88.
Polanyi, The Essence of Fascism (voir note 37), 360.
4 Zeev Sternhell, Ni droite, ni gauche. L’idéologie fasciste en France, Paris 1983.

45

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 171

aussi €cho a la place considérable prise par les controverses sur la mystique au
sein du catholicisme de I’entre-deux guerres. Celle-ci est une des retombées de la
crise du modernisme chrétien, a un moment ou la menace de sanction qui pése
sur toute recherche théologique se confrontant a la pensée moderne a déplacé les
centres d’intérét vers I’expérience spirituelle.*’ Elle renvoie & une interrogation
sur le rapport entre politique et mystique, déja présente chez Bergson — que
Voegelin avait lu en méme temps qu’il découvrait la tradition thomiste, mais qu’il
n’appréciait guére.*® L’expérience mystique était autrefois I’apanage d’une mino-
rit¢ de virtuoses, fondée sur un corpus d’auteurs rendus canoniques par I’institu-
tion ecclésiale pour les dégager de la «fausse mystique».** Mais qu’advient-il de
cette expérience minoritaire dans des sociétés devenues démocratiques et, surtout,
dans celles de ces sociétés qui basculent dans des régimes dictatoriaux fondés sur
I’identification @ un homme et & une communauté, nationale ou raciale? Face aux
mystiques collectives qui nourrissent les totalitarismes, le christianisme est-il ca-
pable de fonder une mystique démocratique? Dans la critique du totalitarisme
comme mystique concurrente du christianisme, et dont I’efficacité nait en dehors
de lui, pointe la seconde inquiétude qui taraude le christianisme européen au cours
du XX° siecle: se pourrait-il que I’efficacité religieuse échappe désormais aux
religions? L’Europe est-elle menacée de perdre son christianisme au profit d’au-
tres systémes de sens, construits dans un rapport d’analogie avec lui et qui le
rendraient obsolete?

L’inquiétude sur la sortie européenne du christianisme

La confrontation avec les totalitarismes a donc €té la premiere épreuve d’une in-
quiétude plus longue, centrée sur la menace d’effacement du christianisme a I’ho-
rizon des sociétés européennes, et organisée autour des deux termes voisins de
«déchristianisation» et de «sécularisation». Apres un bref retour sur I’histoire de
ces deux mots, j’essaierai d’en mesurer les échos dans I’expérience chrétienne du

47 Pierre Colin, Les philosophes et la religion, dans: Pierre Colin (dir.), Intellectuels chrétiens
et esprit des années 1920, Paris 1997, 195-212; Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de
liberté. La pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican Il (1914—-1962), Paris
1998: «Du spirituel en philosophie», 149—172; Guglielmo Forni Rosa, Maritain contre Ba-
ruzi. Prémystique naturelle et mystique surnaturelle, dans: Mariel Mazzocco/Frangois Tré-
moliéres/Ghislain Waterlot (dir.), L Université face a la mystique. Un siecle de controver-
ses?, Rennes 2018, 27-37.

¥ Voegelin, Réflexions autobiographiques (voir note 11), 65 et 159.

4 Voir notamment Michel de Certeau, La fable mystique 1, XVI*-XVII® siécle, Paris 1982,
quatriéme partie, «Figures du sauvage».

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



172 Denis Pelletier

vingtieme siécle, avant d’esquisser les transformations récentes du dispositif qui
permet aux chrétiens de vivre avec la peur d’étre effacés du temps présent.

La notion de «déchristianisation» entre dans I’histoire de I’Europe contempo-
raine a travers la politique de «déchristianisation révolutionnaire» conduite par
les Conventionnels frangais entre 1792 et 1794.5° Elle a donc d’abord une signi-
fication politique, qui circule en Europe grace au témoignage des exilés francais
— Philippe Boutry a montré comment ce témoignage conduit Rome a infléchir le
contenu de la bulle Auctorem fidei (28 aolit 1794) dans un sens antimoderne qui
annonce déja le Syllabus de 1864°! —, puis du fait des conquétes napoléoniennes.
Elle prend ensuite un sens social, dans les enquétes pastorales conduites tout au
long du siecle par des évéques plus attentifs qu’autrefois a la foi de leurs fideles
et qui s’inquietent du recul de la pratique religieuse dans nombre de leurs dio-
ceses.

En France, Mgr Dupanloup, évéque d’Orléans de 1849 a sa mort en 1878, est
un des premiers relais de cette inquiétude, qui devient ensuite une constante de la
pastorale catholique. Dans le protestantisme, elle nourrit un mouvement de mis-
sions européennes qui traverse les deux siecles. Elle s’actualise a travers les mou-
vements du Réveil et leur critique d’un protestantisme libéral jugé coresponsable
de la déchristianisation. Elle est d’autant plus aigiie chez les catholiques que le
souvenir européen du traumatisme révolutionnaire frangais active 1’idée fausse
selon laquelle I’Europe était autrefois intégralement chrétienne. Elle nourrit le ro-
mantisme chrétien et son idéal médiéval — autre écho a la construction historique
du combat antitotalitaire — et resurgit au lendemain du Concile Vatican II dans la
controverse, européenne elle aussi, sur la disparition de la «religion populaire» au
sein d’un christianisme qui aurait rompu avec ses propres traditions.>? On le voit,
I’inquiétude sur la déchristianisation engage un combat a la fois ad extra, sur les
conditions générales qui la rendent possible, et ad intra, sur les errements de la
pastorale qui la renforcent.

50 Michel Vovelle, La Révolution contre 1'Eglise: de la Raison a I’Etre supréme, Bruxelles

1993.

Philippe Boutry, Tradition et autorité dans la théologie catholique au tournant des XVIII® et
XIX® siecles. La bulle Auctorem fidei (28 aolt 1794), dans: Jean-Dominique Durand (dir),
Histoire et théologie, Paris 1994, 59—82. Plus récemment, lire sa conclusion a Jean-Baptiste
Amadiew/Simon Icard (dir.), Du jansénisme au modernisme. La bulle Auctorem Fidei
(1794), pivot du magistére romain, Paris 2020, 227-235.

Dans une bibliographie abondante, voir notamment Dani¢le Hervieu-Léger, Vers un nou-
veau christianisme? Introduction a la sociologie du christianisme occidental, Paris 1986,
chapitre 3: «Déchristianisation, réformes religieuses et religion populaire»; Roberto Cipriani
(dir.), dossier «La religion populaire», dans: Archives de sciences sociales des religions,
64.1, juillet-septembre 1987, 3—74; Alphonse Dupront, De la «religion populaire» [1977],
Du Sacré. Croisades et pélerinages. Images et langages, Paris 1987, 419-466.

51

52

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 173

Le mot «sécularisation» a longtemps relevé du registre juridique: séculariser
un bien ou une personne, c’était la faire passer d’un statut religieux a un statut
séculier. Selon I’Encyclopédie de Diderot et D’Alembert, la sécularisation est
«I’action de rendre séculier un religieux, un bénéfice ou un lieu qui était régu-
lier».> La Révolution frangaise, a nouveau, I’a fait basculer dans le registre poli-
tique, a travers la «sécularisation des biens ecclésiastiques» qui accompagne la
Constitution civile du clergé et marque le début de I’affrontement avec 1'Eglise.
Cette conception politique perdure longtemps en France, elle est encore présente
chez nombre des protagonistes de la Séparation des Eglises et de 1’Etat en 1905.
Mais elle se heurte a une autre acception, apparue en Allemagne dans le sillage
de Fichte, Schelling et surtout Hegel. Pour décrire 1’événement providentiel que
fut la Réforme dans I’histoire longue du christianisme, Hegel utilise le mot de
Verweltlichung, que 1’on peut traduire en frangais par «mondanisation» mais dont
I’interprétation donne lieu a un long débat philosophique et théologique qui court
jusqu’au dernier tiers du XX¢ siécle, en Allemagne méme. Le débat oppose ceux
qui voient dans cette mondanisation la réalisation effective de la raison divine
dans I’histoire de I’esprit humain — c’est alors une maniére de répondre a Kant et
aux Lumiéres — et ceux qui y décelent la transformation par Hegel de I’histoire
du salut en une philosophie de I’histoire qui €loigne Dieu du monde — on est alors
dans le sens qu’a fini par prendre le mot «sécularisation», également utilisé en
frangais pour traduire Verweltlichung.

C’est au début du XX°¢ siécle, avec I’émergence des sciences sociales, que la
notion de sécularisation bascule du co6té de la recherche empirique. Dans leur
souci de fonder une discipline nouvelle dont les bases épistémologiques étaient a
inventer, les pionniers de la sociologie ont dii en quelque sorte «faire du neuf avec
du vieuxy, c’est-a-dire emprunter des concepts tantot a la tradition philosophique
et/ou juridique, tantdt aux univers mémes qu’ils prenaient pour objet, et les doter
d’une assise théorique renouvelée. La discussion sur la disparition ou les réa-
ménagements du religieux dans les sociétés modernes est au centre des travaux
de Georg Simmel, d’Emile Durkheim, d’Ernst Troeltsch et, outre-Atlantique, de
William James. Mais c’est a la suite de Max Weber que 1’idée de sécularisation
s’est imposée en sociologie des religions®* pour désigner le long processus histo-
rique par lequel différents secteurs de I’activité sociale — I’économie, la politique,

53 Cité par Jean-Claude Monnot, La querelle de la sécularisation de Hegel & Blumenberg, Paris

2002, 21, sur lequel je m’appuie dans ce paragraphe.

Pour ce qui suit, en frangais: Isabelle Kalinowski, «Introduction» a Max Weber, Sociologie
de la religion, Paris, 7-69; Jean-Pierre Grossein, «Présentation», dans Max Weber, Sociolo-
gie des religions, Paris 1996, 51114, et «Présentation», dans Max Weber, L’éthique protes-
tante et I’esprit du capitalisme, Paris 2003, V-LXVIII.

54

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



174 Denis Pelletier

I’enseignement et I’éducation, plus récemment la vie intime — ont progressive-
ment échappé a la sphere religieuse qui les fondait traditionnellement. Weber sta-
bilise durablement la notion au croisement de deux événements de longue durée:
la «mondanisation du salut» qu’il observe en 1904-1905 a la rencontre entre
I’éthique sociale des sectes protestantes et «l’esprit du capitalisme», et le «désen-
chantement du monde» («die Entzauberung der Welt») dont il parle en 1917 dans
le cadre d’une discussion approfondie sur le rapport entre magie et religion, ce
qui explique la préférence de certains traducteurs francophones pour I’expression
«démagification du monde». Mais Weber n’a pas formulé pas une théorie de la sé-
cularisation au sens propre: il est bien trop méfiant a 1’égard de toute philosophie
de T’histoire pour cela. Il faudra attendre un demi-siécle pour que la théorie de la
sécularisation devienne le paradigme dominant des sciences sociales des religions.

I1 fallait ce détour par une bréve histoire des mots, bien connue des spécialistes,
pour fixer un cadre a notre réflexion sur I’inquiétude des Européens concernant
I’effacement du christianisme. La question du rapport entre 1’histoire des idées et
celle des sociétés, entre les savoirs et les pratiques sociales, ne connait pas de
solution satisfaisante. Intuitivement, nous pouvons penser que le fait pour le chris-
tianisme européen d’avoir été confronté a un savoir qui le concernait sans lui étre
indigene n’a pas pu ne pas peser sur son devenir, ni sur la représentation que les
chrétiens se faisaient d’eux-mémes. Les savoirs religieux — endogenes — et les
savoirs sur le religieux — exogénes — ne constituent pas deux domaines étanches.>
Mais I’administration de la preuve est impossible, et la relation n’est pas a sens
unique: on sait par exemple ce que la distinction wébérienne entre Eglise et secte
doit d’un c6té au modele de la réforme grégorienne, de 1’autre aux élaborations
des théologiens protestants — et notamment a son compagnonnage avec Ernst Tro-
eltsch. Théologien de formation, ce dernier a ajouté a la matrice wébérienne un
troisiéme idéaltype, «mystique» ou «spirituel», pour rendre compte de la religio-
sit¢ de ceux de ses contemporains qui demeuraient croyants tout en s’éloignant
des institutions religieuses — une forme précoce de ce que la sociologue Grace
Davie décrira bien plus tard comme le «believing without belonging».>® Et la par-
tie de I’ceuvre de Georg Simmel consacrée a la religion est enticrement tramée
par I’interrelation entre le sociologue et les croyants auxquels il s’adressait dans

3 Denis Pelletier, Les «savoirs du religieux» dans la France du XX° siécle. Trois moments

d’une histoire intellectuelle de la sécularisation, dans: Recherches de science religieuse,
101/2 (2013), 167-180.

Grace Davie, Believing Without Belonging: Is It the Future of Religion in Britain?, dans:
Social Compass, 37/4 (1990), 455-469.

56

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 175

ses cours, et sous-tendue par I’affirmation de principe selon laquelle le savoir du
premier n’a pas de légitimité supérieure a I’expérience des seconds.>’

Cette situation de porosité réciproque entre les savoirs et d’interrelation entre
les acteurs offre néanmoins une piste d’analyse. Rappelons d’abord que 1’essor
des sciences sociales a accompagné en Allemagne le Kulturkampf et ses re-
tombées, en France I’instauration de la République laique. Or, si la formulation
sociologique de la sécularisation peut apparaitre comme un savoir exogene, il
n’en va pas de méme de la notion de déchristianisation, qui fait partie de I’ex-
périence des croyantes et des croyants des le XIX€ siécle, en France dans le sillage
traumatisant de la Révolution, partout en Europe dans la confrontation aux trans-
formations de la société et de son systeme de valeurs sous I’effet de la révolution
industrielle et de I’émergence d’une morale laique.*® Protestants ou catholiques,
les chrétiens européens sont confrontés depuis le XIX® siecle a un phénomene de
«penser-double»*?: d’un coté, ils demeurent convaincus que le monde un jour sera
chrétien, car c’est le fondement méme de leur croyance en une religion promise a
I’'universel; de I’autre, ils constatent que la pratique religieuse recule et que la
société moderne s’invente sur des fondations philosophiques qui peu ou prou ne
sont plus les leurs. Cet espace de contradiction est le lieu méme de leur engage-
ment, ce par quoi ils ont historiquement participé a I’invention de ces deux figures
centrales de la modernité démocratique que sont le militant®® et I intellectuel®'.

Voici quelques années, a propos du catholicisme — mais 1’idée me parait appli-
cable au monde protestant au prix de quelques adaptations — j’ai proposé de parler
d’«utopie missionnaire» pour désigner cet espace du penser-double, qui est aussi

37 Denis Pelletier, Préface. Résistance de la religion, dans: Georg Simmel, Philosophie de la
religion, traduit de 1’allemand par Frédéric Joly, Paris 2016, 7-39. et surtout Denis Thouard.
Comment lire Simmel?, dans: Sociologie et sociétés, XLIV/2 (2012), 375405, et Denis
Thouard/Bénédicte Zimmermann (dir.), Simmel, le parti-pris du tiers, Paris 2017.

Voir, pour la France, Philippe Boutry, Le triomphe de la liberté de conscience et la formation
du parti laic, dans: Philippe Joutard (dir.), Du roi Tres Chrétien a la laicité républicaine.
Histoire de la France religieuse, tome 3, Paris 1991, 156-175.

39 J’emprunte I’expression a Pierre Laborie, 1940—1944: les Frangais du penser-double, dans: Les
Frangais des années troubles. De la guerre d’Espagne a la Libération, Paris 2001, 25-37.
Denis Pelletier, 1905-2005. Un siécle d’engagements catholiques, dans: Bruno Duriez/Eti-
enne Fouilloux et alii, Les catholiques dans la République. 1905-2003, Paris 2005, 19-50;
Yvon Tranvouez, Le militant d’action catholique, ibid., 225-237; Michel Dreyfus/Claude
Pennetier/Nathalie Viet-Depaule (dir.), La part des militants, Paris 1996, cinquiéme partie:
«Les militants chrétiens».

Denis Pelletier, Intellectuels catholiques ou dreyfusistes chrétiens? Histoire d’un écart, dans:
Michel Leymarie/Jean-Frangois Sirinelli (dir.), L histoire des intellectuels aujourd’hui, Paris
2003, 327-340.

58

60

61

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



176 Denis Pelletier

un espace de I’engagement social et politique.®? L’utopie missionnaire est indis-
sociable du sentiment que 1’époque contemporaine met en danger 1’appartenance
chrétienne. Elle repose sur I’idée que c’est en se confrontant aux marges du chris-
tianisme qu’on peut le renforcer en son centre. Cette conviction peut s’entendre
en un sens institutionnel: I’'utopie missionnaire ne sépare pas la mission étrangere
des missions intérieures. Elle unifie la confrontation aux marges civilisationnelles
— c’est le role des missions étrangéres jusqu’a leur entrée en crise au lendemain
des décolonisations — et la confrontation aux marges sociales — c’est, cette fois, le
cceur du catholicisme et du christianisme social et, dans le catholicisme de I’apres
1945, de la mission ouvriére. Mais 1’utopie missionnaire prend aussi sens en ter-
mes d’expérience individuelle: c’est en travaillant a la possible conversion de
I’autre, que ce soit par I’action charitable ou au terme d’un long combat pour la
justice sociale, que I’on devient soi-méme chrétien.

En ce sens, I’utopie missionnaire est le lieu qui rend vivable la contradiction
vécue entre la croyance en la vocation universelle du christianisme et le constat
de son déclin: elle fait de cette contradiction le mobile et le moteur de vies cro-
yantes et militantes. Elle nourrit une intelligence du siécle ou I’engagement aux
cotés des forces de modernisation politique et sociale s’accompagne d’une cri-
tique, diverse dans ses formulations en raison du pluralisme chrétien, des fonde-
ments philosophiques qui président a cette modernisation.

Toutefois, si I'utopie missionnaire donne sens a une inquiétude, elle ne la
résout pas. Au cours de ’entre-deux guerres, on I’a vu, la menace d’effacement
du christianisme européen a pris la forme du totalitarisme. Dans la période suiva-
nte, celle des «Trente Glorieuses», ce sont les effets sécularisants de la croissance
économique qui prennent le dessus. C’est au cours de cette période que la théorie
de la sécularisation, dans sa version sociologique, s’impose comme le paradigme
dominant des sciences sociales des religions, entre les travaux du britannique
Bryan Wilson, de I’Américain d’origine autrichienne Peter Berger et de 1’Alle-
mand d’origine slovéne Thomas Luckmann parus au milieu des années 1960° —
au moment d’apogée d’une sociologie confessionnelle et pastorale qui ne cessait

2 Denis Pelletier, Le catholicisme social en France (XIX°—XX¢ siécles). Une modernité para-
doxale, dans: Benoit Pellistrandi (dir.), L histoire religieuse en France et en Espagne, Madrid
2004, vol. n°87, 371-387. Voir aussi Denis Pelletier, Les catholiques en France de 1789 a
nos jours, Paris 2019, 73-75.

Bryan Wilson, Religion and Secular Society. A sociological Comment, Londres 1966;
Thomas Luckmann, Das Problem der Religion in der Modernen Gesellschaft, 1963, traduc-
tion remaniée en anglais sous le titre The Invisible Religion: The Transformation of Symbols
in Industrial Society, New York 1967; Peter Berger, The Sacred Canopy: Elements of a So-
ciological Theory of Religion, New York 1967, traduction frangaise sous le titre La religion
dans la conscience moderne, Paris 1971.

63

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 177

d’interpréter, elle, les chiffres de la pratique religieuse en termes de déchristiani-
sation de I’Europe® — et ceux de Marcel Gauchet et Dani¢le Hervieu-Léger au
milieu des années 1980. Le premier reprend a son compte I’expression wébéri-
enne de «désenchantement du monde» pour faire du christianisme «la religion de la
sortie de la religion»,% dans une histoire politique de la religion conduite sur la trés
longue durée, avant de la ressaisir a 1’échelle contemporaine dans les quatre volu-
mes d’une ceuvre monumentale consacrée a «I’avénement de la démocratie».%® La
seconde décrit en 1986 la naissance d’un «nouveau christianisme» a I’épreuve de la
déchristianisation (chapitre IIT) et de la sécularisation (chapitre V), témoignant ainsi
du triomphe de la conception wébérienne de cette derniere sur I’approche politique
qui a longtemps prévalu, on I’a dit, dans la tradition francophone.®’

Il n’est pas possible, dans le cadre limité d’un article, de retracer les écarts
entre les histoires nationales de cette utopie missionnaire.®® On peut en revanche
esquisser les différences entre confessions religieuses. Dans les pays demeurés
catholiques, la sécularisation est le plus souvent interprétée comme une sortie de
la religion a I’épreuve d’une diagonale tragique de la modernité qui conduit de la
Réforme protestante au libéralisme et au socialisme. Dans les pays ou domine
I’héritage de la Réforme, elle renvoie davantage a un réaménagement des conte-
nus religieux dont le protestantisme est un acteur. De ce fait, ainsi que 1’écrit Jean-
Claude Monnot, «le monde moderne est moins un monde émancipé [du christia-
nisme] qu’un monde chrétien sécularisé»:® la sécularisation est une réinterpréta-
tion moderne des contenus du christianisme. Cela n’exclut pas qu’une partie du
monde protestant en fasse la critique, ni que cette critique se porte, comme a pro-
pos du totalitarisme, sur les responsabilités des Eglises dans le mouvement qui
menace de les exclure de I’actualité. Au cours des années 1920, Karl Barth et
Friedrich Gogarten, ainsi que Rudolf Bultmann & un moindre degré, reprennent a
leur compte la notion de Kulturprotestantismus, avec un contenu dépréciatif qui
était déja présent chez les protestants conservateurs du début du siecle, pour dé-
noncer la maniére dont leurs prédécesseurs libéraux ont affadi la portée de leur

8 Pour une approche comparée, mais limitée au catholicisme, voir Olivier Chatelan/Jean-Phi-

lippe Warren (dir.), Sociologies catholiques, dans: Archives de sciences sociales des religi-
ons, 179 (2017), 17-192.

5 Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris
1985.

%  Marcel Gauchet, [.’avénement de la démocratie, 4 vol., Paris 2007-2017.

7 Hervieu-Léger, Vers un nouveau christianisme? (voir note 52).

% Dans une perspective de sociologie comparée, voir David Martin, A General Theory of
Secularization, New York 1978.

% Monnot, La querelle de la sécularisation (voir note 53), 29.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



178 Denis Pelletier

foi a force de I’inscrire dans le mainstream de la modernité.”® Le protestantisme
doit-il mourir?, s’interrogera en 1988 I’historien Jean Baubérot, au prix d’un re-
tour sur son propre engagement contestataire et anti-institutionnel des années
68.”! L’inquiétude sur I’avenir du protestantisme épouse aussi la forme du
«Réveily, jusqu’a I’essor, dans le dernier tiers du siecle, de la mouvance néo-
évangélique dont Sébastien Fath a décrit pour la France les deux principaux
courants, «orthodoxe piétiste» et «charismatique-pentecotiste».’?

Chez les catholiques, le débat sur la «sécularisation interne»’ et les responsa-
bilités de I’Eglise dans le recul du catholicisme européen a connu son apogée au
lendemain du concile Vatican 11, quand les controverses sur les retombées de I’ag-
giornamento ont croisé¢ la crise des «années 68», selon une logique qu’illustre
I’opposition entre les deux revues européennes de théologie apparues dans le sil-
lage du concile: a Concilium, fondée en 1964 pour prolonger une ouverture au
monde dont on considere que le concile I’a laissée inachevée, répond en 1972
Communio, dont les promoteurs défendent le retour a un catholicisme confessant,
seul a méme d’éviter que le catholicisme post-aggiornamento ne se dissolve dans
la modernité européenne.™ On a dit plus haut que cette inquiétude avait alimenté
alors le débat sur la mise & mal de la religion populaire par un catholicisme de
clercs réformateurs, mais il est juste d’indiquer qu’a I’inverse, un historien
chrétien comme Jean Delumeau verra dans la longue tradition de culpabilisation
des fideles par une pastorale du péché la cause principale, elle aussi interne, du
recul du catholicisme européen.” Soulignons enfin la place de cette inquiétude
dans le tournant conservateur de la réception du concile observé dans les dernieres
années du pontificat de Paul VI et dans la stratégie de «nouvelle évangélisation»
promue par Jean-Paul 11 et le cardinal Ratzinger, au risque de priver I’Eglise de

70 Jean-Marc Tétaz, «Protestantisme et modernité. Perspectives systématiques et constellations

historiques», Revue de théologie et philosophie, 130 (1998), 121-149, repris dans Patrick
Cabanel, Religion et culture dans les sociétés et dans les Etats européens de 1800 a 1914,
Paris 2001, voir 42—-48; Hans-Georg Drescher, Le Kulturprotestantismus et Troeltsch, dans:
Pierre Gisel/Patrick Evrad (dir.), La théologie en postmodernité, Genéve 1996, 65-86,
notamment 65-68.

Jean Baubérot, Le protestantisme doit-il mourir? La différence protestante dans une France
pluriculturelle, Paris 1988.

Sébastien Fath, Du ghetto au réseau. Le protestantisme évangélique en France 1800-1925,
Genéve 2005, 303-320.

Frangois-André Isambert, La sécularisation interne du christianisme, dans: Revue frangaise
de sociologie, 17/4 (1976), 573-589.,

Voir pour I’édition frangaise Etienne Fouilloux, Aux origines de Communio-France, dans:
Bruno Dumons/Frédéric Gugelot (dir.), Catholicisme et identité, Paris 2017, 17-43.

Coté enquéte historique: Le Péché et la peur: La culpabilisation en Occident (XIII*—
XVIII® siécles), Paris 1983; coté engagement chrétien: Le Christianisme va-t-il mourir?, Pa-
ris 1977.

71
72
73
74

75

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 179

celles et ceux de ses responsables les mieux 4 méme de penser le catholicisme
dans la modernité dite «tardive», et non pas contre elle.

Car 'une des caractéristiques de la période qui s’ouvre dans le courant des
années 1980 est bien le changement de paradigme de I’histoire du christianisme
européen auquel on assiste alors. Les Trente Glorieuses avaient été les années de
la guerre froide, au cours de laquelle I’Europe fut le théatre de I’affrontement
idéologique entre deux systémes qui, I’un et I’autre, promettaient la marginalisa-
tion du fait religieux, le capitalisme via la modernisation sécularisatrice, le socia-
lisme soviétique via I’athéisme d’Etat. L’effondrement du bloc de I’Est n’a pas seu-
lement fait basculer la question du totalitarisme dans un passé proche mais que 1’on
pensait révolu. Il a également modifi€ les conditions internationales du rapport entre
religion et politique, dans un contexte de globalisation et de multipolarisation qui a
rendu aux appartenances religieuses leur fonction de mobilisation collective.”
L’¢lection en 1978 d’un pape issu du bloc soviétique, puis, quelques semaines plus
tard, I’arrivée a la téte de I’Iran de 1’ayatollah Khomeini a la faveur de la révolution
islamique, apparaissent a posteriori comme les moments annonciateurs de cette
bascule. On comprend dés lors comment Peter Berger, revenant a la fin de sa vie
sur ses travaux de jeunesse, a pu parler de «réenchantement du monde».”

Le christianisme européen aurait pu en sortir rassuré sur son propre avenir. Il
n’en a rien été, pour deux raisons principales: d’une part, les enquétes EVS (Euro-
pean Values Study) sur les valeurs de I’Europe, qui se succédent depuis 1981 a in-
tervalles réguliers, confirment le recul des appartenances et plus encore celui des
pratiques. D’autre part, ce retour du religieux en politique s’est accompagné d’une
bascule de son centre de gravité vers le Sud, provoquant une interrogation rétro-
spective sur le caractere spécifiquement européen de la sécularisation. Grace Davie,
la premiére, a parlé de la sécularisation comme d’une «exception européenney,’
invitant a relire a cette aune I’ensemble de I’histoire du XX°¢ si¢cle européen.

L’inquiétude du christianisme européen sur sa propre disparition n’a donc pas
disparu 2 la fin du «court XX°¢ siécle», mais les conditions de son expression ont
profondément changé, a la mesure de la transformation contemporaine du rapport

76 Alain Dieckhoff/Philippe Portier (dir.), L’enjeu mondial. Religion et politique, Paris 2017;

Blandine Chélini-Pont/Roland Dubertrand/Valentine Zuber, Géopolitique des religions. Un
nouveau role du religieux dans les relations internationales?, Paris 2019.
77 Peter Berger (ed.), The Desecularization of the World, Grand Rapids 1999; Le réenchante-
ment du monde, Paris 2001,
Grace Davie, Europe: the Exceptionnel Case. Parameters of Faith in the Modern World,
Londres 2002; The Sociology of Religion, Londres, SAGE Publications, 2008, 46—66. Voir
le remarquable bilan historiographique de Jean-Paul Willaime, La sécularisation: une excep-
tion européenne? Retour sur un concept et sa discussion en sociologie des religions, dans:
Revue frangaise de sociologie, 47/4 (2006), 755-783.

78

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



180 Denis Pelletier

entre religion, société et politique. Il s’agit 1a d’événements récents, sur lesquels
I’historiographie est encore balbutiante, et dont j’ai essayé au cours de ces derni-
eres années d’esquisser pour la France quelques lignes de force dont je ne suis
pas siir qu’elles puissent étre étendues sans nuances hors de I’Hexagone.” D’une
part, I’irruption de I’islam comme seconde confession religieuse européenne a
mis a mal I’hégémonie des deux principales confessions chrétiennes 1a ou [’une
d’entre elles était jusque-1a dominante, ou a conduit a reconsidérer le multicon-
fessionalisme 1a ou il était ancien.®® D’autre part, la crise des idéologies du pro-
gres a conduit & une «bascule mémorielle» des sociétés, au terme de laquelle le
lien social ne se construit plus autour de la promesse d’un avenir meilleur, mais
autour de I’assignation a un passé¢ partagé qui fonde I’identit¢ commune et dont
le christianisme est partie prenante.’! Il y retrouve une actualité et peut-étre un
levier d’action, mais il y perd le monopole d’interprétation de sa propre histoire,
devenue une ressource commune. Enfin, les politiques de la vie et de la mort, les
politiques du genre et de la famille, ont dépossedé les religions d’une partie de
leur magistére sur la vie intime des personnes, et ceci au profit de la loi dé-
mocratique, tout en leur rendant un réle dans la redéfinition des fondations anthro-
pologiques de la démocratie dont nos sociétés sont désormais le théatre.®? Ces trois
constats, qui, répétons-le, meériteraient d’€tre précisés et nuancés, constituent a mes
yeux la véritable «sortie» du XX¢ siécle européen, au profit d’une nouvelle confi-
guration historique qui s’invente sous nos yeux au cours des derniéres décennies.

Entre totalitarisme et sécularisation — Les chrétiens européens a l'épreuve du Xx° siécle

L article propose un survol du christianisme européen du XX¢ si¢cle a travers deux théma-
tiques, la critique des totalitarismes d’une part, I’inquiétude collective devant la séculari-
sation et devant |’effacement possible du christianisme en Europe d’autre part. Les acteurs

" Denis Pelletier, Les catholiques en France de 1789 a nos jours, Paris 2019, chapitre 9, «La

reconstruction inachevée (1985-2019)».

Jean-Paul Willaime, Europe et religions. Les enjeux du XXI¢ siécle, Paris 2004, chapitre IV:
«La réinvention du politique et du religieux dans les sociétés sécularisées et pluralistes»;
Alfonso Pérez-Agote (dir.), Portraits du catholicisme. Une comparaison européenne, Rennes
2012,

Denis Pelletier, El «nosotros» imposible de la identidad comun (Francia, 1968—-2016), dans;
Benjamin Tejerina (ed.), Identidad, conflicto y cambio en las sociedades contemporaneas.
Ensayos en honor de Alfonso Pérez-Agote Poveda, Madrid 2021, 165-177.

Denis Pelletier, Les catholiques frangais, les politiques de la vie et la redéfinition de la sphére
politique en France (1980-2017). Le retour en politique des catholiques frangais, dans: Pedro
Alvarez Lazaro/Andrea Ciampani/Fernando Garcia Sanz (eds.), Religion, Laicidad y
Sociedad en la historia contemporanea de Espaiia, Italia e Francia, Madrid, Universidad Pon-
tificia Comillas, 2017, 395-410. A I’échelle du catholicisme européen: Karel Dob-
belaere/Alfonso Pérez-Agote (eds.), The Intimate. Laws about Life, Death and the Family
in So-called Catholic Countries, Leuven 2015.

80

81

82

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



Entre totalitarisme et sécularisation 181

chrétiens expriment cette inquictude, et cette critique, de maniére différente selon les tra-
ditions nationales auxquelles ils appartiennent, et selon leurs orientations politiques per-
sonnelles. Les intellectuels chrétiens qui s’engagent contre le totalitarisme mettent en avant
une réflexion sur I’histoire longue de I’Europe moderne, marqué par 1’oubli de I"héritage
chrétien. Nombre d’entre eux s’inquiétent pourtant sur la part que le christianisme a prise
dans I’histoire qui a conduit a la naissance des régimes totalitaires. Le combat contre la
déchristianisation s’accompagne, réguliérement, d une inquiétude sur la sécularisation in-
terne aux religions elles-mémes. La chute du bloc soviétique en 1991 coincide avec la mise
en place d’une nouvelle configuration historique du christianisme européen, marquée par
la globalisation et le retour de la question religieuse dans le débat politique.

Christianisme — Europe — Totalitarisme — Sécularisation — Engagement politique.

Zwischen Totalitarismus und Scikularisierung — Die Christen in Europa

auf dem Priifstand des 20. Jahrhunderts

Der Artikel bietet einen Uberblick iiber das europiische Christentum im 20. Jahrhundert
anhand von zwei Themenbereichen: der Kritik am Totalitarismus einerseits und der kol-
lektiven Besorgnis angesichts der Sdkularisierung und der moglichen Ausléschung des
Christentums in Europa andererseits. Christliche Akteure bringen diese Sorge und Kritik
je nach den nationalen Traditionen, denen sie angehoren, und je nach ihrer personlichen
politischen Ausrichtung auf unterschiedliche Weise zum Ausdruck. Christliche Intellektu-
elle, die sich gegen den Totalitarismus stemmen, stellen eine Reflexion iiber die lange Ge-
schichte des modernen Europas in den Vordergrund, die durch das Vergessen des christli-
chen Erbes geprigt ist. Viele von ihnen stellen sich jedoch Fragen, welchen Anteil das
Christentum an der Geschichte in der Entstehung totalitdrer Regime hatte. Der Kampf ge-
gen die Entchristlichung wird regelmifBig von der Sorge iiber die interne Sdkularisierung
der Religionen selbst begleitet. Der Zusammenbruch des Ostblocks im Jahr 1991 fillt mit
der Entstehung einer neuen historischen Konfiguration des europdischen Christentums zu-
sammen, die von der Globalisierung und der Riickkehr der religigsen Frage in die politi-
sche Debatte geprégt ist.

Christentum — Europa — Totalitarismus — Sikularisierung — politisches Engagement.

Tra totalitarismo e secolarizzazione — I cristiani europei messi alla prova nel XX secolo

Questo articolo offre una panoramica del cristianesimo europeo del XX secolo imperniata su
due temi: la critica al totalitarismo e I'inquietudine collettiva di fronte alla secolarizzazione e
alla possibile eliminazione del cristianesimo in Europa. | cristiani coinvolti esprimono questa
inquietudine e questa critica in modi diversi a seconda delle tradizioni nazionali a cui appar-
tengono e degli orientamenti politici personali. Gli intellettuali cristiani impegnati nella lotta
contro il totalitarismo mettono in risalto una riflessione sulla lunga storia dell’Europa mo-
derna, segnata dall’oblio dell’eredita cristiana. Nondimeno, molti di loro si preoccupano an-
che per il ruolo che il cristianesimo ha avuto nella storia che ha portato alla nascita dei regimi
totalitari. La lotta contro la scristianizzazione € regolarmente accompagnata dalla preoccupa-
zione per la secolarizzazione all’interno delle religioni stesse. La caduta del blocco sovietico
nel 1991 coincide con I’'instaurazione di una nuova configurazione storica del cristianesimo
europeo, segnata dalla globalizzazione e dal ritorno della questione religiosa nel dibattito po-
litico.

Cristianesimo — Europa — Totalitarismo — Secolarizzazione — Impegno politico.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



182 Denis Pelletier

Between Totalitarianism and Secularisation —
European Christians Put to Test by the 20" Century

This article provides an overview of twentieth-century European Christianity based on two
topics: criticism of totalitarianism on the one hand, and collective concern about seculari-
sation and the possible effacement of Christianity in Europe on the other. Christian actors
expressed such concerns and criticism in different ways according to the national traditions
to which they belonged, and according to their personal political orientations. Christian
intellectuals involved in the fight against totalitarianism emphasise a reflection on the long
history of modern Europe, which is marked by the oblivion of its Christian heritage. Con-
versely, many of them are also concerned about the part Christianity played in the history
that led to the birth of totalitarian regimes. The fight against de-Christianisation is regularly
accompanied by concerns about secularisation within the religions themselves. The fall of
the Soviet bloc in 1991 coincided with the establishment of a new historical configuration
for European Christianity, marked by globalisation and the return of religious question into
political debates.

Christianity — Europe — Totalitarianism — Secularisation — Political commitment.

Denis Pelletier, Prof Dr, Directeur d’études, Ecole pratique des Hautes Etudes, Paris;
https://orcid.org/0000-0002-8543-1816.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 159-182, DOI: 10.24894/2673-3641.00140



	Entre totalitarisme et sécularisation : les chrétiens européens à l'épreuve du XXe siècle

