
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 117 (2023)

Artikel: Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age

Autor: Andenmatten, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les relations entre la papauté et l'espace suisse
durant le Moyen Age

Bernard Andenmatten

Évoquer les relations entre la papauté et l'espace suisse durant la période médiévale

est a priori une entreprise un peu vaine, voire anachronique, dans la mesure
où la Confédération suisse n'émerge en tant que corps politique d'une certaine

importance qu'à la fin du Moyen Age. Il n'y a pas véritablement de travaux sur
le sujet, si l'on excepte les quelques lignes, au reste très utiles, figurant dans
l'article «Saint-Siège» du Dictionnaire historique de la Suisse.1 Cependant, dans la

perspective d'une histoire de longue durée des relations complexes entretenues

par la Suisse moderne et contemporaine avec le Saint-Siège, il vaut peut-être la

peine de détecter les racines médiévales de certaines de ses caractéristiques.
Jusqu'au XIIIe siècle, c'est surtout à l'occasion des voyages pontificaux au nord
des Alpes que les papes entretinrent des contacts sporadiques avec des institutions
et prélats établis sur le territoire de la Suisse actuelle. Au cours des transformations

et crises que connut la papauté durant les XIVe et XVe siècles, le territoire
suisse fut plus directement impliqué, qu'il s'agisse du séjour durable des papes à

Avignon, du Grand Schisme, des conciles de Constance et de Bâle ou de l'étrange
pontificat du duc de Savoie Amédée VIII - Félix V. La géographie diocésaine

particulière de la Suisse, qui remontait au haut Moyen Age et qui subsista jusqu'à
la fin de l'Ancien Régime, joua également un rôle important, aussi bien dans

l'histoire des relations du Siège apostolique avec les pouvoirs établis en Suisse

que dans la défiance, voire l'hostilité, avec lesquelles ces derniers considérèrent

pendant longtemps le corps épiscopal.

Andreas Meyer, Saint-Siège, 1, Moyen Age, in: Dictionnaire historique de la Suisse, in:
https://hls-dhs-dss.ch/fr/articles/007343/2012-ll-02 (13 décembre 2022); cf. id., Zürich und
Rom: ordentliche Kollatur und päpstliche Provisionen am Frau- und Grossmünster, 1316—

1523, Tübingen 1986; cf. aussi Louis Carlen/Pierre Surchat Etats de l'Eglise, in: Dictionnaire
historique de la Suisse, in: https://hls-dhs-dss.ch/fr/articles/007342/2008-10-16 (15 janvier
2023).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



20 Bernard Andenmatten

Des contacts épisodiques établis à l'occasion des voyages pontificaux

Durant le haut Moyen Age, les relations entre la papauté et les territoires de la
Suisse actuelle ne sont perceptibles que grâce à quelques rares lettres et diplômes
concédés à des évêchés et surtout à des monastères. La tradition documentaire de

ces textes est complexe, ce qui en rend l'authenticité parfois douteuse.

Lorsqu'Etienne II se rendit en 753-754 auprès de Pépin, roi des Francs, pour lui
demander son aide contre les Lombards, le pontife s'arrêta à St-Maurice et peut-
être aussi à Romainmôtier, selon des sources postérieures de trois siècles.2
Considéré comme le plus ancien déplacement connu d'un pape au nord des Alpes, ce
célèbre voyage a en effet nourri l'imaginaire de plusieurs établissements monastiques

qui en ont élaboré des reconstructions parfois sans fondement historique
réel à l'époque grégorienne (XIe-XIIe siècles).3 C'est surtout à cette époque de

développement de la monarchie pontificale que les voyages des papes dans le

royaume des Capétiens sont devenus un véritable instrument de gouvernement et
le franchissement des Alpes occidentales en constituait une étape obligée.
Contrairement au passage d'Etienne II, le séjour du pape Léon IX à Romainmôtier est

par exemple attesté de façon certaine les 26 et 27 septembre 1050 et c'est dans ce

contexte que le monastère, qui tirait son nom de son présumé fondateur, saint

Romain, devint de façon beaucoup plus significative «le monastère romain»,
dépendance à l'égard du Siège apostolique renforcée par son affiliation à l'ordre
clunisien.4

Si des contacts sont ainsi établis à l'occasion de certains déplacements des

papes, leurs enjeux politiques dépassent généralement les institutions religieuses
établies sur le territoire suisse, dont l'intérêt principal aux yeux des grandes
puissances est alors, comme de tout temps, de contrôler les principaux cols alpins.
Aux déplacements occasionnels des papes, il faut encore ajouter les passages
beaucoup plus fréquents des curialistes, messagers et solliciteurs de toutes sortes

qui transitaient par la Suisse occidentale, entre Italie et Europe nord-occidentale.

2 Anne-Marie Helvétius, L'abbaye d'Agaune, de la fondation de Sigismond au règne de

Charlemagne (515-814), in: Bernard Andenmatten/Laurent Ripart (éd.), L'abbaye de Saint-
Maurice, 515-2015, vol. 1, Histoire et archéologie, Gollion 2015, 111-133, en particulier
127; sur la réalité du passage par Romainmôtier, cf. Jean-Daniel Morerod, La visite du pape
Etienne II, in: Id. (éd.), Romainmôtier: histoire de l'abbaye, Lausanne 2002, 51-58 ainsi que
Alexandre Pahud, Romainmôtier et la mémoire: la question des origines, in: Zeitschrift für
schweizerische Kirchengeschichte/Revue d'histoire ecclésiastique suisse, 97 (2003), 7-35.

3 Didier Méhu, Réflexions pour une analyse structurelle du voyage pontifical aux XIe et
XIIe siècles, in: Des sociétés en mouvement. Migrations et mobilité au Moyen Age, Paris
2010, in: https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.10476 (28 novembre 2022).

4 Morerod, La visite du pape (cf. note 2), 56-58; sur le passage de Léon IX, cf. Conradin von
Planta, Léon IX et Romainmôtier, in: Romainmôtier: histoire (cf. note 2), 97-105.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 21

Les envoyés pontificaux bénéficiant en principe de l'hospitalité fournie gratuitement

par les cités épiscopales situées le long de leur itinéraire, cette charge devint
si lourde pour l'Église de Lausanne qu'elle demanda au pape Urbain IV en 1262

la permission de répartir les frais d'hébergement sur les diocèses voisins.5 Cette
demande resta probablement lettre morte, mais elle atteste de la position stratégique

de la Suisse occidentale pour la papauté, ou du moins ses émissaires, durant
le XIIIe siècle.

Séjournant en France à l'occasion du deuxième concile de Lyon (1274), le

pape Grégoire X regagna l'Italie en automne 1275, en s'arrêtant à Lausanne du 6

au 21 octobre où il consacra la nouvelle cathédrale gothique le 20 octobre.
Accompagné d'une suite imposante de huit cardinaux, cinq archevêques et une
douzaine d'évêques, le pontife rencontra le nouveau roi des Romains, Rodolphe de

Habsbourg, qui avait été élu deux ans auparavant.6 Si l'objectif premier de cette

rencontre politique et mondaine était d'importance européenne, elle marquait
aussi un intérêt renouvelé de la part des Habsbourg pour une expansion territoriale
sur l'ensemble du Plateau suisse, en direction du lac Léman et de la vallée du

Rhône, ambitions qui vont se concrétiser durant toute la fin du règne de

Rodolphe.7 Rassemblant sous l'autorité pontificale et impériale hauts prélats et

princes ambitieux, cet épisode aurait pu constituer un événement fondateur de

l'histoire suisse, mais on sait qu'il n'en fut rien et que la Suisse s'est construite à

partir d'un autre espace, celui des Alpes centrales et du massif du Gothard, autour
de communautés paysannes et des villes de Zurich, Lucerne et Berne.8 Cette
construction s'est faite en opposition avec les dynasties princières, essentiellement les

Habsbourg, mais aussi les Savoie en Suisse occidentale.

5 Jean-Daniel Morerod, Aller à Lausanne pour une bulle. Papes, eurialistes et solliciteurs
(XIIe—XIIIe siècles), in: Bernard Barbiche/Rolf Grosse (éd.), Aspects diplomatiques des voyages

pontificaux, Paris 2009, 179-190.
6 Jean-Pierre Chapuisat. Savoie n'y était pas, in: Revue historique vaudoise, 83 1975), 17-29.
7 Jean-Daniel Morerod, Genèse d'une principauté épiscopale: la politique des évêques de

Lausanne (IXe-XIVe siècle), Lausanne 2000, 293-302.
8 Des recherches récentes ont pourtant mis en évidence des dynamiques communes entre les

axes du Gothard et du Simplon à la fin du XIIIe s., cf. Clémence Thévenaz Modestin/Jean-
Daniel Morerod, Gotthard- und Simplonachse um 1291: Beitrag zu einer ereignisgeschichtlichen

Neubetrachtung der Anfangszeit der Eidgenossenschaft, in: Der Geschichtsfreund:
Mitteilungen des Historischen Vereins Zentralschweiz, 155 (2002), 181-207.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



22 Bernard Andenmatten

L'espace suisse et ses diocèses au Moyen Age:
une réalité illisible pour la papauté

La Suisse s'est aussi construite à bonne distance des sièges épiscopaux et de leurs

titulaires, les évêques, ce que montre la carte des limites diocésaines de la Suisse

au Moyen Âge, qui perdura tant bien que mal jusqu'à la chute de l'Ancien
Régime.9 L'origine antique des sièges médiévaux et surtout la correspondance entre
le territoire des civitates romaines et les limites diocésaines médiévales, telles

qu'elles apparaissent au Moyen Age central, ont été fortement remises en question

par la recherche récente.10 Toutefois, à partir du XIIe et surtout du XIIIe siècle,
des sources de plus en plus nombreuses permettent de reconstituer avec précision
le territoire des diocèses suisses.

L'essentiel de la Suisse alémanique était compris dans les diocèses de Constance

et de Coire; le nord-ouest de la Suisse appartenait au diocèse de Bâle; la

plus grande partie de l'actuelle Suisse romande dépendait de Lausanne, à l'exception

de Genève, qui avait son propre siège épiscopal, et du Valais, dépendant de

Sion; le territoire de l'actuel canton du Tessin était partagé entre les diocèses de

Milan et de Côme. À l'exception des diocèses de Lausanne et surtout de Sion, qui
offre un étonnant exemple de conservatisme territorial jusqu'à l'époque
contemporaine, on constate que la plupart de ces diocèses débordaient largement des

actuelles frontières nationales, ce qui signifie a contrario que les frontières diocésaines

anciennes n'ont guère eu de conséquences sur la formation des limites de

la Confédération.
Par ailleurs, ces diocèses étaient intégrés dans six provinces ecclésiastiques

différentes, très distantes les unes des autres. Si Bâle et Lausanne dépendaient du

même métropolitain, celui de Besançon, relativement proche, Constance et Coire

appartenaient à l'immense province de Mayence, dont le siège se trouvait bien
loin des Alpes. Genève relevait de Vienne en Dauphiné, dans la basse vallée du

Rhône, Sion du petit archevêché de Moutiers-en-Tarentaise, au cœur des Alpes
occidentales; Côme dépendait du lointain patriarcat d'Aquilée, au bord de

l'Adriatique. Pas davantage que les limites diocésaines, celles des provinces
ecclésiastiques n'ont donc joué de rôle dans la formation de cet ensemble qui
commence à émerger de façon diffuse aux XIVe et XVe siècles et que l'on appellera
bien plus tard la Confédération helvétique.

9 Cf. la série I de la collection Helvetia Sacra ainsi que Franz Xaver Bischof, Diocèses, in:
Dictionnaire historique de la Suisse, in: https://hls-dhs-dss.ch/fr/articles/027048/2010-10-0l
(22 décembre 2022), avec carte; cf. aussi Bernard Andenmatten, L'Helvetia Sacra et
l'historiographie diocésaine en Suisse, in: Luciano Vaccaro (éd.), Storia délia Chiesa in Europa
tra ordinamento politico-amministrativo e strutture ecclesiastiche, Brescia 2005, 59-71.

10 Florian Mazel (éd.), L'espace du diocèse: genèse d'un territoire dans l'Occident médiéval
(VC-XIIIC siècle), Rennes 2008.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 23

Ce bref aperçu des limites diocésaines permet même d'affirmer que la Suisse

s'est construite, non seulement en concurrence avec les pouvoirs princiers - surtout
les Habsbourg -, mais aussi en opposition avec l'épiscopat, dont les représentants
avaient du reste de nombreux liens avec les premiers. Cette figure de l'évêque,
issu d'un milieu aristocratique et étroitement intégré au milieu des monarchies

princières, était fondamentalement perçue comme négative par une Confédération
fonnée de communautés paysannes et de villes, dont aucune n'était le siège d'un
évêché. Ce n'est qu'avec l'entrée de Bâle dans l'alliance fédérale en 1501 qu'une
ville épiscopale accéda au rang de canton suisse, même si son évêque n'y résidait
déjà plus; il faut attendre 1663, date à laquelle l'évêque de Lausanne fixa sa
résidence définitive à Fribourg, pour qu'un canton suisse abrite un siège épiscopal."
Cette figure essentiellement négative de l'évêque, perçu comme l'agent d'un pouvoir

monarchique d'origine étrangère, a traversé les siècles et a pesé longtemps
sur la question du découpage diocésain en Suisse, ainsi que l'ont rappelé les

débats qui ont précédé la votation populaire de juin 2001.12

Cette distance des premiers cantons avec les structures diocésaines affecta
évidemment les relations avec la papauté à une époque - le Moyen Age central -
marqué justement par une progressive territorialisation des pouvoirs. Avec le

développement de la monarchie pontificale des XIIe et XIIIe siècles, le Siège
apostolique intervenait de plus en plus souvent dans les affaires des Églises locales,

par exemple pour arbitrer des litiges lors des élections épiscopales. Toutefois, les

papes et leur bureaucratie, alors en plein développement, n'avaient aucun moyen
de percevoir la nouvelle réalité politique qui était en train de se dessiner au nord
du massif du Gothard. Cette dernière était en quelque sorte illisible pour une
papauté qui appréhendait la Chrétienté latine à travers le prisme des structures
diocésaines, celui des ordres religieux organisés de façon centralisée ou encore celui
des royaumes dotés d'un pouvoir centralisateur, fonctionnant de fait comme
interlocuteurs du pouvoir pontifical.13

C'est au cours du bas Moyen Age, notamment lors des grandes crises qui
secouèrent la Chrétienté latine durant la période qui sépare le début du Grand Schisme

(1378) de la fin du concile de Bâle (1449), que l'espace suisse au sens large va se

trouver à plusieurs reprises au cœur de ces conflits et controverses avant qu'une
certaine réalité politique «suisse» n'émerge aux yeux des papes de la seconde moitié
du XVe siècle.

11 Patrick Braun (éd.), Le diocèse de Lausanne (VF siècle—1821), de Lausanne et Genève
(1821-1925), et de Lausanne, Genève et Fribourg (depuis 1925), Bâle 1988, 39-40.

12 Marco Jorio, Articles d'exception, in: Dictionnaire historique de la Suisse, in: https://hls-
dhs-dss.ch/fr/articles/010388/2008-07-28 (22 décembre 2022).

13 II n'y a donc pas d'études envisageant, pour la période médiévale, les relations de la papauté
avec les diocèses suisses ou a fortiori des autorités helvétiques; pour les autres pays, cf. pour le
XIIIe s. les nombreuses références signalées dans Agostino Paravicini Bagliani, Il papato nel
secolo XIII: cent'anni di bibliografia (1875-2009), Florence 2010, en particulier 686-697.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



24 Bernard Andenmatten

La papauté d'Avignon et le Grand Schisme: l'espace suisse traversé

par la fracture de l'Eglise

A partir du début du XIVe siècle, l'installation des papes en Avignon va
considérablement rapprocher la partie occidentale du territoire suisse du nouveau siège

pontifical. Alors que le voyage à Rome nécessitait la traversée des Alpes et
plusieurs semaines de route à travers l'Italie, quelques jours de route seulement
séparaient désormais Genève de la basse vallée du Rhône. A la cour pontificale
avignonnaise, on trouve ainsi un nombre croissant de personnes originaires du
comté de Savoie, qui étendait alors son influence sur la majeure partie de la Suisse
romande.14 A partir de 1371, on y rencontre par exemple un personnage destiné à

un grand avenir, Robert de Genève, issu de la famille comtale du même nom.
Créé cardinal en 1371, il sera élu au pontificat sous le nom de Clément VII en

septembre 1378 par une majorité de cardinaux, revenant sur leur choix qui s'était
porté quelques mois plus tôt sur Urbain VI.15 Considéré comme antipape par la

tradition romaine, Clément VII ouvre ainsi le Grand Schisme d'Occident, qui
divisa durablement la Chrétienté latine puisque chacun des deux papes eut des

successeurs qui prolongèrent la division jusqu'en 1417. Urbain VI avait pour lui la

légitimité du siège romain et le fait d'avoir été élu avant Clément VII au cours d'une
élection réputée canonique, mais celui-ci, qui était revenu en Avignon, put bénéficier

de l'appareil bureaucratique développé par ses prédécesseurs du XIVe siècle.

Le pape romain pouvait compter sur l'Italie centrale et septentrionale, l'Europe
centrale, le Portugal et l'Angleterre. Le pape avignonnais avait comme appui
principal le roi de France, mais aussi les monarchies directement liées à ce dernier

comme le royaume de Naples ainsi que les royaumes ibériques et l'Ecosse. Le
véritable enjeu était en fait constitué par l'attitude du St-Empire, fractionné en de

multiples entités politiques rivales; il était officiellement rangé dans l'obédience
romaine, mais la situation était beaucoup plus fluctuante, notamment aux abords
immédiats de la ligne de fracture des deux obédiences, qui traversait le territoire
de la Suisse actuelle.16

Si le diocèse de Genève, région d'origine du pape avignonnais, resta constamment

fidèle à Clément VII et à ses successeurs, et celui de Côme, intégré à l'Italie
du Nord, demeura dans l'orbite romaine, il en alla tout autrement pour les autres

14 Bruno Galland, Les papes d'Avignon et la Maison de Savoie (1309-1409), Rome 1998.
15 Philippe Genequand, Une politique pontificale en temps de crise: Clément VII d'Avignon et

les premières années du grand schisme d'Occident 1378-1394), Bâle 2013; Id., Officiers et
gouvernement de l'Eglise sous Clément VII d'Avignon (1378-1394), Paris 2021.

16 Sur Clément VII et la Suisse, cf. Roger-Charles Logoz, Clément VII (Robert de Genève): sa
chancellerie et le clergé romand au début du Grand Schisme (1378-1394), Lausanne 1974,
en particulier 83-126, Les embarras d'un choix: le schisme entre le Bodan et le Léman; cf.
aussi Anton Largiadèr, Zum grossen abendländischen Schisma von 1378 bis 1415, in:
Mélanges offerts à Paul-E. Martin, Genève 1961, 199-212.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 25

diocèses. Certains changèrent d'obédience et furent eux-mêmes l'objet d'un
schisme infra-diocésain, dont les répercussions concrètes sont toutefois difficiles
à évaluer. Même s'ils étaient princes d'Empire, les évêques de Bâle et de Constance

s'étaient rangés au début du schisme dans le camp avignonnais. Ce choix
leur était dicté par leur dépendance à l'égard du duc Léopold III de Habsbourg,
favorable lui aussi au pape d'Avignon. En 1386, la mort du duc à la bataille de

Sempach, gagnée par les Confédérés, provoqua à terme le basculement des

diocèses alémaniques dans l'obédience romaine. Cette grande défaite habsbourgeoise,

ainsi que celle de Naefels en 1393, illustrent de manière éclatante les liens
étroits entre évêques et pouvoirs princiers ainsi que l'hostilité profonde des

Confédérés envers les détenteurs du pouvoir épiscopal.
Ces fluctuations entre les deux obédiences se retrouvent également dans les

deux diocèses de Lausanne et Sion, mais cette fois plutôt à l'avantage du pape
d'Avignon. Choisis parmi la noblesse fréquentant la cour de Savoie, voire pour
l'évêque de Sion - Edouard de Savoie-Acaye - au sein même de la famille com-
tale, les titulaires des sièges lausannois et sédunois étaient au début du schisme
des partisans résolus de la papauté avignonnaise. À partir des années 1390, la
situation interne compliquée du Valais et les ambitions des Dizains conduisirent
sur le trône épiscopal des évêques haut-valaisans et l'élimination des candidats

soutenus par la Savoie. Dans le diocèse de Lausanne, les partisans de l'obédience
avignonnaise, soutenus par le pouvoir savoyard, réussirent en revanche à imposer
leur candidat à chaque vacance épiscopale. On peut citer cependant un évêque

alémanique partisan de Rome, Jean Münch de Landskron, qui ne fut soutenu que

par la ville de Berne.17

Ces péripéties peuvent sembler anecdotiques, mais elles illustrent à leur
manière les enjeux du Grand Schisme tels qu'ils étaient perçus au niveau local.
Située à la périphérie du diocèse de Lausanne et menant une politique en totale
indépendance, la ville de Berne ne reconnaissait plus vraiment la légitimité de son
ordinaire diocésain, du moins dans la situation de crise qui prévalait alors. Les
anciennes structures diocésaines qui, dans les diocèses de Bâle, Lausanne et Sion,
ne faisaient pas cas des frontières linguistiques, apparaissent désormais inadaptées

à la fin du Moyen Age, lorsque se développent des identités que l'on peut
définir comme nationales, au sein desquelles les composantes linguistiques et plus
généralement culturelles deviennent de plus en plus importantes.

17 Logoz, Clément VII (cf. note 16), 84; liste des évêques des différentes obédiences dans Lukas
Vischer/Olivier Fatio (éd.), Histoire du christianisme en Suisse: une perspective œcuménique,

Genève/Fribourg 1995, 80-81.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



26 Bernard Andenmatten

Au cœur de la contestation du pouvoir pontifical:
les conciles de Constance et de Bâle

Directement concerné et de fait meurtri par le Grand Schisme, l'espace suisse va
être encore davantage impliqué par ce qui peut être considéré à la fois comme le

prolongement de la division, mais aussi le processus laborieux de sa résolution, à

savoir les deux grands conciles du XVe siècle, qui se sont tenus à Constance et à

Bâle.18 Pendant près d'un demi-siècle, les deux sièges épiscopaux couvrant la plus
grande partie de l'espace suisse furent ainsi placés au centre de l'attention de la

Chrétienté latine, et donc de la papauté, même si les relations que cette dernière
entretint avec les assemblées conciliaires furent passablement tumultueuses, voire
franchement hostiles. Le choix de ces deux villes, d'importance somme toute
secondaire au niveau européen, peut étonner au premier abord. On peut relever le

fait que ces villes n'étaient ni en Italie, ni en France, tout en n'étant pas trop
éloignées de ces pays. Leur implantation dans le monde germanique illustre par
ailleurs la volonté des souverains allemands, notamment Sigismond, de résoudre le

Grand Schisme, et plus généralement leur intérêt pour intervenir dans les affaires

ecclésiastiques, dont ils avaient été écartés depuis la réforme grégorienne des XIe
et XIIe siècles.

Le concile de Constance fut donc convoqué pour résoudre le Grand Schisme,
qui s'était encore compliqué depuis 1409, lorsque des cardinaux issus des deux
obédiences s'étaient réunis à Pise pour déposer les deux papes, romain et avi-
gnonnais, et en élire un nouveau. On sait que ce premier concile avait été un échec

puisque l'Église se trouvait désormais dotée de trois papes. Le pape élu à Pise

était Alexandre V (1409/1410); son successeur, Jean XXIII, se rendit à Constance
mais quitta le concile clandestinement et fut déposé par l'assemblée. Le pape
romain Grégoire XII abdiqua peu après; si le pape avignonnais, Benoît XIII, s'obstina

à se considérer comme pape jusqu'à sa mort en 1422, mais son obédience
avait pratiquement disparu.

Entretemps, le concile de Constance avait élu le 11 novembre 1417 un nouveau

pape, Oddo Colonna, qui prit le nom de Martin V. Le 16 mai 1418, il quitta Cons-

18 Parmi une abondante bibliographie, cf. les trois récentes mises au point: Karl Heinz
Braun/Mathias Herweg/Hans W. Hubert/Joachim Schneider/Thomas Zotz (éd.), Das
Konstanzer Konzil: 1414-1418: Weltereignis des Mittelalters, Darmstadt 2013; Ansgar Frenken,
Das Konstanzer Konzil, Stuttgart 2015; Michiel Decaluwé/Thomas M. Izbicki/Gerald
Christiansen (éd.), A Companion to the Council of Basel, Leiden/Boston 2016.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 27

tance pour regagner l'Italie et traversa à cette occasion le Plateau suisse, en passant

successivement par Schaffhouse, Baden, Lenzbourg, Aarau et Soleure.19 Le
23 mai, il fit son entrée à Berne où il resta jusqu'au 3 juin, puis il séjourna à Fri-
bourg du 3 au 6 juin, où il rencontra le duc de Savoie Amédée VIII.20 Son voyage
se poursuivit par Lausanne (9 juin), puis Genève, où il résida du 11 juin jusqu'au
7 septembre.21 Il en repartit en automne pour traverser les Etats de Savoie avant
de franchir les Alpes et de gagner l'Italie et Rome où il n'arriva qu'en septembre
1420. Grâce aux chroniques et aux nombreuses sources comptables, on connaît

assez bien les détails de son itinéraire et des frais occasionnés par ces entrées

solennelles ainsi que l'accueil apparemment enthousiaste réservé par les autorités
et la population. Ce voyage de Martin V de Constance à Genève est certainement
le plus long qu'un pape médiéval ait jamais effectué à travers l'espace suisse.

L'itinéraire était bien sûr commandé par les circonstances et le lieu de son élection.

Cela dit, le nouveau pontife prit manifestement son temps pour traverser ces

espaces qui avaient été perturbés par les fractures dues au Grand Schisme. Il y a

donc un souci de manifester publiquement le retour à l'unité retrouvée de l'Église
sous l'autorité d'un pontife à la légitimité incontestée, comme l'attestent de

nombreuses concessions d'indulgences et de confirmations de privilèges pontificaux
délivrées à des institutions ecclésiastiques, restaurant ainsi le lien avec le Siège

apostolique qui avait été bien malmené depuis une cinquantaine d'années.22

Remarquons que Martin V n'a pas emprunté l'itinéraire du Gothard, qui aurait
traversé le cœur de l'espace confédéré, mais a préféré l'axe du Plateau, jalonné par
les villes de Berne et Fribourg ainsi que les sièges épiscopaux de Lausanne et de

Genève.
Ce retour à la normalité - un pape issu d'une grande famille romaine, dont

l'autorité ne semble pas remise en cause, et qui réside à Rome - n'était que relatif.
En effet, avant de procéder à l'élection de Martin V, le concile de Constance avait

19 Franz Miltenberger, Das Itinerarium Martins V. von Constanzbis Rom (16. Mai 1418-28. Sept.
1420), in: Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung. 15 (1894), 661—

664; le court article de Max Banholzer, Die Schweizer Reise von Papst Martin V., 1418, in:
Soiothurner Kalender, 129 (1982), 80-85 est anecdotique et dépourvu de références.

20 Ernst Tremp, Könige. Fürsten und Päpste in Freiburg: Zur Festkultur in der spätmittelalterli¬
chen Stadt, in: Freiburger Geschichtsblätter, 68 (1991), 7-56. en particulier 13-14,19, 24, 38-
39,46.

21 Ce long séjour de trois mois s'explique en partie par les tractations diplomatiques menées
avec les envoyés du pape Benoît XIII qui étaient venus apporter leur soumission au nouveau
pontife, cf. Mathieu Caesar, Economie urbaine et dépenses princières. La cour de Savoie au
XVe siècle, in: Léonard Courbon/Denis Menjot (éd.), La cour et la ville dans l'Europe du
Moyen Âge et des Temps Modernes, Tumhout 2015, 197-211, en particulier 201.

22 A Fribourg par exemple, le pape ne délivre pas moins de sept bulles, cf. Tremp, Könige,
Fürsten und Päpste (cit. note 20), 38.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



28 Bernard Andenmatten

longuement débattu du problème ecclésiologique de l'autorité conciliaire et de sa

supériorité sur le pape, qui avait été solennellement proclamée par le décret Haec
sancta en avril 1415.23 Cette soumission du pape au concile, principe de base du

conciliarisme, remettait radicalement en cause le programme de la réforme
grégorienne tel qu'il avait été élaboré avec succès par le pouvoir pontifical aux XIIe
et XIIIe siècles: non seulement le concile était supérieur au pape, mais les grands
sujets devaient être discutés collectivement avant la prise des décisions, assumées

également par l'ensemble des parties en cause. Totalement étrangères à la monarchie

pontificale, ces doctrines et pratiques ont suscité beaucoup de fascination et

d'espoir au XVe siècle panni les partisans d'une réforme de l'Église. Cet intérêt
s'est poursuivi bien au-delà du Moyen Age, notamment dans le monde germanique

et suisse, car probablement plus conforme à un certain idéal de culture
politique revendiqué dans ces régions que celui incarné par la hiérarchie romaine.

Dans la mesure où le concile était l'instance suprême de l'Église, il devait se

réunir régulièrement, en principe tous les dix ans. Un premier concile fut convoqué

à Pavie en 1423, puis déplacé à Sienne, sans grand succès. Martin V convoqua
un nouveau concile pour 1431, dont le lieu fut fixé à Bâle, selon la même logique
géographique qui avait présidé au choix de Constance.24 Martin V ne se rendit pas
au concile, se contentant de s'y faire représenter par un légat, le cardinal Cesarini.
Le pape mourut du reste quelques jours après l'ouverture du concile; son successeur,

Eugène IV, entretint des relations de plus en plus difficiles avec les pères de

Bâle, qui finirent par le déposer en 1439, avant d'élire comme successeur un laïc,
le duc de Savoie Amédée VIII. Celui-ci accepta son élection, prit le nom de Félix
V et fut couronné à Bâle en 1440.

Le pontificat de Félix V (Amédée VIII de Savoie): la Suisse occidentale

incorporée dans les «Etats de l'Eglise»

Des tensions croissantes surgirent rapidement entre les pères conciliaires et le

nouveau pape.25 L'élection de ce curieux pape par les pères de Bâle reposait en fait sur
un malentendu: le concile voulait un prince puissant et riche, qui pourrait subvenir

aux frais du concile, sans interférer pour autant dans les affaires religieuses, laissées

23 Karl-Heinz Braun, Die Konstanzer Dekrete Haec sancta und Frequens, in: Das Konstanzer
Konzil (cf. note 18), 82-86.

24 Johannes Helmrath/Michael Lauener, Bâle, concile de, in: Dictionnaire historique de la
Suisse (DHS), version du 26.01.2016, in: https://hls-dhs-dss.ch/fr/articles/017162/2016-01-
26 (11 janvier 2023).

25 Ursula Giessmann, Der letzte Gegenpapst: Felix V. Studien zu Herrschaftspraxis und Legi¬
timationsstrategien (1434-1451), Köln 2014 en attendant Bernard Andenmatten/Guido Cas-
telnuovo (éd.), Amédée VIII - Félix V, à paraître à Lausanne dans les Cahiers lausannois
d'histoire médiévale.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 29

à la discrétion des pères conciliaires; le choix s'était porté sur Amédée VIII en raison

de sa réputation d'expérience diplomatique et de sagesse, mais aussi de son

statut particulier, aux limites de la cléricature, puisqu'il s'était officiellement
retiré de la direction du duché de Savoie pour embrasser le statut d'ermite, tout en

continuant de fait à exercer le pouvoir. Amédée VIII était un prince autoritaire,
imbu de sa dignité ducale, totalement étranger en fait à la culture que l'on pourrait
qualifier de synodale qui régnait alors à Bâle. Il n'était par ailleurs absolument

pas disposé à financer par les revenus de ses États l'assemblée bâloise. Ayant
perdu l'appui du roi de France et du roi des Romains Frédéric III, Félix V quitta
rapidement Bâle en 1442 et rentra dans son duché, résidant alternativement à

Lausanne et à Genève; en juin 1448, les derniers pères conciliaires quittèrent Bâle et

rejoignirent le pape à Lausanne où furent prononcées au printemps suivant
l'abdication du pontife savoyard et l'autodissolution du concile.26

Ainsi, la Suisse occidentale, plus précisément les villes épiscopales de Bâle,
Lausanne et Genève, ont été le théâtre d'un épisode assez étonnant, qui commença
avec une assemblée conciliaire réunie canoniquement et se termina avec un
nouveau schisme, relativement limité à l'échelle européenne, mais pas sans

conséquence sur l'histoire suisse.27 Si sa légitimité faisait débat en Europe, son obédience

n'était pas totalement insignifiante: elle englobait évidemment l'ensemble du
duché de Savoie, qui comprenait alors, outre la Savoie et la Bresse, les régions
transalpines delà Vallée d'Aoste, du Piémont et du comté de Nice, ainsi que les

domaines savoyards de Suisse romande, soit Genève, le pays de Vaud et le Chablais.
Cet ensemble étatique, établi de part et d'autre des Alpes, formaient les «États de

l'Église» du pontife savoyard et devaient assurer son assise financière.28 Au début
de son pontificat, Félix V put également compter sur le soutien actif de Fribourg,
Berne et Soleure qui l'accueillirent en grande pompe lorsqu'il se rendit à Bâle

pour son couronnement.29 En revanche, le pontife savoyard ne fut guère reconnu
dans les parties centrale et orientale de la Suisse, à l'instar des Uranais qui
n'envoyèrent pas de délégués à son couronnement malgré la demande du pape.30 La
Suisse orientale était alors en déchirée par la «Guerre de Zurich», ensemble de

26 Cf., avec renvois aux sources et à la bibliographie, Bernard Andenmatten, Le concile de
Lausanne (1448-1449): le dénouement du concile de Bâle et ses multiples questionnements,
in: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte/Revue suisse d'histoire
religieuse et culturelle, 109 (2015), 85-96.

27 Pour une approche spécifique des relations entre Félix V et la Suisse, cf. Josef Stutz, Felix V.,
in: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte/Revue d'histoire ecclésiastique suisse. 24
(1930), 1-22, 105-120, 189-204, 278-299.

28 Giessmann, Der letzte Gegenpapst: Felix V (cf. note 25), 333-345.
29 Stutz, Felix V. (cf. note 27), 6—12.
30 Ibid., 10-12, 16 (Uri).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



30 Bernard Andenmatten

conflits opposant cette ville à Schwytz pour la succession du comté du Toggen-
bourg, auxquels les Habsbourg prirent également part dans le but de récupérer
leur influence sur le Plateau suisse.31 Fort de son expérience diplomatique et de

son rôle de médiateur conféré par sa nouvelle dignité, Félix V voulut intervenir à

plusieurs reprises dans ce conflit mais il n'eut guère de succès.32 Ce fut surtout
avec la ville de Fribourg que les relations se dégradèrent à partir de 1444, pour
des raisons tenant davantage aux rivalités territoriales entre les Savoie - seigneurs
du pays de Vaud - et la ville, alors en pleine croissance économique. La guerre
qui éclata en 1447-1448 et se termina à l'avantage des Savoie illustre la difficulté
qu'avait le pape savoyard à dégager ses intérêts patrimoniaux de la charge
universelle qu'il prétendait incarner.33

Considéré comme un antipape par la tradition romaine, Félix V sera également
discrédité par l'érudition ecclésiastique en raison de son obédience réduite. Ce
pontificat mérite pourtant d'être analysé dans la perspective générale de l'évolution des

rapports entre Eglise et pouvoirs temporels à la veille des Temps modernes. Ainsi,
les conditions d'abdication de Félix V étaient extrêmement favorables pour lui-
même et sa dynastie. Ses décisions furent considérées comme valides; l'ancien

pape reçut la dignité de cardinal et résida à Genève, comme légat pontifical pour
l'ensemble du duché de Savoie.34 La Maison de Savoie obtint le droit de collation
aux bénéfices majeurs dans ses États, notamment les évêchés de Lausanne et
Genève, droit qu'elle exercera jusqu'au XVIIe siècle.35 Ainsi, cet épisode curieux
sera résolu de manière classique par la conclusion d'un concordat, à l'image des

autres accords de ce genre qui commencent à être conclus entre le Siège apostolique

et les monarchies européennes, mais aussi d'autres pouvoirs, comme les

Cantons suisses, qui parviennent enfin à s'imposer dans l'horizon politique de la

papauté.

31 Martin Illi, Zurich, guerre de. in: Dictionnaire historique de la Suisse (DHS), in: https://hls-
dhs-dss.ch/fr/articles/008877/2015-05-04 (12 janvier 2023).

32 Stutz. Felix V. (cf. note 27), 19-22, 105-107.'
33 Ibid., 107-120, ainsi que Roberto Biolzi, «Avec le fer et la flamme»: la guerre entre la Savoie

et Fribourg (1447-1448), Lausanne 2009.
34 Elisa Mongiano, «Fulsit lux mundo, cessit Felix Nicolao». La conclusione del concilio di

Basilea e i riflessi sulle istituzioni sabaude, in: Orazio Condorelli (éd.), «Panta rei». Studi
dedicati a Manlio Bellomo, vol. 4, Rome 2004, 27-47.

35 Braun (éd.), Le diocèse de Lausanne (cf. note 11), 156-158.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117 (2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 31

Conclusion: la découverte des Suisses par la papauté à la Renaissance

C'est à l'illustre humaniste Enea Silvio Piccolomini, élu pape sous le nom de Pie II
en 1458, que nous devons le premier regard porté par un pontife sur les Suisses.

Dans ses Commentaires, il associe certains lieux communs propres à sa culture
classique à des considérations plus originales, fruit de son vécu personnel,
d'abord comme secrétaire du concile de Bâle et de Félix V, ensuite à la cour de

l'empereur Frédéric III, et enfin de ses préoccupations de pape.36 S'il présente les

Suisses comme rustiques, voire barbares et cruels, il met en évidence leur valeur
militaire, exacerbée lors de leurs conflits récurrents avec les Habsbourg, mais
aussi le respect dont ils témoignent pour les prêtres et les préceptes de l'Eglise.
Adoptant le point de vue d'un voyageur italien qui se déplace de Milan à Bâle en
franchissant le Gothard, il présente les habitants de Schwytz au bord du lac, en

expliquant que leur sont également assimilés les habitants des cités voisines, qui
s'appellent eux-mêmes des Suisses; avec une étonnante intuition, il précise que le

tenue de Suisses peut s'étendre jusqu'à l'ensemble des populations des territoires
situés entre le lac de Genève et celui de Constance.37

Il faut toutefois attendre le pontificat de Sixte IV (1471-1484) pour rencontrer
un véritable lien institutionnel conclu entre le Siège apostolique et les «consuls,
citoyens, habitants et communautés de la grande et ancienne Ligue d'Alémanie
supérieure», accord daté de 1479 portant sur une extension des droits des Confédérés

en échange de la mise à disposition du pape Sixte IV de mercenaires de

qualité et bien armés.38 A cette époque, les Suisses venaient d'écraser le duc de

Bourgogne et leur réputation intéressait vivement Sixte IV, surtout au moment où
débutaient les Guerres d'Italie, dans lesquelles les papes - devenus des souverains
établis définitivement en Italie - allaient jouer un rôle majeur en adéquation avec
leur nouveau statut de puissance italienne.

Les Suisses arrivent donc bien tardivement comme interlocuteurs de la

papauté, en raison de l'absence de pouvoir institutionnel fort, mais aussi de relais
épiscopal susceptible d'incarner l'identité des Confédérés et de défendre leurs
intérêts. La normalisation des rapports entre papauté et Confédérés - sanctionnée

par la présence régulière de nonces - survient au terme des péripéties parfois

36 Berthe Widmer, Enea Silvio Piccolomini e gli Svizzeri, in: Domenico Maffei (éd.), Enea
Silvio Piccolomini. Papa Pio II, Sienne 1968, 391-400.

37 Pii II Commentarii rerum memorabilium que temporibus suis contigerunt, éd. Adrianus Van
Heck, Cité du Vatican 1984, vol. 1, Livre II n° 34, 158-159; traduction italienne dans Pio II
(Enea Silvio Piccolomini), I Commentari, éd. Mino Marchetti, Sienne 1997, 120-122; cf.
aussi Enee Silvii Piccolominei postea Pii PP II, De Europa, éd Adrianus Van Heck, Cité du
Vatican 2001, 166-167.

38 Alfred Stoecklin, Sixtus IV. und die Eidgenossen, in: Zeitschrift fur schweizerische Kirchen¬
geschichte/Revue d'histoire ecclésiastique suisse, 35 (1941), 161-179.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132



32 Bernard Andenmatten

spectaculaires du bas Moyen Age, lorsque se succédèrent schismes, conciles
contestataires et élection d'un antipape. Au-delà de ces vicissitudes, on peut cependant

y déceler des indices annonciateurs d'une certaine modernité qui pèsera
longuement sur la culture politique et religieuse de la Suisse, comme la volonté des

pouvoirs laïcs de contrôler l'Église ou encore le goût pour les structures
synodales, typiques des traditions réformées.

Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age
Pour des raisons évidentes de chronologie, la Suisse ne constitue pas au Moyen Age un
interlocuteur institutionnel de la papauté, d'autant plus qu'aucun siège épiscopal n'était
établi dans le cœur de l'espace confédéré. Pourtant, les papes ont eu des relations avec les
territoires suisses, notamment lorsqu'ils franchissaient les Alpes à l'occasion de leurs
déplacements dans le royaume de France. C'est à l'occasion des crises du bas Moyen Age
(installation à Avignon, Grand Schisme, conciles de Bâle et de Constance) que la papauté
et ses envoyés se rapprochèrent de l'espace suisse, au moment même où les Suisses
développaient leur propre identité politique, forgée lors des conflits contre les Habsbourg puis
des Guerres de Bourgogne. Le début des guerres d'Italie et les besoins des papes en troupes
mercenaires permirent la formalisation des rapports noués par les pontifes avec «La ligue
d'Alémanie supérieure».

Confédération suisse - Papauté - Evêques - Grand Schisme 1378 - Concile de Constance

- Concile de Bâle - Antipape Clément VII - Amédée VIII de Savoie - Antipape Félix V
- Pape Martin V - Pape Pie II.

Die Beziehungen zwischen dem Papsttum und dem Raum der heutigen Schweiz
während des Mittelalters
Aus offensichtlichen Gründen der Chronologie war die Eidgenossenschaft im Mittelalter
kein institutioneller Gesprächspartner des Papsttums, zumal im Kerngebiet des eidgenössischen

Raumes kein Bischofssitz errichtet war. Dennoch unterhielten die Päpste
Beziehungen zu den eidgenössischen Gebieten, insbesondere wenn sie, auf ihren Reisen durch
das Königreich Frankreich, die Alpen überquerten. Im Zuge der Krisen des Spätmittelalters
(Einzug in Avignon, Grosses Abendländische Schisma, Konzilien von Basel und
Konstanz) näherten sich das Papsttum und seine Gesandten dem heutigen Schweizer Raum
an, während die Eidgenossen ihre eigene politische Identität entwickelten, die sie in den
Konflikten mit den Habsburgern und später in den Burgunderkriegen geschmiedet hatten.
Der Beginn der Italienischen Kriege und der Bedarf der Päpste an Söldnertruppen
ermöglichten die Formalisierung der Beziehungen, die die Päpste mit der «Liga von
Alemannia Superior» eingegangen waren.

Schweizerische Eidgenossenschaft - Papsttum - Bischöfe - Grosses Schisma 1378 - Konzil

von Konstanz - Konzil von Basel - Gegenpapst Clemens VII - Amadeus VIII von
Savoyen - Gegenpapst Felix V - Papst Martin V - Papst Pius II.

Le relazioni tra il Papato e la Svizzera nel Medioevo

Per ovvie ragioni cronologiche, nel Medioevo la Svizzera non fu un interlocutore istituzio-
nale del papato, soprattutto perché nell'area confederata non fu stabilita nessuna sede epis-
copale. Ciononostante, i papi ebbero dei rapporti con i territori elvetici, in particolare
quando attraversavano le Alpi nei loro viaggi verso il regno di Francia. Fu durante le crisi

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOl: 10.24894/2673-3641.00132



Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age 33

del tardo Medioevo (la cattività avignonese, il Grande Scisma, i concili di Basilea e Cos-
tanza) che il papato e i suoi inviati si avvicinarono alla Svizzera, esattamente nel periodo
in cui gli svizzeri sviluppavano una propria identità politica, forgiata durante i conflitti
contro gli Asburgo e le guerre borgognone. L'inizio delle guerre d'Italia e il bisogno dei
papi di truppe mercenarie portarono alla formalizzazione del rapporto sancita dai pontefici
con la «Lega dell'Alta Alemannia».

Confederazione Svizzera - Papato - Vescovi - Grande Scisma 1378 - Concilio di Cos-
tanza - Concilio di Basilea - Antipapa demente VII - Amedeo VIII di Savoia - Antipapa
Felice V - Papa Martino V - Papa Pio II.

Relations between the Papacy and the Area ofPresent-day Switzerland
during the Middle Ages

For obvious reasons of chronology, Switzerland did not constitute an institutional interlocutor

of the papacy in the Middle Ages, especially since no episcopal seat was established
in the heart of the Swiss Confederacy. Nevertheless, the popes had relations with the Swiss
territories, especially when they crossed the Alps on their travels in the kingdom of France.
It was during the crises of the late Middle Ages (the papal installation in Avignon, the
Great Schism of 1378, the Councils of Basel and Constance) that the papacy and its envoys
drew closer to the Swiss area, at the same time as the Swiss were developing their own
political identity, forged during the conflicts against the Habsburgs and the subsequent
Burgundian Wars. During the second half of the 15th century, the beginning of the Italian
wars and the popes' need for mercenary troops led to the formalisation of the relationship
between the pontiffs and the «League of Upper Alemannia».

Swiss Confederation - Papacy - Bishops - Great Schism 1378 - Council of Constance -
Council of Basel - Antipope Clement VII - Amadeus VIII of Savoy - Antipope Felix V -
Pope Martin V - Pope Pius II.

Bernard Andenmatten, Prof. Dr., Faculté des lettres. Université de Lausanne: https://or-
cid.org/0009-0007-5826-6599.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 117(2023), 19-33, DOI: 10.24894/2673-3641.00132




	Les relations entre la papauté et l'espace suisse durant le Moyen Age

