Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 116 (2022)

Buchbesprechung: Rezensionen = Compets rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

I Alte Geschichte:
Tempel, Riten, Schriften

Massimiliano Nuzzolo/Jaromir Krejci (ed.), The rise and development of the solar cult
and architecture in Ancient Egypt, Wiesbaden, Harrassowitz, 2021, VII-VIII, 1-251 S,,
ISBN 978-3-4471-1677-0.

Die hier zu besprechende Publikation liefert die Beitridge zu drei Workshops, die in Prag
am 15. Dezember 2017, 10. Dezember 2018 und 25.-26. Juni 2019 abgehalten wurden.
Der dulere Rahmen war durch das Projekt «The rise and development of the solar cult and
architecture in Third Millenium BC Egypt» des tschechischen Instituts fiir Agyptologie
der Karls-Universitét Prag vorgegeben. Der Inhalt ldsst sich folgendermaBen gliedern:

A. Ashmawy/D. Raue betrachten Heliopolis im Alten Reich. Die Keramik aus Area 231
lasst sich vollstdndig in die 5./6. Dynastie datieren (8). Der Obelisk des Teti aus Matariya
kann zu den wichtigsten heliopolitanischen Objekten der letzten Jahrzehnte gerechnet wer-
den (11). Der fritheste Nachweis der Seelen von Heliopolis ist vielleicht auf einem Sphinx-
fragment aus Hazor zu finden (17). Der Gott Re scheint im Heliopolis des dritten Jahrtau-
sends zu fehlen (20).

M. Peterkova Hlouchova untersucht die Bedeutung des Gottes Schu fiir die konigliche
nachtodliche Existenz in den Pyramidentexten. Der Gott Schu tritt zum ersten Mal in den
Pyramidentexten des Unas auf (34). In PT 260 kommt der Gott Schu als Zeuge beim Ge-
richt wihrend der Wiederherstellung der Korperkrifte des Konigs vor (36). In PT 323 wird
die Erhebung des Konigs durch den Gott Schu erwidhnt (37). In PT 526/564/567 wird der
Konig von Schu zum Himmel getragen (39-40).

K. Arias beschiftigt sich mit Bierkriigen in den Pyramiden und Sonnentempeln des Alten
Reiches. Im Norden der Stufenpyramide des Djoser wurde ein Depot aus 300 Bierkriigen
gefunden (57). Im Taltempel des Snoftru in Daschur wurden tiber 3000 Bierkriige entdeckt
(57). Im oberen Sonnentempel des Userkaf kamen 367 Bierkriige ans Licht, die durch 37
Stiicke vom Aufweg und 11 Stiicke vom unteren Tempel ergéinzt werden (62). Im Sonnen-
tempel des Niuserre tauchen nur ovoide Bierkriige der 5. Dynastie auf (65).

M. Nuzzolo/J. Krejci/M. Osman/K. E. Piquette setzen sich mit dem Palermostein ausei-
nander. Die Lesung «Herstellung einer Statue des Neferirkare, gemacht aus Bronze, im
Goldhaus» in Verso/Register V konnte durch neue photographische Untersuchungen be-
stitigt werden (90). Die gleiche Methode sichert die Lesung «Kupfer» beim Bau der Mor-
gen- und Abendbarke ab (93). Die sieben Fragmente des Palermosteines scheinen aus «o-
livine basalt» zu bestehen (96).

R. Bussmann wendet sich der Ka-Kapelle des Pepi L. in Elephantine zu. Der «Altar» im
Schrein der Satet konnte urspriinglich eine Siule fiir das Dach gewesen sein (109). Der
«Vorhof» ist eher als tiberdachte Vorkammer zu interpretieren (109).

A. J. Morales diskutiert die Aufstiegsspriiche der Pyramidentexte von Unas bis Peda-
menopet. Die frithesten Vertreter der Spriiche sind in der Unaspyramide aus der 5. Dynas-
tie zu beobachten (118). Die Spriiche wurden im Mittleren Reich solar gefirbt (119). In
der Spitzeit wurden sie in das Textprogramm zur Dekoration der Sarkophage aufgenom-
men (121).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



404 Rezensionen — Comptes rendus

A. Oppenheim prisentiert eine Ubersicht zum Sonnenkult im Pyramidenkomplex des
Sesostris III. in Daschur. Der solare Charakter des Pyramidentempels deutet sich in den
duBeren Inschriften und den Géttern in der «square antechamber» an (136). Der «Siidtem-
pel» war zum groBeren Teil dem Sonnenkult gewidmet (142). Der Aufweg weist solare Be-
ziige bei der Darstellung der géttlichen Geburt des Kénigs und der Jahreszeiten auf (148).

M. Bardonov&/M. I. Khaled thematisieren Fayencevasen mit Konigstitulaturen aus Abu-
sir. Die Fragmente stammen aus Quadrat 14/Level 7 und sind u. a. mit den Namen von
Sethos I. und der Gemahlin Maathorneferure des Ramses II. beschrieben (163). Das Gefil3
mit dem Namen von Sethos . hat vielleicht zur rituellen Ausstattung des Sachmetsanktuars
von Abusir gehort (170).

R. Pirelli vergleicht zwischen den Puntreliefs von Sahure und Hatschepsut. Die Expedi-
tion des Sahure wird auf zwei Blocken vom Aufweg iiberliefert (189). Die Puntreliefs des
Sahure zeigen den Konig als direkten Leiter der Expedition und Empfinger der Abgaben,
wihrend Hatschepsut auf ihren Beispielen nur eine indirekte Rolle spielt (194). Der Gott
Amun tritt dort als eigentliche Hauptperson auf. Das sagenumwobene Land Punt ist viel-
leicht im heutigen Eritrea zu lokalisieren.

M. Pehal geht Vorldufern des Alten Reiches fiir die konigliche Nachfolgeregelung des
Neuen Reiches nach. Die Traditionen des Alten Reiches wurden im Neuen Reich mehr-
heitlich beibehalten (223).

N. Markovic beschiftigt sich mit den solaren Aspekten des Apisstieres und der spétzeit-
lichen K&nigsideologie. Die Beziehung des Apisstieres zum Sonnengott Re l4sst sich auf
zwei nichtkoniglichen Serapeumsstelen nachweisen (240). Die koniglichen Apisstelen der
Spitzeit weichen beziiglich Ikonographie und Phraseologie voneinander ab (243). Der K6-
nig Amasis wird als erster Pharao gezeigt, wie er vor einem Opfertisch vor dem Apisstier
kniet (244).

Der Rezensent hat sich folgendes Urteil gebildet: In der Bewertung des Buches muss
differenziert werden. Die eine Hélfte der Beitréige vermittelt durchaus interessante Infor-
mationen, wihrend die andere Hélfte recht frei mit dem Oberthema des Bandes umgeht.
Die Argumentation lésst z. T. den roten Faden vermissen. Die gemischte Qualitét trifft auf
viele Sammelbéinde zu.

Bonn Stefan Bojowald

Daniel Recklinghausen, Das Land von Pfeil und Bogen, Studien zu Neith und ihren Attri-
buten in der Theologie des Tempels von Esna (Esna-Studien I, SSR 36), Wiesbaden, Har-
rassowitz, 2022, IX-X, 1-129, Taf. 1-14, ISBN 978-3-4471-1796-8.

In der hier zu besprechenden Publikation werden Ergebnisse zu den Szenen «Pfeil und
Bogen darbringen» aus dem rémerzeitlichen Tempel des dgyptischen Esna présentiert. Das
Werk ldsst folgenden Aufbau erkennen:

Das Kap. 1 dient als Einleitung. Der Typ der Ritualszene «Pfeil und Bogen darbringen»
kommt in Esna vier Mal vor (1). Das dazugehorige Textformular weicht von vergleichba-
ren Ritualszenen in anderen Tempeln deutlich ab (1). Der Schwerpunkt wurde in Esna auf
Aspekte der lokalen Theologie gelegt (1). Die Objekte Bogen und Pfeil — in dieser Reihen-
folge — héingen als Kultsymbole der Géttin Neith mit dem Fest am 13. Epiphi zusammen (2).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 405

In Kap. 2 werden allgemeine Informationen zu Pfeil und Bogen im Alltag Agyptens ge-
sammelt. Die Darstellungen des Kampfes mit diesen Waffen reichen bis ins Alte Reich
zuriick (4). Die dgyptischen Texte greifen auf verschiedene Bezeichnungen fiir Pfeil und
Bogen zuriick (6). Die angeblichen theologischen Kriterien bei der Auswahl der Begriffe
(6-7) sind kritisch zu hinterfragen.

In Kap. 3 werden Pfeil und Bogen in der Religion beleuchtet. Das Auftauchen von Pfeil
und Bogen im religiosen Bereich datiert bis in die Frithzeit zuriick (9). Die angebliche
Korrelation des Bogens mit einer Gottheit nur in Esna (18) ist missversténdlich (vgl. die
Angaben zu Kom Ombo auf der gleichen Seite!).

In Kap. 4 wird tiber Neith als Herrin von Pfeil und Bogen in Esna gehandelt. Die Géttin
wird vor Ort rein anthropomorph und mit der Roten Krone auf dem Kopf dargestellt (19).
Die Gottin tibt in Esna eine demiurgische Funktion aus (20). Die in den Abendriten des
Festes am 13. Epiphi direkt angesprochenen Waffen sind wohl als personalisierter Schutz
des Sonnengottes zu interpretieren (31). Der Hauptakzent wurde in Esna auf die Beschrei-
bung der kriegerischen Eigenschaften der Neith gesetzt (38). Die Beiworte der Neith in
Ritualszenen zu Pfeil und Bogen sind in Esna nur auf der Innen- und AuBenseite der Nord-
wand resp. des nordlichen Teils der Westwand zu finden (42).

In Kap. 5 werden die Pfeil- und Bogen-Szenen in Esna zur Sprache gebracht. Die Bei-
spiele werden graphisch und textlich dokumentiert. Die Szenen gehoren bis auf eine spé-
tere Dublette dem 2. Jhdt. n. Chr. an (47).

In Kap. 6 werden die Pfeil-und-Bogen-Szenen aus Esna inhaltlich analysiert. Die Emp-
finger des Opfers werden von Neith und ihrem krokodilsgesichtigen Sohn Schemanefer
gebildet (67). Die Hauptaufgabe der Neith ist im Schutz ihres Sohnes Re zu sehen (68).
Der Bogen scheint im Gegensatz zu anderen Tempeln in Esna eine bevorzugte Rolle zu
spielen (68). Das Wort fiir «Pfeil» wird auller in Szene 4 durchgéngig durch «S$sm» verkor-
pert (69). Der élteste sicher datierbare Beleg fiir die metaphorische Bezeichnung des Pfei-
les als «Vogel ohne Gefieder» liegt auf der sog. «Ptoleméischen Fassade» in Esna vor (69).
Die Termini «iwn.t» und «pd.t» fiir den Bogen halten sich in den Szenen ungefiihr die
Waage (70). Die Szene 4 zeigt gegeniiber Szene 1-3 mehrere Unterschiede, zu denen An-
bringungsort und Layout zéhlen (77). In den auf den Sédulen angebrachten Szenen 1 und 2
bringt der Konig die Pfeile in der rechten und den Bogen in der linken Hand, wihrend die
Szenen 3—4 an den Winden genau andersherum verfahren (83). Die Gruppe der Pfeil-und-
Bogen-Szenen ist auf die vier Himmelsrichtungen zu beziehen (86).

In Kap. 7 wird die Nihe der Pfeil-und-Bogen-Szenen zum Fest am 13. Epiphi geklért.
Die Neith-Kosmogonie stellt einen integralen Bestandteil der Tagriten des Festes dar (93).
Das Fest am 13. Epihi zielte wohl auf die symbolische Erneuerung des Schutzes der Neith
ab (94).

In 8 werden Glossar der in den Szenen 1-4 enthaltenen Worte (99-105), Literaturver-
zeichnis (107-121), Quellenindex (123-126) und Abbildungsverzeichnis (127-129) ver-
flighar gemacht.

Der Tafelteil (1-14) liefert Farbphotographien von ausgewihlten Inschriften und Bildern.
Die Inschriften aus Edfu (Taf. 2/3) wirken etwas deplatziert.

Die folgenden Hinweise fiihren vielleicht an der einen oder anderen Stelle weiter:;

21: die Wiedergabe «sie verwandelte sich in (die Gottin) Wrr.t» ist zu frei, wortlicher:
«dann wiederholte sie ihre Gestalt als Wrr.m.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI; 10.24894/2673-3641.00127



406 Rezensionen — Comptes rendus

31: zur gelben Farbe des Tamariskenholzes vgl. R. Borger, Babylonisch-assyrische Le-
sestiicke, Heft II, Die Texte in Umschrift (Rom 1963), 88.

63: Die Bedeutung «ph» «angreifen» gibt eine bessere Basis als «erreichen» ab.

69: die Wiedergabe von «3pd iwti Sm» durch «Vogel, der sich nicht (selbst) bewegen kann»
ist zu kompliziert, besser «Vogel, der nicht fliegt»; zu «Sm» «Vogel fliegt» vgl. zuletzt St.
Bojowald, Zu einer akkadisch-dgyptischen Parallele bei der lbertragenen Verwendung
von Verben fir «gehen» im Sinne «Vogel fliegen», N.A.B.U. 2022 no 1 (mars), 50-52.

Der Rezensent sieht sich zu folgendem Fazit in der Lage: Das Buch hat sein Ziel durchaus
erreicht. Die Ubersetzungen fallen iiberwiegend akkurat aus. Die Argumentationen sind in
den meisten Fillen stichhaltig. Die wenigen Ausnahmen wurden oben vermerkt. Die Lek-
tiire kann daher ohne Bedenken empfohlen werden.

Bonn Stefan Bojowald

Horst Beinlich (Hg.), 12. Agyptologische Tempeltagung, Synergie und Divergenz. Zum
Zusammenwirken von Bild und Text in dgyptischen Tempeln, Tagung Wiirzburg 2020 (K&-
nigtum, Staat und Gesellschaft frither Hochkulturen 3,7), Harrassowitz, Wiesbaden, 2021,
V-VI, 278 S., ISBN 978-3-4471-1672-5.

Die Publikation nimmt die Beitréige zur 12. Agyptologischen Tempeltagung auf, die unter
dem Titel «Synergie und Divergenz. Zum Zusammenwirken von Bild und Text in dgypti-
schen Tempeln» in Wiirzburg durchgefithrt wurde. Der Inhalt des Werkes besteht aus fol-
genden Teilen:

H. Beinlich widmet sich knienden Knigen in &gyptischen Tempeln der griechisch-rémi-
schen Zeit. Das Opfer der K6nige wurde in den griechisch-romischen Tempeln sehr selten
kniend dargebracht (7). Die Mehrheit der einschlégigen Szenen taucht in Dendara auf, wo
sie meist iiber Tlirdurchgédngen angebracht sind (11).

S. CaBor-Pfeiffer betrachtet die Pharaonin (Kleopatra) Berenike III. und ihre Opfergaben
im Horustempel von Edfu. In der Mitte der Westhélfte der dueren Riickwand der Umfas-
sungsmauer ist eine Darstellung der Kénigin beim Wein- und Milchopfer vor Hathor und
Harsomtus, das Kind, zu finden (31). Die Betonung von Harsomtus, das Kind, als tatséch-
lichem Empfénger der Opfergaben (32) wirkt in sich widerspriichlich. Die Kénigin kommt
nur in dieser Szene als alleinige Ritualistin vor (35).

F. Coppens wendet sich dem Ritus «Besteigen der Treppe» in ptolem#ischen und rémi-
schen Tempeln zu. Das erste Beispiel fiir den Ritus im Rahmen des Tédglichen Tempelri-
tuals ist in der Barkenkapelle von Alexander dem GroBen in Luxor zu beobachten (47).
Der Ritus lisst sich insgesamt zwdIf Mal in den Tempeln nachweisen (48). Die Beispiele
treten besonders hdufig in der spétptolemédischen und frithrémischen Zeit auf, wobei die
Provenienz zumeist aus Dendara stammt (48). Die umfangreichsten Begleittexte des Ritus
werden durch Edfu und Dendara geliefert (51). Die einzige klare Synergie zwischen Bild
und Text zum Ritus ist beim Barkensanktuar des Horustempels von Edfu festzustellen (55).

N. Guilhou beschiftigt sich mit dem Fleischopfer in Dendera. Die Szene des Tieropfers
ist symmetrisch entlang einer zentralen Achse angeordnet (62). Der Unterschied zwischen
den Szenen drlckt sich durch die Haltung des Konigs aus (62). Die betreffenden Szenen
in Edfu sind ebenfalls symmetrisch aufgebaut (63).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 407

H. Kockelmann duBert sich zur scheinbaren Diskrepanz zwischen Titel und Bild in den
Proskynese-Szenen der dgyptischen Tempel. Die Szene erscheint in griechisch-rémischer
Zeit normalerweise im ersten Register der Tempelwand (90). In den griechisch-rémischen
Tempelreliefs wurde der Konig nur selten in vollstédndiger prostratio gezeigt (94). Der Vor-
gang der Proskynese ist wohl mehrstufig mit dem Wechsel aus stehenden und liegenden
Phasen zu denken (97).

E. Kormyscheva geht dem Verhiltnis von Bild und Text bei der Krénung der kuschiti-
schen Koénige nach. Die Ausrufung des Konigs konnte durch das Militédr erfolgen (108).
Die enge Beziehung von Bild und Text ldsst sich besonders deutlich auf der Pi(anchi)-
Stele belegen (110). Die koniglichen Frauen nahmen bei der Legitimation des Herrschers
eine wichtige Position ein (111).

D. Kurth setzt sich mit Bild und Text in der Dekoration des Tempels von Efu auseinander.
Die unmittelbaren Vorlagen der Texte sind wohl mehrere Redaktionen durchlaufen (121).
Die Aussagen von Bild und Text pflegen sich h#ufig zu tiberschneiden (130).

E. Laskowska-Kusztal wendet sich der Synergie von Text und Bild am Beispiel des r-
mischen Osiris Nesmeti-Tempels von Elephantine und des ptolemiischen Mandulistem-
pels von Kalabscha zu, Der Name des Gottes Osiris Nesmeti ist wohl auf ein ertrunkenes
und anschliefend vergottlichtes Kind zu beziehen (151). Die Identifikation des Nesmeti
mit Osiris machte die Schaffung einer Hypostase des Gottes als Schutzpatron von Elephan-
tine moglich (153). Der Charakter des Osiris Nesmeti ldsst sich mit der Wiedergeburt und
den regenerativen Kriiften des Nil verbinden (154). Der Kult des Mandulis héingt vielleicht
mit der Person des tamilischen Gottes Murukan zusammen (158). Das kindhafte Wesen
des Mandulis wird nicht nur ikonographisch, sondern auch textlich bestétigt (161). Der
Gott hat in Agypten vielleicht solare Ziige getragen (162).

B. Lurson untersucht das Verhiltnis von Bild und Text aus der Perspektive der «ancho-
ring» und «relaying» Funktionen des Textes. Die Eigenschaft des Konigs als «3h» hat eine
wichtige Rolle gespielt (202).

Chr. Raedler stellt ramessidische Privatstatuen im Tempelkontext vor. Der klassische
Typ der Privatstatue aus Karnak liegt in der kuboiden Form vor (209). Im Neuen Reich
wurden neue Varianten wie der Naophor entwickelt (210).

Fr. Rogner erdrtert Akteure und Inschriften in Tempeln des Neuen Reiches zwischen
Bildraum und Realraum. Die Angabe der Zehen des Konigs in groBfigurigen Darstellun-
gen in Medinet Habu (227) wird klar iiberinterpretiert. Die Aufgabe der schreibenden Got-
ter iben sowohl Thot als auch Seschat bzw. Sefchet-Abui aus (236). Die Exkurse zu Ge-
milden der Renaissance sowie der Sophienkathedrale in Nowgorod (237-238) sind unno-
tig.

Der Eindruck des Rezensenten l4sst sich folgendermaBen beschreiben: Das Buch ver-
langt nach einer differenzierten Bewertung. Die Qualitét der Beitriige weicht untereinander
ab, was sowohl fiir den Inhalt als auch Stil gilt. Die Autoren ergehen sich z, T. in Belang-
losigkeiten. Die Thematik der Tagung wird nicht immer exakt eingehalten.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



408 Rezensionen — Comptes rendus

Marcel Kiihnemund, Die rituelle Reinheit in den Tempeln der griechisch-rémischen Zeit
(SSR 34), Wiesbaden, Harrassowitz, 2021, Teil 1/Text: VII-XI, 1-500, Teil 2/Anhang:
501-693, Taf. 1-VI, ISBN 978-3-4471-1639-8.

Die hier zu besprechende Publikation représentiert die tiberarbeitete Fassung der Doktor-
arbeit des Autors, die im WS 2020/2021 an der Philosophischen Fakultit der Universitit
Tiibingen angenommen wurde. In der zweiteiligen Studie wird die rituclle Reinheit im
Kontext der Tempelkulte des griechisch-rémischen Agyptens untersucht. Der Inhalt l#sst
sich folgendermaBen spezifizieren:

Teil 1: In 1 werden allgemeine Informationen zu Protokoll gegeben. Die rituelle oder
kultische Reinheit hebt sich von der hygienischen Reinheit durch hdufige Wiederholungen
ab (7). Die rituelle Reinheit pflegt den physischen und psychischen/moralischen Zustand
von Personen oder Rdumen zu beschreiben, wobei sie die Basis filir das gesellschaftliche
und religidse Zusammenleben bildet (12).

In 2 werden Grundlagen und Motive der rituellen Reinheit im alten Agypten erléutert. Die
Substanzen Wasser, Natron und Weihrauch spielen in den meisten Texten zur rituellen Rein-
heit eine wichtige Rolle (16). Die Identifikation des Reinigungswassers mit der Nilflut
brachte die Eigenschaften der Verjiingung und Regeneration mit sich (17). Die Anfinge der
Reinigung des Konigs durch die Gétter Horus und Thot reichen ins Mittlere Reich zuriick
(32). Die vier Reinigungsgatter setzen sich aus Horus, Thot, Seth/Geb und Dunanui zusam-
men (42). Die vier Gotter konnten mit den Himmelsrichtungen verbunden werden (50).

In 3 werden lexikographische Uberlegungen zum Wortfeld «Reinheit» durchgefiihrt. Das
Wort «<wb» «reiny kommt am h#ufigsten vor (57). Die Ausfiihrungen beschrinken sich
hauptsiichlich auf die Verbalformen der relevanten Worte. Die Aussage, dass statt «w<b. (t)»
eigent-lich «“b.fi» zu erwarten ist (62), leuchtet nicht ein, zumal die dortigen Phrasen eben
nicht durchgiingig auf den Stativ zuriickgreifen. Die Bezeichnung «Nominalphrase» fiir den
Ausdruck «m ‘bw» (62) ist irrefithrend. Die Eigenschaft der Unreinheit 14sst sich in den phy-
sischen, medizinischen, kultischen und allgemeinen Phénotyp unterteilen (78).

In 4 wird die rituelle Reinheit des Kénigs in den Tempeln der griechisch-romischen Zeit
behandelt. In den spéten Tempeln sind 49 Ritualzyklen zur rituellen Reinheit zu entdecken
(87). Die dazugehdrigen Szenen tauchen auf den seitlichen AuBenwénden des Naos, den
Innen- und Schrankenwinden des Pronaos und den Hallen vor dem Sanktuar auf (95). Der
Ritualkomplex besteht vorrangig aus den Komponenten a) Verlassen des Palastes, b) Rei-
nigung durch Horus und Seth und c) Krénung des Konigs (95). Die Reinheit des Konigs
wurde in den Reinigungsszenen hdufig mit der Reinheit der Erde fiir Geb und des Himmels
fiir Re gleichgesetzt (118). Die Herkunft des Reinigungswassers ist meist in Elephantine
und Senmet zu suchen (125). Der Ritualkomplex ahmt durch die Assoziation des Kénigs
mit dem Sonnengott den Sonnenlauf nach (130). Die Interpretation der Entsagungspflicht
der Priester von bestimmten Verhaltensmustern als Tod (132) wirkt unédgyptisch. Die Rei-
nigung des Konigs durch Horus und Seth wird sowohl im Morgenhaus von Edfu als auch
Philae bildlich wiedergegeben (160). Der Kénig wurde wohl bei den Riten des Morgen-
hauses durch den Koénigspriester vertreten (166). Der Koénig konnten bei der Reinigung
den Reinigungsgéttern angeglichen werden (197).

In 5 wird die rituelle Reinheit der Priester thematisiert. Die Vorschriften des Abaton von
Philae weisen zahlreiche Gemeinsamkeiten mit den Textpassagen zum Pr-nfr in Esna auf
(272). Die Reinigung durch Weihrauch fehlt in den Priestervorschriften (277). Die meisten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 409

Priestervorschriften sind in Edfu und Kom Ombo auf den Tiiren zum Pronaos zu beobach-
ten (299). Die Reinigung des Konigs diente dessen Angliederung an die gottliche Sphére,
wihrend sie bei den Priestern das Betreten des sakralen Raumes erméglichte (327).

In 6 wird tiber die rituelle Reinheit von Objekten gesprochen. Der Unterschied wird dabei
zwischen immobilen Dingen wie Orten oder Gebieten sowie mobilen Gegenstinden wie
Opfergaben und Kultgeréten gemacht (329). Das héufigste Wort im Zusammenhang mit
der Reinheit eines Raumes wird durch «ds§r verkérpert (335). Die rituelle Reinheit bei
Tempelgriindungen wurde durch das Einstreuen von Sand erreicht (350). Der hygienische
Aspekt der Reinheit wurde bei den Opfergaben hoher bewertet als bei der Reinigung von
Personen (368). Die Reinigung von Opfergaben beruht auf der Legitimation des Ritualis-
ten, der Reinigung des Objektes und der Gegengabe (410).

In 7 wird auf die rituelle Reinheit der Gétter eingegangen. Der fritheste Beleg fiir das
Kultbildritual der Wabet stammt aus dem Isistempel von Philae (446). Die kultische Rein-
heit der Gotter tritt im Kultbildritual und Osirisritual besonders markant hervor (497).

In 8 wird die Synthese entwickelt.

Teil 2: In 9 wird ein Anhang mit vier groen Themenfeldern geboten. Der Einflihrungs-
zyklus in den Tempeln der griechisch-rémischen Zeit wird als erstes textlich dokumentiert
(501-548). Der Ritualkomplex zur Tempelgriindung in den spiten Tempeln wird als
nichstes zur Sprache gebracht (549-582). Die Ritualszenen mit dem nms.t-/dsr.t-Krug
schlieBen sich als néchstes an (583-614). Die Priestervorschriften der griechisch-rémi-
schen Tempel werden zum Schluss schriftlich fixiert (615-636). Die nms.¢- und dsr.t-Sze-
nen in Pyramidentexten, Mundéffnungsritual und Edfu bzw. Dendera sowie das Reini-
gungslied in Dendera und Edfu werden synoptisch verglichen.

In 10 wird das Literaturverzeichnis (647—673) angehangen. In 11 werden die Indizes
(675-693) hinzugefiigt. Der Tafelteil (I-VI) findet sich am Ende, in dem u. a. Tempel-
grundrisse mit Markierungen der Position der Inschriften zur rituellen Reinheit begegnen.

Die folgenden Kleinigkeiten verhelfen vielleicht zu einem besseren Detailversténdnis:

39: Der Stativ «wb» muss statt «sie wurden gereinigt» mit «sie sind gereinigt» iibersetzt
werden.

591 (und ofter): «Mit den vier d§r.t-Kriigen mit Wasser» muss in «mit den vier dsr. -
Kriigen des Wassers» verbessert werden.

603: Die Ubersetzung «Die vier Speichergéttinnen kommen zu deiner Majestiit und rei-
nigen deinen Leib mit ihrem Inhalt» muss in «Die vier Speichergéttinnen kommen zu dei-
ner Majestét und reinigen deinen Leib durch sie» gedndert werden; die Passage nimmt auf
die vorher erwihnten Kriige Bezug.

629: «Die Verborgenheit ist gut» muss in «das Verbergen ist gut» korrigiert werden.

Das Buch erweckt insgesamt einen recht ordentlichen Eindruck. Die Hauptergebnisse
lassen sich durchaus plausibel begriinden. Die Ubersetzungen halten mit wenigen Ausnah-
men jedem Vergleich stand. Die wenigen Redundanzen sind leicht verzeihbar, wie z. B.
bei der Alliteration bei «ismn» (72). Die folgenden kleineren Kritikpunkte seien kurz fest-
gehalten: Der Rezensent hiétte gut auf die Synopsen verzichten kénnen. Die vollstdndige
Wiedergabe der Priestervorschriften kann von zwei Seiten betrachtet werden. Der Autor
verliert z. T. das eigentliche Ziel der Arbeit aus den Augen, was insbesondere die Ausfliige
in dltere Sprachperioden betrifft.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



410 Rezensionen — Comptes rendus

Riidiger Schmitt, Die Religionen Israels/Paldstinas in der Eisenzeit. 12—6. Jahrhundert
v. Chr. (Agypten und Altes Testament 94), Miinster, Zaphon, 2020, XIV, 241 S., ISBN
978-3-9632-7118-2.

Rildiger Schmitt (Evang.-Theol. Fakultdt/Miinster) bietet in seinem groBformatigen, mit
zahlreichen Umzeichnungen und Skizzen bebilderten Band einen synchronen Uberblick
iiber die Religionen im Gebiet des West- und Ostjordanlands von der Entstehung kulturell,
ethnisch und politisch definierter staatlicher Gebilde ab der Mitte des 12. Jh. v. Chr. bis
zur neubabylonischen und persischen Epoche im 6. Jh. v. Chr., als die politische Selbstéin-
digkeit dieser Nationalstaaten endete (= EZ I A bis EZ III).

Das Einleitungskapitel (1-9) orientiert iber Absicht und Methodik: In einem religions-
soziologisch begriindeten Ansatz werden die religidsen Praktiken in ihrem jeweiligen so-
zialen Kontext in den Blick genommen. Zu unterscheiden ist zwischen familicirer (Haus-
kult der engeren und weiteren Familienverbénde einschlieBlich Bestattung und Totenfiir-
sorge) und gruppenbezogener (z. B. Arbeits- oder Schulkontexte, Prophetengruppen) Re-
ligion, dem Kult in Heiligtimern von lokaler und regionaler Bedeutung sowie der offizi-
ellen Religion (staatlich oder substaatlich administrierter Tempelkult und das gesamte von
den gesellschaftlichen Eliten propagierte religidse Symbolsystem). Dabei kommt es neben
den spezifischen Ausprégungen der Religionsauslibung auf den unterschiedlichen Ebenen
zu zahlreichen Uberschneidungen und Interdependenzen.

Grundlage der Rekonstruktionen sind archéologische, epigraphische und ikonographi-
sche Quellen, auBerdem auch die mit dem auBerbiblischen Befund zu korrelierenden An-
gaben des Alten Testaments, wobei aufgrund der liickenhaften Zeugnisse diachrone Ent-
wicklungen oft nicht nachzuzeichnen sind. Anschaulich erldutert der Vf. die Schwierig-
keiten bei der Identifikation von Ritualobjekten v. a. der héuslichen Religionsausiibung.

Die Einzelkapitel, denen immer einer Auswahlbibliographie aktueller Forschungslitera-
tur vorangestellt ist, geben jeweils eine historische und geographische Orientierung, eine
Bestandsaufnahme der Gottheiten und des religitsen Symbolsystems und stellen dann die
religidse Praxis auf den unterschiedlichen sozialen Ebenen dar:

Die spitkanaandische Religion (11-21) in einigen urbanen Zentren mit fortdauernder
spétbronzezeitlicher Stadtkultur ist anhand (oft d4gyptischer/dgyptisierender) ikonographi-
scher Zeugnisse, die eine bleibend wichtige Rolle der klassischen kanaan#ischen Gétter
(wie der kriegerischen Ba‘al bzw. Ba‘al-Seth und Re3ep-Gestalten) belegen, und des ar-
chéologischen Befunds v. a. von Megiddo und Beth Shean dokumentiert.

Mit Abstand am umfangreichsten fillt die Darstellung der israelitisch-juddischen Reli-
gion (23-138) aus. Epigraphische Quellen mit theophoren Personennamen und auch ex-
pliziten Nennungen von Gottheiten datieren bis in die EZ II B und verstérkt in die EZII C
zuriick und geben zusammen mit dem alttestamentlichen Befund Einblick in das Pantheon:
Als minnliche Gottheiten erscheinen bei weitem am h&ufigsten Jahwe, prominent au3er-
dem El, dann in abnehmender Reihenfolge MLK, Ba‘al, Yarih Samas, Salim und Sahar,
Mot, Redep und Bethel. Weibliche Gottheiten sind A3erah als Paredra Jahwes (biblisch
sowie v. a. in den Inschriften von Kuntillet ‘Agriid und Hirbet el-Qdm), Anat und Astarte.
Dariiber hinaus gibt es Vorstellungen von Didmonen, Vorzeitwesen, Schutzgenien und
Gétterboten. Fiir den breiten Uberblick tiber Formen und Anschauungen der Religionsaus-
{ibung in den verschiedenen sozialen Kontexten kombiniert der Vf. Indizien aus den ma-
teriellen Belegen mit alttestamentlichen Nachrichten.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 411

Die Philister (139-156) amalgamierten nach ihrer Migration aus dem Agdisraum wéh-
rend der EZ I bald mit der lokalen kanaandischen Kultur und fithrten viele spétbronzezeit-
liche Elemente fort. Terrakottafigurinen einer stilisierten sitzenden Figur, wie sie v. a. in
Ashdod gefunden wurden und W-férmige Figurinen — beide Gruppen in dgéischer Stilistik
und aus Hauskult-Kontexten — sowie ein Relief zweier Gottinnen des kanaandischen
Qud3u-Typs auf einem Schrein in Tel Qasile lassen auf die Verehrung verschiedener Gét-
tinnen in der EZ I schlielen, die nach Ausweis vereinzelter Funde bis in EZ II C fortbe-
stand. Die wenigen offiziellen Inschriften und biblische Angaben verweisen auf die Be-
deutung unterschiedlicher Stadtgétter westsemitischer Auspridgung: Ba‘al bzw. Ba‘al-Ze-
bub, ASirat und eine Gottin pt/g/yh fir Ekron, Dagon fiir Ashdod und Gaza sowie Astarte
fir Askalon. Die archéologischen Indizien fiir den Hauskult lassen in der EZ I noch égéisch
wirkende Charakteristika, in der EZ II A-C westsemitisch geprégte Kultelemente erken-
nen. Die Formen der lokalen Religion werden v. a. anhand der Tempel vom Tel Qasile,
aus Nahal Patti§ und Tell es-Safi/Gath besprochen, der offizielle Kult anhand der Tempel-
anlagen in Tel Migne/Ekron.

Die Gotterwelt der Geschuriter mit dem Hauptort et-Tell/Bethsaida, der Gileaditer in der
ostjordanischen Region zwischen Yarmuk im Norden und Ammon im Siiden und der wei-
teren araméiischsprachigen Entitéiten wie Maacha mit dem Hauptort Tell Abil el-Qamh/A-
bel-Beth-Maacha westlich des (zeitweise ebenfalls von Araméern beherrschten) Dan (157—
163) ist hauptséchlich durch die bekannte Stele einer stierkopfigen Gottheit (in der Inter-
pretation des Vf. der Wettergott Hadad) aus Bethsaida und die araméischen Inschriften
vom Tell Deir Alla (um 800 v. Chr.) greifbar. Grabungen in den gileaditischen Ortslagen
Tabagat Fahl/Pella, Tell es-Sa’idiyeh und Tall Abii al-Haraz geben Aufschluss tiber Struk-
turen des Hauskults, die lokale und regionale Religionsausiibung der EZ II B wird durch
die Torheiligtiimer in Bethsaida und Tel Dan sowie den Tempel III in Pella erkennbar.

Die Religion der Ammoniter (165—174) im westlichen Bereich des transjordanischen Hoch-
plateaus mit der Hauptstadt Rabbat-Ammon/Amman kann aus epigraphischen und ikonogra-
pischen (Siegelamulette und einige GroBplastiken) Zeugnissen erschlossen werden. Bestim-
mend fur den familiren wie offiziellen Kult ist der Hochgott El, wéhrend der alttestamentlich
als Nationalgott angesehene Milkom eine untergeordnete Rolle (als Sohn Els?) spielt. Uber
die lokale und regionale Religion gibt die Archéiologie des Tempels in Rugm el-Kurst Auf-
schluss, tiber die offizielle der archéologische Befund auf der Zitadelle von Amman.

Epigraphische Hinweise auf das Pantheon der Moabiter (175—187) geben einige Inschrif-
ten als Zeugnisse der offiziellen Religion, von denen am besten die Me3a-Stele (9. Jh. v.
Chr.) erhalten ist, sowie Siegel und Ostraka mit theophoren Personennamen. Als wich-
tigste Gottheit erscheint der Nationalgott Kamos, dessen Name schon in Ebla und Ugarit
belegt ist, daneben kommen einige weitere Namen westsemitischer ménnlicher Gotter vor.
Die dgyptisierende Darstellung auf der berithmten spiitbronzezeitlichen Balu‘a-Stele zeigt
auBerdem eine Gottin des Anat-Astarte-Typs. Die hdufige Darstellung der Mondsichel und
eines Sternensymbols auf aus Assur importierten Siegeln interpretiert der V£, nicht als In-
diz einer Ubernahme assyrischer Kulte, sondern als allgemeinen Kultureinfluss aus Meso-
potamien. Als Kultzentren werden die Tempelanlagen von Hirbet el-Mudgyie (lokal),
Wadi ath-Thamat (regional) und Hirbet ‘Ataris (offizieller Kult) vorgestellt.

Die Religion der Edomiter (189—-196) ist nach dem nur spérlich belegten Onomastikon
vom Hauptgott Qaus dominiert, daneben erscheinen im wesentlichen El (7 Belege) und
Ba‘al (4 Belege). Die Préisenz weiblicher Gottheiten, deren Zuordnung zu Qaus unklar

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



412 Rezensionen — Comptes rendus

bleibt, zeigen insbesondere zwei Terrakotten aus Horvat Qitmit im ndrdlichen Negev. Das
dortige Heiligtum dokumentiert zusammen mit dem in ‘En Hazeva den lokalen Kult in der
EZ 11 C, wihrend der (allerdings uneindeutige) archéologische Befund auf der Akropolis
von Bozra eine architektonische Verbindung zwischen Tempel und Palast im Rahmen der
offiziellen Religion aufweist.

Ein resiimierendes Kapitel zu den «Strukturen der Religionen Israels/Paléstinas in kom-
parativer Perspektive» (197-207) stellt die wichtigsten Befunde noch einmal prégnant zu-
sammen und profiliert so die Gemeinsamkeiten, hinter denen die Spezifika der einzelnen
Religionsausprdgungen zurlicktreten: Die engen historischen, kulturellen, sprachlichen
und sozialen Verbindungen und Parallelen wihrend der Eisenzeit haben ihre Entsprechung
in einer «Koiné der religidsen Symbolsysteme Paléstinas» (207), deren Merkmal die Do-
minanz des jeweiligen Nationalgottes neben der Verehrung weiterer vorwiegend ménnli-
cher Gottheiten ist (nur die Philister spielen ethnisch und mit der Vorrangstellung der
Stadtgotter eine Sonderrolle).

Tabellarische Ubersichten (209-214), schematische Landkarten (214-217) und die Re-
gister (219-230) schlieBen den Band ab, der sowohl als fundierte und zugleich kon-
zentrierte Einfilhrung in die Materie als auch zur Konsultation bei spezialisierten For-
schungsinteressen unbedingt zu empfehlen ist.

Fulda Stephan Lauber

Markus Witte, Das Buch Hiob (Das Alte Testament Deutsch 13), Géttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2021, L, 698 S., ISBN 978-3-5255-1643-0.

Markus Witte ist durch zahlreiche Verdffentlichungen zum Hiobbuch ausgewiesener Ex-
perte fiir die Literaturgeschichte und Theologie dieser zentralen alttestamentlichen Weis-
heitsschrift. Mit seinem Kommentar legt er eine Auslegung vor, die dem aktuellen For-
schungsstand umfassend gerecht werden will, wie bereits die dem Einleitungskapitel (1-74)
vorangestellten vier knapp ausgefiihrten Punkte (1-3) zur Methodik und den hermeneuti-
schen Grundannahmen verdeutlichen:

1. Das Hiobbuch ist das Ergebnis von umfangreichen Fortschreibungen und Redaktionen
mit der verfremdenden und interpretierenden Aufnahme von &lteren Texten und Traditio-
nen. Auf der Darstellung dieser mehrphasigen Redaktionsgeschichte liegt ein Schwerpunkt
des Kommentars, der «insbesondere die Reden im Buch Hiob synchron als wesentliche
Beitréige zu einem dialogisch-dramatischen Geschehen und diachron als GréBen eines theo-
logiegeschichtlichen Diskurses» (2) prisentiert.

2. Die Septuaginta wird in der jiingeren Forschung vermehrt als «eigenstéindige, auch
literarisch profilierte Textform» (2) wahrgenommen, die zudem der frithen christlichen
Rezeption maBigeblich zugrundeliegt. Daher werden — wie auch fiir das Qumranschrifttum —
Differenzen zum Masoretischen Text, von dem die Kommentierung ausgeht, angezeigt.

3. Die altorientalischen Texte, die eine Problematisierung gottlicher Gerechtigkeit und
die argumentative Auseinandersetzung mit einer Gottheit {iber die gerechte Weltordnung
enthalten, werden wie Zeugnisse der klassischen griechischen und der biblischen Literatur

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 413

sowie der altorientalischen Ikonographie (bei allerdings lediglich fiinf Abbildungen) her-
angezogen, um die interkulturellen und intertextuellen Beziehungen und Verankerungen
des Buches zu erhellen.

4. Die auBerbiblische Wirkungsgeschichte deckt im Text angelegte, bei rein historischer
Lektiire aber oft unterbestimmte Sinnpotentiale auf und ist fiir heutige Rezipienten hdufig
der vorrangige Zugangsweg zu Kenntnissen iiber biblische Figuren und Themen. Dem
tragt die Kommentierung Rechnung durch Ausblicke auf die frithjiidische, rabbinische und
frithchristliche Nachgeschichte des Buches.

Diese Programmatik wird in einer ausfithrlichen Darstellung der einleitungswissen-
schaftlichen Themenfelder vertieft. Erldutert werden der emblematische Name «Hiob» (6—
7), «Inhalt und Aufbau» (7-9), «Sprache und Text» (9-12) sowie «Stil- und Sprachfor-
men» (12-26) des Buches, das v.a. durch seine Gattungsmischung und parodierende Ver-
fremdung vorgegebener Texte und Motive ein « Werk sui generisy ist.

Die ausgezeichnete knappe Einfithrung in die «Geisteswelt» (26-31) des Buches erldutert
das altorientalische und daraus erwachsene biblische Konzept der « Weisheit»y (hakmah,
oco@in) als einer «den gesamten Kosmos durchwaltenden Ordnungy» (27), deren Nachvoll-
zug durch ein ihr entsprechendes «gerechtes» Verhalten innerhalb des Netzes von sozialen
Verantwortlichkeiten lebensforderliche Konsequenzen hat (Tun-Ergehen-Zusammen-
hang). Mit der Theologisierung der Weisheit in persisch-hellenistischer Zeit gilt JHWH
zunehmend als der (in der Konsequenz eines immer stidrker explizit monotheistischen Ver-
stindnisses) einzige Grund und Garant weisheitlicher Weltordnung, was besonders ange-
sichts enttduschter Erwartungen an die Heilsfolge von Torahtreue und JHWH-Bindung zur
Problematisierung weisheitlicher Denkformen fithrt («Krise der Weisheit») und die Frage
nach der Gerechtigkeit Gottes aufwirft — ein «Kennzeichen der jiidischen Literatur und The-
ologie der hellenistischen Zeit» (31) und theologische Veranlassung des Hiobbuches.

Die bekannten literarischen «Parallelen aus dem alten Orient und der klassischen Antike»
(34-45) werden nach ihren Kulturrdumen aufgelistet und literaturgeschichtlich eingeordnet.

Der im Blick auf die dezidiert redaktionsgeschichtliche Ausrichtung des Kommentars
wichtigste Abschnitt der Einfithrung behandelt die Frage nach der «Entstehung des Hiob-
buches und der Vielfalt seiner Theologien» (45-59). Hier prédsentiert der Vf. eine leicht
modifizierte Form des bereits in seiner Dissertation (BZAW 230; Berlin/New York 1994)
entwickelten Modells, das seitdem weitgehende Zustimmung gefunden hat. Es soll hier
wenigstens in einigen Grundziigen angedeutet sein:

Die Keimzelle des Buches bildet eine Erzdhlung, die zwei urspriinglich selbstéindige li-
terarische Verarbeitungen in der urspriinglichen Dichtung (einsetzend mit der Klage in
Kap. 3 und endend mit einer Gottesrede in Kap. 38-39*) und der prosaischen Hiob-No-
velle (im Wesentlichen 1,1-5*.13-21 und 42,11-17*) fand. Im Zentrum der Novelle steht
der Lobpreis des ambivalenten Gottes (1,21) und die Erkldrung des Leidens als Bewéh-
rungsprobe des frommen Hiob. Die Dichtung problematisiert dagegen die Verlésslichkeit
und Gerechtigkeit Gottes, konfrontiert das Konzept des Tun-Ergehen-Zusammenhangs mit
der Vorstellung der absoluten Freiheit und Fremdheit Gottes und meditiert kritisch die tradi-
tionellen weisheitlichen, kultischen, rechtlichen und torahtheologischen Leidensdeutungen.
Die urspriingliche Gottesrede verweist dabei auf das Mysterium des kosmischen Handelns
Gottes, das sich der Rationalitét entzieht und nur schweigend angenommen werden kann.

Die Niedrigkeitsredaktion fuigt der noch selbstindigen Dichtung das Motiv der geschopf-
lichen Unwiirdigkeit des Menschen vor Gott ein (4,12-21; 15,11-16; 25,1-6) und erklért

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



414 Rezensionen — Comptes rendus

das Leiden durch den Hinweis auf die menschliche Disposition und grundsétzliche Siind-
haftigkeit. Sie komponiert das Abschlussbekenntnis Hiobs in 40,3-5; 42,2.3*.5-6 mit der
ausdriicklichen Unterwerfung unter den Willen Gottes und der Annahme der eigenen End-
lichkeit.

In vorgeriickter persischer oder frithhellenistischer Zeit verbindet die Buchredaktion die
um die Niedrigkeitsredaktion erweiterte Dichtung mit der urspriinglichen Novelle durch
die Verknlpfungen in 2,11-13; 3,1 und 42,7-10.11* zu einem ersten Hiobbuch und fiigt
in die Novelle die Himmelszenen (1,6-12; 2,1-7.8) als narrative Erlduterung der Fremd-
heit Gottes — ein prigendes Thema der Dichtung — sowie das Gesprich Hiobs mit seiner
Frau (2,9-10) ein. Dieses Buch erféhrt sukzessive drei Bearbeitungen:

Die weitgehend einheitliche Elihuredaktion in Kap. 32-37 betont den Grundsatz der Ge-
rechtigkeit Gottes, trigt den Gedanken der Leidenspédagogik ein und komponiert wohl
auch die zweite Gottesrede in 40,6—41,26, die die Schopfungstheologie der ersten Gottes-
rede verstdrkt. Die anschlieBende Majestdtsredaktion korrigiert das negative Hiob-Bild,
indem sie ihm erkenntniskritische Hymnen (12,7-13,2; 27,1*,11-12; 28,1-14.[15-19.]20-
28; 29,1) sowie die Rede 26,1-14 in den Mund legt und ihn so zum weisen Lehrer seiner
Freunde macht. Inhaltlich unterstricht die Redaktion, auf die auch die Erweiterung der
Gottesrede in 39,13—18 zuriickgeht, Gottes Schopferkraft, seine Geschichtsmacht und sei-
ne alleinige Verfilgung {iber die dem Menschen entzogene Weisheit. Abgeschlossen wird
das Buch durch die Gerechtigkeitsredaktion, die Hiob eine schon innerweltlich wahrnehm-
bare Gerechtigkeit bekennen ldsst (24,13-25;27,7-10.13-23; 31,1-3). Sie nimmt teilweise
theologische Schwerpunkte der Elihu- und Majestétsredaktion auf (9,2—4.5-10.11-14),
bildet die kurze dritte Gottesrede 40,1-2 und entschirft die Klagen und Anklagen Hiobs
durch den Zusatz 42,3a.4. Eintrige in das Unschuldsbekenntnis Hiobs in Kap 31 in V. 1-
3, 38-40a (evtl. auch V. 11-12.23.28) bestétigen dessen Integritit und Vorbildcharakter.
Die produktive Fortschreibung des hebrédischen Hiobbuches diirfte bis auf punktuelle Be-
arbeitungen spitestens im ausgehenden 3. Jh. v. Chr. abgeschlossen sein.

Die «frithe Rezeptionsgeschichte» (59—74) mit charakteristischen Profilierungen Hiobs
und einzelner Gottesaussagen setzt mit den antiken Ubersetzungen, dem Testament Hiobs,
der dltesten bekannte Nach- und Neudichtung (1./2. Jh. n. Chr.), aber auch Bezugnahmen
im Neuen Testament ein.

Die perikopenweise Kommentierung des Buches (111-697) auf der Grundlage der in der
Einfithrung skizzierten Programmatik bietet jeweils (nach einer Auswahlbibliographie)
eine Ubersetzung mit eher knapp gehaltenen philologischen Anmerkungen, Angaben zur
synchronen Struktur auf der Einzeltext- und Buchebene und zur Form- und Gattungsge-
schichte («Aufbau und Sprachformen») sowie zu text-, literar- und redaktionskritischen
Fragen, wobei die einzelnen Gesichtspunkte notwendig oft ineinandergreifen. Die sich je-
weils anschlieBende fundierte Einzelversanalyse behandelt breit die semantischen, motiv-
und traditionsgeschichtlichen, theologischen und intertextuellen Aspekte. Insgesamt zwoIf
vertiefende Exkurse ergéinzen die Auslegung.

Auch wenn der V1. angesichts der Beschréinkungen des Formats auf eine detaillierte Aus-
einandersetzung mit divergierenden Forschungspositionen und eine ausfiihrliche Diskus-
sion sprachlicher Probleme verzichtet, hat er zweifellos das aktuell maBgebliche deutsch-
sprachige Referenzwerk zum Hiobbuch vorgelegt.

Fulda Stephan Lauber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 415

Jens M. Wening, Siloah — Quelle des Lebens. Eine Kulturgeschichte der Jerusalemer
Stadtquelle (Agypten und Altes Testament 101), Miinster, Zaphon 2022, 501 S., ISBN
978-3-9632-7096-3.

Mit dem groBformatigen Band legt Jens M. Wening seine 2016 an der Universitit Hanno-
ver angenommene Dissertation vor, in der er die Bau- und Architekturgeschichte der
(durch den Hiskia-Tunnel mit dem Wasser des Gihon gespeisten) kiinstlichen Siloah-
«Quelle» mit den Zeugnissen der (unter dem Einfluss sozialer Faktoren konstruierten und
sich entsprechend wandelnden) Raumwahrnehmungen und Sinnzuschreibungen zu einer
«epochentibergreifende[n] Kulturgeschichte» (32) der Stiitte kombiniert.

Einleitend (Kap. I; 17-35) stellt der Vf. knapp den Stand der archéologischen und kul-
turgeschichtlichen Forschung dar und skizziert den von ihm verfolgten «erinnerungskul-
turellen» und «raumsoziologischen» Ansatz. Kap. IT (36-55) bietet eine Reihe von «Ubet-
sichten», u. a. eine grundlegende Bibliographie und eine Auflistung aller Wasserversor-
gungseinrichtungen Jerusalems. Insgesamt 15 Karten orientieren iiber die Ortslagen und
ihre Archéologie.

Kap. III (56-70) beleuchtet einige «Hintergriinde und Strukturen» des Themas: Nach
einer ganz grundsitzlichen Reflexion zu «kosmologische[n] und kulturgeschichtliche[n]»
Aspekten des Elements Wasser erldutert der V. Geologie und Hydrologie der Gihon-
Quelle, dabei v. a. das charakteristische Phdnomen der Intermission, das verschiedenste
volkstiimliche Erkldrungen angeregt hat.

Die kursorische Darstellung der Baugeschichte des Wassersystems am Siidost-Hiigel in
Kap. IV (71-89) umfasst den Zeitraum von den ersten Besiedlungsspuren im Chalkoliti-
kum bis in die hellenistische Zeit mit einem Schwerpunkt auf dem Bau des Hiskia-Tunnels.

Etymologischen Fragen und den alttestamentlichen Erwéhnungen geht Kap. V (90-113)
nach: Der 6-mal belegte Name gihon ist eine Nominalbildung der Wurzel gyh / gwh «hervor-
brechen», worin der Vf, einen Hinweis auf das Phdnomen der intermittierenden Schiittung
sieht. Das als alt betrachtete Toponym %n §émes «Sonnenquelle» in Jos 17,7; 18,17 bezieht
der V1. ebenfalls auf die Gihon-Quelle, «deren geheimnisvolles Dunkel allmorgendlich von
den Sonnenstrahlen erhellt wurde.» (94) In Neh 3,15 bezeichnet das vom akkadischen $ilihtu
«Ausfluss (eines Kanals)»/« Wasserreservoir» abzuleitende Lehnwort §é/ah kontextuell wohl
den Wasserausfluss aus dem Hiskia-Tunnel in ein Staubecken im Bereich des heutigen Gar-
tens Birkat al-Hamra. Dieser Wasserausfluss erweckte den Anschein einer Quelle und trat,
nachdem der Gihon beim Bau des Hiskia-Tunnels verschiittet und spéter ganz in Vergessen-
heit geraten war, in der allgemeinen Wahrnehmung an dessen Stelle. Das veranlasste die
lautliche Angleichung von §élah an gihén zum Kunstwort §iléah, das alttestamentlich nur in
(der masoretischen Vokalisierung von) Jes 8,6 begegnet, spéter aber zum eigentlichen Namen
der Jerusalemer Stadtquelle und des unterirdischen Wassersystems wurde.

Thematisch wird der Gihon alttestamentlich in vier Zusammenhéngen erwéhnt: als Ort
der Salbung Salomos (1K&6n 1), beim Bericht tiber die BaumaBBnahmen Hiskias (2Chr
32,3—4; 2Ko6n 20,20) und Manasses (2Chr 33,14), als (teilweise eschatologisch entgrenztes
und {iberhdhtes) Motiv Jerusalemer Kulttraditionen und in der Paradiesgeographie von
Gen 2,10-14,

Fir die spéthellenistisch-friihromische Zeit (Kap. VI; 114—135) sind v. a. die herodiani-
schen Anlagen des Jerusalem-Aquédukts, das tiber 21 km Quellwasser aus Hebron in die
Stadt leitete, und einer Reihe von monumentalen Speicherbecken, darunter das an der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



416 Rezensionen — Comptes rendus

Birkat al-Hamra, bedeutsam, auf die sich auch verschiedene griechische, rdmische und
judisch-hellenistische Autoren beziehen. Die Jerusalemer Ortstraditionen zum Siloah wer-
den v. a. in der «Vita des Jesaja» — Teil einer vom V{. vor 70 n. Chr. datierten Sammlung
von Prophetenlegenden — greifbar.

Kap. VII (136-159) bespricht die rabbinischen Erwidhnungen von Siloah und Gihon in
Mischna, Tosefta und Talmud, dabei v. a. den im Mischnatraktat Sukkot beschriebenen
Schopf- und Libationsritus mit Siloah-Wasser am Laubhiittenfest zur Zeit des Zweiten
Tempels. Das Ritual symbolisierte in rabbinischer Auslegung die mit dem Wasser verbun-
denen Segnungen der Urzeit und geschichtlichen Heilserfahrungen (vgl. Ex17,1-7; Num
20,2-13), die zugleich Vorausbild endzeitlicher Erwartungen (wie der in Ez 47,1-2 ange-
kiindigten Tempelquelle) waren. Neutestamentlich —und in der davon angestofienen christ-
lichen Rezeption — bedeutsam ist der Siloah als Ort der in Joh 9 geschilderten Heilung des
Blindgeborenen. Die hier nur anzudeutende Exegese in Kap. VIII (161-172) erldutert die
Sukkot-Riten als Motivhintergrund von Joh 7-9: Die Selbstprédikation Jesu als «Licht der
Welt» (Joh 9,5) greift die Symbolik der dem Wasserritual vorausgehenden néchtlichen
Lichtfeier im Tempel auf, und der Vergleich mit dem lebenspendenden Wasser in Joh
7,37-38 beansprucht die Heilsvergegenwirtigungen des Wasserrituals selbst christolo-
gisch. AuBerdem identifiziert die volksetymologische Deutung des Kunstworts §i/éah als
Nominalbildung von §/4 «schicken» / «senden» mit der Bedeutung «Gesandter» in Joh 9,7
die (auch frithjiidisch ausgehend von Gen 49,10 messianisch gedeutete) Quelle und ihr
heilsvermittelndes Wasser mit dem gottgesandten Heilsbringer Jesus, dem wahren §iloah.

In spdtrémischer Zeit (Kap. IX; 172—177) wurde an der Birkat Silwan ein Portikus mit
einer Badeanlage und einer Kultstitte der Tyche, spéter der Hygieia, angelegt. Schriftliche
Quellen der byzantinischen Epoche (Kap. X; 178-184) bezeugen dort eine auch archiolo-
gisch nachgewiesene, nach 614 verfallene Kirche, ohne fiir deren Bedeutung auf Joh 9 zu
rekurrieren. In frithislamischer Zeit (Kap. XI; 185-205) erwéhnen christliche Pilgerbe-
richte den Siloah kaum, bei islamischen Autoren galt er in Adaption jiidischer Traditionen
(vgl. Gen 2,13) als eine der Paradiesquellen. Erst in der Kreuzfahrerzeit (Kap. XII; 206—
222, und Kap. XIII; 222-232) wurde der Siloah durchgéingig mit der Blindenheilung ver-
bunden, blieb aber unter den heiligen Stéitten von nachrangiger Bedeutung.

Zu Beginn der mamliakischen Herrschaft (Kap. XIV; 233-250) nach dem Fall Akkos
1291 wurde der Gihon wiederentdeckt und durch die Erneuerung des antiken Tonnenge-
wolbes tiber dem Quellhaus gesichert. In Pilgerberichten erscheint seitdem die — unter dem
Einfluss einer muslimischen Ortstradition des nahen Haram entstandene — Legende, dass
dort Maria die Windeln Jesu gewaschen habe, worauf der Name «Marienquelle» zurtick-
geht. Kap. XV (251-267) behandelt die osmanische Zeit (1516-1917) und stellt neben
Nachrichten aus Reiseberichten die literarischen Verarbeitungen des Siloah-Motivs von
John Milton (1667) und — auch auf persénlichen Eindriicken beruhend — von Herman Mel-
ville (1857/8), Pierre Loti (1894) und Karl May (1900) vor.

Kap. XVI (268-306) présentiert — mit zahlreichen Abbildungen — vier herausragende
Beispiele christlicher Bildtraditionen zu Joh 9 vom 5. bis zum 12. Jh. und die Darstellungen
des Siloah auf den kreuzfahrerzeitlichen Jerusalem-Karten sowie auf Paléstinakarten aus
dem 13. bis 15 Jh.

Kap. XVII (307-369) zu Entwicklungen im 19. und 20 Jh. gibt neben Notizen zu Ortslage
und Archiologie, Wassernutzung, Brauchtum und Reiseeindriicken insgesamt 85 Stiche

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 417

und Photographien wieder, die den baulichen Zustand und seinen Wandel dokumentieren,
bevor ein knapper «Ausblick» (Kap. XVIII; 370-371) die aktuelle Situation reflektiert.

Abgeschlossen wird der Band durch eine nach Epochen gegliederte Sammlung von Quel-
lentexten als Anhang (Kap. XIX; 372—403), das Literaturverzeichnis (404—455) und aus-
fiihrliche Register (456-501).

Keines der aufgegriffenen Themen kann erschépfend behandelt und diskutiert werden —
das ist vom VT nicht beabsichtigt und leistbar. Die beachtliche Leistung der Arbeit besteht
dagegen in der Vernetzung der verschiedenen materialen und immateriellen Aspekte, der
Présentation und Diskussion unterschiedlichsten Quellenmaterials und in der Einordnung
und Fokussierung der teilweise weit ausgreifenden Traditionen und Motive zu einem ein-
drucksvollen Panorama der praktischen Nutzung wie der religits-kulturellen Sinngebung
des Siloah.

Fulda Stephan Lauber

Simon Diirr, Paul on the Human Vocation: Reason Language in Romans and Ancient
Philosophical Tradition (BZNW 226), Berlin/Boston, De Gruyter, 2021, 339 pp. (12 pp.
Front Matter), ISBN 978-3-1107-5053-9. Open Access Publication: https://library.oa-
pen.org/handle/20.500.12657/52238.

«The goal of this book is to explain Paul’s surprising use of reason language in Romans
12.1 (hoywc6g)» (1). Paul’s use of Aoykdg is surprising not only because of the dearth of
occurrences of the lexeme in Paul’s Letters and previous biblical traditions, but also due
to the modern habit of dissociating <reason» and its bedfellows from the sphere of religion.
Diirr proposes that Epictetus, Diatribe 1.16.20 might be the best «qualitative parallel» — by
which he means a parallel established lexically, thematically, and in view of broader cul-
tural discourses — for determining what Paul might have meant by Aoywdc. In both Paul
and Epictetus, one finds «the idea of a human vocation and of a certain structure to that
vocation which at a general level is the same. And both are combined with a particular use
of reason language and ideas about the human endowment with reason» (8). Because hu-
mans have a divinely originated role to fulfill in the cosmos, the notion of a «khuman voca-
tion» goes beyond the differentiae specificae of human beings, which includes reason.

In Chapter 2, Diirr analyzes the lexeme Loyikdg and its role in philosophical definitions
of the human being as a {@ov hoyikdv, showing it to be a pre-Pauline philosophical com-
monplace. The definition is not merely descriptive, for its protreptic use shows that iden-
tifying the human proprium entails the exhortation to make use of it. Next, Diirr argues by
way of Dio Chrysostom’s Or. 36 that not only philosophers, but also a broader audience
would have been familiar with this definition (87-89); this is critical for the assumption
that Paul’s addressees would have known it. Although Diirr is correct to assume that Dio’s
orations might indicate which themes were familiar to a broader audience, and that Dio
was «too clever» an orator to «blunder with guessing what his audience will know» (87),
it is hard to say whether these insights can be applied to Dio’s use of the aforementioned
definition of the human, for Dio himself states that only experts would be aware of it and
he subsequently discloses it to his audience. Diirr ascribes this to a captatio benevolentiae,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



418 Rezensionen — Comptes rendus

concluding that the audience must have been aware of the definition. In the opinion of the
reviewer, it seems that this remains a matter of interpretive estimation.

In Chapter 3, Diirr surveys anthropology from Greece’s archaic period to the early Ro-
man Imperial era. The Stoic definition of humans as mortal rational animals ({@a Aoy
Ovfta) is the endpoint of a development in the sources surveyed (121). Because the pur-
pose of any being depends on its constitution, identifying reason as the human proprium
is critical in delineating the human vocation. Any vocation has three conditions: «an ulti-
mate <oughty for human beings, the intentionality of a metaphysical source, [and] the
recognisability of this intentionality» (123). For Diirr, pagan as well as Christian sources
yield a conception of God which fulfills these criteria. A significant question arises here
for the reader: Do Stoic conceptions of God allow for «intentionality»? Intentionality is
the requisite condition of a «vocation», but it is not clear that the Stoic God is capable of
discrete acts of will during a given life cycle of the universe (i.e., between genesis and
conflagration). Perhaps one could claim that an initial genesis of the cosmos intentionally
sets all things on one path rather than another, but even then, it would seem more fitting to
speak of a human «determination» rather than a human «vocation». To make the latter
claim, it would need to be established that the Stoic God is a personal deity rather than the
seminal rational principle of the universe and that the providential course of events in the
cosmos is something other than the mere unfolding of the divine life.

Chapter 4 presents an analysis of Epictetus, Diat. 1.12, 2.9, and 4.7 before proceeding to
a close reading of Diat. 1.16. Diirr shows that for Epictetus, the existence of divine provi-
dence is the necessary condition of human purpose. Further, this purpose entails achieving
rational insight into the nature of God and divine providence and, on this basis, how hu-
mans ought to live. Diirr notes that Epictetus subscribes to a view of providence wherein
God is aware of individual human movements (147), and that in Diat. 1.16.8, Epictetus
uses «the language of «creaton [...] (0 menomxmg) [sic] and the language [sic] related to
the stem voelv (Emvevonk®g)» (155). This seems to imply a personalistic understanding of
God on the part of Epictetus; perhaps he does have such a conception. Yet notwithstanding
ingenuity on the part of Epictetus (137), he does belong to a philosophical tradition known
for using mythological, personalistic language for God/the gods under the premise of alle-
gory. Diirr’s argument might have been made more robust by a discussion of the relation
of ontology and allegory in Stoic philosophy as well as a consideration of whether Epicte-
tus’ discourses operate primarily on the level of the former or the latter when he discusses
human purpose and what that might mean for the terminology of «vocation». Nevertheless,
Diirr argues persuasively that Epictetus holds the human task to consist in perceiving God
and the divine order of the cosmos and responding accordingly, namely in a posture of
«singing a hymn» to God (160-163).

In Chapter 5, Diirr argues that Romans is not concerned only with salvation, but rather is
about what it means to be genuinely human. The purpose of the Adam-Christ typology of
Rom 5:12-21 is to claim that a new way of being human has been inaugurated in the Christ
event. This is an answer to the predicament of the corruption of genuine humanness out-
lined in Rom 1:18-32, namely an «idolatry» defined as a «dehumanising act» whose conse-
quence is «the corruption of thinking [which] is, within the Greco-Roman encyclopedia,
the corruption of the human proprium» (176). Romans 6 conveys wherein the new identity
for those who are «in Christ» consists, namely how it is made possible through Christ and
how the subsequent life of a Christ-follower entails a «sign-production» for duaoctvn.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 419

Then, by way of Rom 8, the human vocation as renewed through Christ in the Spirit is
shown to have a cosmic scope. A note on the difference between Paul’s own vocation and
the vocation of all Christ-followers concludes the chapter. A key premise of the chapter,
which enables Diirr’s innovative reading of Rom 12:1-2, is that if Paul does employ a
Greco-Roman topos in Rom 12:1-2 in addressing the human vocation, then one should
expect to find it in earlier sections of the letter as well. This means that Paul does not
provide an argument in a Jewish manner only to furnish it subsequently with an elective
complement from Greco-Roman thought, but rather that Paul integrates both modes of
thinking from the outset of the letter (178).

Chapter 6 offers a detailed analysis of Rom 12:1-2. Based on the examination in Chapters
24, Diirr provides a novel explanation for 1 Aoywkr) Aatpeio Vp@v by demonstrating that
it «has the effect of saying «this is your genuinely human vocation»» (231). Based on an
analysis of Plato, Apol. 20d-23c¢, Philo, Spec. 1.299, 303, and other Pauline material, the
term Aotpeia is taken to mean a divinely ordained task or commission which can encom-
pass the entirety of the human subject’s life. Therefore, Aatpeia goes beyond the sphere of
religion, if the latter be conceived narrowly. Further, Aoyt Aatpeic means «true human
calling» because: (1) Aatpeia is an action noun, which reveals something about the subject
behind it when modified by an adjective (e.g., no human executes «divine providence»),
and (2) the modifying adjective Aoyikog refers to the human proprium and thus identifies
the human as the subject. This distinguishes Diirr’s interpretation from those which explain
oyt hatpeia as a «third-person evaluation of Aatpeion» (i.e., that one form of worship is
«reasonable») or as a form of cult which is «spiritual» because it disposes with material
sacrifices. Diirr then proceeds to respond to potential objections before providing an ana-
lysis of the connection between Rom 12:2 and 12:1.

Chapter 7 explores the way in which Paul admonishes the addressees, as a community,
to «produce signs» of the new way of being human in Christ and how this is the fulfilment
of the Aoyw| Matpeia of Rom 12:1. Because the action advised by Paul corresponds to the
human vocation, the content of Rom 12-15 is linked at the most basic level to the theolog-
ical exposition of Rom 1-8 and goes beyond «mere ethical advice»; instead, it aims at what
it means to be truly human.

Chapter 8 provides a chapter-by-chapter summary of the entire work.

Diirr’s Paul on the Human Vocation provides a novel interpretation of Aoywkn Aozpeia in
Rom 12:1 by illuminating it against the backdrop of the ancient cultural encyclopedia of
the Roman Hellenistic world, by bringing it into detailed discussion with some works of
Epictetus, and by demonstrating how the issue at stake in Rom 12:1-2 is present through-
out the entire letter. Despite reservations the reader may have regarding the precise defini-
tion of «vocation» and its applicability to Epictetus and other Stoics, Dirr offers a detailed,
original reading of Rom 12:1-2 which takes stock of a broad array of ancient sources as
well as various scholarly interpretive proposals. For anyone interested Paul’s puzzling use
of Aoywdg in Rom 12:1, the monograph is a must-read.

Bern T. R. Niles

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



420 Rezensionen — Comptes rendus

Simon Diirr, Paul on the Human Vocation: Reason Language in Romans and Ancient
Philosophical Tradition (BZNW 226), Berlin/Boston, De Gruyter, 2021, 339 pp. (12 pp.
Front Matter), ISBN 978-3-1107-5053-9. Open Access Publication: https://library.oa-
pen.org/handle/20.500.12657/52238.

Simon Diirr est assistant diplomé de la chaire d’exégeése du Nouveau Testament a 1’Uni-
versité de Fribourg (CH) et lauréat 2022 du Manfred Lautenschlaeger Award for theologi-
cal Promise. Cette monographie est la version publiée de sa thése soutenue a I’Université
St. Andrews, sous la supervision de 1’exégete N. T. Wright. Elle est accessible en open
access sur le site de I’éditeur.

La recherche porte sur 1’expression Aoyikn) Aatpeio (Rm 12,1¢). Celle-ci est notoirement
difficile a interpréter et se trouve a I’articulation des deux parties principales de la lettre
(Rm 1-11/12-15). L’ A. défend que cette expression vise a souligner la portée anthropolo-
gique du propos paulinien. Il propose d’en exprimer la teneur pragmatique de la maniére
suivante «Voici votre vocation humaine véritable» (p. 235). Plus que d’indiquer une réfé-
rence & la pratique religieuse, 1’expression Aoy Aatpeio ferait ainsi signe vers la finalité
de I’existence humaine dans le monde et donc de la relation entre I’annonce de I’évangile
selon Paul et cette finalité. La vocation de 1’étre humain consisterait selon Paul dans le fait
de produire des signes (articulation symbolique) qui expriment la relation entretenue par
Dieu avec le monde et ’ordre qui s’y rapporte, la compréhension de cette configuration
ayant ¢ét€ renouvelée par la mort et la résurrection de Jésus de Nazareth, reconnu comme
le Christ de Dieu et le contenu de cette compréhension devant dorénavant étre discerné a
partir de ces événements (p. 227). Cette production de signe ne se limite pas a I’activité
religieuse, mais se rapporte a la vie humaine dans sa globalité. Sous cet angle, cette petite
expression vient mettre en lumiére I’ensemble du projet soutenu par Paul dans cette épitre.

La pertinence de la compréhension de I’anthropologie paulinienne et de la fonction de
I’expression Aoyt Aatpeia proposée par I’A. vient de ce qu’elle s’appuie sur un examen
approfondi de I’encyclopédie culturelle gréco-romaine et juive — pour la notion d’«ency-
clopédie culturelle», I’A. s’appuie sur les travaux d’U. Eco, notamment I’article «Meta-
phor, Dictionary, and Encyclopedia», New Literary History,15/2 (1984), 255-271. La moi-
tié de la theése (chapitres 2—4) s’attele a reconstruire la maniére dont la culture philoso-
phique antique exprimait sa compréhension de |’étre humain en examinant en détail I’'usage
du lexique du hoydg ainsi que de la maniere dont les textes de I’antiquité gréco-romaine
(surtout dans la littérature stoicienne) présentent 1’étre humain comme {®ov Aoyudv
Bvntév. Deux chapitres sont dévolus a la contextualisation, a I’analyse et a I’interprétation
de I’un des parall¢les les plus importants pour la compréhension de Rm 12,1-2: la section
1,16.19-21 des Diatribes d’Epictéte. La seconde moitié (chapitres 5—7) vise a reconstruire
I’anthropologie déployée par Paul dans I’Epitre aux Romains, en effectuant une lecture
transversale de I’ensemble du texte — a I’exception de Rm 9—11 —a la lumiére des résultats
obtenus dans la premiére partie de la monographie. Une étude serrée de Rm 12,1-2 permet
notamment d’expliciter de maniére précise la fonction de I’expression Aoyt Autpeia, en
tant qu’elle indique le sujet des actions mentionnées en Rm 12,1b et 12,2 (pp. 251-261).

La reconstruction intra-textuelle de I’anthropologie paulinienne, sur I’arriére-plan de
I’encyclopédie culturelle antique, peut étre identifiée comme 1’apport principal de cette
recherche a I’interprétation des épitres proto-pauliniennes, d’autant plus que les catégories
utilisées pour I’analyse (production de signes, vocation, humanité authentique, etc.) sont

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 421

soigneusement définies a la lumi¢re des textes antiques et de la mani¢re dont ils articulent
leur compréhension de 1’étre humain. L’ A. assume également une discussion avec les in-
terprétes contemporains de la littérature paulinienne les plus influents (John Barclay et
Michael Wolter entre autres) en profilant avec précision sa propre interprétation. Finale-
ment, on peut relever que I’A. accompagne avec rigueur ses lecteurs au fil du texte. Dans
I’esprit de I’écriture académique anglo-saxonne, les nombreuses récapitulations et annon-
ces de contenu permettent de ne pas perdre le fil dans la masse des analyses de textes.

Du point de vue du travail de I’historien, I’ampleur des sources sollicitées par cette re-
cherche force I’admiration. On constate comment I’utilisation des bases de données du
Thesaurus Linguae Graecae ou de PHI Greek Inscriptions influence de maniére positive la
recherche, permettant des parcours a la fois précis et exhaustifs dans la littérature antique.
Notons ¢galement que 1’analyse sur la base de corpus est judicieusement accompagnée
d’analyses serrées des textes centraux de Paul et Epictéte. C’est bien la combinaison de
ces deux approches, articulées par le concept d’«encyclopédie culturelle», qui assoit la
crédibilité de cette recherche. Cet ouvrage offre aussi une ressource stimulante d’un point
de vue constructif. Pour celles et ceux qui participent aux discussions et développements
actuels de 1’anthropologie théologique ou qui s’y intéressent, le travail de I’A. invite a
reconsidérer sous son angle positif le projet anthropologique paulinien. Ce geste vient
nettement corriger les tonalités pessimistes et négatives de I’anthropologie développée
dans le christianisme occidental — surtout dans le protestantisme — qui s’est notamment
appuyée sur une lecture de certains textes de Paul. Cette reprise constructive est également
facilitée par les catégories utilisées par I’A. dans son analyse. En employant les notions de
«vocationy, d’«existence missionnelle» ou de «productions de signes» pour qualifier des
aspects centraux du discours anthropologique paulinien, I’A. ouvre a la discussion avec
des réflexions contemporaines en éthique et en anthropologie théologique ou encore en
théories de la religion — surtout lorsqu’elles adoptent une approche inspirée de la sémio-
tique. C’est peut-étre sur ce point d’ailleurs que la démarche de I’A. pourrait générer une
certaine réserve: ces catégories ne sont-elles pas trop chargées? Les lecteurs et lectrices
contemporains ne risquent-ils pas de projeter des problématiques inconnues au corpus de
textes analysés? Méme si I’A. délimite soigneusement ses catégories a partir du contexte
antique, le doute peut persister — ce d’autant plus que I’interprétation de 1’expression
Aoy Aatpeio demande d’importantes reconstructions hypothétiques. En méme temps, le
fait de poser cette réserve est peut-étre également I’indice que I’A. porte le souci du sens
du texte et de sa compréhension pour aujourd’hui, ce qui est particuli¢rement précicux
dans le développement d’un travail autour du texte biblique qui appelle aujourd’hui de plus
en plus a I'interdisciplinarité.

Arrivé a la fin de la lecture de cet ouvrage, la question suivante persiste: comment com-
prendre la dynamique de réalisation matérielle de I’existence humaine indiquée par Paul
et selon quelle normativité? Qu’est-ce qui en guide le déploiement? Cette question brille
d’autant plus que nous vivons une période qui doit négocier la reconnaissance d’une dig-
nité universelle de la personne humaine avec la reconnaissance de la pluralité irréductible
de ses formes concrétes. Une piste se trouve peut-étre dans ’affirmation du service com-
mun entre juifs et gentils, comme signe de la nouvelle création (p. 298). Passer par une
relecture de Rm 9-11 a ’aune de I’anthropologie dégagée par I’A. permettrait peut-étre
d’avancer dans ’intelligence de ce défi politique et social d’ampleur — 13 ot Paul espére la

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



422 Rezensionen — Comptes rendus

communauté, malgré I’affirmation d’une différence que Dieu lui-méme ne semble pas
vouloir abolir.

Genéve Elio Jaillet

Anthony A. Barrett, Rom brennt! Nero und das Ende einer Epoche. Aus dem Englischen
von Jorg Fiindling (Original: Rome is burning. Nero and the fire that ended a dynasty,
Princeton 2020), Darmstadt, WBG Theiss, 2021, 400 S., ISBN 978-3-8062-4340-6.

Ahnlich tragender Wiinde unserer H4user stehen unsere historischen Bauten auf festen Er-
eignissen, die wir am liebsten auch moglichst einfach halten: 1492, 1517, 1648, 1789, 1917
— Wir haben viele Namen flir dieses unser epistemologisches Bediirfnis, z. B. (Achsenzeity,
«Schliisselereignis» oder «Geburt/Ende einer Epoche». Auch in diesem Buch geht es um ein
Schliisselereignis mit einer festen Zahl: der GroBe Brand Roms 64 unter Neros Herrschaft.
Die deutsche Ubersetzung spricht dann auch vom «Ende einer Epoche», wihrend im eng-
lischen Original «dynasty» steht. Die Ubersetzung kann bedenkt werden: Unter «Epoche»
konnten wir in erster Linie eine mehr oder weniger konkret erscheinende Kultur meinen,
so wie im Rokoko alles Zuckerwatte sein musste, oder die Haargelmanie der ersten Hilfte
des 20. Jh. Doch angesichts dieser frappanten Kostiimwechsel sah die rémische Kultur vor
dem Brand nicht massiv anders aus als nachher, wie «dynasty» hier auch eher ein histo-
risch-politischer Begriff zu sein scheint: ndmlich das julisch-claudische Kaisergeschlecht,
das 68 mit Neros Tod endet, wobei Neros Regentschaft eben mit dem Brand 64 ins Wanken
kam. Dennoch macht die Ubersetzung mit «Epoche» hier durchwegs Sinn, da ihre Erorte-
rung Leitthema dieses Buches ist. Sein methodisches Programm ist zudem die kritische
Reflexion {iber diesen Begriff und damit tiber Geschichtsschreibung an sich.

Entsprechend 6ffnet das Buch mit der Diskussion, dass sich bestimmte Stimmen der For-
schung gegen jene Stempelbegriffe striuben; diese wiirden tendenziell Zwangshandlungen
gegeniiber der Mannigfaltigkeit der Quellen implizieren, was sich unter anderem in der
Frage spiegele, ob denn die Zeitgenossenschaft diese Wende auch so empfunden habe.
Barrett beriicksichtigt diese Kritik, denkt aber weiter, dass es zwar freilich deren Ge-
schichte sei, die Forschung aber dennoch unsere, die wir zuriickblicken, bleibe, und damit
ein Ereignis unausweichlich aus seiner Wirkungsgeschichte gedeutet werde (8f.): «dass es
sich bei einem historischen Wendepunkt um ein Ereignis handeln muss, das nicht nur zum
Zeitpunkt seines Eintritts als einschneidend empfunden wurde, sondern auch aus der Riick-
schau nachweislich einen bleibenden Einfluss auf die folgende Geschichte hatte. Letzteres
ist entscheidend.» (8)

Was durch das Buch hindurch nun folgt, ist ein gldnzender Akt historischer Niichternheit.
Wir haben ein einschneidendes Ereignis: ein erheblicher Teil der Stadt Rom brennt 64
durch ein groBes Feuer ab; wir haben eine Menge archéologisches Material; wir haben eine
Menge technischer Verfahren, dieses auszuwerten; wir haben wenige literarische Quellen
— namentlich Sueton, Tacitus und Cassius Dio — mit der uns wohlbekannten Problematik
antiker Geschichtsschreibung, die unter Fakten was wesentlich Anderes zu verstehen
scheint als unser gegenwirtiges Sezieren von Haaren: «Das Schlimmste ist die frustrie-
rende Eigenart antiken Quellenmaterials und die Frage, wie viel Glauben wir ihm schenken
diirfen.» (40). Wir haben eine, auf diesen literarischen Quellen fulende Narrative von Nero

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 423

als Urheber des Brandes: als Wahnsinniger, der den Brand zugunsten seiner theatralischen
Leidenschaft legte und von oben im Theaterkostiim mit seinem Lied tiber den Fall Trojas
besang. Und letztlich: wir haben eine christliche Traditionsgeschichte, die in Nero den
ersten Verfolger des Christentums sicht, insofern nach dem Brand Menschen dieser Reli-
gion als Stindenbécke in Schauprozessen grausam hingerichtet wurden und damit am An-
fang der Martyriumsgeschichte antiken Christentums stehen (8, 43f., 150, 154f., 160-162).

Wie gesagt glinzt Barrett in seiner Niichternheit; seine Reflexion ist durchzogen von
wohlmeinender Unvoreingenommenheit sowie besonnener Skepsis jeder Quelle, jeder
Brandspur, jeder Deutungstradition, aber auch heutigen Forschungsparadigmen gegen-
tiber. So duBert er wiederholt, dass auch archiologisches Material in seiner Interpretation
einer Menge Spekulation ausgesetzt — und bei Ausgrabungen oft stark beschédigt wird,
wie v. a. bei verbranntem Material nicht sicher ist, wo es verbannt wurde (z. B. lie Nero
viel Schutt recyceln). Barrett meint, Archdologie ibertrumpfe die literarischen Quellen in
keiner Art und Weise, und zieht im Gegenteil oft Tinte dem Stein vor (23-25, 36-38, 65f.,
106).

Weiteres Qualitdtsmerkmal dieser Studie duflert sich darin, dass sich Barrett nicht scheut,
den Brand und dessen Deutungsgeschichte mit dquivalenten Ereignissen zu vergleichen,
so die Eroberung Roms durch die Gallier (traditionell 390 vor Christus), der groBe Brand
von London 1666 oder von Moskau 1812, um interpretative Grundsitze zu gewinnen: Ein
groffldachiges Feuer in einer ganzen Stadt hénge von extrem vielen Zusammenwirkungen
ab; ein Feuer zu legen wiirde enorme Organisation verlangen, die kaum geheim bliebe.
Dass Nero das Feuer planen, durchfithren und dann alles geheim halten konnte, sei sehr
unglaubwiirdig. Die fast einstimmige Schuldzuweisung sei selbst aber ein zu beachtendes
historisches Phinomen, nidmlich wie Fantasien in Katastrophenfillen im kollektiven Be-
wusstsein wirken. Bei Katstrophen kéimen Menschen mit dem Gedanken nicht zurecht, nur
aus Zufall verloren zu haben, sie briuchten eine Ursache als Sinn ihres Verlustes; so war
es ebenso 1666 der Fall, als nebst franzdsischen, niederléndischen oder katholischen Per-
sonen auch Karl II. beschuldigt wurde, mit dem Brand Rache fiir seinen hingerichteten
Vater Karl I. genommen zu haben. Diesbeziiglich zieht Barrett weitere Phiinomene zurate,
z. B. wie beildufige Aussagen und schlechte Witze besonders von 6ffentlichen Personen
in der Masse dann ihre Eigendynamiken zu konkreten Narrativen entwickeln kénnen (60—
62, 127-129, 150, 158-160).

Ebenso zeichnet die Studie aus, dass Barrett diverse Kausalititen und Motive, die uns die
Quellen berichten, unvoreingenommen durchspielt. Seine Spekulationskraft wirkt sich da-
bei leider hier und da negativ auf seine Darstellung aus: die Durchgéinge der méglichen
Szenarien sind manchmal etwas redundant, was zur Ungeduld beim Lesen fithren kann.
Doch diese alleinige, stilistische Kritik sollte nicht wirklich ins Gewicht fallen. Denn die
Lektiire gewinnt trotz besagten Wiederholungen an Spannung, insofern Barrett fortlaufend
zu konkreten historischen Schlussfolgerungen kommt: Nero sei von Brandstiftung ziem-
lich sicher freizusprechen und seine Herrschaft habe sehr wahrscheinlich daher ihr Ende
gefunden, weil zur finanziellen Erholung sowie zum Aufbau der Stadt die Oberschicht
aufgeboten wurde, weswegen die Senatselite bis hin zu Neros Tod gegen diesen wirkte.
Auch die Frage, wie das Christentum ins Visier der Justiz gelangen konnte, wird unter
groBem Aufwand gedeutet: Ob Nero selbst den Befehl gab, konne schon nur insofern an-
gezweifelt werden, als bei Menschen ohne Biirgerrecht, wozu die meisten christlichen Per-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



424 Rezensionen — Comptes rendus

sonen vermutlich damals noch z#hlten, die kleineren Justizinstanzen viel Verfahrensfrei-
heit hatten, womit zwischen Nero selbst und der Verfolgung erhebliche Distanz aufkomme
(170, 173f., 188-191, 250-253, 257f., 260).

Letztlich arbeitet Barrett, wie zu Beginn gesagt, kontinuierlich auf den Epochenbegriff
hin, der sich um das Brandereignis von 64 in unserer Historiographie festgesetzt hat. Er
zeigt, wie anschlieBend an Neros Bauprogramm nach dem Brand, wo sein Goldenes Haus
im Zentrum steht, die rémische Architektur ihre Monumentalitét intensivierte; wie grund-
legend die Verfolgungen fiir die christliche Geschichtstradition sind; wie das Ende der
julisch-claudischen Dynastie einen neuen, noch militarisierteren Kaisertypus bedingte; wie
die Malkunst um Neros Regentschaft die Renaissance beeinflusste; wie der Brand die neu-
zeitlichen Kulturgeschichte prigte, und vieles mehr, was die Schlussfolgerung legitimiert,
dass der Brand von 64 tatséchlich als Epochenbegriff verstanden werden darf (234241,
273-275).

Nebst seiner historischen Niichternheit muss das Buch zusétzlich noch gelobt werden,
weil es erstens immer wieder durch kabarettistischen Humor glénzt, wenn prominente Per-
sonen und Quellen auf die Schippe genommen werden, und zweitens, weil es integer durch
all den historistischen Pomp hindurch gezielt der Menschen gedenkt, die massives Leid
durch diesen Brand erfahren haben: die «einfachen) Leute, die ihre Héuser, ihr Erspartes,
ihre Geliebten, ihr eigenes Leben verloren (29, 127-129, 150, 241, 250f., 260).

Wien Andreas Burri

II. Mittelalter und friihe Neuzeit:
Réiume der Macht, des Sakralen und des Denkens

Jérdme Gavin/Philippe Genequand, Enigmes mathématiques au temps de Charlemagne.
A propos des propositions pour aiguiser [’esprit des jeunes, Lausanne, EPFL Press 2021,
221 S., 26 Abb., ISBN 978-2-88915-370-1.

Lateinische Ritsel wurden im angelséchsischen Raum besonders gepflegt, sie waren ein
beliebter Gegenstand der Klosterlektiire und des Schulunterrichts. Eine in der Geschichte
der Mathematik vielbeachtete Sammlung solcher scharfsinnigen Rétselfragen samt ihren
Antworten bilden die «Propositiones ad acuendos iuvenes» (Aufgaben zur Schirfung des
Geistes der Jugend). In 53 Ritseln werden Aufgaben in Geometrie, Algebra, Logik-Kom-
binatorik und weiteren Materien behandelt, gefolgt jeweils von einer erklirenden Aufls-
sung. Die oft amiisante und aus dem Alltagsleben gegriffene Aufgabensammlung wurde
im Quadrivium, den mathematisch-naturwissenschaftlichen Disziplinen des Schulunter-
richts, verwendet. Sie steht in der Tradition der sog. Unterhaltungsmathematik und wird
dem angelsichsischen Gelehrten Alkuin (1 804) zugeschrieben. Gleich schon das erste
Ritsel, jenes von der Schnecke, die von einer Schwalbe zum Essen eingeladen wird, fesselt
den Leser und macht ihn neugierig. Berlihmt ist auch die Aufgabe Nr. 18 von einem Mann,
der mit einem Wolf, einer Ziege und einem Kohlkopf in einem kleinen Boot einzeln einen
Fluss tiberqueren muss, ohne dass der Wolf die Ziege oder die Ziege den Kohl frisst.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 425

Der Mathematik-Historiker Jérdome Gavin und der Mediévist Philippe Genequand haben
sich zusammengetan, um das Werk dem heutigen Leserpublikum zugénglich zu machen.
Sie legen die erste integrale franzosische Ubersetzung vor und stellen dem Traktat eine
umfassende Einflihrung voran, worin sie das Werk analysieren und in den Bildungshori-
zont der Karolingerzeit einbetten. In zumeist leicht versténdlicher Sprache werden in elf
Kapiteln die Textiiberlieferung der «Propositionesy, die Organisation des Wissens, die Be-
deutung der Mathematik und der Landvermessung, die antike Tradition und der kulturelle
Austausch mit der arabischen Welt, die Persénlichkeit und das Werk Alkuins, das Schul-
wesen, die Bildungserlasse Karls des Grossen und die Aachener Hofschule vorgestellt. Die
Autoren kénnen wahrscheinlich machen, dass Alkuin der Verfasser der «Propositiones»
ist. Als Ergéinzung zur gelungenen Publikation hat die Universitdt Genf eine sehenswerte
Sendung mit den beiden Autoren im Rahmen der «Cafés de I’histoire» produziert:
https://mediaserver.unige.ch/play/157318 (abgerufen am 17.8.2022). So wird mittelalter-
liche Geschichte zeitgeméss vermittelt und attraktiv gemacht. Dem Biichlein ist zu wiin-
schen, dass es den Weg in den gymnasialen und universitiren Unterricht findet und der
heutigen akademischen Jugend die Denkweise und Vorstellungswelt der Jugend vor 1200
Jahren néherbringen kann.

Freiburg/Schweiz Ernst Tremp

Jessika Nowak/Jan Riidiger (Hg.), Zwischen Basel und Marseille: das Burgund der Ru-
dolfinger (9.—11. Jahrhundert) (= Itinera, Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift fiir Ge-
schichte, 46/2019), Basel, Schwabe, 2019, 173 S., ISBN 978-3-7965-3918-3.

Dieses Themenheft der Zeitschrift /tinera ist ganz dem frith- und hochmittelalterlichen
Konigtum der Rudolfinger (nicht seiner modernen Rezeption!) gewidmet und enthilt ne-
ben einer kurzen Einleitung der Hrsg. die folgenden, hier kurz angezeigten Beitréige.
Frangois Demotz, Burgund — zwischen Tradition und Innovation. Diversitdt der Modelle
und der Eliten an einer europdischen Drehscheibe, S. 2047, arbeitet die Spezifika des
burgundischen Kénigreichs im Schnittpunkt dstlicher (spétkarolingisch-ottonischer) wie
westlicher (westfrénkischer) Einfliisse heraus. Jean-Claude Rebetez, Le diocése de Béle et
la province de Besangon des origines au Xle siécle — des liens faibles et mal connus, S. 48—
62, befasst sich mit der relativ spéten Ausbildung der nur aus den vier Bistiimern Besangon,
Lausanne, Belley und Basel bestehenden und stets relativ heterogenen Kirchenprovinz Be-
sangon und den fragilen Bezichungen des Metropoliten zu seinen Basler Suffraganen, die
oft starken Einfllissen seitens der benachbarten deutschen Bischofssitze ausgesetzt waren.
Andrea Hauff, Die Stellung des Erzbischofs und Erzkanzlers Dietrich von Besangon zwi-
schen Rudolf I. von Hochburgund und Zwentibold, S. 63-73, plddiert aufgrund urkundli-
cher und annalistischer Quellen fiir eine vorsichtigere Bewertung des ersten Erzkanzlers
der Rudolfinger und seiner Rolle bei der Ausbildung des Kénigreichs Hochburgund. Nico-
las Carrier, Von der Sklaverei zur Leibeigenschaft. Unfreiheit im Konigreich Burgund vom
8. bis zum 12. Jahrhundert, S. 74-100, rollt zuerst die von Georges Duby initiierte These
eines Ubergangs von der klassischen Sklaverei zur ma. Leibeigenschaft in einer sich im
10. und 11. Jahrhundert vollziehenden mutation féodale bzw. mutation de I'an Mil auf und
l4sst nochmals Kritiker und Befiirworter des mutationnisme zu Worte kommen, um dann

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



426 Rezensionen — Comptes rendus

in einer sorgfiltigen Analyse grundherrschaftlicher Quellen des 8.—12. Jhs. zu einer diffe-
renzierteren Sicht dieses Ubergangs zu kommen. Erscheinen im Testament des Patricius
Abbo um 739 Unfreie (servi) noch durchwegs als Sklaven im antiken Sinn, ohne das Recht
eine Familie zu griinden oder Besitz zu vererben, so haben Unfreie (mancipia) im Polyp-
tychon von Wadalde (813/14) bereits Zugang zur legalen Heirat und kénnen ihren Nach-
kommen Giiter vermachen. In den burgundischen Chartularien des 11. bis 12. Jhs. ver-
schmelzen dann die verschiedenen rechtlichen Kategorien des 8. und 9. Jhs. bis hin zum
Verschwinden des Terminus servus selbst. Wie der nominell Unfreie ist nun auch der no-
minell Freigelassene oder der Freie voll in das servitium fir den Herrn und Grundbesitzer
eingebunden. Am Ende dieses Prozesses der Einebnung friiherer rechtlicher Unterschiede
wird dann die Kontrolle des Herrn iiber den Besitz seiner Leibeigenen — gerade bei Heira-
ten — zum groBen Thema. Pierre Vey, Marseille et 1’horizon territorial. Aux origines du
territoire de Marseilles au Moyen Age, ou comment Arlulf s’imposa au sein du comitatus
Massiliensis a la fin du X® siecle, S. 101-114, skizziert die gesellschaftspolitischen Bedin-
gungen des Aufstiegs von Arlulf, einem Gefolgsmann Konig Konrads III., der von diesem
um 950 mit der Fiskaldomine von Trets belehnt worden war, zum Beherrscher einer der
wichtigsten Grafschaften in der Provence, des comitatus Massiliensis. Die vor allem die
Nachrichten des Grofien Chartulariums von St-Victor in Marseille auswertende Studie do-
kumentiert den Wandel in der Organisationsform regionaler Macht vom durch den Konig
verliehenen Amt zur erblich weitergegebenen Wiirde. Einen &hnlichen strukturellen Wan-
del — nun aber bezogen auf die libergeordnete Einheit der Provence — untersucht Florian
Mazel, Kirche, Michte und Grundherrschaften in der Provence des 10. und 11. Jahrhun-
derts, S. 115-135, wobei der Vf. besonderes Augenmerk auf die Ausgestaltung der kirch-
lichen Grundherrschaft legt. Der beschréinkte Zugriff der Grafen der Provence auf das Kir-
chengut begriindet demnach die stark limitierte Macht fiirstlicher Herrschaft in diesem Ge-
biet. Guido Castelnuovo, Kaiserin Adelheid und das Konigreich Burgund, S. 136-151,
begleitet Kaiserin Adelheid auf ihrer Reise ins Burgund im Jahr 999 und stellt die politi-
sche und religiése Bedeutung ihrer Begegnungen mit den lokalen Protagonisten an den
fiinf Reisestationen Payerne, St-Maurice, Genf, Lausanne und Orbe heraus. Laurent Ripart,
Das Ende eines Konigreichs. Die grund- und adelsherrschaftliche Transformation der
Zentralriume des rudolfingischen Kénigtums (Ende des 10. bis zweite Hélfte des 11. Jahr-
hunderts), S. 152-173. Ausgehend von der Beobachtung, dass sich im rudolfingischen K&-
nigreich lediglich an der Peripherie (in den Grafschaften Burgund und Provence) fiirstliche
Dynastien etablieren kénnen, wihrend im transjuranischen Kerngebiet (ungefihr dem spé-
teren Savoyen entsprechend) weiterhin die Monarchie die Fiskaldoménen sowie die Bi-
schofs- und Abtwahlen kontrolliert und so die Autonomie der lokalen Adelsherrschaften
stark beschrinkt, benennt diese abschlieende Studie Tendenzen und Entwicklungen, die
erst in der ersten Hélfte des 12. Jhs. zu einer — gegeniiber benachbarten Regionen — verzd-
gerten «Territorialisierung» als Folge der Stirkung grund- und adelsherrschaftlicher Krifte
fuihren.

Frauenfeld Hannes Steiner

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 427

Béla Marani-Moravovai, Peter von Zittau. Abt, Diplomat und Chronist der Luxemburger
(Vortrdge und Forschungen, herausgegeben vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittelalter-
liche Geschichte, Sonderbd. 60), Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2019, 629 S., Ill.,
ISBN 978-3-7995-6770-1.

Die stattliche Studie, die auf eine Berner Dissertation aus dem Jahr 2015 zuriickgeht, bietet
einerseits einen Uberblick iiber mehrere Jahrzehnte bohmischer Geschichte, andererseits
vermittelt sie vertiefte Einsichten iiber die Art und Weise, wie diese Geschichte chronika-
lisch festgehalten wurde. Bei dem im Zentrum des Interesses stehenden Geschichtswerk
handelt es sich um die sogenannte Konigsaaler Chronik, in der die Zeit zwischen 1253 und
1338 in insgesamt drei Biichern behandelt wird. In Bohmen waren diese Jahrzehnte aus-
sergewdhnlich bewegt — nicht zuletzt, weil ein dynastischer Ubergang in sie fiel, von den
einheimischen Pfemysliden zur fremden Dynastie der Luxemburger. Dieser Ubergang
ging nicht nahtlos vonstatten: Mit der Ermordung des jungen Konigs Wenzels III. im Au-
gust 1306 starben die Pfemysliden im Mannesstamme aus. Die bohmischen Sténde kiirten
daraufhin Herzog Heinrich von Kérnten zum Konig, der vor seiner Wahl Anna, Tochter
Wenzels II. und Schwester Wenzels I11., geheiratet hatte. Heinrichs Konigtum wurde vom
romischen Konig Albrecht von Habsburg hintertrieben, der Béhmen als heimgefallenes
Lehen fiir sein Geschlecht zu sichern versuchte. Auf Albrechts Druck wihlte der bohmi-
sche Adel schliesslich Albrechts Sohn Rudolf IT1. zum Konig. Allerdings starb Rudolf, der
Elisabeth, die Witwe Wenzels II., geheiratet hatte, bereits im Juli 1307, worauf sich der
bshmische Adel erneut fiir Heinrich von Kérnten entschied. Heinrichs Kénigtum wihrte
indes wieder nicht lang: «Die Unzufriedenheit mit [dessen] Herrschaft und der Machtan-
spruch des bohmischen Adels hatten [...] die Entmachtung Heinrichs von Kirnten zur
Folge» (8. 34), dies, nachdem bohmische Gesandtschaften, in denen nebst dem Adel auch
die Zisterzienser und die Biirger von Prag und Kuttenberg vertreten waren, zwischen 1309
und 1310 in Verhandlungen mit dem rémischen Konig Heinrich VII. vom Luxemburg ge-
treten waren. Auch Heinrich betrachtete Bohmen als heimgefallenes Lehen, das er Ende
August 1310 seinem vierzehnjihrigen Sohn Johann iibertrug. Dieser wurde mit Elisabeth
vermihlt, einer Schwester Annas und ebenfalls Tochter Wenzels II. Johann zog nach Boh-
men, um seine Anspriiche auf den Thron durchzusetzen, was ihm nach seinem Einzug in
Prag, wo er am 7. Februar 1311 gekrdnt wurde, schliesslich auch gelang.

Wir geben hier nur ein reduziertes Gerlist der b6hmischen Geschichte wieder, die in Tat
und Wahrheit ungleich komplexer ist. Wir verzichten auch auf die Schilderung des von
zunehmenden Spannungen gepriigten Ehelebens des Konigspaars Johann und Elisabeth,
von dem auch die Jugend des gemeinsamen Sohnes Wenzels geprégt war, der 1316 gebo-
ren wurde und unter seinem Firmnamen Karl als bohmischer Konig und rémischer Kaiser
Karl IV. in die mitteleuropdische Geschichte eingehen sollte. Die béhmische Geschichte
jener Zeit, nicht zuletzt die spannungsvolle Geschichte der Herrschaft Kénig Johanns, ste-
hen im Zentrum der Konigsaaler Chronik. Benannt ist Letztere nach dem Zisterzienser-
kloster Konigsaal bei Prag, im dem sie zeitnah verfasst wurde. Urspriinglich war sie dazu
ausersehen, die Memoria des Stifters zu bewahren, nédmlich Koénig Wenzels I1., der das
Kloster 1292 gegriindet hatte.

Die Griindungsgeschichte wird von Otto von Thiiringen beschrieben, dem ersten Kénig-
saaler Historiographen, der von 1312 bis zu seinem Tod zwei Jahre spiter der zweite Abt
der koniglichen Griindung war. Prigender fiir die bhmische Geschichtsschreibung ist der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



428 Rezensionen — Comptes rendus

Fortsetzer Ottos, ndmlich Peter von Zittau, der dem Kloster ebenfalls als Abt vorstand,
nidmlich von 1316 bis 1339, seinem Todesjahr. Auf Peter von Zittau konzentriert sich denn
auch die vorliegende Studie. Ihr erster Teil hat einen einfithrenden Charakter und bietet u.
a. einen Uberblick {iber den Forschungsstand sowie iiber die bshmische Geschichte, soweit
diese in der Chronik dargestellt wird. In Teil zwei wird Konigsaal als kdnigsnahe Institu-
tion vorgestellt, bevor in den Teilen drei und vier Peter von Zittau ins Schweinwerferlicht
der Verfasserin tritt: Teil drei ist Peters Leben zugedacht, Teil vier seinem Werk.

Peter betrachtete sich als Bohemus, d. h. als Bbhme deutscher Sprache, fiir den «auswiir-
tige» Deutsche Fremde waren. Er war ein Parteigéinger der Pfemysliden und daraufhin der
Luxemburger. Sein Hintergrund und seine Ausbildung sind unbekannt und miissen er-
schlossen werden. In der Chronik verzeichnete er selbst seine Teilnahme an bestimmten
Ereignissen, so an der Reise nach Heilbronn zu Kénig Heinrich VII. im August 1309, bei
der es um die Neubesetzung des bdhmischen Throns ging und die Peter als Kaplan des
Konigsaaler Griindungsabts Konrad unternahm. In derselben Funktion nahm Peter auch an
der neuerlichen Reise teil, die Vertreter des Adels und der Stddte Prag und Kuttenberg
sowie die bohmischen Zisterzienseribte 1310 an den Hof Heinrich VII. fithrte. Im Gefolgte
Elisabeths von Boshmen gelangte Peter nach Speyer, wo er der Hochzeit Elisabeths mit
Johann von Luxemburg als Zaungast beiwohnte. Dieselbe Rolle hatte er bei der Krénung
Johanns und Elisabeths im Februar 1311 in Prag. Auch in der Folge erlebte Peter die Reichs-
politik aus der N&he mit, zunéchst als Begleiter seines Abts Konrad, der eine dichte diplo-
matische Agenda hatte (so gehorte er zum Gefolge Konigin Elisabeths und diente deren
Gemahl Kénig Johann als Gesandter); daraufhin, nach seiner Wahl zum Abt 1316, fithrte
Peter selbst Auftréige Elisabeths und Johanns aus. Daneben weilte er wiederholt am Gene-
ralkapitel des Zisterzienserordens in Citeaux.

Peter war also ein weitgereister Mann, zunéchst in begleitender Funktion, spiter in lei-
tender, der vieles aus eigener Anschauung berichten konnte. Seine eigenen Beobachtungen
erginzte er (wie auch schon sein Vorgénger) durch &ltere Geschichtswerke, die er aber —
als zeitgeschichtlicher Autor — nur spérlich nutzte. Wichtiger war eine grosse Anzahl (ins-
gesamt einundvierzig) von Briefen und Urkunden, die er in seinen Text inserierte. Diese
Quellen hatte er auf seinen Reisen selbst kopiert oder von Gew#hrsleuten zugeschickt er-
halten. Letztere bildeten ein Netz, wobei Peter bei der Rekrutierung sicherlich seine Stel-
lung als Abt und seine Konigsnihe zugutekamen. Zu diesen Gew#hrsleuten gehorten —
wenig liberraschend — primér Geistliche, darunter Zisterzienser, ferner Mitglieder der k-
niglichen Familie und einflussreiche Prager Biirger sowie — die dritte Gruppe — Leute aus
dem Gefolge des Kénigs und der Konigin. Die aus den genannten Quellen erhaltenen In-
formationen, die dem Chronisten in schriftlicher oder miindlicher Form zugetragen wur-
den, biindelte dieser in seinem Werk. Dabei erwies sich der «Monch, Kaplan, Abt, Diplomat
und Chronist [als ein] aufmerksamer und unermiidlicher Beobachter seiner Zeit» (S. 164).
Das Ergebnis dieser Beobachtungen wird in den Teilen filnf bis acht der vorliegenden Stu-
die behandelt. Die Verfasserin geht dabei systematisch vor: Sie analysiert Peters Darstel-
lung der béhmischen bzw. rémischen Kénige (und Kaiser) und vergisst dabei auch die
Kéniginnen nicht (Teil fiinf), des b6hmischen Adels (Teil sechs) und des stidtischen Biir-
gertums (Teil sieben). In Teil acht steht die Kirche im Blickpunkt, d. h. Peters Behandlung
von Pépsten, Erzbischéfen und Bischéfen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 429

Es versteht sich von selbst, dass an dieser Stelle nur ein paar Stichworte angebracht wer-
den konnen. Bei der Darstellung der bohmischen Konige richtet sich Peter nach konventi-
onellen Typisierungen. Sehr positiv wird erwartungsgeméss Wenzel II. charakterisiert, der
den Zisterziensern nahestehende Stifter von Konigsaal notabene, der von Otto und Peter
fiir seine Sittsamkeit und Frommigkeit gelobt wird. Ebenfalls — konventionell — positiv
zeichnet Peter den ephemeren Rudolf von Habsburg, dessen Bemithungen um die Tilgung
kéniglicher Schulden unterstrichen werden. Keine Gnade findet hingegen in Peters Augen
Heinrich von Kérnten, dessen Absetzung die bohmischen Zisterzienser aktiv (mit-)betrie-
ben hatten. Seine «negative Darstellung» bildet in der Chronik «einen Gegenpol zum ide-
alisierten Bild Wenzels IL» (S. 228). Bezeichnenderweise wird Heinrich von Peter nicht
als Konig angesprochen, sondern als Herzog von Kérnten, wobei dessen legitime Konigs-
wahl verschleiert wird.

Was Konig Johann betrifft, so wird Peters Bild nach anfénglicher Begeisterung zwiespil-
tig: «Oft schwankte der Chronist zwischen Bewunderung und Ablehnung» (S. 258-259).
In die Herrschaft des Luxemburgers fallen, soweit in der Chronik berichtet, der Konflikt
mit dem béhmischen Adel, die Entzweiung des Konigspaars sowie Johanns militérische
Initiativen im Ausland, die lange Abwesenheiten und finanzielle Forderungen seitens des
Kénigs bedingen. Peters Kritik zielt denn auch auf «die unbefriedigende Herrschaftsaus-
ibung des Luxemburgers, die sich in Stellvertreterregierungen, ausserordentlicher Besteu-
erung von Ordensinstitutionen und der Beschlagnahmung von Giitern dusserte. Besonders
die zunehmende Zerriittung der Ehe mit Elisabeth, die geméss Peter die wahre Erbin Boh-
mens war, zeigt Johanns Wandel von dem Bild eines idealen zu dem eines verantwortungs-
losen Herrschers» (S. 261). Angesichts der Verwerfungen, die sich wihrend Johanns Herr-
schaft in Bohmen 6ffnen, legt der Chronist besonders Gewicht auf die Riickkehr von Jo-
hanns Sohn und Erben Karl, der auf Anordnung seines Vaters 1323 zur Ausbildung an den
franzdsischen Hof geschickt worden war. Von ihm versprach sich Peter «ein Wiederan-
kniipfen an das ptemyslidische Erbe» (S. 237), mit dem Karl {iber seine Mutter verbunden
war.

Wir iibergehen hier Peters Charakterisierungen der rémischen Kénige und Kaiser — bis
auf eine Ausnahme: Ludwig dem Bayern gegeniiber war der Chronist wohlgesinnt, we-
nigstens bis zu Ludwigs Kaiserkronung in Rom im Jahr 1328, die gegen den erklérten
Willen Papst Johannes’ XXII. stattfand, und zu der von Ludwig initiierten Einsetzung ei-
nes Gegenpapsts. Der Chronist vollzieht einen Bruch mit Ludwig, der in der folge nur noch
als Ludowicus Bawarus angesprochen wird. Mit dieser Wortwahl schwenkt er auf die Linie
der Ludwig-kritischen Historiographen ein.

In seiner Behandlung des bshmischen Adels und der an politischem Gewicht gewinnen-
den Biirgerschaften in Prag und Kuttenberg taucht Peter tief ein in die bohmische Landes-
geschichte an der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert. Im Rahmen dieser Rezension be-
enden wir hier jedoch das Referat seiner Aussagen und schreiten zu einem kurzen Fazit: In
ihrer kenntnis- und materialreichen Studie demonstriert die Verfasserin, wie wichtig es bei
der Bewertung eines Chronisten ist, die Hintergriinde des Erzihlten zu kennen. Landes-,
Reichs- und Historiographiegeschichte bedingen einander: Es braucht die allgemeine Ge-
schichte, um das historiographische Zeugnis einzubetten, andererseits ist Letzteres biswei-
len die einzige Guckrdhre zur allgemeinen Geschichte. Ja, manchmal (sofern keine nicht-
historiographischen Quellen vorliegen) konstituiert der Bericht des Historiographen die
Geschichte. Deshalb gilt es, die Standpunkte und Meinungen des Chronisten sorgfiltig

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



430 Rezensionen — Comptes rendus

«herauszupréparieren» und vor dem Hintergrund des Zeitgeschehens einzuordnen. Béla
Marani-Moravova stellt sich dieser Aufgabe auf engagierte Art und Weise und in beein-
druckender Breite. Der cinzige Vorbehalt ist sprachlicher Natur: Es kommt vor, dass die
Stimme des Chronisten mit der autoritativen Stimme der Verfasserin verschwimmt. Ein
vermehrter Einsatz der indirekten Rede, um die Worte des Chronisten kenntlich zu ma-
chen, hitte da wohl noch gréssere Klarheit geschaffen. — Der Band wird durch ein Perso-
nen- und ein Ortregister erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

Klazina D. Botke/Henk Th. Van Veen (Hg.), A Cultural Symbiosis. Patrician Art Pat-
ronage and Medicean Cultural Politics in Florence (1530-1610), Leuven, Leuven Uni-
versity Press, 2022, 318 S., 36 Abbildungen, ISBN 978-9-4627-0296-7.

Am 21. April 1574 verstarb der erste Grossherzog der Toskana, Cosimo I de’ Medici. Nach
weniger als einem Monat wurde ein Begrébniszeremoniell aufgefiihrt, mit welchem die
Bedeutung des Medici-Herzogs édsthetisch in das Stadtleben von Florenz verankert wurde.
Ebenso wurden in der rémischen Kirche von San Giovanni dei Fiorentini Begrébnisfeier-
lichkeiten zu Ehren des Medici-Grossherzogs veranstaltet, um die tiber den Stadtraum von
Florenz hinausgehende Bedeutung Cosimos 1. zu betonen. Ungefiihr 4000 Menschen der
Florentiner Stadtgesellschaft nahmen an der Prozession — dem Kemstiick des Florentiner
Begrébniszeremoniells schlechthin — zwischen dem Palazzo della Signoria und der Kirche
von San Lorenzo teil. Die sich dann am 17. Mai in der Kirche der Medici-Familie ereig-
neten Feierlichkeiten sollten den Hohepunkt des Zeremoniells bilden und flir vier Tage
andauern. Sowohl die Gestaltung als auch die Ordnung des Begrébniszeremoniells wurde
Don Vincenzio Borghini, dem Prior des Ospedale degli Innocenti, Tommaso di Jacopo de’
Medici, Agnolo di Girolamo Guicciardini und Giulio d’Antonio de” Nobili anvertraut. (Die
Begribnisfeierlichkeiten, die auf den Tod des ersten Grossherzogs der Toskana folgten,
sind sowohl in der 1574 gedruckten Descritione della pompa funerale fatta nelle essequie
del Ser. Sig. Cosimo de Medici Gran. Duca di Toscana nell’alma Citta di Firenze als auch
in einer anonymen Handschrift, die womdglich einer Autorschaft Birghinis zuzuschreiben
ist, beschrieben: Florenz, Biblioteca Nazionale Centrale, Nuovi Acquisti, 1025. Vgl. hierzu
dann Eve Borsook, Art and Politics at the Medici Court I. The Funeral of Cosimo I de’
Medici, in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 12 [1965], 31-54,
hier 36-38.) Die Forschung beriicksichtigte bislang einzig die Rolle Borghinis in der &s-
thetischen Gestaltung dieser Begrébnisfeierlichkeiten, ohne auf die Wichtigkeit des Flo-
rentiner Patriziers, ehemaligem Diplomaten und deputato sopra i monasteri Agnolo Guicci-
ardini einzugehen. Guicciardinis Teilnahme sowie seine intensive Zusammenarbeit mit Bor-
ghini nicht nur im Zusammenhang mit der Herstellung eines Begribniszeremoniells fiir das
Andenken an Cosimo I de’ Medici, sondern auch in Bezug auf die Ausgestaltung einer her-
zoglichen Herrschaftspraxis im Florenz des Cinquecento weisen auf die bislang kaum beach-
tete Rolle der Florentiner Patrizierfamilien sowohl fiir die politische als auch fiir die soziale
Kultur hin. Diese wichtige Liicke wird nun mit einem disziplineniibergreifenden Sammel-
band zum Mézenatentum des Florentiner Patriziats iiberzeugend geschlossen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 431

Zeichnete sich noch im frithen 15. Jahrhundert die Florentiner Regierung durch die be-
sondere Teilnahme von Mitgliedern der stédtischen Patrizier- und Aristokratenfamilien
aus, fiel der Status der Florentiner Stadteliten markant nach dem Aufstieg der Medici im
politischen Tagesgeschehen zuriick. Als schliesslich unter den Medici Florenz im 16. Jahr-
hundert zum Grosssherzogtum der Toskana erkoren wurde, scheint der Einfluss des Flo-
rentiner Patriziats génzlich aus der urbanen Herrschaftspraxis der Grossherzoge ver-
schwunden zu sein. Zumindest blieb lange Zeit seit Antonio Anzilottis einflussreicher Stu-
die tiber die innere Zusammensetzung des Florentiner Staates unter dem Grossherzog Co-
simo I de” Medici die Auffassung bestehen, dass die Florentiner Patrizierfamilien aus der
Staatsbildung Cosimos génzlich ausgefallen wéren. (Vgl. Antonio Anzilotti, La costituzi-
one interna dello stato fiorentino sotto il duca Cosimo I de” Medici, Florenz 1910.) In den
1960er Jahren wurde diese Betrachtung eines Ausschlusses des Florentiner Patriziats in
der Herrschaftspraxis Cosimos I. sogar noch stérker ausgearbeitet, indem das Herzogtum
der Medici iiber die Toskana als eine «absolutistische» Herrschaftspraxis bezeichnet
wurde, die deutlich einem republikanischen Herrschaftsverstindnis und der damit verbun-
denen Vorstellung einer Florentiner libertas entgegengesetzt war. (Zum «Absolutismus»
der Medici-Herzoge vgl. insbes. Elena Fasano Garini, Lo stato mediceo di Cosimo I, Flo-
renz 1973, 41; dies., Potere centrale e comunita soggette nel granducato di Cosimo I, in:
Rivista Storica Italiana, 84 [1977], 490-538; Furio Diaz, Il Granducato di Toscana, 3 Bde.,
Turin 1982-1997 [Storia d’Italia 13], Bd. 1: I Medici, Turin 1976).

Der hier besprochene Band zeigt in eindriicklicher Weise und anhand von acht ausge-
wiihlten Florentiner Patrizierfamilien auf, dass die Herrschaftspraxis der ersten Medici-
Herzoge zwischen Cosimo I. und Ferdinando 1. de’ Medici durchaus an der Gestaltung
derselben und des Florentiner Herzogsstaates beteiligt waren. Die acht Beitrige widmen
sich den wohl namhaftesten Patriziern im Florentiner Cinquecento — den Familien Valori,
Pucci, Ridolfi, Vecchietti, del Nero, Salviati, Guicciardini und Niccolini — aus der Betrach-
tungsweise ihres Mézenatentums im Schaupiel der Florentiner Kunst und Politik des 16.
und frithen 17. Jahrhunderts. Dass das prinzipielle Augenmerk des Sammelbandes auf der
Kunst- und Kulturproduktion im Florenz des spiten Cinquecento liegt, ist kein Zufall, hatte
sich doch innerhalb der bisherigen Forschungsarbeiten zum Medici-M#zenatentum, und
insbesondere zu demjenigen Cosimos I de’ Medici, die Ansicht durchzusetzen begonnen,
dass das nach dem Fall der zweiten Florentiner Republik im Jahr 1532 politische Regime
in der «manieristischen» Architektur sowie Malerei eine «totalitire» Staatsrdson spiegeln
wiirde. (Vgl. Giorgio Spini, Architettura e politica da Cosimo I a Ferdinando I, Florenz
1976, 14; ders., Il principato ¢ il sistema degli Stati europei, in: Firenze e la Toskana dei
Medici nell’Europa del Cinquecento, hg. v. Gian Carlo Garfagnini, 3 Bde., Florenz 1983,
Bd. 1, 177-216. In Bezug auf die Bildproduktion wihrend des principato der Medici vgl.
dann insbes. zuletzt Elizabeth Cropper, Firenze alla fine del Cinquecento. Uno «stato» di
bellezza, in: Il Cinquecento a Firenze. «Maniera moderna» e controriforma, hg. v. Carlo
Falciani/Antonio Natali, Florenz 2017, 291-302.) Anknilpfend an eine am Istituto Lorenzo
de’ Medici in Florenz im Jahr 2019 gehaltene Tagung mit dem Titel Florence 1600: Patrician
Families and the Financing of Culture stellen die im hier vorliegenden Sammelband zu-
sammengeflihrten acht Aufsétze die Florentiner Patrizierfamilien als Mézene dar und be-
tritt damit sowohl methodologisches als auch thematisches Neuland.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



432 Rezensionen — Comptes rendus

Auch wenn die acht Beitrége allein durch die thematische Ausrichtung und Fokussierung
auf den kulturstiftenden Einfluss des Florentiner Patriziats an der mediceischen Herr-
schaftspraxis versammelt werden und die einzelnen Essays dadurch getrennt voneinander
auf die Erschliessung der Florentiner Aristokratie sehen, scheint nichtsdestotrotz die Frage
danach, inwieweit diese Gesellschaftsschicht ein republikanisches Staatsversténdnis zu be-
wahren vermochte, aber dieses in anspruchsvoller Weise strategisch fiir deren Zusammen-
arbeit mit den Medici-Herzégen in deren neue Herrschaftspraxis integrierte, als weiteres,
zentrales Augenmerk im Vordergrund dieses Sammelbandes zu stehen. Die Beitréige zei-
gen damit auch fiir eine gesamteuropéische Entwicklung der Aristokratie in der Neuzeit
neue Perspektiven auf. Abgesehen von der Bedeutung des Einflusses ausschliesslich elita-
rer Gesellschaftsschichten auf die Bildproduktion werden vor allem die Strategien sowie
Interessen der Herrscherfamilien an der Einbindung des Patriziats in der zeremoniellen
Festkultur hervorgehoben. Das hofische Zeremoniell und dessen rituelle Dynamiken zur
dsthetischen Betonung sowie Visualisierung der Medici als Herzogsfamilie im Florenz des
spéten 16. und frithen 17. Jahrhunderts war somit auch durch die in diesem erzeugte «Er-
kennbarkeit» der einzelnen Patrizierfamilien bedingt. Diese Einsicht kann entscheidend
dazu beitragen, in kiinftigen Forschungsarbeiten die gesellschaftliche Relevanz des Patri-
ziats im Europa der Frithen Neuzeit auf innovative Weise zu erschliessen.

Fribourg Filip Malesevic

Sven Externbrink, Ludwig XIV. Konig im grofien Welttheater, Paderborn, Brill/Ferdinand
Schoningh, 2021, 470 S., ISBN 978-3-6577-0331-9.

Dass in der Geschichte Beziehungen zwischen Herrschertypen und Asthetik, namentlich
Schauspielerei auftreten, ist uns auch aus der Antike bekannt: Augustus erklért auf dem
Sterbebett die Vorstellung flir beendet, Nero tritt als singender Schauspieler auf (so Sueton:
De Vita Caesarum 11,99 und V1,20 z. B.). Auch Ludwig (wo nicht anders erwiéhnt, hier
fortan natiirlich der XIV.) performte als Ténzer auf der Bithne, und als Politiker im «Welt-
theater». Ebenso geldufig ist uns dieser Begriff der Geschichte als Welttheater. Unter die-
ser #sthetischen Betrachtung der Vergangenheit wurde oft Problematisches geredet, so
wenn tatsdchlich sich ereignetes Leid wie Krieg in der Ausdrucksweise einer Heroener-
zéhlung berichtet — und verstanden — wird. Vorliegendes Buch begeht diesen Fehler nicht.

Im Gegenteil bezieht es den Begriff « Welttheater» auf einen realpolitischen Gegenstand,
wenn es seinen Fokus auf die Inszenierung der absolutistischen Monarchie durch Ludwig
und dessen Hofstaat setzt. Dabei zeichnet es uns einen Monarchen, der von Beginn seiner
Herrschaft an, geprégt von der Fronde, die politische Macht auf sich allein konzentriert
und diese durch schauspielerische Verstellung, stoische Ruhe, Ehrfurcht heischendes Auf-
treten schiitzt und einsetzt (3, 5, 27-30, 144f,, 204f., 211, 2351, 261f., 353f., 356-358).

Parallel zu seiner Schauspielerei in der europdischen Kabinettspolitik tanzt Ludwig als
Sonne auf der Ballettbithne und gestaltet sich mit, in und um Versailles eine Kulisse, die
iber die Hofe Europas strahlt; um diese Gebérde 4sthetischer Gravitétskraft ereignet sich
eine kiinstlerische Prachtentfaltung an Musik, Literatur, Architektur, Plastik und Malerei,
die einen — einige mdchten vermutlich sagen: den — wesentlichen Ausdruck des Grand
Siecle ausmachen (3, 6, 76, 125, 204f., 229-233, 308, 361f., 364f., 367).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 433

Des Weiteren berichtet uns das Buch von den das neuzeitliche Frankreich prigenden re-
ligidsen Auseinandersetzungen in Ludwigs Zeitalter, und zeigt dabei, wie der absolutisti-
sche Monarch auch in seinem Glauben gedeutet werden muss. In der sich differenzieren-
den Religiositét der franzésischen Neuzeit, wie sie uns in den Religionskriegen bzw. der
hugenottischen Bevolkerung, katholischen Reformbewegungen wie jene des Jansenismus
und des tridentinischen Konzils, der gallikanischen Spannung zu Rom, aber auch der Friih-
aufkldrung begegnet, sehen wir einen katholischen Ludwig, der Gott absoluten Gehorsam
schuldet, und dies darin ausdriickt, dass er die Rolle des Monarchen lebt, die ihm von oben
zugeschrieben wurde. Da dies aber alle Menschen tun miissen, schulden sie auch alle die-
sem franzosischen Konig, sofern sie seiner Regierung untertan sind, absoluten Gehorsam.
Daneben hat nichts Platz, was nicht in den von Ludwig verstandenen Katholizismus passt:
die hugenottische und jansenistische Bevilkerung wird in seiner Regierungszeit aus dem
Land verdringt (45f., 65, 72, 75, 82-85, 121-128, 147-149, 152, 162164, 177-187, 199,
229-233, 269, 302-306, 311, 318, 322, 3271, 331, 336, 353-358).

Ahnlich diesem religiosen Empfinden funktioniert das gesellschaftliche: Das Buch inter-
pretiert Ludwigs kriegerische Auflenpolitik v. a. aus seinem adeligen Selbstbewusstsein,
das nach Ruhm strebt; wie bei seinen politischen Vorgéngern (Franz 1., Heinrich IV., Lud-
wig XIII., aber auch Richelieu) ist dieser Ruhm aber ein martialischer. Ein weiterer Aus-
druck dieses stindischen Bewusstseins ist das dynastische Interesse, welches das Buch als
den zweiten auschlaggebenden Beweggrund Ludwigs kriegerischer AuBenpolitik interpre-
tiert. Insofern in der héfischen Welt Ludwig mit diesem Empfinden nicht alleine stand,
und die tiber Europa verstreuten Hduser tendenziell irgendwie verwandt waren, hatten alle
Anspruch auf alles, weshalb die europdische Neuzeit so gut wie kein Jahr ohne Krieg lebte
(75, 82-85, 128, 130, 263-273, 302, 336, 341, 344f.).

Eindeutige Stérke vorliegenden Buches ist, dass es immer wieder seinen Blick auf die
armen Menschen richtet, die massiv unter dieser Regierung gelitten haben; deren Leben
von Krieg, Steuerausbeutung, Hunger, Kilte und Krankheit zerfetzt wurde. Wie unten die
vielen Belegstellen zeigen, verliert das Buch kaum den entscheidenden Blick auf das
grosse Leid der Bevdlkerung, die mitten in der Kleinen Eiszeit von ihrer Regierung, die
sich in diesem Punkte nur um Ruhm und Dynastie scherte, im Stich gelassen wurde und
fiir die sehr fragwiirdigen Ziele ihres Konigs zugrunde ging. Auf der einen Seite haben wir
also den tief beeindruckenden kulturellen Glanz des Grand Si¢cle, auf der anderen, immens
grosseren Seite den brutalen Horror. Daher miissen wir auch den Einwand beiseitelassen,
dass zu wenig iiber jenen Glanz geschrieben wird, als der Titel eigentlich implizieren
koénnte. Denn dieses Buch zeichnet sich eben gerade in seiner Bemithung aus, stets wieder
darauf aufmerksam zu machen, was fernab der schénen Kultur zugunsten der wenigen Pri-
vilegierten die politischen Entscheidungen in Versailles fiir die Millionen Menschen in
Frankreich bedeuteten und was eigentlich die ethische Verantwortung gewesen wire: eine
Aussenpolitik des Friedens und ¢ine Innenpolitik der Wohlfahrt; nicht dass Ludwigs Re-
gierung die einzige wiire, die hier komplett versagt (7, 18f., 111-115, 136-138, 142, 193,
199, 2011, 211, 236-242, 244, 246-251, 261-270, 294f., 316, 328, 331, 344f,, 355, 361,
364f., 367-369).

Wien Andreas Burri

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



434 Rezensionen — Comptes rendus

Herbert Karner/Martin Madl (Hg.), Pfarrkirchen. Katholische und lutherische Sakral-
rdume und ihre barocke Ausstattung, Prag, Artefactum, 2021, 500 S., Abb., ISBN 978-8-
0882-8365-2.

Pfarrkirchen gehoren eindeutig zu den Stiefkindern der Kunstwissenschaft: Diese kiimmert
sich zun#ichst und seit langem in erster Linie um die anerkannten Meisterwerke und ihre
genialen Schopfer. Was im Barockzeitalter europaweit in den Dorfern an Kirchen erbaut
wurde und in die Zehntausende geht, gilt als uninteressante, oftmals schematisch entwor-
fene Dutzendware, mit der sich allenfalls Denkmalpfleger befassen miissen, wenn eine
Renovation ansteht. Einer dieser Praktiker, Josef Griinenfelder, hat demgegeniiber einmal
zu Recht bemerkt: «Eigentlich sind es die Bauwerke des zweiten und dritten Ranges, wel-
che das Gesicht einer Kunstlandschaft prigen.» In der Tat ist die sogenannte Sakralland-
schaft ohne diese sekunddren Bauten, neben den Pfarrkirchen vor allem Kapellen und
Kleindenkmiiler, nicht denkbar.

So begriisst man es, nicht nur als Kunst-, sondern auch als Religions-, Sozial- und allge-
meiner Kulturhistoriker, dass ein internationales, vor allem auch Ostmitteleuropa einbe-
ziehendes Team, im Gefolge einer entsprechenden Tagung, einen umfangreichen Sammel-
band herausgegeben hat, der eine der ersten speziellen Vertffentlichungen zum Thema
darstellt. Beriicksichtigt werden katholische und lutherische Kirchen in Deutschland, Os-
terreich und den anliegenden Staaten im Osten, wobei ein Schwerpunkt auf der Decken-
malerei liegt, was zugleich erklért, dass Beispiele von reformierten Kirchen fehlen: In de-
ren niichternen «Betscheunen» kommen sie praktisch nicht vor.

Der Band wird eingeleitet von einem fulminanten Aufsatz von Martin Scheutz zur Be-
deutung der Visitationsprotokolle als Quellen fiir den Kirchenbau und die Ausstattung seit
dem 17. Jahrhundert. Im Gefolge der tridentinischen Reformen und des beriihmten Trak-
tates «Instructiones fabricae» des Karl Borrom#us und dhnlicher Schriften sollten die bi-
schoflichen Visitatoren bei ihren Besuchen jeweils auch den baulichen Zustand der Pfarr-
kirchen und die Schicklichkeit ihrer Ausstattung tiberpriifen und bei Missstédnden, die nach
der Reformation zahlreich waren, Verbesserungsvorschldge machen. Dies wurde genau
protokolliert, wodurch wir uns eine Vorstellung machen kénnen, wie eine Kirche damals
ausgesehen hat. Vor allem bei spéter abgerissenen Kirchen oder beim Fehlen von Bauakten
(in der Schweiz z.B. im Tessin und Unterwallis) sind diese Visitationsberichte oft unsere
einzigen historisch nutzbaren Quellen zu vielen Barockkirchen. Sie geben so mindestens
Aufschluss liber im Zug der Zeit erfolgte Verdnderungen, allerdings nicht kontinuierlich,
und unterlagen selbstverstindlich Werturteilen der an der Visitation Beteiligten. Im Auf-
satz von Scheutz kdnnen wir erfahren, worauf die Visitatoren ihr besonderes Augenmerk
richteten. Anschliessend bietet Peter G. Tropper am Beispiel der Dizese Gurk noch einen
Uberblick, wie das Pfarrkirchenwesen organisiert war.

Unter dem Obertitel «Strategien katholischer Reprasentation» widmet sich dann fast die
ganze erste Hélfte des Bandes den verschiedenen Formen, Inhalten und Ausprigungen der
bildlichen Dekoration; die reine Architektur steht im Hintergrund. Der Einfluss grosser
Architekten, wie etwa der Dientzenhofer, sollte gleichwohl nicht unterschétzt werden, wie
Beispiele aus Schlesien zeigen. Einige Fresken zeichnen sich durch besondere Originalitét
aus. So finden sich in der ungewdhnlich reichhaltigen Allgiuer Pfarrkirche Bertoldshofen
unter den ungefihr 150 Einzeldarstellungen auch viele Pfarrer; der den Bau férdernde Orts-
pfarrer Johann Ulrich Julius wollte offenbar damit seinen Nachfolgern so etwas wie einen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 435

Spiegel ihrer Pflichten vorhalten. Es gibt ferner Beispiele von Fresken, welche tiber die
gewohnten sakralen Themen hinausgehen. Dies ist etwa der Fall im Fresko der Kuppel der
Pfarrkirche von Szigetvar in Ungarn, indem nidmlich dort dem heldenhaften Verteidiger
der Stadt in den Tiirkenkriegen, Graf Zrinyi, ein Denkmal gesetzt wurde. Der den The-
menkreis abschliessende Artikel von Anna Mader-Kratky gibt einen guten Uberblick iiber
die josephinischen Kirchen, die infolge der Kirchenreform des Kaisers zu Hunderten ent-
standen. Hier ist der Barock am Ende: Sowohl Architektur wie Ausstattung erfahren neben
einer weitgehenden Schematisierung eine extreme Reduktion des Aufwands, wodurch
diese Kirchen an protestantische Beispiele gemahnen.

Aus der Sicht der Schweiz mit ihren kahlen reformierten Kirchen unterschétzt man ver-
mutlich regelméssig, dass lutherische Kirchen zuweilen eine Ausstattung aufweisen, wel-
che katholischen Mustern kaum nachsteht. Insbesondere die Altére haben nicht selten mo-
numentale Dimensionen, wobei es dann auch zur interessanten Sonderform des Kanzelal-
tars — die Kanzel ist iber dem Altar angebracht, noch weiter oben manchmal die Orgel —
kommt. Solche Altaraufbauten werden an Beispielen aus verschiedenen deutschen Gegen-
den gezeigt, wobei auch Neuausstattungen von mittelalterlichen Kirchen berlicksichtigt
werden. Barocke Opulenz entfaltet sich in lutherischen Kirchen ferner in abgeschlossenen
Kirchenb#nken, Emporen und in beschriinktem Mass, meist eher kleinformatig, in Decken-
malereien. Dabei kénnen selbstverstindlich im Gegensatz zum Katholizismus nur biblisch
begriindete Themen dargestellt werden. Viel Raum nehmen oft Epitaphien der fithrenden
Familien ein: In der Marienkirche Lilbeck waren es 1719 rund zweihundert. Hier besteht
ebenfalls ein klarer Unterschied zu katholischen Kirchen.

Einige abschliessende Aufsitze thematisieren Spezialfragen zu dusseren Einfliissen, ndm-
lich solche von Kldstern bei inkorporierten Kirchen, Patronatsinhabern, Grundherren und
Bruderschaften. Sie sind nicht zu vernachléssigen, weil diese Institutionen und Personen auch
als Mézene fungierten. Denn ein Kirchenneubau war flir jede Pfarrgemeinde ein finanzieller
Kraftakt, und so fand neben dem kiinstlerischen nicht selten auch ein monetérer Transfer von
der Stadt auf das Land statt (wobei nicht zu {ibersechen werden sollte, dass bei letzterem im
Feudalsystem vorgingig das Umgekehrte erfolgte). Dass man sich den besonderen Wiin-
schen der Geldgeber fligen musste, ist nicht weiter iberraschend. Dieser Aspekt der Pfarrkir-
chenarchitektur erfordert, wie auch die Herausgeber betonen (S. 12) zentrale Aufmerksam-
keit, weil damit noch verschiedene ungelste Fragen einer Antwort harren. Eine der bren-
nendsten ist diejenige, warum es auch Gegenden gibt, die von der Barockwelle nur wenig
erfasst wurden, die mittelalterlichen Bauten im Kern weiter benutzt wurden.

Ein Personen- und Ortsregister erleichtern die Benutzung des Werks. Der Sammelband
ist zu begriissen, weil er auf eine weitgehend vernachlédssigte Dimension der Kirchen-,
Kultur- und Sozialgeschichte aufmerksam macht. Er erschliesst Neuland, bietet aber dar-
iber hinaus reiche Anregung zu weiteren Forschungen. Diese konnen, wie auch die Her-
ausgeber in der Einleitung betonen, nur in Zusammenarbeit verschiedener Fécher erfolgen.
Das Werk fordert aber auch auf, mehr nach Osten zu blicken und entsprechende Kontakte
zu pflegen. Die dortige Wissenschaft ist durchaus aktiv, gerade zu Themen wie dem uns-
rigen, wird aber hierzulande kaum rezipiert. Zweifellos gibt es dabei sprachliche Probleme.
Der vorliegende Band erschliesst durch Ubersetzung und Auswertung eine Menge Litera-
tur in slawischen Sprachen oder Ungarisch. Das allein macht ihn schon wertvoll. Zum
Schluss sei noch die opulente, meist farbige Bebilderung erwéhnt. Gewiss kann sie die
Anschauung am Ort selber nie ganz ersetzen. Aber nachdem die hier vorgestellten Kirchen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



436 Rezensionen — Comptes rendus

vermutlich zuallermeist wohl recht schwierig erreichbar sind, schitzt man es, bequem zu
Hause eine Vorstellung von deren Ausschmiickung zu gewinnen.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Sabine Appel, Unser Rousseau. Wie ein Genfer Uhrmachersohn die Aufkldirung iiberwand
und sie damit vollendete, Berlin, Die andere Bibliothek, 2021, 381 S., ISBN 978-3-8477-
0440-9.

Literatur kann nicht von der Biografie der Person, die sie verfasst hat, getrennt werden.
Besonders bei Rousseau sind diesbeziiglich Fragen aufgekommen, insofern sein Leben
wiederholt in auffallender Diskrepanz zu seinem Schreiben steht: «der Trdumer, der Mii-
Biggénger, der Subjektivist, der unfruchtbare Kulturkritiker Rousseau, der Verfasser einer
groBen Erziehungslehre, der seine fiinf unehelichen Kinder ins Findelhaus gab, um sie nie
mehr wiederzusehen und auch nicht wiedersehen zu wollen, der Verfasser des Contrat
Social, der sich nicht nur nicht im Geringsten in Staat und Gesellschaft einzuordnen wulte,
sondern der schlieBlich auch persdnlich mit keinem Menschen, und war er ihm noch so
wohlgesinnt, auf die Dauer auskommen konnte? Wer aus diesen und dhnlichen auf der
Hand liegenden, sagen wir: moralischen Griinden, geneigt ist, mit Rousseau schnell fertig
zu werden, mag sich sagen, daB er zwar das 18. Jahrhundert ausgezeichnet, aber Rousseau
gar nicht verstanden hat.» (Karl Barth, Die Geschichte der protestantischen Theologie im
19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte [1947), ed. Ziirich 61994, 153f.)

Auch innerhalb seiner Texte werden wiederholt Ambivalenzen und Kontroversen ent-
deckt. Die Forschung bemiiht sich nicht nur um Synthesen, sondern auch um eine verste-
hende Anteilnahme an seinem Leben und seinem komplizierten Charakter. Neben der be-
reits zitierten Darstellung Barths in seiner Geschichte der protestantischen Theologie im
19. Jahrhundert (1947), die Rousseau das lédngste Kapitel gibt und leider in der Rousseau-
Forschung kaum wahrgenommen wird, sind besonders Cassirers Aufsétze hervorzuheben:
Das Problem Jean-Jacques Rousseau (1932), Kant und Rousseau (1939), aber auch die
umfassende Philosophie der Aufkldrung (1932). Barth und Cassirer interpretieren Rousse-
aus Schreiben und Leben anhand seiner Epoche, der Aufkldrung, und zwar in einer spezi-
fischen Hinsicht: Rousseau als Inbegriff der Aufkldrung weist liber diese hinaus in die
Moderne, nach Cassirer, insofern sein moralischer Individualismus zu Kant, nach Barth,
insofern sein Verneinen der Erbsiinde und sein damit verbundenes Naturvertrauen zu Goe-
the fithre (vgl. z. B. Barth [ebd.], 160-164, 170-172, 175, 194-205; Cassirer: Kant und
Rousseau [1939]). Der Untertitel des nun erschienenen Buches kiindigt an, dass sich Ap-
pels Studie diesem Narrativ anschlief3t.

Wir befinden uns in der franzosischen Kulturgeschichte, geprégt von der theologischen
Diskussion um Natur(recht), Gnade, Freiheit und Prédestination, die iiber die hugenotti-
sche Reformation, den Gallikanismus und den Jansenismus in die franzosische Aufklidrung
fithrt. Rousseau bestreitet die Erbsiinde, vertritt die natiirliche Giite des Menschen, fithrt
aber alles Ubel auf diesen zuriick, jedoch nicht auf den individuellen, sondern auf den
gesellschaftlichen und kulturschaffenden Menschen. Nach Rousseau liegt Religion im
freien Herzen, nicht in Biichern, Dogmen, Abstraktionen, Rationalismen. Rousseaus Zg-
ling Emile (in der gleichnamigen Erziehungsschrift) kriegt nur den Robinson Crusoe zu

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 437

lesen. Botanik und Handwerk werden aufgewertet. Letzteres teilt der Handwerkerssohn
Rousseau mit dem Handwerkerssohn Diderot, was sich in diversen Realartikeln in der
Encyclopédie niederschldgt. Nicht in den Wissenschaften, nicht in den Kiinsten, sondern
in der Natur findet Rousseaus Mensch seine Giite. In der Gesellschaft, die die Innerlichkeit
des Natureinklangs stort, findet der Siindenfall statt. Mehr als seine Gesellschaftskritik in
seinen beiden Preisschriften und seine politische Theorie im Contrat Social hat ihn seine
Auffassung zur natiirlichen Religion in der Profession de foi du Vicaire savoyard im Emile
in Konflikt mit den katholischen und protestantischen Kirchen gefiihrt. Appel arbeitet nun
heraus, wie Rousseau, der gerne predigte und einst Pfarrer werden wollte, genuin christlich
denkt: «Diese Sehnsucht nach den intakten Urspriingen, die diesen Autor erfiillt, die Uto-
pie, die aus den vermeintlich harmonischen Anfangsgriinden hervorgeht, die quasi-Ver-
gottlichung der Natur, die eine flichendeckende Wirkung auf das Lebensgefiihl und auf
die Literatur der kommenden Generationen entfaltete, ist genuin religids, samt ihren damit
verbundenen Erlésungsvisionen. Das muss uns vollig klar sein» (37). Gott ist gut, das Ubel
kommt vom Menschen, der sich in der Gesellschaft von seiner natlirlichen Giite entfrem-
det, so Rousseau, der dabei autobiographisch deutet: in den Idyllen auf dem Lande, in
Charmettes und auf der Petersinsel im Bielersee, erfiihrt er ein Paradies. Erst mit seinem
Schreiben fiir die Offentlichkeit und seinem Eintritt in die Gesellschaft sieht er retrospektiv
sein Ungliick, seinen Unschuldsverlust entstehen; mit seinem literarischen Ruhm sind nur
Unruhe, Feindschaft und Vertreibung aufgekommen, aber eben: von aufien, der Gesell-
schaft aufgedriingt, nicht in ihm (vgl. 9, 12, 16f., 20f,, 23-29, 35-37, 45f., 48-51, 54f., 57,
59-71, 77, 80, 118, 122, 131, 154-159, 206f., 300-309).

Vor diesem religiésen Fragen nach dem Bdsen, der Natur und der Gesellschaft fithrt Ap-
pel ins Zentrum ihrer Interpretation: Rousseaus Genfer bzw. calvinischen Hintergrund. Er
erwihnt Calvin eher selten, jedoch oft die Genfer Republik. Aus scheinbar pragmatischen
Griinden ist er als junger Mann zum Katholizismus konvertiert, dann wieder zum Calvi-
nismus, was Appel eher als patriotischen denn als religis-konfessionellen Akt deutet.
Doch zeigt sie, wie er maigeblich von calvinischem Denken geprégt ist: Neben konkreten
soziopolitischen Vorstellungen wie Gewaltenteilung, birgerlicher Gleichheit, Tugen-
dethik und puritanischen Absagen an kulturelle Praktiken wie Theater (wiewohl er selbst
eine Oper schrieb), ist es v. a. der Trost, den er in seinem Prédestinations- und Auserwéh-
lungsglauben findet. Die vermeintliche Verschworung gegen ihn sieht er im Ratschluss
Gottes verortet, der wolle, dass er unschuldig leide, um ihm das verlorenc Paradies — In-
nerlichkeit in der Natur — zu zeigen. Hier anzureihen sind seine Confessions, die nebst dem
Titel den augustinisch-protestantischen Kontext auch treffen, insofern er hier performativ
seine Gewissensethik auf den Punkt bringt. Die groBe Differenz zum Protestantismus der
Frithen Neuzeit tut sich freilich in seiner Ablehnung des Erbsiindendogmas auf: Er ortet
die Siinde nicht in der Individualitét, sondern in der gesellschaftlichen Entfremdung, wo
durch Kiinste avaritia und durch Wissenschaften superbia gedeihen. Er beschreibt, wie ihn
dieser Gedanke auf dem Weg zu einem Besuch des inhaftierten Diderots traf, auf eine Art
und Weise, von der Appel sagt, dass sie als «ein Erweckungserlebnis» (131) verstanden
werden muss. Auch betont sie, dass seine Gedanken, die unsere soziopolitische Gegenwart
geprégt haben, christlichen Ursprungs sind.

Rousseau war ein tiefreligioser Mensch, und seine Vorstellungen von Gleichheit und von
Gerechtigkeit, von Moralitét, von der menschlichen Freiheit und von der notwendigen Um-
kehr einer vom Wege abgewichenen Menschheit mit der Aussicht auf sikulare Erlosung,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



438 Rezensionen — Comptes rendus

sein Tugendbegriff, seine Vorstellung vom Gemeinwillen und von einer universellen Ge-
setzgebung, seine Einheitstriume und seine Geschichtsphilosophie haben eine eminent
christliche Basis.» (196)

Der Kern Rousseaus Denken und Empfinden ist christlich, und dieser Kern ist ihm derart
wichtig, dass er mit der Spétaufklérung in Paris brach, als er ihn durch sie kompromittiert
sah.

«Gott war gut und gerecht, das Leben war eine Priifung, alles folgte mit Notwendigkeit
den vorher erlassenen géttlichen Ratschliissen, alles Leiden wurde belohnt und l8ste sich
letztendlich auf in géttlicher Liebe, nichts war umsonst, auch die schlimmsten Martern des
Erdendaseins hatten einen héheren Sinn — ohne diesen Glauben konnte Rousseau nicht
leben. Dass er in den beriihmten Salons von Paris auf die radikalsten Freigeister seiner
Epoche stieB, die nicht nur die Unterdriickungsmechanismen der christlichen Kirchen an-
prangerten, also den Machtmissbrauch ihrer Institutionen, sondern die in ihren materialis-
tischen Weltbildern jede Géttlichkeit und jede Metaphysik ausschlossen und das Gliick-
versprechen, das der erldsungsbediirftige Mensch in den Religionen fand, als Illusion be-
zeichneten, hat ihn weit tiefer in seinem Selbstverstéindnis getroffen als jede kulturelle Dif-
ferenz im Frankreich des Ancien Régime.» (95f.)

Auch Voltaire wehrt sich gegen den Atheismus; er und Rousseau sehen ohne religitses
Fundament keine konkrete Ethik realisierbar. Emile wird besonders vor der Trostlosigkeit
des Atheismus gewarnt, nicht vor moralischen Verfehlungen. Das innere Gewissen sagt,
was gut und was schlecht ist; der Skeptizismus aber relativiert alles und damit auch die
Moral; ein Staat ohne Religion zerf#llt. Appel zeigt damit auch den religidsen Hintergrund
Rousseaus staatstheoretischen Schliisselbegriffs, der volonté générale. Die Religionskritik
ist fiir Rousseau nur niitzlich, insofern sie hilft, sich nicht in dogmatische und ekklesiolo-
gische Spaltereien zu verlieren. So hat er keine Probleme, sich in eine konkrete réligion
civile — dem reformierten Genfer Bekenntnis — einzufiigen, solange seine Privatreligion
davon nicht betroffen ist. Die réligion civile Rousseaus erscheint Appel hier als Notbehelf,
um zu erkldren, woher der Gemeinwille seine Allgemeingiiltigkeit nimmt. Sie sagt, dass
er sich hier an entscheidender Stelle vom Protestantismus abwendet, bei der Willensfrei-
heit: «Aufschlussreich ist es, dass Rousseau den Schliisselbegriff seiner Staats- und De-
mokratielehre in letzter Instanz der katholischen Gnadenlehre entnahm, die sich damit be-
wusst gegen den deterministischen Zug unter anderem des Calvinismus gewandt hat [...].
Roussecau glaubte an die Freiheit des Menschen [...] und damit auch an die Moglichkeit zur
Uberwindung seiner selbstsiichtigen Abirrungen in den falschen Gesellschaftsformen [...].
Mit Hilfe der «<volonté générale), der Sammlung aller guten Krifte zu einem optimalen
Ganzen, das den Erhalt des Staates und der Gemeinschaft im Auge hat, ist ihm nun die
Chance gegeben, sie durch Handeln im Rahmen eines mustergiiltigen Staats- und Gesell-
schaftsvertrages wiederherzustellen, indem er zunichst zum Staatsbiirger wird und die
Vereinzelung liberwindet.» (267)

Appel interpretiert, dass, wie die christliche Ethik, Rousseaus volonté générale realiter
nicht erfiillt werden kann, da der Mensch unvollkommen ist, aber dennoch erstrebt werden
muss. So zielt seine sozialpolitische Forderung als messianischer Akt wie das Evangelium
auf einen ««neuen Menscheny» (281). Nach Appel fiihrt Rousseaus religioses Denken,
seine originelle Synthese von protestantischer und katholischer Glaubenstradition, der kul-
turhistorische Hintergrund der franzdsischen Aufkldrung, i. e. die Debatte von Natur, Gna-
de, Prédestination und Theodizee zur Ethik Kants und damit in die deutsche Moderne.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 439

«Es war eine wahre Verantwortungsethik, die sich untrennbar mit der deutschen Aufkla-
rung verband, die Forderung nach unbedingter Wahrhaftigkeit, aber auch der kritische
Blick auf die Briiche und Gefahren von Kultur und Fortschritt, den Immanuel Kant, wie
wir sahen, uneingeschrinkt von Rousseau tibernahm und — im Gegensatz zu so vielen Zeit-
genossen — auch richtig deutete.» (365)

Rousseau prégt nach Appel die deutsche Moderne nun aber auch iiber seine sentimentale
Naturtheologie. Denn das religitse Gewissen duBert sich fiir ihn in Empfindungen und
nicht in Urteilen; rationale Gottesbeweise widersprechen dem Gottesbegriff der Gefiihls-
religion. Appel argumentiert, dass es aus diesem Grund Rousseau ist, und nicht der Mate-
rialismus der franzosischen Spétaufklirung, der sich in der deutschen Moderne durchge-
setzt hat, wobei er mit seiner Vernunftskepsis wieder eher dem Protestantismus denn dem
Katholizismus nahesteht (vgl. 24-26, 29, 33, 36f., 58, 61-65, 74-76, 85-96, 99-104, 110,
118-121, 130f.,, 142-144, 155-159, 188, 196-198, 208, 210-212, 215-219, 223, 226-231,
233-236, 238-240, 245-247, 251, 255-257, 261, 266-268, 279-281, 283, 297-300, 307,
319-324, 327, 365).

So strukturiert sich Appels Studie in zwei Teile: Die ersten zwei Drittel erarbeiten vor
dem kulturhistorischen Hintergrund der franzdsischen Aufklirung einen reformierten
Rousseau, der in seiner Gewissensethik, Gesellschaftskritik und Naturaufwertung eine so-
ziopolitische, aber eben religitse Erldsungslehre formuliert, die zum protestantischen Kant
fithrt. Das letzte Drittel wird mit dem Kapitel «Dialektik der Aufklidrung» eingeleitet, eine
Anspielung auf das gleichnamige Werk Adornos und Horkheimers von 1944, das diese
angesichts des Totalitarismus als Epochenabschluss der Aufkldrung geschrieben haben.
Hier erklért Appel, weshalb sie in Rousseau einen Uberwinder wie Vollender der Aufklé-
rung sieht. Seine Ablehnung des Erbsiindendogmas und sein Glaube an die géttliche Pré-
destination fithren zur Tugendethik Kants. Insofern vollendet er die Aufkldrung. Uberwin-
den tut er sie aber in seinem Antirationalismus und Natursentimentalismus, der in der deut-
schen Moderne auf religise Ohren gestoBen ist. Dieser zweite Teil Appels Studie beginnt
mit dem Erdbeben von Lissabon 1755, das in der Aufklirung zu intensiven Debatten tiber
die Theodizee gefiihrt hat, auch zwischen Rousseau und Voltaire. Letzterer ist gegen har-
monisierende Erkldrungsversuche a la «Gottes Wege sind unergriindlichy; Voltaire fordert
Fortschritt durch Vernunft zur Bekéimpfung immanenter Leiden. Rousseaus Ansicht ken-
nen wir: «Tout est bien sortant des mains de 1’Auteur des choses, tout dégénere entre les
mains de I’homme.» (Emile ou De I’Education [1762], erster Satz, ed. Charrak [GF 1428],
Paris 2009, 45) Es gibt natiirliche Ubel, aber diese werden erst zu solchen, weil der Mensch
in seinem Zivilisationsdrang vergisst, dass die Natur iiber ihm steht. In Wissenschaft und
Kunst entfremdet sich der Mensch von der Natur und empfindet sie daher als Feindin:
«Hier liegt der Ubergang zu einem Paradigmenwechsel im Blick auf eine Dialektik der
Aufkldrung, auf den Preis des Fortschritts und auf eine Riickbesinnung, wie sie Jean-Jac-
ques Rousseau nachhaltig initiierte.» (308) Nach Rousseau fithrt die Aufkldrung zu einer
Vernunftherrschaft, die in ihrer technischen Macht zu einer massiven Bedrohung wird.
Hier liegt wieder seine Zivilisationskritik: Normalerweise zielen Dekadenztheorien auf
Geld, Genuss etc., aber nicht auf die Kiinste und Wissenschaften. Solches spekulieren spie-
lerisch freilich auch die Pariser Salons, fiir Rousseau «aber war die Antwort bitterer Ernst.»
(113) In Rousseau, dem Staatstheoretiker und Vernunft- bzw. Fortschrittsskeptiker, kriti-
siert sich die Aufkldrung durch Vernunft selbst. Rousseau ist nicht gegen die Vernunft,
sondern gegen deren Herrschaftsanspruch; er lehnt nicht ihre Werte ab — die Freiheit ist

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



440 Rezensionen — Comptes rendus

die Basis seiner Philosophie —, sondern argumentiert, dass Wissenschaft und Kiinste in
Sittenverfall und Gottlosigkeit fithren kénnen, wenn sie zu Selbstsucht bzw. Uberheblich-
keit fiihren und damit die elementare ethische Veranlagung — das Mitleid — ddmpfen. Diese
Veranlagung verortet Rousseau daher nicht im Verstand, sondern im Gefiihl, das sich erst
im Einklang mit der Natur als Selbstgeniigsamkeit herausbildet, insofern nur sie den Men-
schen sich selbst in seiner natiirlichen Giite sein l4sst. In seinem Liebesroman Julie ist es
die Gesellschaft, die in ihrer Kiinstlichkeit das Paar teilt, das Gott zusammengefiigt hat.

«Aber er hat das Denken, das zu all diesen Entwicklungen fiihrte, urséchlich analysiert,
sowie auf nahezu prophetische Weise mahnend vor Augen gefiihrt. Das Erdbeben von Lis-
sabon ist dafiir nicht unbedingt ein geeignetes Anschauungsbeispiel, auch wenn es die
menschengemachte Welt —und damit auch die Menschen — unter sich begrub und dadurch,
neben den Glaubenszweifeln, zumindest eine gewisse Demut vor der Natur bei den Men-
schen zuriicklieB, die der Calvinist Rousseau positiv deutete.» (309)

Rousseaus christliches Denken hat den Naturbegriff religits aufgewertet, so dass dieser
von der deutschen Moderne enthusiastisch aufgenommen wird. Insofern auch seine Natur-
theologie von der gleichen Grundidee herriihrt wie seine Tugendethik — dass der Mensch
in sich von Natur aus gut ist und seine Verfehlung in der zivilisatorischen Entfremdung
von der Natur liegt — hat Rousseau die Aufkldrung tiberwunden und sie damit vollendet
(vgl. 7, 24-26, 29, 36f., 97f., 110-112, 118-123, 132-135, 137, 140, 142, 156, 174f., 177,
222f., 225, 230f., 233-236, 251, 260f., 282-285, 307-317, 319-324, 344347, 355, 366).

Dies sind die zwei Teile der Studie; in wesentlichen Schritten folgt sie der Deutung Cas-
sirers, den sie auch explizit ausweist. Sie kommt dabei auch auf diverse andere Themen zu
sprechen, die in der Rousseau-Forschung immer wieder auftauchen. AbschlieBend gehen
wir auf zwei Punkte davon ein: Erstens erkldrt Appel, dass Rousseau in seinem Gesell-
schaftsbild trotz seiner Aufnahme elementarer Werte der Spétaufkldrung im Grunde kon-
servativ bleibt; die Franzosische Revolution hétte er wohl nicht gutgeheien.

«Es ist aber das Werk eines Denkers, der jeden Fortschrittsglauben fiir obsolet erklért
hat. Ja, diese Ungereimtheiten bestehen bis heute in der Rousseau-Rezeption, weshalb es
so schwierig ist, ihn geradlinig in die Tradition der Demokratiebewegungen einzuordnen,
wie es gemeinhin auf einer oberflichlichen Rezeptionslinie mit linkem Duktus geschieht.
Maglich ist das nur, wenn man Rousseaus kulturelle und zivilisatorische Grundannahmen
komplett ignoriert.» (281)

Zweitens teilt Appel mit Cassirer und Barth das sympathische Bemuhen, sich dem kon-
kreten Menschen Rousseau anzunehmen, der es sozial wirklich nicht einfach hatte, und
gerne einfach bei der Musik geblieben wire. Seine erste Publikation ist die Abhandlung
iiber die moderne Musik (1743). «Rousseau wollte eigentlich die Musik revolutionieren
und nicht die Gesellschaft, aber damit drang er nicht durch.» (77) Appel nimmt diesen
Wunsch Rousseaus dermalen ernst, dass sie erwégt, ihn an die Grundlage seines Schaffens
zu stellen: «Es ist nicht ausgeschlossen, dass Rousseaus Blick auf die Gesellschaft und auf
die Zivilisation ein anderer gewesen wére, wenn er mit seiner Musik in Paris Erfolg gehabt
hitte.» (127) Wie Barth und Cassirer zeigt also auch Appel in ihrer Interpretation, dass wir
mit Rousseau einen Denker vor uns haben, dessen Herz in seinem Werk offen liegt, und
der erst hier philosophisch verstanden werden kann (vgl. 14, 77, 82, 99f,, 112, 123f., 127,
135, 142f., 146, 158, 184, 188, 190f., 280f).

Unsererseits gibt es inhaltlich nichts zu kritisieren. Es ist eine Studie, die dem ganzen
Rousseau gerecht werden will und dennoch ihrer Interpretation folgend einen klaren roten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 441

Faden zieht. Es ist eine sehr intelligente, einfithlsame Studie zu einem schwierigen Denker,
verbunden mit einem noch schwierigeren Menschen. Appel wird beiden gerecht. Sie ge-
winnt auch dadurch an Exzellenz, als sie stets wieder Rousseaus wie ihre eigenen Thesen
diskutiert, relativiert und die an Rousseau gewonnenen philosophischen, theologischen,
kulturhistorischen, soziopolitischen Erkenntnisse kritisch auf unsere Zeit anwendet (vgl.
z. B. 25f., 35f., 219f.). Nun aber definitiv abschlieBend, muss an die Edition noch Lob
gesprochen werden: Der Text im Buch ist umrahmt von diversen Malereien, die den kul-
turhistorischen Inhalt dieser Rousseau-Interpretation gebiihrend halten.

Wien Andreas Burri

111 19. und 20. Jahrhundert:
Kolonialismus, Diktatur, Aufarbeitung

Kim Christiaens/Idesbald Goddeeris/Pieter Verstraete (Hg.), Missionary Education.
Historical Approaches and Global Perspectives, Leuven, Leuven University Press, 2021,
332 S., ISBN 978-9-4616-6330-6.

Der durch die (Bildungs-)Historiker Kim Christiaens, Idesbald Goddeeris und Pieter Ver-
straete von der Mission and Modernity Research Academy (KU Leuven, Belgien) heraus-
gegebene Sammelband initiierte 2021 die Schriftenreihe «Leuven Studies in Mission and
Modernity».

Das Werk umfasst 332 Seiten und ist neben einer Einleitung in drei Grosskapitel zu je
drei oder vier Aufsitzen unterteilt. Die Autorlnnen entstammen diversen disziplindren
Hintergriinden, wobei sich die meisten als (Bildungs-)HistorikerInnen bezeichnen. Bei den
Fachbereichen und Forschungsfeldern, die der Band mit seinem thematischen Spektrum
abdeckt oder anschneidet, handelt es sich vorrangig um Global-, (Post-)Kolonial-, Bil-
dungs-, Schul-, Religions-, Kirchen- und Missionsgeschichte. Diese Vielfalt artikuliert
sich in unterschiedlichen Ans#tzen und Schwerpunkten, denen die AutorInnen nachgehen.
Allerdings sei angemerkt, dass eine dezidiert (historisch-)theologische oder (historisch-
)religionswissenschaftliche Perspektive nicht vertreten ist. So werden bspw. dogmatische
Fragen zu Mission und Bildung lediglich gestreift.

Da der Sammelband die moderne christliche Mission als globalhistorisches Phinomen
zu untersuchen beabsichtigt, spielt nicht nur die disziplindre Herkunft der AutorInnen eine
Rolle. Nebst europdischen Forscherlnnen schreiben WissenschaftlerInnen aus dem ««<glo-
bal Southy» mit (S. 21). Dies liegt im komparatistischen Ansatz der Globalgeschichte be-
griindet und regt zum Nachdenken tiber regional bedingt unterschiedliche Forschungsper-
spektiven an. Eine in der Hinsicht dhnliche Publikation erschien vor einigen Jahren zur
Geschichte der sozialen Bewegungen (vgl. Stefan Berger/Holger Nehring [Hg.], The His-
tory of Social Movements in Global Perspective. A Survey, London 2017), welche — eben-
so wie die Mission — von politischen Strukturen, (zivil-)religiosen Ideen und pidagogi-
schen Ambitionen geprigt waren.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



442 Rezensionen — Comptes rendus

Das hier besprochene Buch geht zun4chst von der Missionsgeschichte aus, der — im Be-
sonderen in Verkniipfung mit Bildung — nach heutigen Gesichtspunkten ein Forschungs-
defizit attestiert wird. In dem Zusammenhang werden die facettenreichen Zugénge aktuel-
ler mission studies hervorgehoben: transnationale, auf gender fokussierende und postkolo-
niale Perspektiven. Die konzeptionelle Moderne, die sich klassischerweise durch Nationa-
lismus, Imperialismus oder den Aufstieg der Wissenschafty auszeichnet, soll dahingehend
eine Reflexion erfahren. Dementsprechend werden im Buch diverse (grenziiberschrei-
tende) AkteurInnen vor Ort betrachtet sowie die Vorstellung von Missionaren als Schliis-
selfiguren der Kolonialisierung und im Allgemeinen die Bedeutung der Religion fiir die
Mission hinterfragt. Bildung wird dabei als «major contributor of missionaries in the twen-
tieth century» (nach David Maxwell) einbezogen (S. 9).

Die Untersuchung der Verbindung von Mission und Bildung erscheint aufschlussreich,
zumal in ihren Grundannahmen iiblicherweise sowohl die Mission wie die sékulére Bil-
dung eine Form der Erldsung oder Offenbarung versprechen. Unter Bildung im Kontext
der Mission wird folglich nicht nur die Vermittlung religiéser Inhalte verstanden. Unab-
héngig ihrer Curricula konnten Missionsschulen Stitten sowohl weltlich-politischen Fort-
schrittsglaubens als auch konkreter Konversionsbestrebungen sein. Die Offenheit und
Breite des Bildungsbegriffs («education») erlaubt es den Autorlnnen zudem, nicht nur
Schulbildung, sondern ebenfalls inoffizielle Bildungspraktiken zu beriicksichtigen.

Auch daraus resultiert die grosse Diversitidt an Themen und Zugéngen der elf Beitréige.
Das erste Grosskapitel «Dilemmas und Transitions» befasst sich primér mit diachronen
institutionellen Entwicklungen und der Transformation von Missionswissen. Im zweiten
Teil «Collaboration and Competition» spielen dann die Interaktionen verschiedener Mis-
sionsgesellschaften vor Ort, lokaler Verwaltung, der Bevolkerung, Kolonialméchte und
Kirchen im Ursprungsland die Hauptrolle. Gerade die Zusammenarbeit mit der indigenen
Bevolkerung oder deren Widerstand steht oft im Zentrum. Das gilt auch flir den dritten
Teil des Buches, «Religion and Society», der sich mit dem Einfluss der Mission auf lokale
Strukturen und Kulturen auseinandersetzt.

Nach Einschitzung des Rezensenten sind unabhingig der Grosskapitel drei wiederkeh-
rende und verflochtene Kernthemen erkennbar: 1. Intentionen und Strukturen der Missi-
onsbildung; 2. Netzwerk und Reichweite der Missionare/Missionsbildung; 3. Die Bezie-
hung zwischen lokaler Bevélkerung und Missionaren. Im zweiten Grosskapitel ist iberdies
das Verhiltnis zu den Kolonialméchten und in zwei Aufsétzen des dritten Teils die Méd-
chen-/Frauenbildung (Chepkemoi; Wang) von zentraler Bedeutung.

Grundsétzlich werden in nahezu allen Beitrégen direkte Beziige sowohl zur Mission/Re-
ligion wie auch zur Bildung hergestellt. Zum thematischen Spektrum bleibt anzumerken,
dass die meisten Aufséitze mehrere Schulstufen (Primar- bis Tertidrbildung) beriicksichti-
gen, wobei sich einige auf informelle Bildung, Grundbildung oder héhere Bildung kon-
zentrieren. Alles in allem werden katholische und protestantische Missionen in Asien, Af-
rika sowie Australien und Ozeanien vom ausgehenden 18. bis ins 21. Jahrhundert beleuch-
tet. Allerdings sind Schwerpunkte auf der katholischen Mission, Ost-, Siid- und Siid-
ostasien sowie der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts auszumachen.

Die Beitrége greifen durchwegs auf reichhaltige Quellen zuriick, wobei nebst Schrift-
quellen aus europdischen und lokalen Archiven mitunter auch Interviews ausgewertet wer-
den. Anhand der Quellenauswahl fillt auf, dass die Perspektive der Missionare bei Weitem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 443

am héufigsten berticksichtigt wird. Einzelne AutorInnen arbeiten dariiber hinaus mit Quel-
len der Kolonialméichte oder der MissionsschiilerInnen (prominent bei Rao; Rosnes;
Chepkemoi; Wang). Jedoch ist mit dieser Feststellung inhaltlich wenig gesagt. Reichgelt
etwa untersucht die agency indigener Kinder gewinnbringend anhand européischer Quel-
lenbestéinde.

Auch dadurch, dass die Quellenbasis bei den meisten AutorInnen tiberwiegend von Mis-
sionaren stammt, wirkt der Sammelband insgesamt akteurInnenzentriert. Die Beschreibun-
gen der verschiedenen kirchlichen Institutionen und Missionare lassen einzelne Beitrége
iiber Strecken deskriptiv wirken, besonders im ersten Grosskapitel nehmen Jahreszahlen
und SchiilerInnenstatistken einen grossen Stellenwert ein (Dujardin; Derksen; Ath-
reya/D’Souza/Goddeeris). Das diirfte daran liegen, dass fiir die Geschichte der Missions-
bildung vielerorts Uberblickdarstellungen fehlen. In der Hinsicht leistet der Sammelband
eine wertvolle Grundlage.

Dass es sich bei der globalhistorischen Erforschung missionarischer Bildung um ein De-
siderat handelt, ist ebenfalls an den teils sehr ausfiihrlichen Schilderungen der historischen
Kontexte und Vorgeschichten zu erkennen. Allerdings lesen sich darob sémtliche Texte
verstindlich — wozu auch die hilfreichen Karten am Beginn jedes Artikels beitragen. Uber-
haupt darf angemerkt werden, dass die einzelnen Beitrége in der Regel klar strukturiert
sind und mit einer eigenstdndigen Aussage iiberzeugen. Zu beméngeln sind diesbeziiglich
lediglich einige wenige allzu pauschale und absolute Bemerkungen, die die Kernaussagen
der jeweiligen Aufsitze hingegen nur marginal triiben.

In der Einleitung verweisen die Herausgeber auf differenzierte Betrachtungen der lokalen
Kontexte in Form von «micro histories» (S. 21). Dagegen muss indes konstatiert werden,
dass sich viele Aufsitze eher auf mittlerer Flughdhe bewegen, in den ersten beiden Teilen
zuweilen sogar auf der (lokalen) Makroebene. Es ist vor allem der dritte Teil des Buches,
der Mikrostudien enthilt, die in einiger Ausfithrlichkeit auf Schul- und Erziehungsprakti-
ken eingehen (Chepkemoi; Wang; Reichgelt; ferner van Haaften; Bara).

Fiir theorie- und methodologieaffine LeserInnen sei iiberdies angemerkt, dass abgesehen
von Rosnes’ Beitrag zu literacy und Wangs Aufsatz zu gender, body, performance und
spatial spheres wenig weiterfilhrende Theoriebeziige hergestellt werden. Dafiir besprechen
und dekonstruieren die meisten Beitrige (historiografische) Meistererzéhlungen und di-
chotome Wahrnehmungs-/Darstellungsmuster: bspw. kategorische Zuschreibungen als eu-
ropdisch oder indigen durch historische AkteurInnen und in der Geschichtsschreibung. Am
haufigsten wird die Rolle der Mission in den Unabhéngigkeitsbewegungen bzw. fiir die
lokalen Nationalismen besprochen. Dabei zeigt sich, dass die Kolonialméchte den Missi-
onen auch ablehnend oder gar feindlich gegentiiberstehen konnten — gerade wegen der Bil-
dung, die mitunter als Triebfeder von Unabhéngigkeitsbestrebungen galt. In der Folge wur-
den und werden Missionare eher als Verbiindete der lokalen Bevolkerung gesehen (van
Haaften; Rao; Bara; Rannou). Die Vorstellung des Missionars als Imperialist oder Wegbe-
reiter des Kolonialismus wird dahingehend fundiert irritiert.

Doch die Analysen des Buches gehen, und dies genauso begriindet, auch tendenziell in
die andere Richtung (exemplarisch Reichgelt), weshalb es schwerfillt, die Befunde des
Sammelbandes in einer These zu verdichten. So zeigen sich die Herausgeber zuriickhal-
tend und betonen in der Einleitung die Diversitit der Beitrige ohne ein Gesamtbild zu
zeichnen. Auf der vorsichtigen Suche nach Parallelen kommen sie zu folgender bemer-
kenswerten Feststellung: «Most Western authors are quite critical about missionairies and

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



444 Rezensionen — Comptes rendus

their education [...]. Authors from the «global South», in contrast, appear to be more posi-
tive.» (S. 21)

Dass auf ein abschliessendes bzw. vorangestelltes vergleichendes Fazit verzichtet wird,
mayg fiir eine transnationale Studie erstaunen, ist aber fiir einen so breit geficherten Sam-
melband nicht atypisch. Der Verzicht ist dem Buch anzurechnen. Es versteht sich zurecht
als «multi-coloured kaleidoscope» (S. 21), das sowohl den Themen und Perspektiven der
Autorlnnen wie deren geografisch unterschiedlichen Forschungsgegenstdnden gerecht
wird. Die einzige Konklusion betrifft also das Hervorheben der Diversitit und der Not-
wendigkeit der Differenzierung. In diesem Sinne ist die Verbindung der Artikel unter dem
Dach des Bandes Missionary Education stimmig. Er zeigt die verkniipften Moglichkeiten
der Vergangenheit, Geschichte und Geschichtswissenschaft mustergiiltig auf.

Eine Leseempfehlung ist schliesslich fiir all jene ForscherInnen auszusprechen, die sich
mit Missions- oder globaler Bildungsgeschichte beschiftigen. Durch die thematische Viel-
falt und die reflektierte Kontingenz der Erkenntnisse ist die Chance gegeben, dass sich fiir
die meisten einschldgigen Forschungszusammenhénge mindestens ein inspirierender Auf-
satz findet.

Olten Adrian Juen

Vincent Viaene/Bram Cleys/Jan De Maeyer (eds.), Religion, Colonization and Decolo-
nization in Congo, 1885—1960. Religion, colonisation et décolonisation au Congo, 1885—
1960 (KADOC-Studies on Religion, Culture and Society 22), Louvain, University Press
Louvain, 2020, 336 p., ISBN 978-9-4616-6294-1.

On the occasion of the 50th anniversary of Congolese independence, Louvain’s centre for the
Study of religion, culture and society, KADOC, hosted and organised an international con-
ference on the religious dimensions of processes of (de)colonisation of Congo between 1885
and 1960. Most presenters trained as (church)historians, some of them have exchanged
academia for positions in (humanitarian) NGO’s or diplomacy which explains the salience of
some contributions (Viaene and Cleys in particular). Some contributors (bibliographically)
updated their papers published in this edited volume. This bi-lingual volume focused on one
specific (post)colonial setting represents a mix of <old», but also of <new> approaches of reli-
gion and colonialism represented in recent anglophone scholarship in particular.

Its three sections proceed, as the editors explain, from the political to the socio-cultural
and personal order, yet, each section exemplifies the deep entanglements of these domains.
The authors aim to put religious agency at centre stage, focusing on the cultural interface
created by the missionary encounter. This approach highlights both the interplay between
objectives and interests of consecutive colonial administrations, policies of Protestant and
Catholic missionary organisations, practices of missionaries on the ground and mediation
and appropriations by their converts: African Christians who became key players in car-
ving out multiple meanings of religion in Congo.

The first section opens with Jean-Luc Vellut’s exploration of the ethical implications of
Christianity in Africa entangled with the multiple — and often brutal — aspects of colonia-
lism. Vincent Viaene’s rich analysis of the Congo Question (1875-1905) elucidates the
impact of intricate connections between religion and imperialism on transnational political

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 445

and humanitarian dynamics. The Congo Question exemplifies how transnational Christian
missionary organisations used and depended upon imperial connections for executing their
humanitarian agenda, and vice versa. These connections compromised this agenda on ac-
count of economic interests, specifically invested in local slave trade which international
humanitarian activists attempted to undermine. Miguel Bandeira Jer6nimo explains that to
Portugal, that attempted to uphold historical claims on the Padroado Africano in the context
of escalating imperial rivalry of the late 19th century, Catholic missions afforded territorial
penetration, cultural and political influence as well as diplomatic channels in Europe in-
cluding the Roman Curia. On the ground, missionaries such as the Jesuits since 1890, were
charged with carrying out the mission civilisatrice. This was imposed upon the Belgian
king Leopold II as the Berlin Conference entrusted him with the administration of Congo.
The principles laid down by this conference in 1885 clearly favoured the improvement of
the moral and material conditions of local populations, at the same time safeguarding their
freedom of conscience and religion. Anne-Sophie Gijs explains that in practice, some Jes-
uits indeed insisted on these principles and thus risked conflict with the colonial admin-
istration, whereas others educated and raised (formerly enslaved) children and youngsters
to become loyal subjects in line with European, Christian tenets. Bram Cleys concludes
the first section with an analysis of the spatial strategies of Catholic missionaries, the Fa-
thers of Scheut. This analysis underlines territorial reconfigurations of Congolese space as
the primary form power takes (123, quoting geographer Robert David Sacks). Cleys’s ap-
proach poignantly reveals the decreasing distance between these missionaries and the co-
lonial state. Whereas the original blueprint of their mission stations (1890-1905) favoured
relative isolation and therefore autonomy, the colonial state induced a network-like organ-
isation fixed in existing villages. There, the missionaries connected to the established co-
lonial administration that undercut their earlier autonomy and enforced their investment in
colonial conceptions and policies of territoriality.

The second section, devoted to intermediaries, opens with Anne Cornet’s contribution on
music. Missionary sources elucidate to what extent sound and spectacle of musical perfor-
mances contributed to the missionary dynamics. Cornet implies a power struggle in and
via music in which missionaries aimed to literally drown out local music and dance rituals
they denounced as pagan. Filling local hearts and minds with western music represented
both a colonizing practice, as well as an rather undefined cultural space for encounter and
exchange through music. Marie Bryce concentrates on the training of Congolese health
workers at the state-run Ecole Unique des Assistants Médicaux Indigénes in Léopoldville
during the Interwar period. The housing of the students sparked off a dispute between
Catholic and Protestant missionaries as this represented the hold of these Christian patrons
over this relatively small group of indigenous professionals who could potentially deeply
influence Congolese society. The weight attached to religion is also illustrated by Emery
M. Kalema’s exploration of the Catholic counterpart of the Ecole Unique in Kisantu. This
was run by Jesuits, who required candidates to be Catholic and whose strict moral and
religious teachings shored up the medical training and practice. Using a questionnaire of
1950, Kalema demonstrates how (male) indigenous healthworkers incorporated Catholic
tenets as a lived religion in their medical practice, amalgamating them with the local Con-
golese practices familiar to their (female) patients. Elisabeth Mudimbe-Boyi concludes the
second section with family history that methodologically connects disparate primary
sources (photographs, identity cards, personal testimonies) to questions of generational

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



446 Rezensionen — Comptes rendus

memory, orally translated to stories that, in this particular case, relate a microhistory of the
<adoption» of faith. This term expresses not only the conscious choice of the author’s father
for Catholicism, but also his genuine desire to connect this to his sense of being African.
Piet Clement’s article on Placide Tempels OFM bridges the second and the third section
devoted- to the crisis of the colonial missions post World-War II. He addresses this mis-
sionary’s reflections on adaption of Christianity to Congolese ideas about (after)life and
humanity. Rather than adapted Catholicism local charismatic repertoires offered possibil-
ities for religious renewal that were, however, taxed as threatening the colonial order of
things on account of their socio-political dynamics. Dominic Pistor explores developmen-
tal colonialism as a strategy that Belgian colonial authorities, similar to other colonial pow-
ers such as England and France, implemented in order to shore up colonial authority. He
concentrates on Kitawala, an at times violent off-shoot of the Jehova’s witnesses consid-
ered to be politically dangerous in their rejection of established government and religion.
Simultaneous to incarceration and repression, colonial authorities invested in the improve-
ment of the material conditions of those Kitawala they considered as potential allies. Co-
lonial rule gave rise to such religious-political movements that breathed and infused na-
tionalist aspirations in which, as Zana Etambala explains, Catholic missionaries were re-
garded and attacked as agents of colonialism, no matter their internal differences of opinion
on religion and colonial rule. In the post-war era, Sindani E. Kiangu, charismatic leaders
such as Pierre Mulele, challenged colonial authorities with a nationalist social-political
agenda that served as a creed to his followers. Its intricate connections between the local,
the social, the political and the religious help to comprehend the challenge of such move-
ments to the by then more firmly rooted and indigenized Catholic Church in Congo.

Nijmegen Marit Monteiro

Hans-Lukas Kieser, Taldt Pascha. Griinder der modernen Tiirkei und Architekt des Vol-

kermords an den Armeniern. Eine politische Biographie. Aus dem Englischen libersetzt
von Beat Riiegger, Ziirich, Chronos Verlag, 2021, 440 S., ISBN 978-3-0340-1597-4.

Die umfangreiche politische Biographie iiber Talat Pascha von Hans-Lukas Kieser besteht
aus sechs Hauptteilen und wird mit einem sehr programmatischen Epilog abgeschlossen.
Das amerikanische Original dieses Werkes von 2018 ist in der deutschen Ubersetzung re-
vidiert und ergénzt worden. Kieser hat dabei eine Vielzahl von Primérquellen u.a. aus ar-
menischen, osmanischen, tiirkischen, deutschen, schweizerischen, amerikanischen, dster-
reichischen, britischen und israclischen Archiven in ihrer jeweiligen Sprache herangezo-
gen. Dariiber hinaus sind auch zahlreiche Memoiren, insbesondere armenische, tiirkische
und osmanische, von ihm sehr detailliert ausgewertet worden,

Mehmed Talat wurde 1874 in Edirne geboren, also in der Zeit des Niedergangs des os-
manischen Staates, der sich seit dem spéten 18. Jh. in einem instabilen Zustand befand.
Bei der ungewissen osmanischen Zukunft hatten die européischen Méchte unterschiedli-
che Plidne: Neben dem expandierenden russischen Reich bevorzugten die europidischen
Michte grundsitzlich die Beibehaltung des status quo. Seit der Mitte des 19. Jh. mangelte
es in den Ostprovinzen des Osmanischen Reiches an stabiler Sicherheit der Biirger und an
einer zuverldssigen Rechtsordnung, was wiederholt zu regionalen Unruhen fiihrte. In der

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 447

internationalen Diplomatie wurden diese Problemlagen der spdtosmanischen Zeit mit der
sogenannten «Orientalischen Frage» bezeichnet. Teil davon war auch die «Armenische
Frage». Mit der Klidrung der beiden «Fragen» hing auch die Zukunft des Osmanischen
Reiches und die Zukunft des Nahen Ostens zusammen. Ein Haupthindernis bei der Beant-
wortung dieser «Fragen» war die Hauptforderung der nichtmuslimischen Bevolkerung
nach voller Gleichberechtigung mit den Muslimen. Die Lage der nichtmuslimischen Be-
vélkerung verschlechterte sich in Ostanatolien und Kleinasien kontinuierlich. Bis dahin ver-
sprochene Reformen fiir diese Bevolkerungsgruppen wurden nicht umgesetzt. Vielmehr be-
antwortete der Osmanische Staat, an dessen Spitze Growesir Mehmed Talét stand, vor, wih-
rend und nach dem Ersten Weltkrieg die «Fragen» mit dem Genozid an den Armenier. So
konnte Talat Pascha im September 1915 an die deutsche Diplomatie melden «Die armenische
Frage existiert nicht mehr.» (S. 239). Talat, der imperiale Umstlirzler an der Spitze des Os-
manischen Reiches, wurde zum Pionier des Genozids in Europa des 20. Jhs.

Kieser sicht in der Person Taléts einen echten Pionier, denn «[e]r war es, der dem 20.
Jahrhundert die ersten konkreten Erfahrungen mit einer Einparteienregierung und einem
imperialen komitecilik bescherte, das heisst mit dem politischen Stil eines revolutionédren
Komitees an der Spitze eines Grossreichs. Er war der Wegbreiter filir eine riicksichtlos
gewaltbreite Bevdlkerungspolitik verbunden mit einem radikalen, ethnoreligis begriinde-
ten Nationalismus; und er wusste sehr genau, wie sich der Dschihad als Werkzeug zur
Verfolgung dieser Ziele instrumentalisieren liess» (S. 43).

Nach Kieser bildeten die seit dem spéten 18. Jh. sich abzeichnenden sukzessiven Verluste
an Territorien, Macht und Selbstbestimmung den Hintergrund fuir Talats verheerende und
zerstorerische Politik. Seit dem spéten Mittelalter war die osmanische Gesellschaft unter
den seit dem 16. Jh. stets sunnitisch-muslimischen Représentanten des Staates multieth-
nisch und damit von verschiedenen Kulturen, Sprachen, Religionen geprégt. Ab dem 18.
Jh. durchlief das hierarchisch strukturierte osmanische Gesellschaftsgefiige in der Kon-
frontation mit westlichen Ideen von Gleichheit und Nationalismus eine tiefe Krise. Die
osmanischen Reformer hatten mit der Tanzimatreformen seit Mitte des 19. Jhs. das Prinzip
einer egalitiren osmanischen Pluralitét der unterschiedlichen Volksgruppen eingefiihrt.
Nach der Unabhéngigkeit Griechenlands, Serbiens, Ruméniens und spéter Bulgariens und
weiteren Verlusten auf dem Balkan verlor das Verfassungsprinzip eines egalitdren Plura-
lismus fiir die meisten seine Plausibilitdt. Talats sah, so Kieser, die Alternative in einer
homogenen tiirkisch-islamischen «Einheit» ohne Einbezug der Christen. Es sollte die tiir-
kisch-islamische Oberhoheit abgesichert und Taléts Kernstiick einer imperialen Herrschaft
bewahrt werden. Es sei also, so Kieser, Talét ein «beispielhafter radikaler Nationalist und
Revolutionér mit imperialer Schlagseite» (S. 48). Talat ist derjenige, «der das Zeitalter der
Extreme erdffnet und einem Europa der Diktatoren den Weg bereitet» (S. 47).

In seiner Studie arbeitet Kieser die «relevante[n] historische[n] Kontexte heraus, die
Taléts Lebensgeschichte prigen, und fithrt in Umtriebe und parteiliche Kémpfe ein, sofern
diese sich auf breitere Kontexte auswirken» (S. 50). Dagegen, so Kieser, werden «enzyk-
lopédische Detailangaben, Anekdoten oder breite Erdrterungen interner CUP-Angelegen-
heit bewusst beiseitegelassen» (S. 50).

Kiesers Hauptaugenmerk liegt auf der letzten, am wenigsten erforschten Dekade der Ak-
tivitdten von Talat und des CPU. Diese beginnt mit dem Jahr 1912, als Talat zur Nummer
eins des CUP aufstieg.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOIL: 10.24894/2673-3641.00127



448 Rezensionen — Comptes rendus

Die Werke der Zerstérung und Ausrottung unter Taléts Fithrung erhalten in der Darstel-
lung Kiesers den ihnen gebithrenden Raum. Kieser schreibt: Die «Dokumente, die uns
Talat hinterlassen hat, einschlieBlich seiner Memoiren, lassen keinen Zweifel daran, dass
die Vernichtung der Armenier im Zentrum der politischen Biographie dieses jungtirki-
schen animal politique par exellence steht» (S. 51).

Nun zeichnet Kieser den Werdegang Tal4ts nach, der 1891 auf der Poststelle in Edirne
als Hilfskraft titig war und zugleich als Tiirkischlehrer an der Schule der Alliance israélite
unterrichtete. Seit Mitte der 1890er Jahren gehorte er dem 1889 gegriindeten «Komitee fiir
Einheit und Fortschritt» (Comité union et progrés, CUP) an. Er wurde 1896 verhaftet und
lebte nach der Entlassung ab 1898 als Postangestellter in Saloniki. Hier kniipfte er zahlrei-
che Kontakte mit patriotischen Dissidenten, mit denen er 1906 das Halbmond Komitee
(Hilal Cemiyeti) griilndete. Nach wenigen Tagen nannte sich dieses Komitee « Osmanisches
Freiheitskomitee» (Osmanli Hiirriyet Cemiyeti). Ab 1907 schlossen sich die Mitglieder
des «Komitees flir Einheit und Fortschritt» (Comité union et progrés, CUP) und dem «Os-
manischen Freiheitskomitee» (Osmanli Hiirriyet Cemiyeti) zusammen und bezeichneten
sich ab 1908 als CUP. Das Komitee fuir Einheit und Fortschritt CUP war und blieb von
1908 bis 1918 die stérkste politische Organisation der jungtiirkischen Bewegung.

Talat nahm bei der Reorganisation der jungtiirkischen Bewegung durch die Aktivisten
sehr rasch eine bedeutende Stellung ein. Die Mitglieder arbeiteten nach der Methode «Ko-
mitadschitum/Komitadschilik». Die Mitglieder des Zentralkomitees agierten iiber vertrau-
liche Netzwerke von Verschworern, unter der strengen Kontrolle eines eingeschworenen
«Heiligen Komitees». Davon wird der Begriff Komitadschi abgeleitet. Es war durchdrun-
gen von einem eisernen Willen, dem osmanischen Reich wieder zu alter Macht zu verhel-
fen, es gleichzeitig zu modernisieren, zu zentralisieren, und zu vereinheitlichen. Als ideo-
logische Basis diente dem Gremium eine Mischung aus Tiirkismus, Islamismus und Sozi-
aldarwinismus. Kieser zeigt, dass in dem Profil des Komitees nach 1913 vor allem der
Ethnonationalismus dominierend wurde. Seit Ende 1908 beherrschte das CUP das Parla-
ment. Bereits im April 1909 schickte das Parlament Abdulhamid nach Saloniki ins Exil.
Im August 1909 iibernahm Taldt das Amt des Innenministers. In den folgenden Jahren
wurde, vor allem nach den Gebietsverlusten in den Balkankriegen der Jahre 1912/13, lan-
desweit das Einparteienregime anstelle des Verfassungsstaates durchgesetzt. Dabei ver-
breitete sich eine mit antichristlichem Ressentiment aufgeladene Form tiirkischem Natio-
nalismus. Taldt wird in diesen Jahren von den Ideen Zia Gokalps, der als spiritus rector
des modernen Tirkismus gilt, sehr stark geprigt. Demnach bedeutet Osmanentum nicht
mehr religionsiibergreifende osmanische Gemeinschaft, sondern nur noch die Gemein-
schaft der sunnitisch-osmanischen Muslime im neuen Sinne des Tiirkismus. Talits Bemii-
hungen um einen nationalen Neuaufbau bestanden zunéchst in nichts anderem als in Zer-
stérung und Pliinderung. Das beinhaltete die Vertreibung der Griechen und der Armenier
und den widerrechtlichen Transfer von deren Eigentumsbestand. In Kleinasien sollte sich
eine ausschlieBlich tiirkisch-muslimische Einheitsbevolkerung etablieren.

Nach dem Ende des Ersten Weltkrieges hatten oder wollten deutsche Behdrdenmitglieder
nicht begreifen und nicht verstehen, dass Talat der eigentliche Architekt des Valkermords
war. Vielmehr boten sie ihm Asyl an. Im November 1918 floh Talat nach Berlin und wurde
dort im M#rz 1921 ermordet. Seine sterblichen Uberreste wurden in einer gemeinsamen
Aktion der Regierungen von Adolf Hitler und Ismet Indnii am 25. Februar 1943 in die
Tiirkei tiberfiihrt, vier Jahre und vier Monate nach Kemal Atatiirks Tod.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 449

Diese Biographie Talats ist nicht nur eine Studie fiir Gelehrte, sondern soll mit Blick in
die Zukunft auch dem Zweck der Aufkldrung dienen. Ihr Blick in historischen Abgriinde
ist nicht Selbstzweck, sondern Anstrengung und Teil eines aktuellen, selbstkritischen und
hoffentlich ertragreichen Lernprozesses.

Erlangen Hacik Rafi Gazer

Manfred Gailus, Gldubige Zeiten. Religiositit im Dritten Reich, Freiburg i. Br., Herder
Verlag, 2021, 223 S., ISBN 978-3-4510-3339-1.

Der Historiker Manfred Gailus ist mit zahlreichen wichtigen Arbeiten zur protestantischen
Kirchen- und Theologiegeschichte Deutschlands in der Zeit von 1933 bis 1945 hervorge-
treten. In diesem mit 167 Textseiten schmalen Band legt er nun eine fliissig geschriebene,
pointierte, anregende und in vielem iberzeugende Gesamtdeutung der Religionsgeschichte
im «Dritten Reich» vor. Er behandelt die vielfach dargestellten Details der kirchenpoliti-
schen Auseinandersetzungen zwischen dem NS-Staat und den beiden christlichen Konfes-
sionskirchen nur am Rande. Sein Interesse gilt vielmehr den vielfiltigen Uberlappungen
und synkretistischen Mischungen zwischen volkischem Nationalismus, Nationalsozialis-
mus und christlichem Glauben, und so analysiert Gailus in erster Linie Gléubigkeit und
Religiositit. Im Kern vertritt Gailus dabei zwei grundlegende Thesen. Zum einen ist die
Zeit des «Dritten Reiches» fiir ihn eine religionsproduktive Epoche, entgegen dem nach
1945 von vielen kirchlichen Apologeten vorgebrachten Argument, der Nationalsozialis-
mus habe die Abwendung von Gott befrdert und sei als sdkulare Bewegung zu verstehen.
Gailus spricht dagegen von «gldubigen Zeiten», welche der Aufbruch zur NS-Volksge-
meinschaft 1933 einliutete, von einer « Wiederkehr des Religidsen» (S. 11) und von einem
«generellen religious revival» (S. 23). Zum anderen betont Gailus die religiése Dimension
der NS-Massenbewegung selbst: die in liturgischer Manier aufgezogenen Massenveran-
staltungen, die Beisetzungsrituale und Totenfeiern flir prominente Parteimitglieder, die
Sakralisierung der politischen Rhetorik des Regimes gerade im Krieg, und nicht zuletzt
den mit religitser Energie aufgeladenen «Erldsungsantisemitismus» (Saul Friedlénder),
fiir den die Angehdrigen der jlidischen Religionsgemeinschaft «die Position des Bosen
schlechthin» markierten (S. 94).

Der Band ist in vier Abschnitte gegliedert. Im ersten geht es um 1933 als «religidses
Erlebnis» der Protestanten, um die Flut der 6ffentlichen Bekenntnisse zum NS-Staat und
der theologischen Deutungen der nun angeblich neu gefundenen Einheit von Christentum
und deutscher Nation. Gailus analysiert, oft unter Riickgriff auf die Ergebnisse seiner bahn-
brechenden Studie zum protestantischen Milieu in Berlin, die verschiedenen Strémungen
innerhalb der protestantischen Kirchen, von den «Deutschen Christen» bis hin zu der {iber-
zeugend als «evangelische Frauenbewegung» unter der Leitung von ménnlichen Bruder-
riten gedeuteten Bekennenden Kirche (S. 36). Im Blick auf die innerkirchlichen Ausei-
nandersetzungen unter den Protestanten wird aber auch eine andere Tendenz erkennbar,
die der These vom religitsen Revival zu widersprechen scheint: der Verbrauch von Krif-
ten im «selbstzerstorerischen internen Kampf» zwischen den kirchlichen Fraktionen (S.
38). Auf die Katholiken wird nur ein kurzer «vergleichender Blick» geworfen, mit Befun-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



450 Rezensionen — Comptes rendus

den zu den wenigen «braunen Priestern», unter weitgehender Vernachlédssigung des Kir-
chenvolkes. Der zweite Abschnitt analysiert volkische Amalgamierungen des Glaubens:
die — gemessen an ihrer marginalen Relevanz — wohl zu ausfiihrlich dargestellte « Deutsche
Glaubensbewegung» von Jakob Hauer, die weitaus zahlreicheren volkischen «Gottgldubi-
gen» inner- und auBerhalb der NSDAP, welche die Bezeichnung «Neuheiden» ablehnten
und eine Religiositit jenseits des Christentums suchten, und die christlichen Nationalsozi-
alisten, die volkische Politik mit Restbestinden des Christentums zu verbinden suchten.
Der dritte, dem Antisemitismus gewidmete Abschnitt betont mit (iberzeugenden Argumen-
ten, dass volkische und religidse Strémungen und Motive in der deutschen Gesellschaft im
Ziel der Exklusion der jiidischen Minderheit bei allen sonstigen Gegensétzen «ein Stiick
weit konform» gingen (S. 95). Eine Fallstudie zum Pogrom am 9. November 1938 zeigt
das Schweigen der Priester beider Konfessionen auf, erldutert aber auch die wenigen Aus-
nahmen wie Helmut Gollwitzer, der die « Trégheit des Herzens» bei einer Rede im Dahle-
mer Gemeindesaal offen ansprach (S. 106). Der letzte Teil behandelt das Verhalten von
Protestanten, Katholiken und nationalsozialistischen «Gottgldubigen» im Krieg, von der
zunehmenden Kriegsbegeisterung der Protestanten bis zur ebenfalls steigenden Identifika-
tion der Katholiken mit der kriegfithrenden Nation, wofiir Gailus u.a. auf die wichtigen
Forschungen des britischen Historikers Thomas Brodie zurlickgreift. Verglichen mit der
Analyse der Vorkriegsjahre ist dieser Abschnitt kiirzer und in der empirischen Unterfiitte-
rung weniger {iberzeugend.

Damit komme ich zur Kritik. Die erste Kernthese von einem religiésen «Revival» als
Signatur der Religionsgeschichte des «Dritten Reiches» scheint mir nicht iberzeugend.
Gailus triftt mit dem Hinweis auf die zahlreichen Bekenntnisse der Jahre 1933—-1935 einen
wichtigen Punkt, muss aber auch zugestehen, dass die Katholiken am religitsen «Erlebnis»
des Jahres 1933 bestenfalls marginal beteiligt waren (S. 23). Die These vom Wiederauf-
blithen des Religidsen ist insgesamt zu sehr von den ersten Jahren des NS-Regimes herge-
dacht, und vernachléssigt die sechs langen Jahre des Krieges. Fiir die Selbstwahrnehmung
der beiden christlichen Konfessionen war die praktizierte Frémmigkeit von iiberragender
Bedeutung. Hier aber zeigt sich bei den Protestanten, dass bereits 1939, also noch bevor
die negativen Auswirkungen des Krieges richtig einsetzten, mit einer Abendmahlsbeteili-
gung von 16.9% ein absoluter Tiefpunkt erreicht war, der fast zehn Punkte niedriger lag
als der Hochststand 1934. Bei den Katholiken gab es ebenfalls seit 1935 einen Riickgang
der Messbesucher, der sich im Krieg zu einer dramatischen Krise der katholischen Religi-
ositit ausweitete. All dies spricht dafiir, die Einfliisse des Weltkrieges als einen entschei-
denden Beschleuniger von Sikularisierungsprozessen anzusehen, was im Ubrigen auch die
wichtige Arbeit von Thomas Brodie nahelegt. Die eher nebensichliche Behandlung der
katholischen Minderheit ist eine weitere Schwiche des Buches.

Diese kritischen Anmerkungen diirfen aber nicht von den vielen Vorziigen dieses Ban-
des ablenken. Manfred Gailus entwickelt mit diesem Band in vielem tiberzeugende Vor-
schlége zu einer Gesamtdeutung des religidsen Feldes im Rahmen der NS-Herrschaft. Er
legt den Akzent dabei nicht nur auf die Zustimmung von Protestanten und Katholiken zum
nationalen Aufbruch des «Dritten Reiches» und auf die moralische Indifferenz und das
Versagen der Christen angesichts der Herausforderung von Antisemitismus und Holo-
caust. Das Innovationspotenzial der Deutung von Gailus liegt gerade darin, dass er auch
die NSDAP und die Anhéinger des volkischen Nationalismus konsequent in einer religi-
onsgeschichtlichen Perspektive analysiert, und damit neben AbstoBungsprozessen auch

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 451

die vielfiltigen Synkretismen und Uberlappungen zwischen volkischem und christlichem
Glauben in den Blick bekommt. Diesem wichtigen, die Religionsgeschichte des «Dritten
Reiches» neu interpretierenden Buch ist ein breite Leserschaft zu wiinschen.

Sheffield Benjamin Ziemann

Mario Pinggera, Musik und Kirche unter dem Einfluss der nationalsozialistischen Dikta-
tur in Siidtirol (Schriftenreihe der Theologischen Hochschule Chur 12), Basel, Schwabe,
2021, 222 S., ISBN 978-3-7965-4438-5.

«Die Beschiftigung mit dem Nationalsozialismus bedeutet immer auch die Auseinander-
setzung mit einem Tiefpunkt der Menschheitsgeschichte...», stellt der Priester, Theologe
und Kirchenmusiker Mario Pinggera am Beginn seiner Forschungsergebnisse fest. Er un-
tersuchte in seiner Dissertation die Situation der Kirchenmusik im Stidtirol wihrend der
NS-Zeit und verdffentlichte seine Recherchen an seinem Wirkungsort, der Theologischen
Hochschule Chur. Grundsitzlich, so meint er, sei die neu geschaffene Musik der Zwischen-
kriegszeit nicht so «iibel» wie man meinen wiirde — im Gegenteil, manch solides Werk sei
da entstanden —, iibel waren die Sympathisanten des NS-Regimes und die vielen Mitldufer
unter den Musikern, die sich andienten und auf diese Weise ihren vorauseilenden Gehor-
sam und opportunistischen Geist erkennen lieBen. Heute seien ihre Werke aus verstéindli-
chem Grund diskreditiert und wegen ihrer zweifelhaften Gesinnung zurecht vergessen.

Das Siidtirol sei, wenn man die zentralen Aspekte des Nationalsozialismus beleuchten
mdchte, sicherlich eher ein «Randthema», gibt der Autor zu. Zudem sei die Situation der
Musik im Siidtirol wihrend dieser Zeit noch wenig erforscht. Aber das Siidtirol stelle mit
seiner geographischen Abgeschlossenheit und kulturellen Eigenstéindigkeit ein interessan-
tes Fallbeispiel dar, das viel tiber die Strategien und Vorgangsweisen des Regimes aufzei-
gen konne. Das Land, das nach dem ersten Weltkrieg von Osterreich abgetrennt und Italien
zugeschlagen worden war, wurde in den Jahren des italienischen Faschismus zwangsweise
italienisiert. Kultur und Sprache wurden unterdriickt und eine Anpassung an die italieni-
sche Kultur gefordert. Zwischen 1939 und 1943 versuchte die «Option», ein Abkommen
zwischen dem faschistischen Italien und dem nationalsozialistischen Deutschland, das
Land kulturell zu «bereinigen». Den deutschsprachigen Siidtirolern und den Ladinern
wurde zur Wahl gestellt, ihre Heimat als «Optanten» in Richtung des deutschen Reiches
zu verlassen oder aber im Siidtirol zu verbleiben und sich anzupassen. Die sogenannten
«Dableiber» waren der Italienisierung weiter ausgesetzt, wihrend nichts ausgelassen
wurde, um den Willigen das Abwandern schmackhaft zu machen. Sogar Musikgruppen
aus Bayern sollten als Anreiz dienen, den Sprung in die eigens errichteten Siidtirolersied-
lungen nérdlich der Alpen zu wagen. Diese «Option» erschiitterte das gesellschaftliche
Geflige im Sudtirol von der Dorfgemeinschaft bis in die Familien hinein nachhaltig und
der Riss, der dadurch entstand, war noch lange nach dem Krieg spiirbar. Die deutschspra-
chige Kultur erlebte eine Zeit der Regression. Verstindlicherweise wurden die einmar-
schierenden deutschen Truppen 1943 als «Befreier> bejubelt. Die Menschen hofften nun
auf die Wiederherstellung ihrer deutschsprachigen Kultur. Die Situation wurde zwar an-
ders, aber nicht besser, wie sich bald zeigen sollte.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



452 Rezensionen — Comptes rendus

Viele junge Kirchenmusiker waren schon zuvor gegangen, sahen sie doch im finanziell
eingeschrénkten Land keine Zukunft und suchten ihre Wirkungsstétten im Nordtirol oder
in der sterreichischen Bundeshauptstadt. Unter der Devise: Tradition und Neues miteinan-
der verbinden, hatten sich begabte Komponisten wie Vinzenz Goller und Josef Lechthaler
bald zu richtungsweisenden Musikern an der Wiener Musikakademie entwickelt. Mit der
Ubernahme die Nationalsozialisten #nderte sich jedoch alles: Josef Lechthaler war nicht
bereit, sich dem Regime anzudienen und er verlor daher rasch die Leitung der von ihm
geschaffenen Wiener Akademie fiir Schul- und Kirchenmusik. Der gebiirtige Siidtiroler
wurde von allen Amtern enthoben, wurde mit Berufsverbot belegt und es blieb dem hoch-
verdienten Professor schlieBlich gerade noch eine Stelle als Musikschullehrer der Ge-
meinde Wien, mit der er zumindest seinen Lebensunterhalt bestreiten konnte.

Auch Vinzenz Goller aus St. André bei Brixen (aus seiner Feder sind zwei Werke im
gegenwirtigen Gotteslob vertreten und sein einfaches Requiem findet unter den Chéren
noch immer Verwendung), erging es nicht besser: als bekennender Christ und dem Natio-
nalsozialismus duBerst distanziert Gegentiberstehender machte er sich bald Feinde im NS-
Kulturbetrieb. Auch ihm wurde die Professur an der Hochschule fiir Kirchenmusik entzo-
gen, er musste als beliebter und umtriebiger Biirgermeister von Klosterneuburg zuriicktre-
ten und wurde in das kleine St. Michael im Lungau strafversetzt, wo er sich gerade noch
um den Kirchenchor und um wenige Klavierschiiler kiimmern konnte. Verarmt und abge-
sondert musste er auch noch den Tod seiner Frau hinnehmen, die unter den Regressionen
zerbrochen war.

Franz Beno Kirchmair schlieBlich, ein ambitionierter junger Organist aus St. Pauls/
Eppan, der die weltberiihmte Kufsteiner Heldenorgel bespielte, wurde, weil er bei Festak-
ten das «Horst-Wessel-Lied» verweigerte, umgehend von seinen Funktionen entfernt.

Alle drei «eint der Einsatz fiir die Sache Musik, ohne Wenn und Aber. Politische Zuge-
horigkeiten waren, wenn iiberhaupt, zweitrangig. Und wenn es um die Sache geht, gibt es
bei diesen drei PersOnlichkeiten keine Kompromisse, schon gar keine Unterwerfung. So
etwas darf beim Namen genannt werden: derartige Personlichkeiten haben schlicht und
einfach Charakter, eine Eigenschaft, die ihnen leider zum Verhéngnis wurde. Eine Ideolo-
gie wie die nationalsozialistische Diktatur kann eben gerade keine starken Charaktere ver-
tragen, die selbstéindig denken. Eine solche Ideologie bedient sich [...] durchaus der Kunst,
und zwar schamlos. Aber sie verlangt auch vollkommene Unterwerfung unter das System,
unter ¢in tddliches System. Genau das konnten Goller, Lechthaler und Kirchmair nicht
leisten. Sie konnten es deshalb nicht leisten, weil sie sonst alles verloren hitten, woran sie
glaubten: Kunst, Musik, im Falle Gollers die Kirche und —nicht zuletzt — Menschlichkeit.»

Auch die gebiirtige Stdtirolerin Marie-Luise Thurmair, die, wie ihr Mann Georg, viele
Kirchenlieder mit neuen Texten versah, die heute noch in groBer Zahl im Gotteslob ver-
treten sind, machte sich als bekennende Christin bald verdéchtig und lebte in stéindiger
Angst vor Denunziation und Verfolgung. Andere, die dem Regime zwar nicht offen wi-
dersprachen, aber die Ideen nicht in geforderter Weise mittrugen, wurden {iber kurz oder
lang aus dem Beruf gedriingt, ins Abseits gestellt und waren bald in ihrer Existenz bedroht.
Der angesehene Musikwissenschafter Walter Senn, der damals im Auftrag der Sudtiroler
Kulturkommission die Musikwelt der Kldster erforschte, wire als Beispiel zu nennen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 453

Es gab aber auch begeisterte und liberzeugte Nationalsozialisten unter Siidtirols Musi-
kern, die das Regime nach Kréften unterstiitzten: Josef Ploner, Sepp Tanzer und Sepp Tha-
ler erlebten groBe Wertschidtzung und ihre Werke wurden gespielt und gefordert, obwohl
sie weit unter dem Niveau eines Josef Lechthaler oder eines Vinzenz Goller rangierten.

Das Siidtirol weist in seiner Kleinrdumigkeit Besonderheiten auf, die diese Region aus-
zeichnen. Dazu gehoren neben der Stubenmusik die Kirchensinger. Diese versorgten in
abgelegenen Ortschaften die Gléubigen mit geistlicher Musik. Diese Art der Musik, die
der Volksfrémmigkeit entspringt, war den Nationalsozialisten ein besonderer Dorn im
Auge, denn die Kirchensinger traten bei «sensiblen Anlédssen» auf, waren in alte Traditio-
nen eingebunden und daher weder kontrollierbar noch instrumentalisierbar. Generell war
die tief verwurzelte Frommigkeit etwas, wogegen das Regime angehen mochte. «Als die
Nationalsozialisten im Jahre 1938 Tirol besetzten und die Macht ergriffen, begann fiir die
Kirche des Landes die erste harte und blutige Verfolgung der Geschichte. Sie war in Tirol
besonders griindlich und brutal — wohl deshalb, weil man in vielen Kreisen des gldubigen
Volkes Widerstand spiirte. Tausende waren von Schikanen, Benachteiligungen, Verhdren
und Gefidngnishaft betroffen. Viele kamen ins KZ. Eine Reihe von Priestern wurde verur-
teilt und ermordet», berichtet Bischof Reinhold Stecher. Gauleiter Hofer wollte das Land
von kirchlichen Traditionen reinigen und dem Fiihrer ein «klosterfreies Tirol» als Geburts-
tagsgeschenk machen.

Die Chore und Blaskapellen des Siidtirols erlebten nun peinliche Kontrolle durch die
neugeschaffenen Amter. «Die kulturpolitischen Aufgaben der Reichspropagandasimter be-
steht sowohl in der Betreuung und Ausschdpfung der vorhandenen Werte unseres kultu-
rellen Besitztums, als auch in der Férderung und Heranziehung neuer schépferischer
Krifte, die vor allem seit der Machtiibernahme durch den Nationalsozialismus im Reich
erst die Moglichkeit zur Entfaltung gefunden haben. Die Ausrichtung aller dieser Werte
und Krifte im Dienste der vom Fithrer vorgezeichneten kulturellen Bedeutung unseres
Volkes ist eine der Hauptaufgaben der Reichspropagandaimter», konstatierte Anton Graf
Bossi-Fedrigotti, die kulturpolitische «rechte Hand» von Gauleiter Hofer im Siidtirol.

Die Nationalsozialisten gingen geschickt vor: die Kontrolle der kulturtragenden Vereine
ermdoglichte ihnen, gut etablierte Strukturen fiir ihre Zwecke zu nutzen und die Durchdrin-
gung der Volkstanzgruppen, Trachtenvereine, Musikkapellen, Laientheater und des Ge-
sangswesens (wie zuvor im Gau Tirol-Vorarlberg) voranzutreiben. Schliefilich bot die
Griindung des Standschiitzenverbandes 1943 (durch Gauleiter Hofer) die Moglichkeit, Zu-
griff auf jede kleine Kulturveranstaltung zu erlangen. Zur Optimierung der Breitenwirkung
der Propaganda wurden auch kleine profane Feiern wie «Liturgien» inszeniert, mit Lesung,
Gesang, Musik. Geprégt waren solche Feiern im Stil der «eisernen Romantik», wie es
Goebbels vorschwebte, denn gerade Musik war fiir ihn das ideale Mittel, die Herzen flr
die NS-Botschaft zu 6ffnen. Ganz besonders die Nachwuchsforderung war ein geeignetes
Mittel der Indoktrinierung. Ebenso wurde in den Musikschulen vorgegangen: die Forde-
rung der musizierenden Jugend war der Konigsweg, Linientreue in die Kopfe der jungen
Menschen zu pflanzen. Sogar im schulischen Musikunterricht wurde Wert auf «zackiges
Singen» gelegt. Eine entsprechende Liedauswahl war selbstredend verlangt. Mitlédufer, In-
formanten und Denunzianten waren an vielen Stellen eingesetzt, um die NS-Uberwachung
zu ermdglichen.

Sucht man in den Vereins-Chroniken nach Berichten iiber die NS-Zeit, findet man er-
staunlicherweise kaum einen Eintrag, konstatiert Pinggera. Angst und schlechtes Gewissen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



454 Rezensionen — Comptes rendus

bewogen viele Chronisten, lieber nicht zu viel zu dokumentieren oder nachtréiglich wieder
zu ldschen. Und so wird ein Neustart vieler Vereine auf die Jahre nach dem Krieg verlegt.
War die Behinderung des Musizierens der Kapellen und der Chore in der Zeit des italieni-
schen Faschismus noch allen schmerzlich bewusst, wird riickblickend in den Chroniken
gerne ausfiihrlich dargestellt, wie die Vereine «nach dem Krieg» neu aufgebaut wurden,
die Wiederaufnahme der Aktivitdten wihrend des NS-Zeit aber gerne verschwiegen.

Bei Kriegsende war der Spuk allerdings nicht vorbei: Viele Nazi-Grofien konnten mit-
hilfe von Helfern und sogar von sympathisierenden Priestern iiber das Siidtirol nach Ar-
gentinien fliechen, bevor man ihrer habhaft werden konnte. Unter anderen gelangten Adolf
Eichmann oder KZ-Arzt Josef Mengele auf diese Weise problemlos in ein sicheres Exil.
Und auch heute sind nicht alle «braunen Flecken» verschwunden: nur zdgerlich setzt sich
mancher Kulturverein mit seiner Position wéhrend der NS-Zeit auseinander und es werden
(unreflektiert oder die Tatsachen negierend) die Werke eines grolen Nazi-Sympathisanten
noch immer gerne gespielt, der sich dem Regime bereitwilligst andiente: Sepp Tanzer.

Dornbirn Thomas Thurnher

Sara Kadosh, We Think of You as an Angel. Shaul Weingort and the Rescue of Jews
During the Holocaust, Jerusalem, Yad Vashem, 2019, 424 S., ISBN 978-9-6530-8609-8.

Nazi-Spione versuchen, einen Ring von jildischen Untergrundaktivisten zu entdecken, um
herauszufinden, wie diese siidamerikanische Pisse an Juden in Polen ausstellen. Die Nazi-
Spione werden von der Polizei verhaftet, die jiidischen Aktivisten unter Beobachtung ge-
stellt und schliesslich verhort. Was sich im Prolog der rezensierten Publikation wie ein
Kurzbeschrieb fiir einen Agentenfilm irgendwo in Europa liest, war 1943 Realit4t in der
Schweiz. Eine Realitit, die oft vergessen, ja verdringt wird: Die Schweiz als Ort von aus-
lindischen Agenten, von Untergrundaktivititen zur Rettung européischer Juden, von her-
ausragenden, aber lange Zeit unbekannten Perstnlichkeiten, die sich in den Dienst der
Menschlichkeit in unmenschlicher Zeit stellten.

Grosse Taten verlangen nach grossen Personlichkeiten. Rabbi Shaul Weingort (1914—
1946) scheint eine solche «komplexe und ungewdhnliche Persénlichkeit» (S. 390) gewe-
sen zu sein. Als brillanter Talmud-Gelehrter war er gleichzeitig auch mit sdkuldrer Kultur
vertraut, war charismatisch, sprachgewandt und konnte mit jiidischen wie nicht-jlidischen,
religidsen wie nicht-religitsen Menschen von der Schweiz aus ein Netzwerk an Beziehun-
gen aufbauen, das zur Rettung mehrerer hundert jiidischer Verfolgten wihrend des Holo-
caust beitrug. Als einer der ersten erkannte er den Wert von siidamerikanischen Pdssen als
Mittel der Rettung und sandte diese, durch den paraguayischen Konsul in Bern erstellten
Pésse 1942/43 an Juden in Ghettos und Stidten im besetzten Europa.

1946 kam Shaul Weingort auf tragische Weise bei einem Zugungliick in Montreux ums
Leben. Seine Briefwechsel mit Gefangenen in Internierungslagern und polnischen Ghettos
blieben bis Mitte der 1980er-Jahre in seinem fritheren Zuhause in der Schweiz verborgen,
bis die Dokumente der Bar Ilan University zugestellt und damit fiir Forschende zugéinglich
gemacht wurden. Heute findet sich die Sammlung im Archiv von Yad Vashem. Sara Ka-
dosh hat diese Briefe und Dokumente in ihrer Publikation We Think of You as an Angel:

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 455

Shaul Weingort and the Rescue of Jews during the Holocaust detailbewusst und auf erzih-
lerische Weise in eine Geschichte eingearbeitet, die tiber das Biografische hinausgeht. Sie
bettet die persénliche Reise des jiidischen Retters in das damalige Weltgeschehen ein und
reichert sie mit den Entwicklungen der Vor- und Kriegszeit an.

Zu lesen bekommen wir ein Werk, das ausgehend von einer Biografie ein Stiick Weltge-
schichte wiedergibt und den Menschen Shaul Weingort immer wieder mit der Verfol-
gungsgeschichte des Nationalsozialismus in Berithrung bringt: Aufgewachsen im polni-
schen Bielitz migrierte Weingort 1932 nach Berlin, wo er sowohl im Hildesheimer Rabbi-
ner-Seminar als auch an der Universitéit studierte. Er war Zeuge der systematischen Aus-
grenzung von Juden und absolvierte im Juni 1938 als letzter jiidischer Student die miind-
liche Priifung fiir sein Doktorat an der Friedrich-Wilhelms-Universitét. Im Herbst gleichen
Jahres wurde er zusammen mit tausenden anderen Juden aus Deutschland ausgewiesen und
gezwungen, nach Polen zuriickzukehren. Zu dieser Zeit war Weingort bereits mit Miriam
Botschko, einer Jiidin aus Montreux, verlobt. Dank den Briefen an seine Verlobte erhalten
wir persdnliche Einblicke in seine Lebenswelt. Erst im August 1939 konnte der damals 24-
jéhrige Weingort in die Schweiz einreisen, der Ausbruch des Krieges wenige Tage spéter
erlaubte ihm, vorerst als Fliichtling in der Schweiz zu bleiben — ohne langfristige Sicherheit
iber seinen Aufenthaltsstatus.

Nachdem die Versuche, Schweizer Visa fiir seine Familie aus Polen zu erhalten, gescheitert
waren, war diese ab Herbst 1940 im Warschauer Ghetto gefangen. In den folgenden Jahren
bemiihte sich Shaul Weingort um die Rettung von Familienangeh&rigen, Freunden und Be-
kannten aus dem von den Nazis besetzten Europa. Aus der neutralen Schweiz korrespondierte
er mit Juden in Deutschland, Polen und anderswo in Europa, aber auch mit jiidischen Geist-
lichen in den USA, England, China, der Tiirkei und Eretz Isracl. Er verschickte Hilfspakete
mit Lebensmitteln, Medikamenten und religidsen Gegenstéinden. Nach Beginn der Deporta-
tionsziige in die Vernichtungslager wurde die ausléndische Staatsbiirgerschaft jedoch in vie-
len Fillen zur einzigen Mdglichkeit, der Verfolgung in Europa zu entkommen.

1942 sandte Rudolf Hiigli, der paraguayische Konsul in Bern, dank Vermittlung von
Shaul Weingort paraguayische Pdsse an Weingorts Familienangehorige im Warschauer
Ghetto. Paraguay hatte zwar bereits in den 1930er-Jahren die Grenzen fiir Juden geschlos-
sen, die Pésse dienten aber dennoch dem Schutz vor der nationalsozialistischen Verfol-
gung. Bis zum Ende des Krieges organisierte Weingort iiber 90 Reisedokumente fiir Fa-
milienmitglieder und Freunde, aber auch fiir Fremde. Jedes Reisedokument deckte eine
ganze Familie ab, womit Weingort dazu beitrug, hunderte von Juden vor der Deportation
zu bewahren. Seine Familie aber, die nach dem Erhalt der paraguayischen Pdsse im fran-
zbsischen Internierungslager in Vittel inhaftiert wurde, konnte er nicht retten. Unter ande-
rem aufgrund der Intervention der Schweizer Behorden gegen Rudolf Hiigli hat Paraguay
die Pisse flir ungiiltig erklirt. Die polnischen Juden in Vittel wurden iiber das Sammellager
Drancy nach Auschwitz deportiert und dort ermordet.

Sara Kadosh schafft es, in ihrer Publikation We Think of You as an Angel eine gut ausge-
wogene Mischung aus Emotions- und Weltgeschichte, aus biografischen Blickpunkten und
transnationalen Erzéhlweisen zu kreieren. Sie zeichnet die unerbittlichen Versuche eines jun-
gen Mannes nach, sich fiir die Rettung seiner jiidischen Mitbiirgerinnen und Mitbiirger ein-
zusetzen. Die Stationen im Leben von Shaul Weingort — Bielitz, Berlin, Montreux — werden
in den historischen Kontext gesetzt und immer wieder erhellen Riickblicke auf die Geschichte
die jeweilige Gegenwart. Das Buch ermdglicht der Leserschaft Einblicke in die Biirokratie

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



456 Rezensionen — Comptes rendus

und die Fliichtlingspolitik der Schweiz vor- und wihrend des Zweiten Weltkrieges, in die
Handlungsspielriume und moralischen Verfehlungen von Diplomaten und in Netzwerke aus
mutigen Retterinnen und Rettern aus der ganzen Welt. Der umfangreiche Briefwechsel zwi-
schen Shaul Weingort und seinen Familienangehdrigen im Internierungslager Vittel oder im
Warschauer Ghetto und die Hintergrundrecherchen von Sara Kadosh entwerfen ein erhellen-
des, zuweilen unbekanntes Bild der Lagerrealitéit und des Ghettolebens. Und nicht zuletzt
wirft der humanitire Einsatz von Shaul Weingort fiir jiidische Fliichtlingskinder oder als
Seelsorger in Schweizer Fliichtlingslagern ein Licht auf die Erfahrungen von tausenden von
jiidischen Fliichtlingen, die wihrend des Krieges in die Schweiz kamen.

Luzern Fabienne Meyer

Erwin Eckert, Antifaschismus. Frieden. Demokratie. Reden und Texte (1945-1959), hg.
von Friedrich-Martin Balzer, Essen, Neue Impulse Verlag, 2021, Band 1: Einfithrung,
188 S., Band 2: Dokumente, 823 S., ISBN 978-3-9617-0057-8.

Wer kennt heute noch den «Bund der religidsen Sozialisten Deutschland» und dessen her-
vorragenden Reprisentanten Erwin Eckert? Wer weil, dass die Mannheimer Trinitatiskirche,
in der Erwin Eckert von 1927-1931 predigte, urspriinglich ein barockes Kleinod war — heute
dagegen Tanztheater im denkmalgeschiitzten Kirchenbunker? Wer erinnert, dass Siidwest-
deutschland eine lange radikaldemokratische Tradition besitzt, aus der heraus sich eine sozi-
alistische-kommunistische Bewegung entwickelte — die selbst noch nach dem Zweiten Welt-
krieg bis in die 1970er Jahre bestand? Und wer kann sich vorstellen, dass es eine reale Alter-
native zum geteilten Deutschland im «Kalten Krieg» gab und sich Menschen unter personli-
chen Opfern fir Antifaschismus, Frieden und Demokratie engagierten — anstatt wie gegen-
wirtig diese Begriffe als Tarnkappe zum Schutz herrrschender Interessen zu nutzen? Viel-
leicht gibt es noch einige dltere Historiker (wie mich), die entsprechendes Erfahrungswissen
besitzen, ob sie es jedoch fruchtbar weitergeben kénnen, muss bezweifelt werden.

Jedenfalls bemiiht sich Friedrich-Martin Balzer (Jg. 1940, Studium in Marburg und Pro-
motion bei Wolf Abendroth, Gymnasiallehrer i. R.) auch weiterhin darum, dass das politi-
sche Wirken des religidsen Sozialisten und Kommunisten Erwin Eckert (1893—1972) nicht
in Vergessenheit gerit, hatte er ihm doch seit 1967 zahlreiche Buch- und Aufsatzverdf-
fentlichungen gewidmet. Die vorliegenden zwei Bénde bilden den «Schlussstein» dieser
Beschiftigung: «Im Mittelpunkt steht der Kampf des KPD-Abgeordneten und Mitglied des
Weltfriedensrates flir Antifaschismus, Frieden und Demokratie nach 1945.»

Der erste diinnere Band enthélt Ausfiihrungen und Erlduterungen, um die Position Erwin
Eckerts besser einordnen zu konnen und den Herausgeber Friedrich-Martin Balzer niher
zu charakterisieren. So findet man nach den Vorbemerkungen des Herausgebers (7-8)
Ausfiihrungen von Gert Meyer zu «Einigungsbestrebungen zwischen Sozialdemokraten
und Kommunisten in Siidbaden nach 1945» (9-27), einen Nachdruck von 1977.

Hier zeigt Meyer auf, dass sich wie andernorts auch im Nachkriegsdeutschland spontan
Anti-Nazi-Komitees bildeten (vgl. Arbeiterinitiative 1945. Antifaschistische Ausschiisse
und Reorganisation der Arbeiterbewegung in Deutschland, hg von Lutz Niethammer/Ul-
rich Borsdorf/Peter Brandt, Wuppertal 1976) mit dem politischen Ziel, die Spaltung der
Arbeiterparteien, besonders zwischen SPD und KPD, aufzuheben. Doch auch die Ansétze

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 457

1946, im Land Baden eine sozialistische Einheitspartei zu bilden, scheiterten bald, weil die
Sozialdemokraten auf ihrem Landesparteitag im November 1946 eine Zusammenarbeit mit
den Kommunisten ablehnten, dies auch im Zusammenhang mit der Regierungsbildung
Wohleb (badischer Staatsprisident von 1947—-1952).

Das umfangreichste Kapitel stellt der Beitrag von Balzer « Erwin Eckert — Revolutionér in
nichtrevolutiondren Zeiten» (29-140) dar. In ihm geht der Verfasser auf Eckerts Reden im
Badischen Landtag (1947—1952), dann im Baden-Wiirttembergischen Landtag (1952—1956)
und auf dffentlichen Versammlungen ein — sie sind, basierend auf den Orginaltexten, in Band
2 abgedruckt. In diesen Reden sprach sich Eckert flir die nationale Einheit Deutschlands, eine
demokratische Bodenreform und einen groBen gemeinwirtschaftlichen Sektor sowie eine
umfassende Demokratisierung des ffentlichen Lebens aus; und argumentierte vehement ge-
gen zunehmende Kriegstreiberei, separate westdeutsche Wihrungsreform, Refaschisierung,
Nato-Mitgliedschaft und sich abzeichnendes KPD-Verbot. Balzer glaubt, dass sich die poli-
tischen Argumente Eckerts gegen die Restauration in Westdeutschland auch gegen die re-
pressive Politik der Gegenwart eignen. Sein wertendes Fazit lautet: «Eckert war ein Revolu-
tiondr in nichtrevolutionéren Zeiten, ganz im Sinne von Lenin.» (135)

An diesen Aufsatz schlie3t sich an eine «Zeittafel» (141-147), die von April 1945—April
1960 reicht, eine «Kurzbiografie Erwin Eckert» (149-152) und ein «Interview von Kurt
Pitzold mit Friedrich-Martin Balzer zum Lebenswerk und Verméchtnis von Erwin Eckert»
(153—-161). Den AbschluB} bilden fotografische «Abbildungen» mit dem Protagonisten,
Angaben «Zum Herausgeber» (175) sowie eine Auflistung seiner Verdffentlichungen zu
Eckert (177-181) und ein «Literaturverzeichnis» (183—188).

Da sich Balzer auf Reden und Texte, vor allem auf ideologische Auseinandersetzungen
um Antifaschismus, Frieden und Demokratie konzentriert, {ibersieht er, dass die Restaura-
tion der soziodkonomischen und politischen Verhéltnisse konkret praktisch vollzogen
wurde. Schon kurz nach dem Zusammenbruch der nationalsozialistischen Herrschaft ver-
netzten sich konservative und rechtsliberale biirgerliche Honoratioren und Politiker zu-
meist aus der Weimarer Republik, um sich als honorige Fach- und Verwaltungskriifte den
siegreichen amerikanischen und franzdsischen Besatzern in Baden und Wiirttemberg devot
anzudienen. Hierzu gehorten beispielsweise der erste Bundesprésident (1949-1959) Theodor
Heuss, der Ministerprésident von Wiirttemberg-Baden (1945-1952) Reinhold Meier und
der langjdhrige Bundestagsabgeordnete (1949—-1972) der SPD von Mannheim (Wahlkreis
I) Carlo Schmid — ganz bestimmt kein «sozialistischer Staatsrat» (156). Und letzterer, Mi-
litirverwaltungsrat in Lille seit 1940, dabei auch verantwortlich fiir Todesurteile gegen
franzosische Widerstandsk&mpfer, sollte und wollte bewuft auf die Sozialdemokraten als
Landesvorsitzender der SPD von Wiirttemberg-Hohenzollern (1946—1952) einwirken, um
eine Zusammenarbeit mit Kommunisten zu unterbinden. Das und viele andere Intrigen und
Schéndlichkeiten gibt Carlo Schmid, wenn auch in blumig-schwiilstiger Sprache, in seinen
Erinnerungen zu: Bern/Miinchen/Wien 1979. Wihrend auf der politisch-6ffentlichen Vor-
derbiihne verbale Gefechte um den Neuaufbau gefiihrt wurden, erfolgte im Hintergrund
die Rekonstruktion der alten Kapitalstrukturen, wie im «L#ndle» von Bosch, vgl. anschau-
lich am Beispiel Bosch dargestellt und von Zeitzeugen erinnert in: Kampf um Bosch. Til-
man Fichter: Die Betriebspolitik der KPD nach 1945 — Am Beispiel der Firma Bosch
GmbH; Eugen Eberle, Sieben Jahre offensiver Kampf gegen das Kapital, Berlin 1974; zum
analytischen Zusammenhang vgl. Wilma Ruth Albrecht, Nachkriegsgeschichte/n. Sozial-
wissenschaftliche Beitrége zur Zeit(geschichte), Aachen 2007.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



458 Rezensionen — Comptes rendus

Erwin Eckert galt zu seiner Zeit als populére und geachtete Persénlichkeit. Er verkdrperte
in seiner Person die Ideale der Arbeiterbewegung der Zeit der Weimarer Republik: gutaus-
sehend und stolz, gebildet und beredet, mutig und prinzipientreu.

Eckert wurde 1893 als Altester von 8 Kindern eines Lehrers in Zaisenhausen im Kraich-
gau geboren, wuchs in der Mannheimer Neckarstadt auf, besuchte das Gymnasium und
studierte in Heidelberg, Géttingen und Basel Theologie und Philosophie. Er schloss sich
frith der SPD an. Nach den Erfahrungen als Kriegsfreiwilliger im Ersten Weltkrieg enga-
gierte er sich als Vikar in Pforzheim und Pfarrer in Meersburg als religiéser Sozialist und
Sozialdemokrat politisch-6ffentlich, u. a. fiir entschddigungslose Fiirstenenteignung. 1926
bis 1931 war er geschiftsfithrender Vorsitzender des «Bundes der religidsen Sozialisten
Deutschlands» und Mitglied der badischen Landessynode, 1927 trat er sein Amt als Stadt-
pfarrer in der Trinitatiskirche in Mannheim (Innenstadt-Unterstadt) an, aus dem er 1931
enthoben und auch aus der SPD ausgeschlossen wurde, weil er 6ffentlich engagiert antifa-
schistisch und sozialistisch agitierend auftrat. Es folgte Ende 1931 der Eintritt in die KPD
sowie der Austritt aus der Kirche und dem Bund der religitsen Sozialisten. In der Zeit des
Nationalsozialismus wurde er 1933 in Schutz- und Strathaft genommen, seine Haftstrafe
wegen «Vorbereitung zum Hochverrat» verbracht er von 1936 bis 1940 im Zuchthaus Lud-
wigsburg. Nach dem Krieg war er nicht nur Lizenztréger von Zeitschriften, sondern kurz-
fristig in den staatlichen Neuaufbau Siidbadens 1946 als Staatsrat der provisorischen Re-
gierung Suidbadens, Mitglied und Vizeprésident der verfassungsgebenden Versammlung
Badens sowie 1947 als Staatskommissar fir den Wiederaufbau eingebunden. Parallel war
er 1. Vorsitzender der KP Baden, 1947 bis 1952 Abgeordneter des badischen Landtags und
von 1952 bis 1956 Landtagsabgeordneter der KPD Baden-Wiirttemberg. Als Sensation
galt seine Kandidatur fiir die OB-Wahl in Mannheim 1949, bei der er 34,7% der abgege-
benen und giiltigen Stimmen erhielt.

Als mit der Griindung der Bundesrepublik Deutschland 1949 offiziell die sozialkono-
mische Restauration einsetzte, erfolgte fir Kommunisten, Antimilitaristen und Antifa-
schisten erneut der Kampf gegen Renazifizierung und Remilitatisierung, positiv fiir Wie-
dervereinigung, Bodenreform und Sozialisierung. Sogleich setzte die staatliche Verfol-
gung ein: Zuerst traf es die FDJ, dann die KPD und danach die Friedensbewegung, damit
auch Erwin Eckert, der 1960 wegen seiner Friedensaktivititen zu 9 Monaten Gefingnis auf
Bewihrung verurteilt wurde. Dagegen war er in der internationalen Friedensbewegung hoch-
geachtet: 1950-1962 Mitglied des Weltfriedensrates, 1952—1959 Vorsitzender des Friedens-
komitees der BRD, 1959 Verleihung der goldenen Friedensmedaille des Weltfriedensrates.

Eckert verbrachte seinen Lebensabend verarmt in GroBsachsen an der BergstraBe und
starb am 20. Dezember 1972 in Mannheim.

Wie zu Beginn erwéhnt, sind mir Erwin Eckert, religiése Sozialisten, Trinitatiskirche
bekannt; und ich kenne aus Ludwigshafen und Mannheim die Ortlichkeiten und das Milieu
der traditionellen Arbeiterbewegung. Diese zeigte sich Ende 1971 mit dem Metallarbeiter-
streik in Baden-Wiirttemberg noch selbstbewusst. Damals sollte die Lohnleitlinienpolitik
im Rahmen der «konzertierten Aktion», einer von der SPD verfolgten «keynsianistischen
Globalsteuerung», durchbrochen werden. Diese hatte ndmlich dazu gefithrt, dass die
Lohnquote gesenkt wurde (Werner Abelshauser, Deutsche Wirtschaftsgeschichte seit
1945, Miinchen 2004, bes. 342ff). Beim Metallarbeiterstreik von 1971 ging es nun um die
Beschneidung der Profitrate des Kapitals und nicht wie bei spéiteren Abwehrkéimpfen in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 459

der Schwerindustrie der 1980er Jahre im Ruhrgebiet um Sozialpldne mit staatlichen Zula-
gen bei BetriebsschlieBungen. Der Streik 1971 und sein Zeitpunkt ist auch deshalb entschei-
dend, weil am 15.8.1971 mit der Aufhebung der Goldbindung des Dollars der Prozess der
Staatsverschuldung und des Gelddruckens eingeleitet wurde, wodurch das Finanzkapital
{iberméchtig wurde und zunehmend das Staatshandeln korrumpierte (Vgl. Wilma Ruth Alb-
recht, Finanzoligarchie. Aktuelle Neuerscheinungen, in: Sozialwissenschaftliche Literatur
Rundschau, 43 [2020], Heft 81, 72-79).

Die Streikenden waren 1971 vorwiegend Facharbeiter mit dreijéhriger Ausbildung wie
Schlosser, Werkzeugmacher, Dreher, Starkstromelektriker, darunter viele Kommunisten
als IG-Metaller aktiv an der Organisation dieses Streiks beteiligt. In Mannheim bildete das
Benz-Werk in Waldhof-Kéfertal ein Streikzentrum; und im Parteibtiro der DKP in T 2
wurde tdglich «Der Benzler», eine von 20 Betriebskleinzeitungen, gedruckt. Das waren
die letzten Ausliufer einer selbstbewuBten Arbeiterbewegung, die 1949 von Erwin Eckert
als Wihler angesprochen ihm dazu verhalfen, bei der Oberbiirgermeisterwahl im Juli 1949
34,7 % der Wahlerstimmen zu erreichen. Bei der 14 Tage spéiteren Bundestagswahl erhielt
die KPD einen Stimmenanteil von 18,7%. In dieser Frage der Oberbiirgermeisterwahl
zeigte sich fiir Eckert eine Grenze einer Aktionseinheit zwischen Sozialdemokraten und
Kommunisten, die er ansonsten nachdriicklich vertrat.

Nach dem plétzlichen Tod von Fritz Cahn-Garnier (1889—-1949), einem antifaschistisch-
jildischen Sozialdemokraten, hatten die ortlich fiihrenden Sozialdemokraten — wie schon
1928 — Hermann Heimerich (1885—-1963), Jurist und Wirtschaftstreuhénder in Berlin wéh-
rend der Zeit des Nationalsozialismus, aufgestellt, der von CDU und DVP unterstiitzt und
dann auch gewihlt wurde. Heimerich erwies sich auch bald als politischer Forderer seines
Nachfolgers Hans Reschke (1904-1995). Dieser iiberzeugte Nationalsozialist, SS-Unter-
sturmfiihrer und Landrat von Hoxter und Recklinghausen wihrend des Nationalsozialismus,
1954 Hauptgeschiftsfiihrer der IHK Mannheim, wurde 1955 von CDU, DP, FDP und BHE
als parteiloser Kandidat zur OB-Wahl aufgestellt und trotz heftiger Proteste und Gerichtsver-
fahren gegen den von KPD und SPD unterstiitzten Antifaschisten Werner Jacobi (1907—
1970) ins Amt gehievt (Ulrich Niel/Michael Caroli, Geschichte der Stadt Mannheim, hg. von
der Stadt Mannheim, 3 Bde., Heidelberg 2007-2009) — ein typischer kommunalpolitischer
Akt der Adenauer-Restaurationszeit.

Die Arbeiterbewegung besal bis Ende der 1960er Jahre nicht nur Reste von KlassenbewuB-
sein, sondern auch TraditionsbewuBsein. Viele Mannheimer waren stolz auf ihre Barockar-
chitektur: Schloss, Kaufhaus, Rathaus, Theater, Jesuiten- und auch Trinitatiskirche. Sie woll-
ten diese und andere im Krieg zerstdrten Kulturdenkmiéler wiederaufgebaut sehen. So auch
meine Tante Frieda (Jg. 1893), die jahrzentelang im H-7-Quadrat in der Innenstadt wohnte,
und damit nur einen StraBenzug von der ehemaligen Wirkungstitte von Pfarrer Eckert ent-
fernt. Obwohl keine evangelische Kirchgéingerin zeigte sie sich empoért, als sie meiner Mutter
und mir diesen dunklen Kirchenbunker, 1956—1959 von Helmut Striffler im Stil des Bruta-
lismus errichtet, zeigte. Dabei bedauerte sie nicht nur das Fehlen der barocken Fille und
Leichtigkeit im Vergleich zum alten Gotteshaus, sondern auch einen Mangel an christlich-
sozialer Glaubwiirdigkeit im Vergleich zu ihrem ehemalige Pfarrer Eckert.

Im sozialen Milieu in Ludwigshafen-Gartenstadt, in dem ich aufwuchs, gab es auch An-
tifaschisten und Kommunisten wie den Vater meines Klassenkameraden Nord, Tremmel
auf der Maudacher Strae, Graf am Ende der Diirkheimer Strafle und den BASF-Betriebs-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



460 Rezensionen — Comptes rendus

rat Zimpelmann in der Deidesheimer StraBe — aber das waren fiir uns Kinder und Jugend-
liche nur Nachbarn, die man freundlich zu begriiBen hatte. Wer einen Eindruck vom pro-
letarisch-kleinbiirgerlichen Milieu in der kurpfélzischen Region im 20. Jahrhundert gewin-
nen will, kann auf den vierbiindigen Roman zuriickgreifen: Wilma Ruth Albrecht, Uberle-
ben. Roman des kurzen Jahrhunderts, Reutlingen (Freiheitsbaum), Band I/11: Demokrati-
scher Heimatroman (2016), Band III: Dokumentarischer Bildungsroman (2017), Band IV:
Dokumentarische Impressionen {iber Niederlagen der bundesdeutschen Linken (2019). Po-
litisch argumentierend begegneten mir Kommunisten und Antifaschisten erst im Zusam-
menhang mit der Anti-Notstandsbewegung 1968 und der Studentenbewegung, die an der
Mannheimer Hochschule zu Beginn der 1970er Jahre eher proletarisch-kleinbiirgerlich als
bildungsbiirgerlich-groBbiirgerlich wie im nahen Heidelberg geprigt war. Insofern gab es
in Mannheim politische Kontakte zur DKP und deren Personlichkeiten wie dem Miihlen-
arbeiter, Gewerkschafter und langjdhrigen Gemeinderat August Locherer, dem als FDJ-
Sekretir inhaftierten Intellektuellen Ulrich Strohecker, dem Elektriker und Parteifunktio-
nidr Walter Ebert, dem Journalisten Fritz Salm und iiber diese vermittelt zu Erwin Eckert.
Bedeutsamer fiir uns war der Frankfurter Robert Steigerwald, der sich intensiv um den
Dialog Kommunisten und Christen bemiihte (was aber damals fiir uns unwichtig war).

Religitse Sozialisten begegneten mir Ende der 1970er Jahre — allerdings in der Diaspora
in der Westpfalz. Sie fanden sich bei einem von mir geleiteten VHS-Kurs zum Antifaschis-
tischen Widerstand 1978 in Kaiserslautern ein. Die Auftaktveranstaltung erdffnete der
hochbetagte Wolf Abendroth mit einem Vortrag. Und selbstversténdlich ging es am gro8-
ten US-Militérstandort in Europa um die Organisation der Friedenspolitik. Einige Wochen
spiter war ich mit dem ehemaligen KPD-Bundestagsabgeordneten Fritz Rische anlédBlich
einer Wahlkampfveranstaltung im Kuseler Raum politisch unterwegs. Dabei besuchten wir
auf dem Riickweg im Dunkeln einen Dorfpfarrer, der sich nicht nur als «religidser Sozia-
list» verstand, sondern auch 6ffentlich als Marxist-Leninist.

Insgesamt gesehen ist es gut, dass Friedrich-Martin Balzer an Erwin Eckert erinnert hat.
Ob dessen Argumente zu Antifaschismus, Frieden und Demokratie tiberhaupt noch ver-
standen werden (kénnen), in einer Zeit, in der die Realitét auf den Kopf gestellt und Be-
griffsinhalte in ihr genaues Gegenteil verkehrt wurden und weiter verdreht werden, muss
ich leider aufgrund meines Erfahrungswissens bezweifeln.

Bad Miinstereifel Ruth Wilma Albrecht

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 461

IV. Helvetica:
Religidse Rdume, Bauten, Sattelzeiten

Dieter Biiker, In neuem Licht — Der Klosterplan von St. Gallen. Aspekte seiner Beschaf-
fenheit und Erschaffung. Mit einem Beitrag von Alfons Zettler, Berlin, Peter Lang 2020,
235 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-631-81455-0.

Tino Licht, Revisiting the Question of Walahfrid Strabo’s Autograph: New Evidence and
a New Conclusion, in: The Journal of Medieval Latin, 32 (2022), 65-80.

Der karolingische Klosterplan von St. Gallen (Cod. Sang. 1092) gehort nicht nur zu den
beriihmtesten, sondern auch zu den am meisten erforschten Handschriften des Frithmittel-
alters. Ganze Bibliotheken liessen sich mit Verdffentlichungen zum Klosterplan aus dem
frithen neunten Jahrhundert fiillen. Vor allem seitdem dieser 1952 erstmals durch ein Fak-
simile zugénglich geworden ist (weiteres Faksimile 2014; Digitalfaksimile unter www.e-
codices.unifr.ch/de/list/one/csg/1092), gab es einen grossen Aufschwung in der Kloster-
planforschung. Bei einer Abfrage im online-Katalog des St. Galler Bibliotheksnetzes stosst
man zurzeit auf nicht weniger als 428 Treffer. Angesichts dieser Flut kénnte man meinen,
alles Wichtige iiber diese Zimelie sei bereits gesagt. Immerhin haben Walter Horn und
Ernest Born in ihrem dreibdndigen «Opus magnum» von 1979 eine bis in kleinste Details
gehende «Radiographie» des Plans vorgelegt, und Bernhard Bischoff hat bereits 1962
durch eine Untersuchung der Beischriften herausgefunden, dass die Haupthand dem Rei-
chenauer Lehrer und Bibliothekar Reginbert (gest. 847) zuzuordnen ist, der Plan also auf
der Reichenau fiir St. Gallen geschaffen wurde. Die zweite, jiingere Hand der Beischriften
blieb bis heute nicht identifiziert. Zum bisher allgemein anerkannten Wissensstand gehort
auch, dass der Auftraggeber und Absender des Plans, der sich im Widmungsschreiben
nicht nennt, der Reichenauer Abtbischof Heito und der im Widmungsschreiben genannte
Empfinger der St. Galler Abt Gozbert, der spétere Erbauer des Gozbertmiinsters, sei.
Diese Gewissheiten sind durch die hier anzuzeigenden Verdffentlichungen gehérig er-
schiittert worden. Dieter Biiker, der sich seit Jahren mit dem Plan beschéftigt und nament-
lich in seiner 2017 publizierten Dissertation die Konzeption und Konstruktion des Plans
umfassend untersucht hat, vertieft in vier Aufsitzen des Bandes /n neuem Licht seine Er-
kenntnisse und Thesen. Der erste, umfangreichste Aufsatz befasst sich mit der Herstellung
des Plans. Dieser ist demnach nicht massstéblich gezeichnet, da diese Technik im 9. Jahr-
hundert noch nicht bekannt war, sondern erst im Verlaufe des 13. Jahrhunderts mit der
Entwicklung der gotischen Architektur und Baupraxis aufkam. Auch Blindlinien als Vor-
zeichnungen finden sich entgegen fritheren Annahmen nur wenige, stattdessen wurden
nach der gleichen Methode wie bei der Handschriftenherstellung viele einzelne Einstiche
(«Prickings») als konzeptionell-konstruktive Hilfen verwendet. Nach diesem Verfahren
liess sich die Konstruktionsweise der Planzeichnung am Computer simulieren, was zu ei-
ner vollstindigen Ubereinstimmung zwischen Simulation und Zeichnung fiihrte (S. 109,
Abb. 65). — Der zweite Beitrag Biikers befasst sich hauptséchlich mit dem rétselhaften
grossen Haus in der Nordwestecke des Plans, das im 12. Jahrhundert dem Schluss der auf
der Plan-Riickseite kopierten Martinsvita weichen musste. Mit Hilfe seiner Technik der
Bildbearbeitung gelingt es Biiker, die Umrisse des Gebdudes zu rekonstruieren und von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



462 Rezensionen — Comptes rendus

den durch Reagenzien zerstérten Beischriften das Wort cubilia (Schlafriume) zu entzif-
fern. Das neben der Kirche und dem Klaustrum grésste Gebdude des Plans umfasste meh-
rere Teile, es diente mdglicherweise der Unterbringung und Gastung der zahlreichen Ge-
folgschaft des Hofes und der Reisebegleitung hochgestellter Géste. — Im dritten Beitrag
wird die vielerorterte Frage nach den hellerfarbigen Linien als Vorzeichnungsspuren im
Plan vertieft, die Biiker mehrheitlich nicht als Spuren einer Vorkonstruktion, sondern als
Kiellinien, d. h. Schriftausdiinnungen oder -aussetzer, identifizieren kann, wie sie beim
Auftragen von Linien mit Hilfe tintengefullter Vogelfedern h#ufig vorkamen. — Der letzte
Beitrag Biikers stellt sich dem seit langem diskutierten «Planwiderspruch» zwischen den
Proportionen des gezeichneten Plans und den im Inneren der Abteikirche enthaltenen
Massangaben. Da es massstébliches Zeichnen damals noch nicht gab, waren die Massin-
schriften die einzig massgebliche, notwendige Ergéinzung zum Plan. Diese entsprechen
exakt den Massangaben des ergrabenen Gozbertmiinsters. — Den Band beschliesst ein Auf-
satz von Alfons Zettler, dem Doktorvater Biikers an der Universitit Dortmund, zu den
Schopfern und Empfingern des Klosterplans, der auf einem nicht publizierten Referat des
Verfassers an der zweiten St. Galler Klosterplantagung von 1998 beruht. Zettler zeigt auf-
grund der memorialen Aufzeichnungen die engen Verbindungen Reginberts von Rei-
chenau mit St. Gallen auf, wo seine Verwandten zum Gelehrtenkreis zdhlten. Ein Gram-
matiklehrbuch ging in diesem Netzwerk als eine Art Erbcodex von dem einen Kloster an
das andere. Die inhaltlichen Parallelen zum Widmungsbrief des Klosterplans legen es
nahe, dass nicht Abt Heito (oder dessen Nachfolger Abt Erlebald), sondern Reginbert sel-
ber, der den Brief niedergeschrieben hat, auch dessen Verfasser und somit der Hauptautor,
Urheber und Absender des Plans ist. Der Klosterplan war also keineswegs, wie bisher an-
genommen, «<Chefsache», er ist vielmehr ein Produkt aus dem Milieu der briiderlichen und
gelehrten literarischen Beziehungen zwischen den beiden Konventen und insbesondere
herausragenden Modnchen» (S. 210). Als Empfiinger kommt infolgedessen kaum Abt Goz-
bert, sondern eher dessen gleichnamiger Verwandter, der literarisch hervorgetretene jiin-
gere Gozbert, in Betracht. Die originellen und sehr anregenden Thesen zum Klosterplan in
diesem Band laden dazu ein, in weiterfiihrenden Untersuchungen vertieft und erweitert zu
werden.

Eine solche Untersuchung hat soeben der Heidelberger Philologe Tino Licht geliefert.
Er nimmt sich die Handschrift von Walahfrid Strabo vor, die seit den Untersuchungen von
Bernhard Bischoff von 1950 (erweitert 1967) mit einer der Hidnde im sog. «Vademecum
Walahfridi» (Cod. Sang. 878), dem persdnlichen Handbuch des Reichenauer Gelehrten,
identifiziert wird. Licht nimmt die angeblich von Walahfrid selber stammenden Eintréige
inhaltlich unter die Lupe und stellt die These Bischoffs mit guten Griinden in Frage. Das
ist an sich umso bemerkenswerter, als die hohe paldographische Kompetenz von Bischoff
unbestritten ist und sich um das «Vademecum Walahfridi» unterdessen eine ansehnliche
Forschungsliteratur entwickelt hat. Stattdessen kann Licht eine Hand in der Ziircher Adam-
nan-Handschrift Ms. Rh. 73 und im Karlsruher hagiographischen Codex Aug. CXXXVI,
die beide unter Reginberts Leitung entstanden sind, Walahfrid zuweisen. Diese Hand weist
eine verbliiffende Ahnlichkeit mit der zweiten, jiingeren Hand auf dem Klosterplan auf,
die folglich — wie schon seit lingerem vermutet — als diejenige Walahfrids identifiziert
werden kann. Der junge, hochbegabte Reichenauer Ménch war also an der Seite seines
Meisters Reginbert auch an der Entstehung des Klosterplans beteiligt, was fiir die Kloster-
planforschung wie auch fiir die Erforschung von Personlichkeit und Werk Walahfrids neue

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 463

Perspektiven erdffnet. Die Schaffung des Plans kann damit zeitlich genauer eingeordnet
werden: zwischen Walahfrids Erstlingswerk, der um 825 gedichteten «Visio Wettini», und
seinem Weggang von Reichenau zur weiteren Ausbildung nach Fulda 827. Eine Frithda-
tierung auf 819 ist damit ausgeschlossen. Eine solche stiitzte sich bisher auf ein in der
Beischrift zum Génsestall vermutetes Chronogramm mit der Jahrzahl 819. Die Beischrift
in metrischer Form stammt, wie wir nun annehmen diirfen, von Walahfrid Strabo. Bei des-
sen zahlensymbolischen Fahigkeiten ist ihm zuzutrauen, dass er mit der Zahl 819 versteckt
etwas anderes mitzuteilen beabsichtigte, als bisher angenommen. Was es sein konnte, ist
vorldufig noch rétselhaft. Man darf gespannt sein, was die Forschung dariiber und {iber den
Klosterplan allgemein alles noch herausfinden wird, nachdem die beiden hier angezeigten
Publikationen mit neuen Erkenntnissen wegweisend vorangegangen sind.

Freiburg/Schweiz Ernst Tremp

Dominik Sauerlinder, Die Reformation in den Freien Amtern. Beispiel einer gescheiter-
ten Landreformation (Murensia, Bd. 9), Ziirich, Chronos, 2021, 64 S., Il1., ISBN 978-3-
0340-1628-5.

Allzu oft wird die Geschichte der Reformation aus stéddtischer Perspektive betrachtet. Um
ein Gesamtbild zu erhalten, ist ein Blick in den léindlichen Raum von Néten, in dem —
zumindest im Fall der Stadtorte — die Landschaften in einem Untertanenverhéltnis zu den
urbanen Zentren standen. Eine spezifische (wenn auch nicht ausschliesslich) schweizeri-
sche Eigenheit waren die sogenannten Gemeinen Herrschaften oder Kondominien, d. h.
Untertanengebiete, die von zweien oder mehreren Herrschaftstréigern abhéingig waren und
in denen die Frage der Einfiihrung bzw. Nichteinfiihrung der Reformation vom Verhéltnis
der betroffenen Herrschaftstriger untereinander abhing. Gut sichtbar wird dies am Beispiel
der Freien Amter, jene fiinfundvierzig Gemeinden vor allem im Reuss- und Biinztal, die
nach der eidgendssischen Besetzung des habsburgischen Aargaus im Jahr 1415 als Ge-
meine Herrschaft an die sechs Orte Ziirich, Luzern, Schwyz, Unterwalden, Zug und Glarus
fielen (Bern hatte sich den Westen des Aargaus allein gesichert, wihrend Uri nicht an der
Besetzung jener Gebiete beteiligt war, da sich die Urner nach Stiden orientierten).

In seiner Studie zur Reformation in den Freien Amtern beschreibt Dominik Sauerlédnder
zuerst die lokalen Herrschaftsverhéltnisse, die im fraglichen Zeitraum von einer als «rudi-
mentdm (S. 9) charakterisierten eidgendssischen Herrschaftsorganisation geprégt waren.
In der Tat weilten die von der Tagsatzung gewéhlten eidgendssischen Vogte, die im Zwei-
jahresturnus von den regierenden Orten gestellt wurden, nur sporadisch vor Ort und wur-
den von lokalen, der bauerlichen Oberschicht entstammenden Amtsuntervigten vertreten, die
einem der insgesamt dreizehn Amtern vorstanden. Weitere Ausfiihrungen betreffen die
Grundherrschaft, wobei die Benediktinerabtei Muri der «mit Abstand wichtigste Grundbesit-
zer in der Landvogtei [war], gefolgt von den Klostern Hermetschwil und Hitzkirch» (S. 14),
und die an Bedeutung gewinnenden Bauerngemeinden. Die Grund-, Kollatur- und Landes-
herren waren zum einen «seit Mitte des 15. Jahrhundert mit selbstbewussten lédndlichen
Dorf- und Amtsgemeinden» (S. 18) konfrontiert, zum anderen mit Kirchgemeinden, die

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



464 Rezensionen — Comptes rendus

sich in verschiedenen Bereichen, so der Stiftung von Kaplaneien, der Erneuerung von Kir-
chenbauten oder der Stiftung neuer Kapellen, engagierten, was den Verfasser von einer
«fortschreitende[n] Kommunalisierung der Kirchen» (S. 26) sprechen lésst.

Die Reformationsdynamik nahm in den Freien Amtern — wie auch anderswo — ihren An-
fang mit der Kritik am Ablasswesen und weitete sich auf Zehntverweigerungen aus. Die
sich aus Letzteren ergebenden wirtschaftlichen Folgen trugen dazu bei, so die Annahme
des Verfassers, dass beispielsweise Laurenz von Heidegg (T 1549), der Abt von Muri, trotz
seiner humanistischen Sympathien «zum entschiedenen Gegner der Reformation» wurde
(S. 30). Als fithrender Vertreter der neuen Konfession in der Region ist Heinrich Bullinger
(der spitere Nachfolger Zwinglis am Ziircher Grossmiinster) zu nennen, der durchaus
freundschaftlich mit Laurenz von Heidegg verkehrte, ihn aber nicht fiir die reformierte
Sache zu gewinnen vermochte. Die drtlichen Geistlichen kamen wihrend ihrer Studien mit
reformatorischen Ideen in Beriithrung, daneben auch tiber einschldgiges Schrifttum, wobei
in diesem Zusammenhang der Name Zwingli fallen muss. Uberhaupt war die Ziircher Re-
formation insofern ein Motor fiir die neue Konfession in den Freien Amtern, als Ziirich als
ein méchtiges reformiertes Hinterland diente. Freilich provozierten reformatorische Be-
strebungen den Widerstand der katholischen Mitherren der Gemeinen Herrschaft. Nebst
konfessionellen hatte dieser Widerstand auch politische Griinde, so die Rivalitit zwischen
Ziirich und den Waldstitten, die im Alten Zirichkrieg tiefe Wunden gerissen hatte, und
nicht zuletzt die Furcht vor dem Ubergreifen reformatorischer Ideen auf das eigene Terri-
torium. Unter dem Druck Ziirichs und Berns, die Ende Juni 1528 erklirt hatten, die iiber-
trittswilligen Gemeinden in den Freien Amtern unterstiitzen zu wollen, griff die Reforma-
tion um sich, so dass nur noch die Amter Meienberg und Bettwil vorwiegend katholisch
blieben. Und in Muri gab es beispielsweise eine starke reformierte Minderheit. Zum fina-
len Umschwung zugunsten des alten Glaubens, der den Verfasser von einer «gescheiterten
Landreformation» sprechen léisst, fiihrten letztlich politische Ereignisse: Im ersten Kappe-
ler Landfrieden vom Juni 1529 wurde in den Gemeinen Herrschaften das Gemeindeprinzip
eingefiihrt, d.h. jede Gemeinde entschied sich fiir eine Konfession. Fiir die reformierte
Seite war diese Regelung strategisch insofern von Vorteil, als «nun {iber das reformierte
Niederamt [der nordliche Teil der Freien Amter] eine sichere Verbindung zwischen Ziirich
und Bern [bestand]» (S. 51). Die Abmachungen vermochten die Situation aber nicht zu
befrieden. Der konfessionelle Konflikt schwelte weiter, wobei Ziirich Letzteren eher noch
befeuerte. Die beiden Ziircher Niederlagen gegen die Innerschweizer am 11. Oktober 1531
bei Kappel und am 24. Oktober am Gubel beendeten den Zweiten Kappelerkrieg, zumal
die Ziircher (und auch Berner) Landgemeinden zunehmend kriegsmiide waren. In dieser
Position der Schwiiche wurden die Reformierten in den Freien Amtern aufgegeben, was
die Innerschweizer Seite zu einer energischen Rekatholisierung nutzte, gegen die kein Wi-
derstand Uiberliefert ist.

Der Verfasser nimmt an, dass «die Enttduschung iiber die mangelnde Unterstiitzung
durch Ziirich und Bern» auf Seiten der Reformierten zu einer «pragmatischen Haltung bei-
getragen haben [diirfte]» (S. 60). Zudem ging der bereits erwéhnte Laurenz von Heidegg
als Abt von Muri, das «der wichtigste Patronatsherr in den Freien Amtern war», bei der
Rekatholisierung offenbar «geschickt und mit Augenmass» vor (S. 61). Am Schluss hatte
sich die — militédrisch — stérkere Seite durchgesetzt, wobei die Schwiche der Reformierten
auch damit zu tun gehabt haben wird, dass sich Bern eher nach Westen als nach Osten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 465

ausrichtete. In den Gemeinen Herrschaften mit Freiburg zeigten sich die Berner viel enga-
gierter und setzten die Reformation gegen den freiburgischen Widerstand (fast) iiberall
durch, wie Rita Binz-Wohlhauser in ihrer 2017 erschienenen Monographie Katholisch
bleiben? Freiburg im Uchtland wéihrend der Reformation (1520—-1550) (Zirich) zeigen
konnte. Was die Freien Amter betrifft, so ist Dominik Sauerlinders handliche Uberblicks-
darstellung informativ und leistet insbesondere als Einfihrung in die Thematik gute
Dienste.

Solothurn Georg Modestin

Peter Hersche, Kirchen als Gemeinschaftswerk. Zu den wirtschaftlichen und sozialen
Grundlagen friihneuzeitlichen Sakralbaus, Basel, Schwabe, 2022, 272 S., ISBN 978-3-
7965-4506-1.

Der Autor, emeritierter Titularprofessor der Universitét Bern und pensionierter Gymnasi-
alprofessor mit Appenzeller Wurzeln, nimmt in seinem Buch mit Barockkirchen und -ka-
pellen religiose Orte in den Blick. Fiir das Buch hat er einen griinen Einband und eine
Abbildung der Kirche von Ruswil (LU, erbaut in den 1780er Jahren) beigezogen. In ihrer
Funktionalitét befinden sich solche Kirchen vielfach in einer starken Transformation bzw.
Auflésung: Kirchengebdude aus dem Barock im Raume der heutigen Schweiz werden
wohl nicht mehr in dem Ausmass genutzt und geschétzt wie auch schon. Wir sind nun in
anderen, zuvorderst digitalen Bildwelten angekommen.

Fir den Historiker Hersche steht eine von «unten herkommende» Blickrichtung in seiner
Art und Weise, historisch zu arbeiten und zu analysieren, im Zentrum. Die Annales-Tradition
schimmert durch. Dabei verzahnt Hersche realitdtsnah Religion und Wirtschaft eng — etwas
das anderenorts oft schmerzlich fehlt. Fiir den «einfachen Mann» und die «einfache Frau»
waren frithneuzeitliche Kirchenbauten zentrale Gebdude und zugleich wichtige Bezugs-
punkte, nicht lediglich in religids-kultischer Hinsicht, sondern auch als regenfeste Ver-
sammlungsorte sowie (im Vergleich mit den Nachbargemeinden) zentrale Identifikations-
rdume, kenesfalls nur von oben herab «gesunkenes Kulturgut» (S. 241, aber auch S. 79:
«Statussymbol und Reprisentationsobjekt»). Das zeigt Hersche eindriicklich auf und legt
damit eine Perspektive frei, die weder im Fachdiskurs noch in der breiteren Offentlichkeit
immer zuerst und zuvorderst bei der Hand ist. Da wird eher «elitdr» gedacht, der Barock
wird als absolutistisch-monarchisch gesehen.

Ganz praktischen Gesichtspunkten und im besten Sinne einfachen forschungsleitenden
Fragestellungen geht Hersche nach: Welche waren die historische Voraussetzungen (z.B.
vom Mittelalter mit seinen diversen Schiiben fiir den Kirchenbau), die zentralen Motivati-
onen zum Bau (oftmals waren Pfarrherrn federfithrend und ideengebend, aber auch Patri-
zier sowie Druck «von unten»), oder wer iibernahm die Organisation (eines Neu- oder
Umbaus) und welche 6konomische Uberlegungen standen im Mittelpunkt? Generell dif-
ferenziert der Autor in einer sympathischen und tiberzeugenden Art und Weise. Manches
hitte vielleicht gekiirzt werden kénnen. Gekonnt «summiert» Hersche beispielsweise, ge-
radewegs buchhalterisch, im Kapitel 3, wo er Investitionen und Aufwendungen fiir das
Bauwesen der katholischen Schweiz zusammentréigt und eine pekunitire Conclusio wagt:
Da offenbart sich die Stéirke des Autors mit dessen grossen Uberblick! Ob er mit Analysen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



466 Rezensionen — Comptes rendus

wie der folgenden nicht auch aneckt, das sei dahingestellt: «Nicht berticksichtigt ist hier
ausserdem der Einsatz der Arbeit, einerseits der Baufronen hauptsidchlich der Ménner, an-
dererseits der Textilarbeiten der Frauen, die beide zahlenméssig in die Hunderttausende
von Stunden gehen. Protestanten hétten diesen Zeitaufwand im Heimgewerbe oder in den
Manufakturen abgeleistet, einen niedrigen Lohn bezogen und dafiir die Fabrikherren ge-
méstet und zu zusétzlichen Investitionen veranlasst.» (S. 146).

Wir haben es also zu tun mit einem — katholisch-imprégnierten — «Beitrag zu einer Kir-
chengeschichte «von unten», das heisst aus der Sicht des gewdhnlichen Volkes». So heisst
es jedenfalls in der Verlagsdarstellung. Eine solche bottom-down Sichtweise zu rekonstru-
ieren, das ist freilich nicht immer einfach. Es ist aber beeindruckend zu sehen, welche im-
mense Mittel als volkswirtschaftliches Surplus fiir kommunale Sakrallandschaften inves-
tiert wurden. Es sind R4ume und Orte, die uns heute noch «betreffen», sowohl in erfreuli-
cher als auch in herausfordernder Hinsicht: Was soll nun mit all den Geb&uden geschehen?
Heute wird das Geld ganz anders — eher in «protestantischen Gefdssen» — investiert! Die
Sprache des Autors erweist sich als exzellent, wenn er z.B. von aufklérerischen Massnah-
men schreibt, dass sich diese «wie Frost tiber die fortwihrend blithende Barockkultur»
legte (S. 208). Kann und wird es wieder zu einem erneuten Tauwetter kommen?

Der Autor vermag bei seinem Uberblick auf eine eigene grosse Quellenkenntnis zuriick-
zugreifen. Erstaunlich, was hier zusammengetragen wurde. Diese Detailkenntnis kann fiir
den Leser bzw. die Leserin aber durchaus herausfordernd, bisweilen sperrig, sich zeigen:
Wer war denn auch nur an annihernd den meisten Orten, die Hersche polyhistorisch mit
seinen historiografischen Adleraugen als Beispiele, Exempel und Belege beibringt? Da
wird einem manchmal etwas schwindelig. Das Buch ist voraussetzungsreich, zuallererst
topo- bzw. geografisch. Eine Schweiz-Karte neben am Tisch darf also nicht fehlen, besser
noch ist es, iiber ein Generalabonnement der SBB/CFF und ausreichend Zeit und Musse
zu verfiigen. Daneben kann sich Hersche auf schon von ihm selbst verfertigte ausgewie-
sene Standardwerke zum Barockzeitalter beziehen — einer Epoche, welcher er, in normati-
ver Hinsicht gut erkennbar, auch viel Positives abgewinnen kann, gerade, und das scheint
in der Deutung ungewohnt, in einem demokratischen, partizipativen und gemeinschaftli-
chen Sinne (8. 231). 1747 wurde freilich Jakob Schmidlin aus Werthenstein auf den Schei-
terhaufen gebracht, weil er in dieser Barockzeit eine andere als die herkdmmlichen Kirchen
baute, ndmlich eine «Hauskirche» (vgl. S. 246, FN 847 sowie den neuen Film «Der letzte
Ketzer», Schwarzfalter 2022, vgl. www.unfilmbar.ch/der-letzte-ketzer).

Aber nicht nur der barocke, sondern auch der gegenwirtige Katholizismus ist auf globale
Ganzheitlichkeit, Gemeinschaftlichkeit und Synodalitédt ausgelegt. Der Autor weist den
Weg in Richtung einer stérker entpolitisierten, alternativen, griinen und «gemeinschaftli-
chen Kirchengeschichte», die zugleich konservative, d.i. «erhaltende» Impulse flir die Zu-
kunft bereithalt. Wenn hier auch nur kleine Andeutungen eines Fachfremden gemacht wer-
den konnten, so bin ich mir sicher, dass ein solcher, letztlich positiver Zugang zukunfts-
weisend und fruchtbar ist, selbst und gerade, wenn uns in der Gesellschaft wahrscheinlich
autokratische und schwierige Zeiten bevorstehen.

Fribourg David Neuhold

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 467

Damien Savoy, Les Lumiéres catholiques a Fribourg. Trajectoires et actions réformatri-
ces des prétres éclairés Charles-Aloyse Fontaine et Grégoire Girard, Neuchitel, Ed.
Alphil-Presses universitaires suisses, 2022, 486 p. ISBN 978-2-8893-0416-5.

Dans le monde germanique, le terme d’Aufklidrung n’a pas la saveur anticléricale que le
mot Lumiéres revét en frangais. Pour le monde francophone en revanche, Lumiéres et Eg-
lise catholique semblent des expressions antithétiques, opposant les adeptes du progreés a
une institution enfermée dans le dogmatisme. La thése de doctorat de I’historien Damien
Savoy casse le mythe et montre que la ville catholique de Fribourg, & la fronti¢re des
langues, s’est aussi ouverte a la pensée des Lumiéres. Il I’atteste en présentant le parcours
de deux figures emblématiques, deux ecclésiastiques, un prétre séculier, le chanoine
Charles-Aloyse Fontaine (1754—1834), et son propre cousin, un religieux cordelier, le Pére
Grégoire Girard (1765-1850). Sans décrire tous les acteurs des Lumiéres a Fribourg, 1’ou-
vrage n’est pas une simple biographie croisée de deux prétres libéraux fribourgeois mais
bien la description d’un réseau intellectuel avec ses multiples influences qui, quoique mi-
noritaire, ne laisse pas Fribourg en dehors du mouvement général des idées. Il s’appuie sur
la maitrise des outils historiographiques, une riche bibliographie ainsi que 1’exploitation
d’un grand nombre d’archives en Suisse et a I’étranger.

Aprés une substantielle introduction et une présentation de la ville de Fribourg au XVIII®
siecle, I’auteur décrit un aspect, peu étudié¢ semble-t-il et néanmoins capital pour com-
prendre les mutations idéologiques qu’a pu connaitre le canton, la formation du clergé a
I’extérieur du pays et les déplacements du clergé régulier: «La mobilité des prétres et les
réseaux de communication interconventuels semblent en effet avoir favorisé des échanges
culturels entre Fribourg et son environnement extérieur (p. 95). Comme il n’existe pas de
séminaire diocésain a proprement parler, bon nombre de prétres diocésains se forment en
France, a Paris et, de manié¢re plus inattendue, & Avignon. Une minorité s’en va au Collége
helvétique de Milan puis, suite & I’incertitude liée a cette institution sous I’empereur Joseph
II, au College germanique a Rome. Enfin, plusieurs fréquentent les universités d’Alle-
magne. Les ordres religieux eux-mémes, pour la plupart, ne sont pas repliés sur les fronti-
eéres nationales. Signalons 1I’orientation germanophone de trois communautés implantées a
Fribourg, les jésuites, les cordeliers et les augustins.

Ce n’est pas un hasard si les deux prétres réformateurs présentés par Damien Savoy ont
fait leurs études en Allemagne. Ils vont étre nourris de I’esprit nouveau qui y souffle.
Charles-Aloyse Fontaine est novice et étudiant jésuite en Baviére, ou il est condisciple du
futur professeur Johann Michael Sailer. Plus tard, le chanoine écrira plusieurs traités s’in-
spirant des idées de ce théologien. Grégoire Girard se forme a Offenbourg, Uberlingen et
Wurtzbourg. Dans cette ville, il apprécie la mani¢re éclairée dont le prince-évéque Franz
Ludwig von Erthal administre son Etat. Bref, les deux prétres fribourgeois sont au contact de
I’ Aufkldrung catholique allemande, et vont importer dans leur patrie plusieurs de ses points
d’attention. L auteur accorde une grande importance a la notion de transferts culturels.

Pour Charles-Aloyse Fontaine, les étoiles sont bien alignées. Revenu dans sa patrie au
moment de la suppression des jésuites, il est ordonné prétre et devient chanoine de la col-
légiale Saint-Nicolas de Fribourg. Il suscite la bienveillance de son évéque Bernard-Em-
manuel de Lenzbourg, qui ’associe a des travaux d’envergure, 1’extension au diocése du
bréviaire utilisé a 1a collégiale de Fribourg et la rédaction d’un manuel de théologie pasto-
rale. Avec 1’édition du bréviaire, le chanoine Fontaine produit une nouvelle version du

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



468 Rezensionen — Comptes rendus

calendrier diocésain. Damien Savoy montre combien le chanoine a le souci de 1’enrichir et
de lui donner une dimension nationale, en intégrant plusieurs saints helvétiques, notam-
ment le bienheureux Nicolas de Flue. Par diverses publications, le chanoine cherche a se
faire un nom dans la République des lettres. Lui-méme est un bibliophile averti et c’est un
mérite de I’auteur d’avoir cherché a établir le plus exactement possible le contenu riche et
éclectique de sa bibliotheéque: «1.’allemand (30,4%) y est deux fois plus représenté que le
frangais (16,7%), mais reste derriére les langues anciennes (52,7%). Nouvelle marque de
son ouverture a la culture protestante, il posséde davantage d’ouvrages d’auteurs réformés
(50,6%) que catholiques (46,7%)» (p. 215).

La République helvétique mise en place en 1798 permet & Fontaine et Girard de se pro-
filer. L’un et I’autre saluent le nouvel ordre politique et Grégoire Girard, resté discret
jusqu’a présent, commence a faire parler de lui. Les deux prétres sont nommés au Conseil
d’éducation du canton, que le chanoine Fontaine va en fait animer. Le Pére Girard s’en va
a Lucerne, travailler au ministére de I’Education puis il est nommé curé de Berne ot les
autorités centrales se sont déplacées, poste hautement délicat, dans une ville entiérement
protestante qui regarde le catholicisme selon des clichés précongus. Par son irénisme,
Girard est ’homme de la situation. L engouement des deux prétres pour la République
helvétique va leur attirer des ennuis de la part de leurs confréres et de leur hiérarchie,
soupgonneux du caractére anticlérical du régime. Charles-Aloyse Fontaine est attaqué
parce qu’il prone la tolérance des cultes tandis que Grégoire Girard et les cordeliers de
Fribourg sont soupgonnés de professer le kantisme.

Le régime de la Médiation marque un terme dans I’implication nationale de Fontaine et
Girard. Comme le note Damien Savoy, «les deux prétres sont contraints de repenser et de
recentrer leur action réformatrice dans un espace plus restreint — la ville et le canton de
Fribourg — et dans un domaine plus spécifique — I’éducation» (p. 285). Ils dirigent partiel-
lement le systeéme éducatif fribourgeois, Fontaine dans le versant administratif et Girard
dans le versant pédagogique. Ce dernier en effet est nommé préfet des écoles frangaises
pour les garcons de la ville en 1805. Il fait construire pour eux un batiment tout prés de la
collégiale Saint-Nicolas. A I’ombre de Pestalozzi et de Fellenberg, le Pére Girard se fait
un nom dans la pédagogie, surtout a partir de décembre 1815, ol il découvre 1’enseigne-
ment mutuel, dont les racines se trouvent dans le monde anglo-saxon. Les classes étant trés
nombreuses, |’enseignement mutuel est caractérisé par la présence d’éléves-moniteurs qui
enseignent les branches a d’autres €léves, sous la supervision du maitre. Durant quelques
années Fribourg et plusieurs écoles du canton se mettent a cette méthode jusqu’au jour ot
les milieux conservateurs s’avisent de sa nocivité et réussissent en 1823 a la faire interdire
par le Grand Conseil fribourgeois. Dans cette affaire, Damien Savoy montre le role pré-
pondérant, méconnu jusqu’a présent, de I’ancien président de la Société économique de
Fribourg, le général Nicolas de Gady.

L’activité réformatrice des deux prétres éclairés se termine au début des années 1820.
Candidat malheureux en 1822 a la prévoté de Saint-Nicolas, le chanoine Fontaine se retire
de la vie publique et le Pére Girard part bientdt & Lucerne, avant de revenir & Fribourg,
mais sans plus occuper de poste pédagogique. Si le canton de Fribourg en sa grande majo-
rité ne s’est pas rangé derriere leurs idées, ils laissent toutefois un petit cercle de disciples,
patriciens libéraux puis radicaux de 1848, qui vont pérenniser leur mémoire.

Grolley/Fribourg Jacques Rime

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 469

David Aeby, La Compagnie de Jésus de part et d’autre de son temps de suppression. Les
Jésuites a Fribourg en Suisse aux XVIlle et XIXe siécles, préface de Pierre-Antoine Fabre,
Padua, Padova University Press, 2020, 501 S., 34 Abb., ISBN 978-8-8693-8231-4.

Mit der Bulle Dominus ac Redemptor Noster vom 21. Juli 1773 entschied sich Papst Cle-
mens XIV. dazu, den Orden der Gesellschaft Jesu aufzuheben. Diese Aufhebung des in der
Geschichte des Katholizismus seit dem 16. Jahrhundert wohl bedeutendsten Ordens kam
allerdings nicht tiberraschend. Schon im September 1759 wurde die Gesellschaft aus Por-
tugal mit einem koniglichen Erlass verbannt. Daraufhin folgten deren Ausweisungen aus
Frankreich (1764), Sizilien, Malta, Parma, dem Spanischen Konigreich (1767), Osterreich
und Ungarn (1782). Die Eidgenossenschaft und speziell die Stadt Fribourg spielten in der
Zeit zwischen der Aufhebung und der 1814 von Papst Pius VII. beschlossenen Wiederein-
setzung des Ordens eine bislang noch kaum untersuchte Rolle. Diese Liicke schliesst David
Aeby mit seiner 2019 an der Universitit Fribourg und der Ecole des hautes études ange-
nommenen Dissertation, welche Aufnahme und Ansiedlung der Jesuiten in Fribourg durch
Erschliessung und Auswertung der in dortigen Archiven und Bibliotheken vorhandenen
Dokumente nachzeichnet. Die Publikation der Promotionsschrift erweist sich nicht nur
dadurch als gilinstig fiir die derzeitige Jesuitenforschung, dass sie fiinf Jahre nach dem
zweihundertjdhrigen Jubildum der pépstlichen Bulle Sollicitudo omnium Ecclesiarum
Pius’ VIL fertiggestellt wurde, sondern ist auch deshalb von Bedeutung, weil mit ihr der
von Luce Giard geprigte Begriff einer «désenclave» des Jesuitenordens in der Schweiz
des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts durch Analyse von Ausrichtung und Gestaltung
des Ordens im Raum Fribourg tiefenscharf untersucht wird.

Die Studie setzt sich aus drei Teilen zusammen, in denen die «Eingliederung» (inscrip-
tion) des Jesuitenordens in die soziopolitischen, kulturellen und religidsen Bedingungen
Fribourgs nachgezeichnet wird. Diese Gliederung erlaubt es dem Verfasser, dic Wechsel-
wirkung der Ordensmitglieder nicht nur mit wichtigen politischen Akteuren und Instituti-
onen der Stadt nach dem Ancien Régime aufzuzeigen, sondern auch deren Interaktion mit
ihrer Aussenwelt anhand der Organisation ihres «Innenlebens» (vie intérieur) — verstanden
als identitétsstiftende Dynamik der Gesellschaft —dem Leser bzw. der Leserin vergleichbar
profunde zu erschliessen.

Die Einfligung der Jesuiten in die stédtische Kultur dient dabei als Bindeglied zwischen
diesen beiden Bereichen, die das «Leben» des Ordens und dessen Rolle in Fribourg ausmach-
ten. Aeby zeigt dabei systematisch auf, wie die Jesuiten stets eine Anbindung an die stédtisch
politische Obrigkeit suchten, um die Relevanz des Ordens sowie dessen spezifisch auf den
Raum Fribourg angepasste Amterbesetzung am Collége Saint-Michel gewihrleisten zu
konnen. Ferner legt der Verfasser mit dem Begriff der «sociabilité» die sowohl «beruflich-
professionelle» (sociabilités professionelles) als auch die «gesellschaftlich-weltgewandte»
(sociabilités mondaines) Einbindung des Ordens in die sozialen und politischen Strukturen
dar. Zur definitiven Eingliederung der Gesellschaft Jesu in die stiddtische Kultur Fribourgs
trug dabei insbesondere deren eigenstéindiger intellektueller Beitrag zur weiteren Ausge-
staltung der Priesterausbildung bei, die seit dem 16. Jahrhundert das Markenzeichen der
Jesuiten schlechthin war und mit Giards Begriff einer «Pflicht zur Bildung» (devoir d’in-
telligence) am deutlichsten erfasst werden kann. In diesem Zusammenhang préisentiert Da-
vid Aeby eine Rekonstruktion der Bibliothek der Jesuiten und deren Internat («pensi-
onnat») von Saint-Michel anhand der tiberlieferten Kataloge zu den Biicherbestinden nach

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



470 Rezensionen — Comptes rendus

der Wiedereinsetzung des Ordens im frithen 19. Jahrhundert. Dem Leser bzw. der Leserin
wird dadurch ein Panorama jesuitischer Wissenskultur in Fribourg offenbart, die eng mit
der Ratio studiorum des Ordens verflochten war. Zusétzlich war diese Ratio studiorum
stark von den eigenen Bemithungen des Ordens um eine Reform dieser Studienordnung
wihrend der Helvetik (1798-1803) bestimmt. Dabei wird vor allem ein entscheidendes
Phinomen aufgezeigt und untersucht: die jesuitische Geschichtsschreibung im Zusammen-
hang mit den Entwicklungen der Schweiz zu Zeiten des Sonderbundes. Mit dem 1841 be-
werkstelligten Druck der von Théodore Bellefroid redigierten Histoire de |'Helvétie depuis
son origine jusqu’a nos jours kniipfte der Jesuitenorden an eine seit dem 16. Jahrhundert
bestehende kulturelle Strategie an, mit welcher sie das konfessionelle Bewusstsein zu steu-
ern versuchte. Solche Anstrengungen entstanden aus dem Vorhaben, einen Geschichtskurs
im College von Saint-Michel — der aber vermutlich nie realisiert werden konnte — zu ver-
ankern. Aus diesem Blickwinkel erscheint der Jesuitenorden in Fribourg als ein zentraler
Antreiber der konfessionellen Entwicklungen im helvetischen Staatenbund.

Inwieweit waren die Prozesse der sozial- sowie bildungspolitischen Einbindung des Je-
suitenordens in die stidtische Kultur Fribourgs mit dem vom Orden beanspruchten « Apos-
tolat» vereinbar? Dieser Frage geht David Aeby im dritten und letzten Teil seiner breitan-
gelegten Untersuchung nach. Und speziell in diesem letzten Abschnitt kommen die Ziige
einer rituell immanenten Eigenart und Sonderstellung der Jesuiten innerhalbt des stddti-
schen Umfelds von Fribourg zum Tragen: Deren Identitét als religidser Orden wird zu-
gleich in einer Abgrenzung zwischen einer noch konventionell als «tridentinisch» bezeich-
neten romischen Liturgie und einer Tradition, die in der Di6zese von Lausanne erstmals
geschaffen wird, gestiftet, weshalb zurecht die Rede von Fribourg als einem «heiligen Ort»
(«lieu sacral») sein kann. Dabei gelingt es Aeby besonders nachdrlicklich zu zeigen, wie
die stirksten Verédnderungen im liturgischen Leben der Gesellschaft vom 18. zum 19. Jahr-
hundert vollzogen wurden, vor allem, wie die Jesuiten ihren eigenen Prozessionsritus ge-
stalteten und damit ihr soziales, politisches und kulturelles Umfeld beeinflussten. Als ein
Vorzug der vorliegenden Studie ist deshalb zu vermerken, dass der Verfasser das Studium
der Liturgie interdisziplinér zu nutzen versteht, ndmlich um die Einbindung der Jesuiten in
den kulturellen, speziell kirchlichen Kontext von Fribourg zu deuten und deren Rolle in
der innerhalb «kirchlicher Herrschaftspraxis» («gouvernement de 1’Eglise») zu verorten.
Dadurch erschliesst sich dem Leser bzw. der Leserin ein breiteres Quellenkorpus an litur-
gischen Handschriften und deren Verwendung durch die Jesuiten seit dem 16. Jahrhundert,
die in der Kantons- und Universitétsbibliothek in Fribourg aufbewahrt werden und welche
ebenfalls fuir die zukiinftige Forschung auf diesem Feld von grosser Bedeutung sein kén-
nen. Denn das «Apostolat» als Zeichen des jesuitisch-religitsen Bewusstseins wird vor-
nehmlich durch eine Liturgie, die auf die sozialpolitischen Bedingungen der Stadt Fribourg
abgestimmt wird, geschaffen.

Die Gesellschaft Jesu und deren Gestalt sowohl im stédtisch-kulturellen als auch im so-
ziopolitischen Umfeld von Fribourg nach deren offizieller Wiedereinsetzung im 19. Jahr-
hundert wird mit David Aebys Studie auf innovative Weise neu erschlossen. Die Untersu-
chung bietet nicht nur Anregungen fiir die Jesuitenforschung wihrend der Zeit der Aufhe-
bung und Wiederzulassung, sondern bietet auch geniigend Material, um diesen Orden im
Kontext der eidgendssischen Geschichte seit dem 16. Jahrhundert neu zu beurteilen.

Fribourg Filip Malesevic

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 471

Jacques Rime, Le baptéme de la montagne. Préalpes fribourgeoises et construction reli-
gieuse du territoire (XVIle—XXe siécles), Neuchatel, Alphil, 2021, 676 p., ISBN 978-2-
8893-0362-5.

Aprés un premier livre consacré aux armaillis «bergers des &mes» en 2014, I’auteur appro-
fondit ici un théme pour aller au-dela de ’image d’Epinal d’un lieu qui serait biblique et
spirituel par essence, car plus proche de Dieu. Religion d’abord urbaine, le christianisme
a conquis cet espace particulier pour faire un territoire religieux (Vincent, Dory, Verdier
1995). J. Rime documente la rencontre entre les «gens d’Eglise» avec le monde de la mon-
tagne, en I’occurrence fribourgeoise: un microcosme de 600 km?, ot les chalets d’alpage
étaient situés sur des territoires hors paroisse, peuplés de «gens du bas» qui n’étaient cou-
pés des autres que pour une saison.

S’appuyant sur I’historiographie des trois dernieres décennies, le cadre d’analyse dis-
tingue les notions d’espace (et d’espaces sacrés: mer, désert, montagne) et de construction
du territoire. L auteur prend ses distances avec les avatars d’une littérature plus ancienne
(Guichonnet, Aebischer) dans laquelle la montagne, par contraste avec une plaine jugée
rationnelle, était présentée comme le séjour des démons, peuplée d’habitants «crédules et
goitreux», tardivement extraits de 1’influence du paganisme et de la sorcellerie (p. 14).
Poursuivant les conclusions d’un colloque de 2002 sur religion et montagnes en Europe,
et en accord les autres spécialistes actuels de la montagne helvétique comme J. Mathieu,
Rime rappelle que le monde alpin (et a fortiori préalpin) n’est pas plus «primitif» que les
autres, et qu’il est intimement lié a celui de la plaine.

L’étude s’inscrit dans une histoire culturelle qui ne néglige pas les dimensions €cono-
miques, politiques, anthropologiques, et méme philologiques. Les considérations sur les
toponymes et sur les textes en patois offrent des pages savoureuses, clarifiant au passage
quelques malentendus qui renverraient & une géne de «ne pas posséder un aussi riche folk-
lore que I’Ecosse ou la Bretagney. Le toponyme Les Fayes évoque ainsi des brebis ou des
hétres, et non des fées. Ces derniéres sont du reste absentes des légendes fribourgeoises,
qu’il s’agisse de celles collectées par le pere de 1’ethnographie cantonale Franz Kuenlin au
XIXesiecle, celles relues et moralisées par 1’abbé Bovet dans I’entre-deux-guerres, ou cel-
les analysées dans I’enquéte de Christine Détraz et Philippe Grand en 1984. Dans la premiére
partie («Un espace magique»), I’auteur bat en bréche la théorie d’une survivance du paga-
nisme, en vogue au tournant du XX¢ si¢cle et réanimée par les néopaiens autour des années
2000. 11 fait aussi un sort a I’idée que la montagne aurait été le repére préféré des «sorciers»
et «sorcieres». Les persécutés se repliaient simplement dans des lieux reculés, et en plaine
plus souvent qu’en altitude. Dans les mentalités d’Ancien Régime, la montagne n’était pas
considérée comme un lieu maléfique, méme si les populaires capucins y pratiquaient des
exorcismes et bénédictions d’étables et de troupeaux. Ce recours s’explique plutdt par le
besoin de protection (divine ou non) contre le caprice des éléments, et témoigne de flotte-
ments entre religions populaire et officielle.

Les sources mobilisées témoignent d’un changement d’attitude entre le XVII® et le tournant
du XX siécle. Le rapport des gens d’Eglise 4 la montagne est d’abord distant et méfiant, et
c’est en partie réciproque si I’on en croit les strophes un peu anticléricales du Ranz des
vaches. Des laics et des prétres fribourgeois prennent une part active dans le processus de
«réélaboration savante de la culture populaire». Traitée dans la deuxiéme partie, cette «in-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



472 Rezensionen — Comptes rendus

vention de la tradition» (Hobsbawm, Ranger 1983) est jalonnée de malentendus et d’instru-
mentalisations, et elle n’est pas lin€aire. Elle a conduit a une redéfinition de la sacralité de
la montagne, non plus seulement religieuse, mais bien civile et patriotique a 1’époque de
la «République chrétienne» fribourgeoise. Dans ce processus, I’influence de Joseph Reich-
len, folkloriste, patoisant et peintre de la Gruyére, apparait plus décisive que celui du clergé
fribourgeois. Reichlen contribue a «domestiquer» le chant populaire en expurgeant les
éléments jugés licencieux et I’anticléricalisme des armaillis. Durant cette période, le clergé
n’est pas 4 I’avant-garde du mouvement folkloriste, il est plutdt suiveur que pionnier, et
aucun mouvement concerté n’est a I’ceuvre en son sein.

Si les crises paysannes de la fin du XIX® siécle et de I’entre-deux-guerres ont ét€ le creu-
set du folklore, les €lites catholiques ont pleinement contribué a ce rapport renouvelé a la
montagne, et ¢’est entre 1910 et 1960 que la religion a été le plus fortement mobilisée.
C’est tout I’objet de la troisiéme partie («La montagne catholique»), placée sous le signe
de ’abbé Joseph Bovet (1879-1951). Directeur de I’Ecole normale d’Hauterive & partir de
1908, professeur au séminaire et bientot responsable des chceurs d’église, il domine et
contrdle la production et la pratique musicales du canton qui en était arrivé a son point
d’étiage au début du XXe¢ siecle. Il publie en 1911 Nos chansons, un recueil qui le propul-
sera au rang de «barde fribourgeois». Recherche d’authenticité (exaltation des chants en
patois en dépit de I’interdiction légale du patois & 1’école), tri moralisateur, abolition des
frontieres entre le profane et le religieux, entre le spectacle et la liturgie, telles sont les
principales caractéristiques de la démarche de Bovet. Elle sera continuée au sein du clergé
par une nouvelle génération (Brodard, Menoud, Perrin) porteuse de nouveautés dans les
années 1950, avec I’introduction de sermons en patois et la création d’un service d’aumo-
nerie pour les armaillis. La dynamique n’est toutefois plus & la rénovation politique, mais
plutdt a la célébration et & la défense de la «Gruyére éternelle». Bovet est décrit comme le
catalyseur qui a rendu possible la rencontre (ou la réconciliation) entre 1’Eglise et les Préal-
pes fribourgeoises.

Plus ramassée, la quatrieme et derniére partie couvre une période plus proche de nous,
dans laquelle I’auteur s’interroge sur la présence d’un changement de paradigme qui «af-
fecte la société aussi du point de vue spirituel». Méme si I’institution ecclésiale a perdu le
monopole instauré dans la période précédente, la présence du christianisme apparait moins
contestée en montagne qu’en plaine. On observe un renouvellement sur le plan musical,
avec la production de 1’abbé Pierre Kaelin, I’héritier de Bovet qui, avec des textes d’Emile
Gardaz, témoigne d’une plus grande ouverture au monde et a la modernité. Ainsi, le festi-
val Terre de Gruyere en 1963 bouleverse-t-il le récit classique de la religion dans la région.
Les années 1970 sont parcourues de mouvements contradictoires: apparition de bergers
fribourgeois aux longs cheveux (les «pélas» influencés par le mouvement hippie) et per-
manence des aumoniers des armaillis; hiatus entre un clergé acquis aux nouveautés de
Vatican II et résistances d’une certaine religion populaire; attachement des fidéles a la
messe en patois alors que la langue n’est comprise que par une minorité. Comme en té-
moigne la féte de la Poya d’Estavannens en 2013, la notion de «sacralité» de la montagne
se fractionne sous le coup de I’individualisation des croyances, |’attrait d’un syncrétisme
alpin et le «revival touristico-religieux» décrit par I’historien frangais Antoine de Baecque.

Gruérien et prétre lui-méme, J. Rime applique une méthode critique rigoureuse et minu-
tieuse a I’étude d’une région qu’il a beaucoup arpentée et d’une institution qu’il connait en
profondeur. Les comparaisons pertinentes avec d’autres territoires mieux documentés (les

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 473

Grisons, la Savoie, la Bretagne de Michel Lagrée) aussi bien que les recoupements et
recours aux témoignages permettent de combler la relative rareté des sources. Les fines
analyses toutes en nuances sont agréablement ponctuées d’anecdotes truculentes. Tout au
plus peut-on s’étonner de la confiance dans le jugement d’un témoin selon lequel les textes
de I’abbé Menoud, rédacteur ecclésiastique de La Liberté de 1953 & 1975, auraient attiré
des lecteurs non-catholiques au journal (p. 486—487). Ailleurs, silence sur la pédophilie du
prétre-alpiniste et prétre-metteur en scéne Marcel Menétrey, dernier de cordée «sauvéy»
dans un accident a la Dent-de-Lys en 1940 en invoquant Marguerite Bays. La révélation
de cette face sombre n’a guere perturbé les procés en béatification et en sanctification de
la Fribourgeoise dont les étapes sont rappelées dans le livre (voir Frangois Mauron, «Le
miracle de Marguerite Bays mis en cause par un document», Le Temps, 03.07.2008, en
ligne: www.letemps.ch/suisse/miracle-marguerite-bays-mis-cause-un-document). Ces re-
marques marginales n’enlévent rien aux mérites de cette somme qui retrace avec beaucoup
de clarté les signes, rythmes et acteurs de 1’évolution du lien entre I'Eglise et la montagne,
jusqu’aux pratiques les plus récentes.

Fribourg Stéphanie Roulin

Urs Altermatt, Der lange Weg zum historischen Kompromiss. Der schweizerische Bun-
desrat 1874—1900. Referendumsstiirme, Ministeranarchie, Ungliicksfille, Basel, NZZ
Libro, 2021, 259 S., Abb., ISBN 978-3-9072-9149-8.

Urs Altermatt legt im Anschluss an seinen ersten Band Vom Unruheherd zur stabilen Re-
publik eine weitere Studie zum «schweizerischen Bundesrat» mit dem Titel Der lange Weg
zum historischen Kompromiss von 1874 bis 1900 vor. In diesen prigenden Dekaden des
letzten Viertels des 19. Jahrhunderts vollzog sich ein fundamentaler Transformationspro-
zess der modernen Schweiz, bei dem wichtige Weichenstellungen erfolgten, die das Re-
gierungssystem des Landes bis zur Gegenwart fundamental prégten. Grundlage dieser Stu-
die bilden, wie fiir die vorangehende, die Einzelportrits im Bundesratslexikon von 2019.

Die Studie setzt bei der Bundesverfassungsreform von 1874 an, die fiir eine eigentliche
Zasur im jungen Bundesstaat steht, erhielt doch der lockere Bund von 1848 neue Kompe-
tenzen, was insbesondere zu einer Departementalisierung mit Folgen fiir die Kollegialre-
gierung fithrte. Die als chronologische Lingsperspektive angelegte Studie endet mit der
Bundesratsgeschichte um 1900. Das Buch, das eine wichtige Zeitspanne der Entwicklung
des modernen Bundesstaats ausleuchtet, ist in drei Hauptkapitel unterteilt: Ein erstes wid-
met sich den sogenannten «Mitte-Liberalen», die zwischen 1875 und 1885 auf dem Hohe-
punkt der Macht waren. Im anschliessenden Teil zum «historischen Kompromiss» von
1891 wird gezeigt, wie sich der Wandel im Parteiensystem vollzog und wie dieser mit der
Wabhl des ersten katholisch-konservativen Bundesrats verbunden war. Im anschliessenden
«nationalen Schulterschluss» fiihrt uns der Autor in die Belle Epoque der «biirgerlichen
Schweiz» — und dies stets aus der Perspektive und Analyse der Bundesratsgeschichte. In
der Schlussbilanz wird deutlich, wie sich das Bundesratskollegium in diesem Vierteljahr-
hundert entwickelt hat und welche Mechanismen und Eigenheiten sich auch mit unge-
schriebenen Gesetzen in der Bundesregierung herausbildeten. Aus dieser Darstellung sind
hier einige Akzente herausgegriffen:

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



474 Rezensionen — Comptes rendus

Die Niederlage bei der Verfassungsrevision von 1874 hatte fiir die Katholisch-Konser-
vativen weitreichendere Folgen als diejenige von 1847, so die Bilanz von Urs Altermatt.
Die Revisionsbefiirworter unter der Fithrung des liberalen Bundesrats Welti und des radi-
kalen Nationalrats Ruchonnet erlangten ihre Macht dieses Mal nicht auf militdrischem,
sondern demokratischem Weg, indem es ihnen in einem hochemotionalisierten Abstim-
mungskampf gelang, die katholisch-konservative Opposition von den protestantisch-kon-
servativen Allianzpartnern zu trennen, die 1872 noch einen ersten Revisionsversuch zu-
sammen abgewehrt hatten. Die Katholisch-Konservativen, die die politische Herrschaft in
den Sonderbundskantonen nach 1848 sukzessive wieder ausbauen konnten, sahen sich nun
angesichts des Ausbaus von Bundeskompetenzen ihres Erfolgs bedroht. Da jedoch parallel
die Volksrechte (1874 Gesetzesreferendum und 1891 Verfassungsinitiative) ausgeweitet
wurden, verdnderte dies die politische Ausgangslage grundlegend. Der Autor zeigt, wie
die Referendumsstiirme die Bundesratswahlen beeinflussten und wie sich die Strategieéin-
derungen auf die Regierungsparteien auswirkten. Die «Exklusionsstrategie», die den Aus-
schluss der katholisch-konservativen Opposition beabsichtigte, begann zu bréckeln, so
dass sich eine «neue Bundesratsformel» herausbilden konnte. So wurden die 1870er- und
1880er-Jahre zu einer eigentlichen «Schliisselzeit» und die Volksrechte wirkten als Moto-
ren und Katalysatoren der nationalen Parteibildungen. Der Prozess miindete im «Schliis-
selereignis» der Bundesratswahlgeschichte von 1891. Die Katholisch-Konservativen 16s-
ten die Liberalen in der seit 1848 bestehenden Zwei-Parteien-Regierungskoalition ab. Hier
setzt eine Kernthese der Untersuchungen an, die Urs Altermatt bereits im vorangehenden
Band dargelegt hat und weiterfithrt. Sie widerlegt das populére Geschichtsbild vom partei-
politisch bis 1891 angeblich homogenen Bundesrat und das unscharfe Bild der «freisinni-
gen Grossfamilie» als Konstruktion. So war die Parteienlandschaft des neuen Bundesstaa-
tes «vielfiltiger, als dies das bindre Geschichtsbild suggeriert» (S. 169). Altermatt korri-
giert denn auch im Nachhinein die Bundesratsstatistiken und weist auf den zeitgendssi-
schen Diskurs hin, der zeigt, dass die «liberale Mitte» bzw. «das Zentrum» als eigenstén-
dige Fraktion bei den Bundesratswahlen agierte und sich Bundesrite wie Paul Cérésole,
Bernhard Hammer, Joachim Heer oder Gustave Ador weder kantonal noch national zu den
Radikalen (spéter dann FDP) zihlten.

Kam es in den stiirmischen Jahren nach der Bundesstaatsgriindung noch zu Abwahlen
von Bundesriten im Amt, so wurden nach 1884 alle Bundesrite, die sich zur Wiederwahl
stellten, im ersten Wahlgang wiedergewihlt. Die Erneuerungswahlen bekamen nach der
Wahl des katholisch-konservativen Josef Zemp 1891 einen rituellen Charakter und wurden
zu Beliebtheitstests. Gewihlt wurde in der Abfolge der Anciennitét. Erst 2003 und 2007
kam es wieder zu Abwahlen von Bundesriten, was den aktuellen Bruch auszeichnet und
darauf verweist, dass das Regierungssystem im Wandel ist.

1874 endete ferner eine Art «Zweiklassensystem» im Gremium und alle Bundesrite hat-
ten fortan im Rahmen einer damals noch offenen Reihenfolge die Chance, Bundesprisi-
dent zu werden. Und ab 1893 — was eine weitere wichtige Erkenntnis dieser Studie darstellt
— begann sich die sogenannte Anciennitéitsregel durchzusetzen, was sich nach dem Eintritt
des ersten katholisch-konservativen Vertreters in den Bundesrat 1891 mit der Formierung
festorganisierter Landesparteien und dem disziplinierteren Stimmverhalten der Fraktionen
erkldren ldsst. Es verschwanden damit auch die eigentlichen «Bundesratskdnige», von de-
nen Emil Welti nach Einschétzung von Urs Altermatt der letzte war. Mit der Stabilisierung

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 475

des Bundesstaats und der Birokratisierung der Verwaltung verschwand also dieser Fiih-
rertyp. Mit dem «System Droz», bei dem die Aussenpolitik vom Bundesprasidium entkop-
pelt worden ist, verlor dieses Amt ferner an Gewicht und der Bundesprésident wurde zum
«Primus inter pares». Ihm verblieben die Leitung der Bundesratssitzungen wie auch die
représentativen Aufgaben im Inland und bei Staatsbesuchen. Es war auch bereits in dieser
Zeit, in der sich Vorstellungen von Kollegialitdt und Egalitit des Gremiums im &ffentli-
chen Bewusstsein verfestigten und zum helvetischen Ideal stilisiert wurden. Paradoxer-
weise geriet aber das Kollegialitéitsprinzip just in dieser Phase als Folge der Departemen-
talisierung unter Druck, da Bundesrite immer mehr zu Fachministern und Verwaltern des
eigenen Departements wurden, die kaum mehr Zeit fanden, {iber strategische Belange im
Kollegium zu diskutieren. Dabei setzte sich im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts im
Bundesrat die gegenseitige Nichteinmischung als eine Art Verhaltenskodex durch. Bereits
damals war den Zeitgenossen bewusst, dass das Gesamtkollegium nicht mehr im Sinne der
Griinderviter funktionierte und Reformen nétig wéren. Allerdings — und das scheint sich
auch bis in die Gegenwart zu zichen — war das Gremium nur mehr fiir Minireformen bereit
und so bleibt das Spannungsverhiltnis zwischen Kollegial- und Departementalprinzip bis
heute bestehen. Vor allem in den Krisen der jlingsten Vergangenheit und Gegenwart er-
wartet man vom Bundesrat, dass er als geeinte Kollegialbeh6rde gegen aussen auftritt und
stort sich ob Indiskretionen, eigenméchtigen Ankiindigungen, fehlenden Absprachen oder
gar Sololdufen. Das scheint und diirfte jedoch weniger ein Problem der individuellen Zu-
sammensetzung des Rates zu sein, sondern ist mit Blick auf die vorliegende Studie histo-
risch zu erkléren. Diese verdeutlicht ndmlich, wie sich Eigenheiten des Bundesrats heraus-
gebildet haben und das Regierungsgremium iiber die Zeit seine Rolle fand und wie sich
relativ kleine Akzentverschiebungen auf die Regierungszusammenarbeit konkret auswir-
ken. Offensichtlich wird so, dass die seit zwei Dekaden moégliche bzw. praktizierte Abwahl
amtierender Bundesritinnen und Bundesrite nicht ohne weitere Wirkungen bleibt.

Horw Markus Furrer

Angela Bhend, Triumph der Moderne. Jiidische Griinder von Warenhdusern in der
Schweiz, 1890—1945, Zirich, Chronos Verlag, , 2021, 352 S., ISBN 978-3-0340-1585-1.

Als der Sekretir des Bieler Schutzverbandes der Detaillisten und Handwerker 1903 «éich-
tes kaufménnisches Wesen», das sich durch Tiichtigkeit, Leistungsfihigkeit und Ehrenhaf-
tigkeit auszeichne, der «Charlatanerie» und der «kulturellen Entartung» gegeniiberstellte,
wie sie im aufkommenden Warenhauswesen zum Ausdruck komme, spezifizierte er das
Objekt seiner Abneigung noch folgendermassen: «Unter den Warenhédusern, welche hier
in Betracht kommen, ist jene besondere Spezies verstanden, die ihren hinterpommerschen
Ursprung und das Cachet polakisch-jiidischen Schnorrertums unter einem gleissnerischen
Aussern dem unkritischen Auge geschickt verbergend, zuerst ihren Einzug in Deutschland
gehalten, nachtréglich von dorther [...] auch den Weg <in die Schweiz nei> gefunden hat.»
(147) Damit waren die zentralen Aspekte der zeitgendssischen Warenhauskritik angespro-
chen: Der Schaden, den diese dem gewerbetreibenden Mittelstand mit ihren modernen
Handelsmethoden angeblich zufiigten, die moralische Gefahr, die von ihrer offensiven
Kunst der «Verfiihrung zum Konsum> fiir die Kunden, vor allem aber fiir die Kundinnen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



476 Rezensionen — Comptes rendus

ausgehe, sowie die Tendenz zur Kennzeichnung dieser behaupteten Fehlentwicklungen als
«fremd> und (jiidischy.

Letztere Behauptung hatte, von der negativen Bewertung einmal abgesehen, zumindest
einen wahren Kern: Immerhin die Hélfte der Warenh#user, wie sie seit den 1890er Jahren
in der Schweiz entstanden, waren tatséchlich durch jiidische Einwanderer gegriindet wor-
den. Dieser empirisch bemerkenswerte Befund bildet die Grundlage von Angela Bhends
Buch, das unter Beriicksichtigung dieser «Innovations- und Migrationskonstellation» so-
wohl die Geschichte des Warenhauses in der Schweiz in transnationaler Perspektive, als
auch die Unternechmens- und Familienbiographien der jidischen Warenhausgriinder unter-
sucht, um dadurch einen Beitrag zur Kultur- und Wirtschaftsgeschichte der Juden in der
Schweiz zu leisten (18). Mit ihrem multifokalen Forschungsansatz, der im Sinne eines kul-
turwissenschaftlichen Blickes Mikro- und Makroperspektive verbindet — im vorliegenden
Falle die jeweiligen Griinderbiographien mit den sich verdndernden gesellschaftlichen
Strukturen in 6konomischer und politischer Hinsicht — erhellt Bhend zudem entscheidende
Schnittstellen von individueller und sozialer Welt.

Was die Herkunftsprofile der wichtigsten jiidischen Warenhausgriinder der Schweiz be-
traf, so hatten sie alle deutsche oder franzdsische Wurzeln und stammten aus bescheidenen
Verhéltnissen. Julius Brann, der mit gerade einmal 20 Jahren 1896 in Ziirich das erste Wa-
renhaus der Schweiz griindete, kam aus Rawitsch in der preussischen Provinz Posen und
war der Sohn eines Lohgerbers. Da sein Geschéft sofort erfolgreich war, er6ffnete Brann
im Verlauf der nichsten 16 Jahren weitere Hiuser in 17 weiteren Schweizer Stidten. Die
Briider Loeb hatten zusammen mit ihrem Vater seit 1864 in Freiburg im Breisgau ein Ge-
mischtwarenladen besessen. Als sich ihr Sortiment vergrdsserte, wurden sie Marktfahrer
und besuchten ab 1867 auch Messen in der Schweiz. Hier griindeten sie in den 1870er und
1880er Jahren Zweigstellen; die Umwandlung der erfolgreichsten dieser Filialen in eigent-
liche Warenhiuser (in Basel, Ziirich und Bern) fand dann ab 1897 statt. Die Familien Maus
und Nordmann (deren Warenhaus-Kette 1994 unter dem Namen MANOR zusammenge-
fasst werden sollte), wanderten aus dem Elsass in die Schweiz ein. Léon Nordmann, dessen
Vater bereits ein Konfektions- und Tuchwarengeschift in Biel innehatte, erdffnete 1903 in
Luzern sein erstes Warenhaus. Die Briider Henri und Ernest Maus, ebenfalls aus einfachen
Verhiltnissen stammend, griindeten von Genf aus ab 1906 die Warenhauskette <Au lou-
vrey. Bhend beschreibt die prototypischen drei Phasen, die den meisten dieser Griindungen
zugrunde lagen so: «In einer ersten Phase kamen die Zuwanderer als Marktfahrer, etablier-
ten sich in einer zweiten Phase — unter anderem auch dank einem treuen Kundenstamm in
den jeweiligen Stidten — mit einem Einzelhandelsbetrieb, aus dem in einer dritten Phase
die Warenhausgriindungen erfolgten.» (80)

Gemeinsam war diesen jlidischen Warenhausgriindern, dass sie innovativ auf den wirt-
schaftlichen Strukturwandel der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts reagierten, der durch
Urbanisierung, verbesserte Verkehrsmittel und Aufhebung staatlicher Regulierungen zu-
gunsten einer freien Marktwirtschaft in Gang gekommen war. Durch Innovationen im Pro-
duktionsprozess war Massenproduktion méglich geworden, wodurch die Betriebe ihre
Preise bedeutend tiefer kalkulieren konnten. In einer Zeit allgemeiner Lohnsteigerungen
entstand dergestalt ein Massenmarkt. Dass gerade jiidische <Aufsteiger» so flexibel auf
diese Verinderungen zu reagieren im Stande waren, diirfte nicht nur mit der voremanzipa-
tiven Berufsstruktur zusammenh#ngen, die sie so gut wie ausschliesslich in Handelsberufe
gezwungen hatte, sondern auch damit, dass sie an $konomische Anpassungsleistungen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 477

wie sie ihnen in der Zeit vor der erst kiirzlich zugestandenen Gleichberechtigung regel-
méssig abverlangt wurden, gewohnt waren. Die zumeist christlichen Alteingesessenen
zeigten dagegen eine Tendenz, in den alten, privilegierten Strukturen zu verharren und sich
mit dem zu begniigen, was sie hatten, wenn sie sich nicht gar in neokorporatistischen Kar-
tellen zu verschanzen suchten (18).

Die Handelsmethoden der sich industrialisierenden und urbanisierenden Welt («Grosser
Umsatz, kleiner Preis, schneller Absatz, hohe Produktivitity [18]), die sich wie kaum ir-
gendwo sonst im System Warenhaus kristallisierten, 16sten bei den Kunden Begeisterung,
bei den Kritikern jedoch die oben erwihnten Abwehrreaktionen aus. Einerseits wurde der
Erlebnisraum Warenhaus mit seiner imposanten Architektur und modernster Inneneinrich-
tung, seiner ausgefeilten, verfiihrerischen Produktewerbung und den mannigfaltigen Kun-
dendienstleistungen, die Einkaufen zu einem Freizeitvergniigen machten, von Beginn an
von kulturkritischen-moralischen Verdammungsurteilen begleitet, die eine «grundlegende
Skepsis gegeniiber allen (modernen» Errungenschaften, wie Massenkonsum, selbsténdi-
gem Handeln von Frauen, Veréinderungen von Architektur und Mode, neuvartigen Moralvor-
stellungen, sozialem Wandel und Kommerzialisierung» spiegelten (145). Andererseits for-
mierte sich Widerstand von mittelstdndischen Handelsleuten und Gewerbetreibenden, die der
Betriebsform Warenhaus vorwarfen, Einzelhandelsbetriebe zu verdringen. Obwohl diese
Behauptung den konomischen Tatsachen nicht gerecht wurde, entstanden von der Jahrhun-
dertwende an etliche «Geschéftswehren zur gegenseitigen Unterstiitzung in der Bekdmpfung
der Grossbazare, Warenhiuser und Konsumvereine», die die Warenhduser mit Zivil- und
Strafrechtsprozessen iiberzogen, Sondersteuern und Geschéftsverbote forderten. Der ein-
flussreichste dieser Gruppierungen war der 1909 gegriindete Schweizer Detaillistenverband.
Von Beginn an hatte dieser Kampf gegen das Warenhaus eine fremdenfeindliche und antise-
mitische Note, die sich noch verstérkte, als sich in den Dreissiger Jahren neben katholisch-
konservativen Verbidnden auch die rechtsextremen (Fronten» dem Feldzug gegen das «jiidi-
sche Grosswarenhaus» widmeten (150). Den grossten Erfolg dieser Interessengruppierungen
bildete die Verabschiedung des Dringlichen Bundesbeschlusses von 1933, der Neuerdffnun-
gen und Erweiterungen von Warenh&usern, Kauthiusern und Einheitspreisgeschéften verbot.
Dieser Beschluss blieb bis 1945 in Kraft. Sowohl die antisemitische Stimmung im Innern des
Landes wie auch die Bedrohung durch Nazideutschland fiihrten einige Warenhausbesitzer,
wie zum Beispiel Julius Brann, dazu, ihr Geschéft an Christen zu verkaufen, um sich in Uber-
see eine neue wirtschaftliche Existenz aufzubauen.

Dies sind nur einige der in Angela Bhends Buch ausgeloteten mannigfaltigen politik-,
kultur-, wirtschafts- und migrationshistorischen Aspekte rund ums Thema Warenhaus, de-
nen man zwar manchmal eine etwas systematischere und logischer im Kontext verortete
Abhandlung gewiinscht hétte, die aber durch die Verkniipfung mit den Biographien der
jidischen Warenhausgriinder von der abstrakt-strukturellen Ebene immer wieder instruk-
tiv ins Konkret-Lebensweltliche transferiert und dort anschaulich gemacht werden. Das
Werk bildet damit einen wichtigen Beitrag zur Schweizer Wirtschafts- und Kulturge-
schichte im Allgemeinen sowie zur schweizerisch-jiidischen Geschichte im Besonderen.

Basel Patrik Siiess

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



478 Rezensionen — Comptes rendus

Jacques Picard/Angela Bhend (Hg.), Jiidischer Kulturraum Aargau, Zlirich, Verlag Hier
und Jetzt, 2020, 528 S., 129 farbige und sw Abb., ISBN 978-3-0391-9508-4.

Die jiidische Kultur hat Wichtiges zur européischen Kulturgeschichte beigetragen. Der Eu-
roparat hat darum mit seiner Route des jiidischen Erbes représentative Stitten dieses Teils
der europdischen Kultur-, Religions- und Kunstgeschichte miteinander verbunden und so
auch touristisch erschlossen. In der Schweiz tréigt dazu der regionale jlidische Kulturweg
Endingen-Lengnau bei. Im vorliegenden Sammelband wird nicht allein das Surbtal, durch
das dieser regionale Kulturweg fiihrt, sondern der ganze Kanton Aargau als jiidischer Kul-
turraum dargestellt.

Die iiber fiinfzig Darstellungen zum aargauisch-jiidischen Kulturraum sind in acht The-
menfelder gruppiert. In der «Einleitung» skizzieren der Herausgeber und die Herausgebe-
rin Geschichte und Gegenwart aargauischer und jiidischer Lebenswelten zwischen histori-
scher Wirklichkeit und kultureller Metapher. Das jlidische Surbtal im Kontext der aargau-
ischen Erinnerungskultur und das Surbtal im Kontext jiidischer Geschichtsbetrachtung im
19. Jahrhundert sind weitere Themen. Betrachtet werden auch die jiidischen Nachbarschaf-
ten, die sich entlang des Rheins im Elsass, in Siidbaden, Vorarlberg und in der nérdlichen
Schweiz befunden haben und die kulturgeschichtlich als alemannisches Judentum gefasst
werden. Weil von diesem alemannischen Landjudentum nach dem Holocaust nichts iibrig
blieb, musste man in der Schweiz «schmerzhaft lernen, mit der kulturellen Leere zu leben»
(43).

Das Themenfeld «Aus dem Aargau in den Aargau. Gestalter und Zeugen in vielschichti-
ger Zeit» bietet biographische Portriits von Jiidinnen und Juden, die teils aus dem Aargau
stammen, teils in den Kanton umgesiedelt oder immer hier geblieben sind. Da begegnet
eine Vielfalt von Lebensentwiirfen und Lebenswegen: Gabrielle Rosenstein, kulturell wie
sozial engagierte Prisidentin des Verbandes Schweizerischer Judischer Fiirsorgen (VSJF);
die Politikerin und erste jiidische Bundesrétin Ruth Dreifuss; der Viehhéndler Jules Bloch;
der FuBballtrainer Fritz Kerr; der Musiker Joel Rubin; der Komponist Ernest Bloch; der
Physiker Albert Einstein; der Maler Otto Wyler und der Kiinstler Walter Jonas.

«Spuren aus Antike und Mittelalter. Juden in einem mehrteiligen Aargau» werden in zwei
Miniaturen und einem Themenbeitrag erschlossen. Der Menora-Ring aus Kaiseraugst aus
dem 2. bis 4. Jahrhundert birgt allerdings mehr Fragen als Antworten; das Chorfenster der
Stadtkirche Zofingen bietet eine deutlich prorémische und antijiidische Darstellung der
Kreuzigung. Der Themenartikel bietet eine Ubersicht iiber die Lebensbedingungen der Ju-
den im mittelalterlichen Aargau. Ab Mitte des 13. Jahrhunderts erhielten die aargauischen
Stadte von den Habsburgern die Erlaubnis, Juden aufzunehmen. Aufgenommen wurden
sie indes zdgerlich, und am Ende des 15. Jahrhunderts wurde dieses Stadtjudentum weit-
gehend wieder vertrieben; denn 1489 beschloss die Tagsatzung in Baden, die Juden aus
der Eidgenossenschaft zu vertreiben.

Ab Mitte des 17. Jahrhunderts verdnderte sich die Situation der Juden in Europa grund-
legend. Das Themenfeld « Wege in die Neuzeit und das Wagnis der Moderne» beleuchtet
ganz unterschiedliche Aspekte dieser Entwicklung im Aargau. Eine Spurensuche in den
ehemaligen Schweizer «Judenddrfern» geht Orten und Bauten nach, die fiir die Surbtaler
Juden und Jiiddinnen von Bedeutung waren. Es sind Bauten, die auf dem Kulturweg besucht
werden konnen — aufler der Mazzebi4ckerei in Lengnau: das Gebdude wurde abgerissen.
Im Beitrag «Zurzacher Messen im Gerede. Der alte Marktort als Stoff neuer Legenden und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 479

Prozesse» werden literarische Motive einer jiildischen Heiligenlegende aus dem 19. Jahr-
hundert, die sich verselbstéindigt haben, historisch verortet. Ein Uberblick tiber die Ge-
schichte der Surbtaler Juden und ihr Umfeld vom 17. Jahrhundert bis zu den Anféingen des
Kantons Aargau, der unter dem Titel «Konfessionalismus und Konvivenz» vorliegt,
musste mit verschiedenen Schwierigkeiten zurechtkommen. Zur Knappheit der Quellen
kommt der Umstand, dass vor 1803 das Gebiet des heutigen Kantons Aargau in unter-
schiedliche politische Territorien unterteilt war, die — wie die Herrschaften, denen sie un-
terstanden — variierten. Das spielte fiir die dort ansédssigen Juden eine wichtige Rolle.

Die Ubergangsperiode von Ancien Régime, Helvetischer Republik, napoleonischer Me-
diation und konservativer Restauration in bezug auf die jiidische Bevolkerung wird anhand
der Vita von Wolf Dreyfuss, Financier der Helvetischen Republik, dargestellt. In der Hel-
vetischen Republik wurden den Juden noch keine Biirgerrechte verliehen, zu wirksam wa-
ren die iiber Jahrhunderte eingetibten Stereotype. So steht der Beitrag tiber den steinigen
Weg zur Gleichstellung der Schweizer Juden denn auch unter dem Titel «kEmanzipation
als «sittliche Verbesserung»». Erst bilaterale Handelsvertrige fithrten zur rechtlichen
Emanzipation; die gesellschaftliche Anerkennung stand damit aber erst am Anfang. Wie
in jiidischen Landgemeinden Modernisierung rezipiert wurde, zeigt eine biographische
Skizze des reformorientierten Endingener Lehrers Marcus Getsch Dreifuss. Ein weiterer
Beitrag zeigt, wie Augustin Keller als Beflirworter der rechtlichen Gleichstellung der Ju-
den vom Berner Universitédtsprofessor Moritz Lazarus unterstiitzt wurde.

Ein Blick auf den Schatz der 218 Tora-Wimpel aus Lengnau, die sich im Jiidischen Mu-
seum in Basel befinden, l4sst den kulturellen Reichtum des Landjudentums erahnen. Be-
schlossen wird dieser Thementeil mit einer informativen Ubersicht der Rabbiner im Surb-
tal vom 17. bis 20. Jahrhundert.

Aspekte des neuartigen Zusammenlebens in der biirgerlichen Gesellschaft werden im The-
menfeld «Konvivenzen und Konflikte in der biirgerlichen Gesellschaft» beleuchtet. Zunichst
wird anhand der Werkgruppe «Lengnauer Bilderzyklus» von Alis Guggenheim (1896-1958)
an das alltégliche Dorfleben, jiidisches Familienleben und jiidisch-christliches Zusammenle-
ben an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert erinnert. Nahe am Alltag sind auch die
«Trouvaillen aus dem Surbtal», verschiedene Materialien zur Lokalgeschichte.

Dann weitet sich der Blick auf lidndliches jlidisches Leben auflerhalb des Surbtals, na-
mentlich in Wohlen, Oftringen und Hirschthal, indem aufgezeigt wird, «wann Juden wohin
zogen, womit sie sich beschiftigten, wie sie lebten, wie ihre Beziehungen zur nichtjiidi-
schen Umwelt waren und wie sie das Judentum praktizierten» (245). AnschlieBend wird
der ganze Kanton Aargau zwischen 1830 und 2000 iiberblickt: im Jahr 1850 wohnten au-
Berhalb des Surbtals erst 50 Juden und Jiidinnen, wobei Baden an der Spitze war; Ende der
1850er Jahre wohnten um die 300 Juden und Jidinnen auBerhalb Lengnau und Endingen.
Mit der Niederlassungsfreiheit von 1866 begannen jiidische Surbtaler auszuwandern, und
der Anteil der stddtischen jlidischen Bevolkerung stieg stark an. Der Riickgang der jiidi-
schen Bevolkerung im Surbtal fiihrte unter anderem zu Schulzusammenlegungen: Endin-
gen hatte bis 1869 eine katholische, eine reformierte und eine jiidische Schule. Anderseits
erlebten die Stédte zwischen 1870 und 1920 ein Wachstum der jiidischen Einwohnerschaft;
dabei wurde die Baderstadt Baden Zentrumsort des schweizerischen Judentums. Schon in
den Vorkriegsjahren mussten die Aargauer wie die Schweizer Juden mit einem «versteck-
ten Antijudaismus» leben; zur gréBten Herausforderung fiir die Schweizer Juden wurde
dann die Fliichtlingshilfe. Die Abwanderung der jiidischen Bevélkerung aus den beiden

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



480 Rezensionen — Comptes rendus

Surbtaler Gemeinden hatte sich im 20. Jahrhundert nochmals so beschleunigt, dass nicht
nur der jlidische Kulturraum Surbtal, sondern der jiidische Kulturraum Aargau sich vom
Lebensmittelpunkt zum Erinnerungsort wandelte.

Weitere Beitréige beleuchten besondere Aspekte des jiidischen Lebens im Aargau. Der
eine stellt ostjiidisches Leben in Baden vor: im Rahmen der allgemeinen Emigration von
Juden aus osteuropdischen Gebieten zogen spétestens seit Ende des 19. Jahrhunderts auch
sogenannte Ostjuden in den Aargau. Die Ostjuden wurden aufgrund ihrer Sprache, ihres
Benehmens und ihrer Kleidung als deutlich erkennbare Andersartige wahrgenommen und
erfuhren deshalb nicht nur gesellschaftliche, sondern auch innerjiidische Ablehnung. Eine
ostjudenfeindliche Haltung der Ziircher Behorden wihrend und nach dem Ersten Welt-
krieg trug dazu bei, dass jiidische Familien aus Osteuropa in Baden Zuflucht fanden.

Ein weiterer Beitrag befasst sich mit den beiden ersten auflerhalb von Lengnau und
Endingen entstandenen jiidischen Aargauer Gemeinden, dem 1859 gegriindeten Cultus-
verein Baden und der 1866 gegriindeten Israelitischen Cultusgenossenschaft Bremgarten.
Der Aufbau der Gemeinde Baden war von Spannungen zwischen Gruppen unterschiedli-
cher religidser Ausrichtung geprigt. 1879 konnte die Gemeinde ihren eigenen Friedhof
erstellen, und um 1910 plante sie den Bau einer eigenen Synagoge. Ausgefithrt wurde der
Plan vom Architekturbiiro Dorer und Fiichslin, die 1903 schon das jildische Altersasyl in
Lengnau gebaut hatten. Otto Dorer, ein Schiiler Gottfried Sempers, hat in Baden den von
Semper geforderten Zentralbau fiir die Bauaufgabe der Synagoge realisiert, stellt der Ar-
chitekt Ron Epstein-Mil fest. Baden ist heute eine aktive jiidische Kleingemeinde und Mit-
glied des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SIG); auch die Kleinstge-
meinde Bremgarten, ein Verein mit wenigen Mitgliedern, ist Mitglied des SIG.

Abgerundet wird das Themenfeld mit der Vorstellung des Brugger Verlobungsbuches
von 1907, einem einzigartigen Dokument jiidischer und schweizerischer Kultur- und So-
zialgeschichte, heute im Jiidischen Museum Basel.

Das Themenfeld «Aus dem Aargau, in den Aargau. Stimmen und Stimmungen des Wan-
dels» zeigt anhand von Portriits, wie jlidische Aargauer und Aargauerinnen Wege in die
Welt gegangen sind und wie Juden und Jidinnen den Weg in den Aargau gefunden haben.
In dieser Galerie finden sich Kunstférderer und -héndler wie die Briider Bollag, Gustave
(1873-1953) und Léon (1876-1958), hervorragend Solomon R. Guggenheim (1861
1949), zu dessen Sammlung die bedeutendsten Werke der klassischen Moderne gehdren.
Unter den Kunstschaffenden findet sich der namhafte Regisseur William Wyler (1902—
1981), einer der erfolgreichsten Filmregisseure Amerikas; sein bekanntestes Werk ist wohl
«Ben Hur» (1959) mit Kirk Douglas. Dazu gesellt sich der Schriftsteller Kurt Guggenheim
(1895-1983), «der Chronist und Ethnograf der Weltkriegsgeneration». Der aus Budapest
stammende Musiker Janos Tamas (1936—1995) spielte im musikalischen Leben im Aargau
eine wichtige Rolle. Willy Guggenheim (1900-1977) verfasste kulturkritische Schriften
und ist unter dem Pseudonym Varlin als Maler bekannt. Der mit dem Johann-Peter-Hebel-
Preis geehrte Schriftsteller Max Picard (1888-1965) ist in Vergessenheit geraten.

Zu den wissenschaftlich und reformerisch T#tigen gehort der Rechtsgelehrte Izhak Eng-
lard (*1933) aus Ennetbaden, der an der Hebrdischen Universitit wirkte und 1997 zum
Richter am Obersten Gericht von Israel gewéhlt wurde. Dazu gehort auch der Arzt Henri
Picard (1906-1967), der medizinethisch eine Verpflichtung zur Blutspende begriindete.

Eine bemerkenswerte Personlichkeit ist Bea Wyler, 1951 in Wettingen geboren und auf-
gewachsen, tibte bis zu ihrer Pensionierung als erste und bislang einzige Schweizerin den

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403—-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Compltes rendus 481

Beruf der Rabbinerin aus, wihrend im Gegensatz zu vielen anderen Léndern eine Frau im
Rabbinat in der Schweiz auch heute noch selten ist.

Das Themenfeld «Bewegte Zeiten. Im Zeichen von Krieg, Verfolgung und neuer Auf-
bruchstimmung» widmet sich der Zeit des Nationalsozialismus und der spéteren Nach-
kriegszeit. Erinnert wird an den wenig erfolgreichen Kampf von Oskar Zumbrunn, Chef
der Aargauer Kantonspolizei, gegen Frontisten und Nationalsozialisten. Nach einem Uber-
blick tiber die Fliichtlingspolitik und -praxis im Aargau werden Einzelschicksale und unter-
schiedliche Lebenswelten jiidischer Fliichtlinge dargestellt. Ein jiidischer Fliichtling konnte
Hotelgast, Gefiingnisinsasse oder Schiiler sein. «Als entscheidend flir den Handlungsspiel-
raum des Einzelnen erwiesen sich fast immer seine finanziellen Moglichkeiten» (400).

In Basel und Ziirich wie auch in anderen Schweizer Stédten bildete sich in der Zwischen-
kriegszeit ein vielf#ltiges judisches Jugendbundwesen heraus. In der Nachkriegszeit ent-
wickelte sich in den Jugendbiinden eine Aufbruchstimmung, die auch zu Generationen-
konflikten fithrte. Dieser Aufbruch konnte zu einem liberalen Einsatz fiir ein selbstbe-
stimmtes Judentum in der Schweiz oder dann in Israel zur Verwirklichung der zionisti-
schen Ideale fithren. Als grundsétzliche Frage in dieser Auseinandersetzung bleibt, ob eine
sdkulare Denk- und Lebensweise als jiidisch und damit Sékularismus als eigener Strang
der jiidischen Tradition gelten kann.

In der gleichen Zeit wurde die Schweiz zum Schauplatz des Nahostkonflikts wie der Bei-
trag iiber den Terroranschlag gegen die Swissair-Maschine zeigt, die am 21. Februar 1970
iber Wiirenlingen abstiirzte. Wiirenlingen ist die Nachbargemeinde des einstigen «Juden-
dorfs» Endingen, und die Hilfte der Todesopfer waren jlidisch bzw. israelisch.

Ein abschlieBender Beitrag in diesem Themenfeld stellt Lebensschicksale aus dem Aar-
gau vor, deren Besonderheit ihre Verstrickungen in eine Vielzahl bruchstiickhafier Ver-
gangenheiten ist, «welche letztlich die Erzdhlung einer jiidischen Geschichte im Aargau
ausmachen» (431). Im letzten Beitrag ehrt der Aarauer Kantonsschulrektor Zsolt Balkanyi-
Guery den Rabbiner Aron E. K. Miiller als «seinen Lehrem.

Das Themenfeld «Minhag Suisse. Multikulturelle Erbschaften und Reaktualisierungen»
steht unter jenem jiidischen Begriff, der den lokalen Brauch im weitesten Sinn meint: in Ri-
tual und liturgischer Praxis als sprachliches Idiom oder musikalische Kultur, aber auch in
kommunalen Idealen, alltéiglichen Spruchweisheiten und kulturellen Eigenheiten. Aus kul-
turwissenschaftlicher Sicht skizziert Konrad J. Kuhn am Beispiel der Disziplin «Jidische
Volkskunde» eine Wissensgeschichte regionaler Sprach- und Kulturforschung. Dabei be-
schiftigt er sich namentlich mit einem Vertreter und einer Vertreterin dieser Disziplin: mit
Eduard Hoffman-Krayer, dem Griinder der Schweizerischen Kommission fiir jiidische
Volkskunde, die im Rahmen der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde wirkte, sowie
mit Florence Guggenheim-Griinberg, der Erforscherin jiidischer Kultur und Sprache. Dies
fiihrt schlieBlich zur Frage, welchen Stellenwert die Arbeiten der Subdisziplin «Jidische
Volkskundey fiir eine heutige Kulturforschung, insbesondere eine Kulturwissenschaft plura-
ler Alltagswelten, einnchmen.

Die weiteren Beitriige in diesem Themenfeld sind Miniaturen namentlich zu Sprache und
Kultur. Vorgestellt wird so der von Benedikt Eppenberger, der in der Nidhe von Endingen
aufgewachsen war, zusammen mit den Zeichnern Gregor Gilg und Barbara Schrag ge-
schaffene Comicband «Golem im Emmental». Sodann Papa Moll, eine der bekanntesten
Kinderbuchfiguren, die von Edith Oppenheim-Jonas aus Baden erfunden und gezeichnet
wurde. Die Germanistin Barbara Piatti geht Geografien, Schauplétzen und projizierten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



482 Rezensionen — Comptes rendus

Réiumen in Charles Lewinskys Familiensaga «Melnitz» nach. Unter dem Titel «Die Som-
merbiihne» beschreibt die Historikerin Shifra Kuperman die Béderkultur, in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts fester Teil des jildischen Gesellschaftslebens, «im Spie-
gel der jiddischen Literatur und Presse».

Die letzten Beitréige dieses Themenfeldes widmen sich dem Surbtal und bieten eine
Sammlung typischer Back- und Kochrezepte sowie eine Skizze des jiidischen Musiklebens
in Endingen und Lengnau. Das spezifisch jlidische Musikschaffen im Surbtal ist vor allem
durch die Verwendung des so genannten Surbtaler Jiddisch gekennzeichnet. Dieses Idiom
ist mit der Auswanderung der jiidischen Familien aus Endingen und Lengnau ausgestor-
ben. In einem sprachgeschichtlichen Beitrag wird das Surbtaler Jiddisch als westjiddischer
Dialekt und seine Interaktion mit dem Schweizerdeutschen dargestellt. Florence Guggen-
heim, die als Sprach- und Kulturforscherin mit der Ehrendoktorwiirde der Theologischen
Fakultét der Universitdt Ziirich gewiirdigt wurde, arbeitete eng mit Max Weinreich und
seinem Sohn Uriel Weinreich zusammen, beide amerikanische Linguisten mit osteuropéi-
scher Herkunft; dieser Zusammenarbeit ist ein eigener Beitrag gewidmet.

Neben dem schon seit 2009 eingerichteten jidischen Kulturweg ist neu ein Begegnungs-
zentrum geplant, das Projekt Doppeltiir. In Lengnau und Endingen sind Doppelttirhduser
zu finden. Der Sinn dieser Wohnform ist historisch strittig. Die wie eine Legende vermit-
telten Deutungsangebote entwickelten sich im Laufe der Zeit zu einem einzigartigen Sym-
bol, zu einem Sinnbild fiir das Zusammenleben in einer vielfiltigen Gesellschaft. Mit die-
sem Symbol wird die zwei Jahrtausende alte jlidisch-christliche Geschichte an einem lo-
kalen Ort veranschaulicht. Das Begegnungszentrum soll seine Tiiren 2024 6ffnen. Eine
wichtige Zielgruppe sind dabei auch die Schulen. Das entsprechende Angebot wird sich
am Lehrplan 21 orientieren und unter Einbezug weiterer Bildungsinstitutionen und -fach-
leute erarbeitet. Diesem Vermittlungsprojekt ist der Schlussbeitrag gewidmet. Im Anhang
finden sich Angaben zu Quellen, Literatur sowie Register.

Stans Rolf Weibel

Johannes Stiickelberger (Hg.), Moderner Kirchenbau in der Schweiz, Zirich, TVZ,
2022, 155 S., ISBN 978-3-2901-8410-0.

Der Bau einer Kirche ist eine architektonisch anspruchsvolle Aufgabe: Das Gebdude hat nicht
allein funktionalen, d.h. vor allem liturgischen Anforderungen zu gentigen; es setzt oft auch
stddtebauliche Akzente, reflektiert — stérker als andere Gebdudetypen — gesellschaftliche Ver-
inderungen und muss sich zudem an einer mindestens tausendfiinthundertjéhrigen typologi-
schen und stilistischen Entwicklung messen lassen. Im 19. und besonders im 20. Jahrhundert
hat der Kirchenbau (nicht nur) in der Schweiz enorm an Schub zugelegt: Tausende von Sak-
ralbauten wurden umgebaut oder neu errichtet, und die dabei verwendeten Architekturstile
l6sten einander in rascher Folge ab: Historismus, Jugend-, Heimatstil, Neues Bauen, Nach-
kriegs-, Postmoderne — um nur einige markante Etappen bzw. Schlagworter zu nennen.

Der anzuzeigende, von Johannes Stiickelberger herausgegebene Sammelband, der die Bei-
trdge des dritten Schweizer Kirchenbautags vom 30. August 2019 in Bern beinhaltet, ver-
spricht im Titel eine Beschéftigung mit dem «modernen Kirchenbau in der Schweiz»; er ver-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 483

steht «modern» jedoch nicht als jenen architekturgeschichtlichen Stilbegriff, der in der hiesi-
gen Sakralarchitektur ab den 1930er Jahren Wirkung entfaltete, sondern beschrinkt sich ohne
nihere Begriindung auf die zweite Hélfte des 20. Jahrhunderts. Vermutlich ist dies der «Da-
tenbank Moderner Kirchenbau» geschuldet, die die rund eintausend rémisch-katholischen,
evangelisch-reformierten, christkatholischen und freikirchlichen Kirchen, Kapellen und
Klgster, die seit 1950 in der Schweiz gebaut worden sind, nahezu vollstindig verzeichnet.
Die mit verschiedenen Filtermdglichkeiten ausgestattete, flir Kircheninteressierte hdchst
niitzliche, ja unabdingbare, kostenlos zugéngliche Datenbank (www.schweizerkirchenbau-
tag.unibe.ch/moderner kirchenbau/index ger.html) ist an der damaligen Tagung offiziell
lanciert worden, und mehrere Autorinnen und Autoren nehmen im Band darauf Bezug. Die
Verwendung des «Moderne»-Begriffs bei gleichzeitiger Selbstbeschrdankung auf die zweite
Hilfte des 20. Jahrhunderts — wobei diese ja eigentlich bereits 1945 begann — ist letztlich aber
weder nachvollziehbar noch stichhaltig. Schade, denn abgesehen davon findet der Rezensent
(der, das sei der Redlichkeit halber deklariert, seit 2020 fiir einen der Sponsoren des Kirchen-
bautags von 2019 arbeitet) das Buch dusserst lesens- und empfehlenswert.

Der Band setzt sich aus einem kurzen einleitenden Vorwort, acht Fachbeitréigen unter-
schiedlicher thematischer Ausrichtung und dem Transkript eines Podiumsgespréchs zu-
sammen. [llustriert ist das Buch mit 88 Schwarzweissphotographien und Planreproduktio-
nen. Die meisten Beitréige verfligen iber Anmerkungen mit Literaturhinweisen; eine Bib-
liographie, die einen Uberblick iiber den Forschungsstand verschaffen wiirde, fehlt aller-
dings ebenso wie ein Register (Architektinnen und Architekten, Kiinstler/innen, Orte). Der
Grossteil der behandelten Kirchen steht in der deutschsprachigen Schweiz; die Suisse ro-
mande kommt lediglich am Rande vor. Immerhin ist die Suchmaske der erwéhnten Daten-
bank auch in franzésischer und in englischer Sprache verfligbar. Eine systematische Aus-
wertung oder gar Visualisierung des in der Datenbank vorliegenden Datenmaterials findet
im Band nicht statt, und die Angaben zur Zahl der errichteten Kirchen und den vertretenen
Konfessionen sind etwas ungenau und widerspriichlich (z. B. S. 35 u. 49).

Anke Koth zeigt in ihrem Beitrag anhand von Beispielen hauptséchlich aus dem Kanton
Aargau vier prigende Themen im Kirchenbau seit 1950 auf: Erstens die Zeltform zahlrei-
cher Kirchen, die das Bild des «wandernden Gottesvolks» aufgreift und architektonisch
umsetzt; zweitens das Verstdndnis der Kirche als Skulptur und Kunstwerk, wie es in den
plastisch-skulpturalen Raumgestaltungen eines Walter M., Forderer oder Hanns A. Briitsch
zum Ausdruck kommt; drittens die angestrebte Integration der Kirche in den Alltag, die in
den 1970er und 80er Jahren namentlich mittels Kirchgemeindezentren und multifunktio-
naler Rdume realisiert wurde; und viertens die Riickkehr zur sakralen « Atmosphére» (Ger-
not Bohme) von Kirchenrdumen ab den 1990er Jahren.

Die Resakralisierungstendenzen im Kirchenbau Ende des 20., Anfang des 21. Jahrhunderts
kommen auch in den Beitrdgen von Katrin Kusmierz iiber die beiden wettstreitenden Prinzi-
pien einer Kirche «in der Welt» (idealtypisch verwirklicht im Zentralbau) versus einer Kirche
«gegeniiber der Welt» (Léngsbau) und von Johannes Stiickelberger iiber das urspriinglich
explizit flir verschiedene Nutzungen konzipierte Kirchenzentrum St. Petrus in Embrach (ZH)
zur Sprache. Letzteres wurde nach seiner Einweihung 1980 innerhalb von vierzig Jahren zwei
Mal umgebaut, und anhand der Umbauten lassen sich die Abkehr von der Multifunktionalitit
und die Hinwendung zur Sakralitiit gut nachvollziehen. Stiickelberger fiihrt diesen Wandel
darauf zuriick, dass die Erfahrung von Gemeinschaft im Vergleich zur Zeit des Zweiten Va-
tikanischen Konzils in den Hintergrund und die Orientierung am Géttlichen bei gleichzeitiger

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



484 Rezensionen — Comptes rendus

Individualisierung der Frdommigkeitspraktiken in den Vordergrund getreten seien. Einen Be-
leg dafiir, dass die Multifunktionalitéit von Kirchenriumen als Konzept gescheitert ist, ver-
mag Stiickelberger (dhnlich wie Kusmierz) darin jedoch nicht zu erkennen.

Wie Bernhard Furrer in seinem Beitrag ausflihrt, nehmen Kirchen gegeniiber anderen
Gebédudetypen aus der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts insofern keine Sonderstellung
ein, als «die Architektur der Nachkriegszeit in der 6ffentlichen Wahrnehmung ganz allge-
mein einen schweren Stand» hat (S. 121). Dies gilt auch fuir die Kirchen aus jener Zeit, die
nicht selten kontrovers diskutiert wurden und weiterhin werden — was den denkmalpflege-
risch fachgerechten Umgang mit ihnen nicht unbedingt erleichtert. Hinzu kommt die
grosse Zahl von Kirchen, die saniert werden miissen, und die vergleichsweise geringe zeit-
liche Distanz zur Entstehungsphase. Furrer betont, «dass der denkmalpflegerische Umgang
mit Kirchenbauten der Nachkriegszeit exakt denselben Grundséitzen und Anforderungen
zu geniigen hat, wie sie fiir bedeutend éltere Kirchen, etwa der Romanik oder der Gotik,
gelten» (S. 139). Dazu gehort nicht zuletzt die unvoreingenommene, verantwortungsbe-
wusste Interessenabwiégung zwischen einer uneingeschréinkten Erhaltung auf der einen
Seite und einer addquaten Nutzung, also liturgischen Erfordernissen, auf der anderen Seite.
Allerdings kommt es immer wieder vor, dass sich Kirchgemeinden und {ibergeordnete In-
stanzen flir einen Abbruch selbst von Kirchen entscheiden, die von der Denkmalpflege als
wertvoll und in hohem Masse repréisentativ fiir ihre jeweilige Entstehungszeit eingestuft
worden sind. Dem Abbruch grundsétzlich vorzuziehen ist eine Umnutzung, die freilich
ebenfalls mit etlichen Herausforderungen verbunden ist.

Weitere Beitréige befassen sich mit der liturgischen Ausstattung (Johannes Stiickelberger),
dem sich wandelnden Liturgieversténdnis (Urban Fink), der Glockenldrmproblematik (Matt-
hias Walter) und dem Orgelbau (Michael Meyer). Das abschliessende Gesprich mit Nutze-
rinnen und Nutzern verschiedener Nachkriegskirchen endet mit dem Fazit, dass diese Bauten,
zumindest von den anwesenden Seelsorgepersonen, die in solchen Kirchen titig sind, «nicht
als Hypothek, sondern primér als Orte mit einem riesigen Potenzial» erlebt werden (S. 152).

Wie die im Zweijahresrhythmus stattfindenden Kirchenbautage richtet sich auch das vor-
liegende Buch an Personen, die beruflich mit «modernen» Kirchen zu tun haben oder sich
sonst dafiir interessieren: «Pfarrerinnen und Pfarrer, Bauverantwortliche und Mitarbeitende
in den Pfarreien und Kirchgemeinden, Denkmalpflegerinnen und Denkmalpfleger, Baubera-
terinnen und Bauberater, politische Verantwortungstrdgerinnen und -tréger, Forschende so-
wie Interessierte» (S. 8). Aufgrund seiner konzisen, gut lesbaren Form, kombiniert mit un-
aufgeregter Interdisziplinarit4t und Multiperspektivitit, eignet sich der Sammelband sowohl
fir einen Einstieg ins Thema als auch fiir die Vertiefung einzelner Aspekte.

Bern David Zimmer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 485

V. Transversale Themen:
Materialitdit, Geddchtnis, Inszenierungen des Religidsen

David Morgan, The Thing about Religion: An Introduction to the Material Study of Reli-
gions, Chapel Hill, The University of North Carolina Press, 2021, 268 S., ISBN 978-1-
4696-6285-5.

«Objects, spaces and places invite, threaten, scare, comfort, and inspire people interacting
with them. And for this reason, people form relationships with such things that endure over
time and shape personal and social life» (22). David Morgan, Professor flir Religionswis-
senschaften an der Duke University in North Carolina, richtet den Blick auf die materielle
Seite einer Religion, also auf «Dinge», die nicht als blosse Objekte von Gliubigen zu ver-
stehen sind, sondern eine Wirkung auf diese erzielen und so mit ihnen in eine wechselsei-
tige Beziehung treten. In seinem neusten Werk, welches im theoretischen Teil stark auf
seinen Publikationen aus den letzten drei Jahrzehnten aufbaut, zeigt Morgan einmal mehr,
wie sehr der Blick auf Religionen und religitse Praktiken in den letzten Jahrhunderten von
einem Anthropozentrismus gepréigt war, der Menschen als einzige Akteure portrétierte und
die Macht ritueller Praktiken vernachléassigte.

Interessanterweise handelt es sich beim zunehmenden Fokus auf die Materialit4t von Re-
ligionen keineswegs um ein neues Phdnomen. So zeichneten sich antike Naturgétter weni-
ger durch ihre Ubernatiirlichkeit, sondern vielmehr durch ihre « Hypernatiirlichkeit» aus —
sie waren physisch sehr priasent im Leben der Gldubigen und wurden deshalb vielmehr als
wichtiger Bestandteil der Natur angesehen anstatt als iibernatiirliche Wesen (58). Dies mag
die Frage aufwerfen, ob es sich bei einer solchen Integration von Naturgottheiten in den
Alltag noch um religiésen Glauben oder nicht vielmehr um magische Vorstellungen han-
delt. David Morgan allerdings hinterfragt eine strikte Trennung zwischen einer okkulten
Magie und einer spirituellen Religion, wie sie zum Beispiel vom britischen Anthropologen
Edward Tylor (1832—-1917) vertreten wurde. Vielmehr, so argumentiert Morgan, handle es
sich bei beiden um Formen eines «enchantments» (60) — also der Uberzeugung, dass es
neben einer rein rational-wissenschaftlichen Funktionsweise der Welt noch weitere Wirk-
michte gibe. Was Religionen von Magie unterscheide, sei vielmehr die vom franzdsischen
Soziologen Emile Durkheim (1858—1917) mit dem Wort «community» beschriebene so-
ziale Verbundenheit zwischen Religionsangehorigen. Insofern ist auch die vom frithen
Protestantismus propagierte dichotomische Unterscheidung zwischen korrektem Glauben
und materiellen, abergléubischen Symbolen wenig hilfreich, da sich letztendlich alle Reli-
gionen auf materielle Formen abstiitzen — David Morgan bevorzugt dafiir den Begriff «em-
bodiment» (64), welcher die flexible und unabgeschlossene Verkorperung von Glaubens-
grundétzen verdeutlichen soll. Fiir ihn ist Religion etwas, das stattfindet («religions hap-
pen», 76) und zwar in Form von Praktiken, Ritualen und Beziehungsgeflechten, welche
nicht nur Menschen und iibernatiirliche Wesen, sondern auch Dinge, Umgebungen und
Substanzen miteinschliessen.

Im mittleren Teil seines Werks beleuchtet Morgan deshalb sieben ausgewihlte, nicht ab-
schliessende Formen religioser Praktiken, welche er jeweils mithilfe von anschaulichen
historischen oder gegenwiirtigen Beispielen verdeutlicht. Religionen manifestieren sich
demnach durch «Body Work» (78), «Ingestion» (81), «Performance of Punishment» (83),

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



486 Rezensionen — Comptes rendus

«Facing the Sacred» (85), «Imaging Ideology» (88), «Sacred Exchange» (94) sowie durch
«Divination» (97) in der materiellen Welt.

Die Macht der Dinge veranschaulicht Morgan anschliessend im praktisch-angewandten
Teil des Buches als erstes an der rituellen Geschichte von Zauberstédben (101£f.). Friihe
Beispiele hierfir findet er nicht nur in antiken Mythen der Agypter und Griechen, sondern
etwas tiberraschend auch im Alten Testament: Moses erhélt darin von Gott einen Stab, mit
dem er dessen Wunder in der Welt vollbringen soll. Auch Jesus wird auf Abbildungen des
frithen Christentums in Anlehnung an Moses zuweilen mit einem Heilungsstab dargestellt,
wobei der mutmassliche Zauberstab nach und nach durch das Kreuz als wundervollbrin-
gendes Instrument abgeldst wird. Mit explizitem Verweis auf neo-paganistische Strémun-
gen und J.K. Rowlings Harry Potter Reihe portritiert Morgan Zauberstibe als exemplari-
sche Ausloser fiir die Entstehung der fiir Religionen charakteristischen Beziehungsnetze
zwischen Subjekt, Objekt und Umgebung.

Um als zweites den Aspekt von Zeitlichkeit in Dingen zu verdeutlichen, zieht Morgan
ein ungleich monumentaleres Exemplar heran: jenes der rund 800 Jahre alten Kathedrale
von Notre Dame de Paris (129ff). In einem historischen Abriss zeigt Morgan auf, dass die
Kathedrale trotz ihrer bestéindigen gotischen Bauweise iiber die Jahrhunderte in einem
stdndigen Wandel begriffen war. Ihre Geschichte sei dabei so eng mit derjenigen Frank-
reichs verwoben gewesen, dass die Kathedrale bei ihrem Brand im Jahre 2019 nicht mehr
nur als imposante rémisch-katholische Glaubensstitte angesehen wurde, sondern als Sym-
bol der franzdsischen Nation schlechthin. Im Sinne von Jean-Jacques Rousseaus (1712—
1778) Zivilreligion bilde siec um sich herum eine eigene community; die Beschidigung
ihres Dachs durch das Feuer kann damit als gleichbedeutend mit einer Verletzung der com-
munity angesehen werden — weshalb ausser Frage steht, dass die Kathedrale in irgendeiner
Form wiederhergestellt wird.

In einem weiteren Kapitel verdeutlicht Morgan den Beschreibungswandel, welchem re-
ligiose Gegenstinde im Laufe der Zeit unterliegen am Beispiel der traditionellen Gotthei-
ten Polynesiens (156ff.), welche ihrer urspriinglichen Funktion entrissen und von Missio-
narsgesellschaften nach London und Boston gebracht wurden. Die hélzernen Schnitzereien
wurden von den Polynesiern nach den in ihnen wohnenden Gottheiten (i.e. A’a, Ta’aroa,
Oro, Tane) benannt, wihrend die christlichen Missionare darin nichts weiter als «Idole»
sahen. Mit der christlichen Bekehrung der indigenen Vélker Polynesiens wurden deren
traditionelle Gottheiten oftmals verbrannt oder in anderer Form rituell exekutiert, da diese
radikale Vorgehensweise die Trennung zwischen urspriinglichen Gottheiten und Bevélke-
rung zu vereinfachen schien. Die wenigen Uberbleibsel wurden als «Gefangene» oder
«Trophéden» nach Europa verschleppt, wo sie als «gesammelte Kuriosititen» ausgestellt
wurden, welche den europ#ischen Besuchern unter anderem die Uberlegenheit der eigenen
Religion verdeutlichen sollten. Einen weiteren Bezeichnungswandel erfuhren die Gegen-
stdnde mit dem zunehmenden Einfluss der Ethnologie auf die européischen Museen und
der damit verbundenen Kategorisierung kultureller Artefakte. Aufgrund des Seltenheits-
werts solcher Kulturgiiter lasse sich heute, so Morgan, gar eine «Resakralisierung der Ob-
jekte in &sthetischer Hinsicht» (179) beobachten.

Vor allem mit diesem letzten Kapitel und in den abschliessenden Gedanken erscheint David
Morgans Intention in einem klareren Licht: Er mochte den Religionsbegriff breiter verstan-
den wissen, als dieser von der christlichen Tradition nahegelegt wird, zumal sich religidse
Praktiken einerseits schon 40’000 bis 50’000 Jahre vor dem Erscheinen der Bibel beobachten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 487

liessen (181) und sich andererseits Religionen weit stérker auf materielle Dinge abstlitzten
als dies vom auf Schriften, Worten und Ideen fokussierten Christentum anerkannt wird (182).
Zur mentalen Erweiterung des Religionsbegriffs, welcher der Macht von Dingen und Bezie-
hungsnetzen Rechnung tréigt, hat David Morgan mit seinem neuen inspirierenden und reich
illustrierten Werk bei seinen Leserinnen und Lesern sicherlich beigetragen.

Sursee/Ziirich Damian Troxler/Sven Baier

Horst Weigelt, Universale Heilshoffnungen im Christentum. Apokatastasisideen in Theo-
logie und Kirche, Literatur und Musik, Gottingen, Vandenhoeck&Ruprecht, 2021, 224 S,
ISBN 978-3-5255-7328-0.

The author distinguishes two different perspectives of human destiny: a duality of salvation
and damnation, and the apokatastasis or restitutio ad integrum, in site of the condemnation
of the latter approach in which eventually all souls will be saved and God will be «all in
all». The first chapter consist of an overview of the theologians who allow for salvation
for pagans, such as Clement of Alexandria and Origen. The well-known judgment scene
in Matthew 25: 3146 should deserve a more thorough analysis: not only the wicked but
also the just did not know that they had met the Son of man in the poor and the sick.
Apparently, the decisive element is not belief but deeds!

Although the early Christian writers still felt the criticism of the gnosis: how can your
God damn all people before Christ or outside the Church? The official Church theology
was quick to choose the hard exclusive line. Theology in the East has preserved more of
the apokatastasis than the West, the latter strongly influenced by the late Augustin with his
emphasis upon damnation. The book becomes exciting when it claims a hidden presence
of the apokatastasis in the West as well: in art, in narratives, such as about the virgin Mary’s
descent in to hell to search for lost souls, or in Dante’s struggle with Virgil’s fate as
doomed. An even more striking example may be found in Purgatorio X,76: the emperor
Trajan had helped a widow and because of that his soul was allowed to return into his body
to be baptized. Eventually he had been vouchsafed the eternal bliss!

In the Reformation a similar constellation takes place: officially there is no room for
salvation for non-Christians, or even non-Protestants, but some mystical and Pietist circles
defend universal salvation. A different but likewise strong advocate of universal salvation
was the Enlightenment. Obviously, intolerance and religious chauvinism had a hard time.
By far the most surprising chapter has been preserved for the last: the universal salvation
in the music. Wagner’s Kundry, although resembling the traitor Judas, achieves some sort
of repentance, not unlike Judas in the narrative of Brendan’s Navigatio. Mahler and Orff
felt also attracted to the concept of restitutio ad integrum and universal heavenly bliss.

Although Horst Weigelt rightly points to modern developments in theology, such as the
Vatican declaration Nostra Aetate, it remains a pity that he has not adduced interreligious
data. The question of salvation for the Jews or more general: salvation outside the Church
is closely related to the apokatastasis. Francis Sullivan’s book Extra ecclesiam nulla salus
forms as it were a companion volume to Weigelts’ book (in which the German authors are
by far in the majority). Clement of Alexandria may turn out to be more than just an unsys-
tematic thinker: his openminded appreciation of Greek culture forms a lasting element in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



488 Rezensionen — Comptes rendus

Catholic theology: the «spolia Egyptiorum», the gold and silver from Egypt, are possible
source of idolatry (Golden Calf?), but are also suited to the service of God (the tabernacle).
Ironically, the Catholic church has branded the idea of damnation of all people outside the
church as heretical, as has become clear in the «affaire of Feeney s.j.». In another way the
interreligious dimension could have been of help: the Jewish concept of hell lasting only
twelve months is remarkably similar to the Medieval concept of purgatory. Still, the origi-
nal contribution of this book lies in the opening of new vistas: in Eastern orthodoxy, in
folk narratives, in Western mysticism and in art.

Tilburg Marcel Poorthuis

Hervé Bismuth/Fritz Taubert (éd.), Le serment / Der Eid. De I’dge du Prince a l’ére des
nations / Vom Zeitalter der Fiirsten bis zur Ara der Nationen (Collection Travaux Inter-
disciplinaires et Plurilingues), Berne, Fritz Lang, 2020, 512 p. ISBN 978-2-8076-1581-6.

Ce volume regroupe 23 contributions issues de différentes rencontres et colloques interna-
tionaux qui ont eu lieu en 2016, 2017 et 2018, successivement a Dijon, Paris, Vienne et
Mayence. Une partie, sur le serment nazi, a déja ét¢ publi¢e dans la revue électronique
Histoire@politique éditée par le centre d’histoire de Science-Po Paris. L’approche pri-
vilégiée par les organisateurs se veut interdisciplinaire, en réunissant des spécialistes de
linguistique et de littérature, des professeurs de civilisation, et des historiens, mais limitée
4 une unité culturelle homogene, I’Europe, a 1’exception de deux contributions portant
I’une sur les colonies allemandes avant la Premié¢re Guerre mondiale et I’autre sur ’ONU.
Elle s’inscrit ainsi dans la lignée du grand colloque sur le serment, édité par Raymond
Verdier en deux volumes en 1992.

Les textes ont été ordonnés selon trois axes: aspects juridiques, représentations, pratiques,
le deuxiéme étant le plus hétérogeéne (sur les enjeux psychomécaniques du serment, dans
I’ceuvre de Richard Wagner, dans des mémoires féminins, dans la littérature romantique
allemande etc.) et sans lien direct avec les deux autres. Aussi méme si les auteurs écartent
de leur champ d’étude les serments de la sphére privée: serments commerciaux, serments
familiaux, serments judiciaires, ils y incluent par exemple les serments amoureux au pré-
texte qu’ils sont portés «sur une scéne publique», en rapport avec des questionnements
sociaux et politiques plus larges. En revanche on notera I’absence d’étude sur les serments
professionnels, et surtout I’absence quasi-totale de la question religieuse, pourtant évoquée
dans nombre de communications (une exception avec le texte sur le serment religieux chez
les scouts de France entre 1940 et 1945, mais qui traite en réalité davantage de leur enga-
gement patriotique), alors méme que le serment filt-il sécularisé est rapporté a une instance
transcendante et donc a un ordre divin. Le choix aurait en tout cas mérité d’étre éclairé, la
sécularisation du serment étant décrite plus qu’analysée.

De la méme maniére il semble discutable de considérer les serments judiciaires (mais il
est vrai que le sujet est sans doute déja mieux connu) comme relevant de la sphére privée:
Siegfried Weichlein cité en introduction et dans plusieurs textes les étudie au titre des ser-
ments politiques. Une définition plus juridique du serment aurait assuré plus de cohérence.
D’autant que, comme le montre le titre, le serment est censé étre ramené & une dimension

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 489

avant tout politique, et ¢’est de loin, les contributions qui se montrent les plus convaincan-
tes: celle de Frangois Quastana sur le serment des fonctionnaires sous la monarchie de
Juillet, celles de Thomas Stockinger, Therese Garstenauer et de Julie Bavouzet consacrés
a I’ Autriche-Hongrie, les deux textes portant sur la période révolutionnaires dus a Benedikt
Liermann et Francesco Buscemi, celui de Grazia Folliero-Metz portant sur I’Italie du
Risorgimento, celui de Traian Sandu sur la Roumanie de Ceausescu, celui de Pierre-Paul
Gregorio sur les deux serments prétés par Juan Carlos. A ce sujet, les différents textes ne
montrent pas vraiment ce qui est écrit dans 1’introduction a savoir que «méme le serment
au Prince est devenu, de fait, un serment contractuel, le Prince n’étant plus que 1’autorité
représentant la nation» (p. 40). Comme 1’avait montré Paolo Prodi dans son remarquable
essai, /] sacramento del potere, paru en 1992, traduit en allemand mais pas en frangais, le
serment du Prince n’a de contractuel que I’apparence, et qu’au contraire il constitue un
moyen de domination politique, de surveillance des loyautés personnelles et caractére
asymétrique.

Besangon Vincent Petit

Franziska Metzger/Stefan Tertiinte (Hg.), Sacred Heart Devotion. Memory, Body,
Image, Text — Continuities and Discontinuities, Koln, Béhlau, 2021, 330 S. ISBN 978-3-
4125-2125-7.

Die Herz-Jesu-Verehrung hat als Untersuchungsgegenstand bisher wenig Niederschlag in
transdisziplindren Studien gefunden. Der vorliegende Band, herausgegeben von der His-
torikerin Franziska Metzger und dem Theologen Stefan Tertiinte SCJ, untersucht diese
Form der Frémmigkeit nun disziplineniibergreifend als Verbindung von Gedéchtnisfor-
schung und Kulturgeschichte von Religion, Theologie und Kunstgeschichte. Sie machte
zudem im Sinn einer longue durée auch mehrere Zeitepochen vom Mittealter bis in die
Zeitgeschichte abdecken. Im Zentrum der Analyse stehen Erinnerungsrdume von Bildern,
Erzdhlungen und rituellen Praktiken. Die grundlegende These des Bandes lautet, dass
durch ebendiese Bilder, Erzihlungen und Riten die Erinnerung an das Heiligste Herz Jesu
erst geschaffen wurden und die Herz-Jesu-Verehrung als Erinnerungsraum modelliert
wurde. Die Publikation ist Ergebnis einer von den Herausgebern am 8. und 9. November
2020 im Centro Studi Dehoniani in Rom veranstalteten Tagung.

Konzeptuelle und theoretische Uberlegungen vor allem im ersten Teil des Bandes wihlen
den transdisziplindren Zugang zur Materie, Franziska Metzger definiert in ihrem Beitrag
drei Modi religidser Erinnerungen, die in einem verschrinkten Verhéltnis stehen: Sprach-
liche und visuelle Codes als Erinnerungsréiume, rituelle und ritualisierte Praktiken als Er-
innerung und das narrative Gedéchtnis, das durch Erzéhlungen konstruiert wird. Durch
Wiederholung und Serialitét erfahren die durch die Modi entstandenen Erinnerungen an
das Herz Jesu Konstanz in ihren verschiedenen Ausdrucksformen. Mit diesem Ansatz kann
Metzger die Herz-Jesu-Erinnerung analytisch fassen. Auch die Beitrége von Marcello Neri
und Nicolas Steeves SJ erschliessen den Zusammenhang von Gedéchtnis und Andacht im
Katholizismus und in der Herz-Jesu-Verehrung im Speziellen, ersterer auf philosophi-
schem, letzterer auf theologischem Weg. Nicolas Steeves SJ zeigt beispielsweise, dass das

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOIL: 10.24894/2673-3641.00127



490 Rezensionen — Comptes rendus

Herz Jesu nicht nur eine Funktion in der Andacht, sondern auch in der katholischen Theo-
logie hat. Er ist iiberzeugt, dass es flir den Glauben Vorstellungskraft und Gedéchtnis
braucht, um von Bildern der géttlichen Offenbarung beriihrt zu werden. Das Bild vom
Herzen Jesu konne diese Funktion iibernehmen. Elke Pahud de Mortanges geht in ihrem
Beitrag der Bedeutung des Korpers als Erinnerungsraum nach. Sie zeigt, dass die in der
Volksfrommigkeit gelebte intensive korperliche Religiositéit hinsichtlich der Herz-Jesu-
Verehrung keineswegs mit dem normativen Code der Katholischen Kirche zur Ikonografie
des Heiligen Herzens im 19. Jahrhundert {ibereinstimmte, die beispielsweise Darstellungen
des Herzens ohne Jesusfigur ablehnte.

In einem zweiten und im mit Abstand ausfithrlichsten und inhaltlich breitesten Teil ste-
hen die Transformationen im Vordergrund, welche die Herz-Jesu-Verehrung epochen- und
kulturiibergreifend erlebte. Die insgesamt acht Beitridge behandeln historische Fragestel-
lungen zur Herz-Jesu-Verehrung in der Frithen Neuzeit einerseits und im 20. Jahrhundert
andererseits. Daniel Sidler etwa untersucht das Thema fiir die katholische Eidgenossen-
schaft im 18. Jahrhundert und kann zeigen, wie Laienpriester den Herz-Jesu-Kult auch als
Entgegnung zur Aufklirung lokal verankerten. Eine aussereuropiische Perspektive bringt
der in Indonesien tétige Franziskus Purwanto SCJ ein, der die Hybriditit der javanischen
Herz-Jesu-Verehrung beschreibt. Der letzte Beitrag dieses Teils stammt von den beiden an
der Péddagogischen Hochschule Luzern titigen Historikern Sven Baier und Damian
Troxler, die eines der Lernziele aus dem Lehrplan 21 in den Fokus nehmen. Variantenreich
und angelehnt an die Populdrkultur der Gegenwart zeigen sie auf, wie das Herz-Jesu-Motiv
und der Herz-Jesu-Kult auf der Sekundarstufe I nutzbar gemacht werden kdnnen: Schiile-
rinnen und Schiiler sollen fihig sein, religiose Motive in ihrem Alltag zu erkennen.

Einen Aktualitétsbezug stellen auch die beiden letzten theologischen Beitréige im dritten
Teil her. Wihrend John van den Hengel SCJ {iiber eine Aktualisierung der Erinnerung
nachdenkt, um die Herz-Jesu-Verehrung als Spiritualitit zu erhalten, konzentriert sich José
Tolentino de Mendonga auf die sinnliche und emotionale Dimension des Herzens und ihre
Relevanz fiir die Produktion von Gedéchtnis.

Das Buch «Sacred Heart Devotion» zeigt als Ergebnis einer fruchtbaren Tagung, welches
Potenzial in der Dekonstruktion eines Motivs wie dem vom Herzen Jesu analytisch inne-
wohnt. Die Herz-Jesu-Verehrung und -Erinnerungspraxis wird hier als Longue-dureé-Phi-
nomen primér seit dem 16. Jahrhundert betrachtet, medi4vistische Sichtweisen finden nur
punktuell Beachtung, so bei David Morgan mit dem Beitrag «The Image of Love», der
einen «longitudinal focus» wihlt. Interessant fiir weiterfithrende Forschungen wire es,
auch einen mediévistischen «in depht focus» zu verfolgen und die Verankerung der Herz-
Jesu-Verehrung im Kontext der Volksfrommigkeit zu betrachten. Eine geschlechterge-
schichtliche Fragestellung zur Herz-Jesu-Verehrung bote sich ebenfalls fiir einen Band
dieser Art an. Untersucht wurden in diesem Band vor allem Verehrungs- und Erinnerungs-
praxen in mehrheitlich katholischen Gegenden. Ende des 19. Jahrhunderts und in der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts wurden aber gerade im deutschsprachigen Raum viele Dia-
spora-Pfarreien dem Herzen Jesu gewidmet, so beispielsweise auch in Ziirich. Eine ver-
tiefte Untersuchung des Bildmaterials zur ersten Hiélfte des 20. Jahrhunderts steht noch
aus. Auch mit einem Fokus auf die schweizerische Geschichtsschreibung gélte es zu fra-
gen: Gab es Unterschiede in der Nutzung von Herz-Jesu-Bildsymbolen in angestammt ka-
tholischen Gebieten und der Diaspora und fiihrte das zu unterschiedlichen Erinnerungspra-
xen? Insgesamt aber beantwortet der Band bedeutend mehr Fragen, als dass er offenlésst.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 491

Die hier gezeigten Konzepte fiir die Untersuchung von Erinnerungen konnen auch fiir an-
dere religiose Motive dienen. Gerade dank grosser Heterogenitit der Herangehensweisen
und Themen lassen sich bei dessen Lektiire zahlreiche neue Erkenntnisse gewinnen.

Baden/Winterthur . Annina Sandmeier-Walt/Ruth Wiederkehr

Elliot R. Wolfson, Heidegger and Kabbalah, Hidden Gnosis and the Path of Poiesis,
Bloomington/Indiana, Indiana University Press, 2019, 468 p., ISBN 978-0-2530-4257-6.

Elliot Wolfson a depuis longue date tracé le sillon d’une véritable ceuvre philosophie. En-
core peu connu en Europe si ce n’est dans le cadre restreint des études juives, son ccuvre
trouve dans ce livre qui compare la pensée de Heidegger a celle de la Kabbalah, un abou-
tissement de ses travaux antérieurs. La these principale — qui reste d’ailleurs la ritournelle
de Wolfson le long toute son ceuvre — défendue par cet ouvrage est la suivante: le paradoxe
ultime de toute pensée sur I’Etre est que le voilement de I’Etre est identique au dévoilement
de I’Etre méme.

La méthode que Wolfson utilise alors pour penser dans 1’isthme entre Heidegger et les
penseurs qui animent la pensée métaphysique au sein de la tradition de la Kabbalah est
foncierement phénoménologique. C’est-a-dire qu’elle se pose comme but celui de com-
prendre comme I’Etre advient a la pensée de I’Etre. Quels sont les mouvements de la
pensée qui appréhendent I’Etre? Néanmoins, la pratique de la phénoménologie par Wolf-
son inclut I’interrogation héritée des lectures américaines de Derrida: ¢’est-a-dire au sein
de mon appréhension de I’Etre, quelle est la figure de I’autre qui déroute et hante le mono-
logue de ma pensée? Enfin, Wolfson porte souvent aussi une attention particuliére aux
contextes historiques dans lesquelles les pensées qu’il scrute de prés ont été émises.

Le parcours que Wolfson demande donc & son lecteur d’effectuer est le suivant. C’est d’ab-
ord celui de se laisser transformer par la pensée de Heidegger qui en dé-fondant ce que nous
prenions jusque 1a comme fondement nous expose a I’Etre (Seyn) qui déploie une demeure
ou étre-1a (Dasein) en un lieu et temps circonscrit, c’est-a-dire en un lieu ol une signification
de I’Etre (Sein) assure pendant une ¢poque donné la stabilité des étants (c’est-a-dire leurs
significations particuliéres) qui habitent cette méme époque. C’est cette transformation
préalable de nos références de pensées qui nous permet ensuite d’entrer dans les méditations
de la Kabbalah sur I’Etre et son voilement, le rapport entre ’Infini et le langage, le rapport
entre I’ Infini, le temps et ’espace. Wolfson conclu son livre avec une discussion des présup-
posés politiques de Heidegger et de la tradition kabbalistique sur 1’excellence de 1’ Allemand
ou I’Hébreux dans I’appréhension de I’Etre. N*étant ni animé par la tradition juive ni me
situant académiquement dans les Jewish Studies je me permets de renvoyer ici a la présenta-
tion et discussion de ce chapitre par Eliod Lapidot, Ethnocentrism in Esoteric Circles: On
Political Gnoseology, publi¢ dans Continental Philosophy, le 18 Avril 2021.

L’apport que le livre de Wolfson apporte & ceux qui entreprennent de comprendre la
pensée de I’Etre (Wujud) par le soufisme est le suivant. Premié¢rement, les considérations
de Heidegger qui distinguent I’Etre (Seyn) de I’Etre (Sein) sont appropriés pour mieux
saisir la différence entre la pensée du soufisme qui considére 1’unicité divine dans son
infinité et I’unicité divine en tant que projection de I’humain sur I’Etre qui régente 1’ordre
des choses qui constitue son monde. Dans les deux cas, la différence au sein de I’identité

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



492 Rezensionen — Comptes rendus

entre Seyn et Sein ou entre I’ipséité divine (le Soi, Ar. Huwa) et le nom de Dieu Allah est
une pensée qui ne se laisse comprendre et traduire a autrui que si I’on tient a ’esprit qu’il
s’agit d’une herméneutique qui met en mouvement a la fois les perceptions de I’Etre que
la pensée de I’Etre. 11 s’agit donc pour le lecteur qui entre dans le texte de ces auteurs de
comprendre le contexte culturel et historique de ces pensées a la lumiére du jeu her-
méneutique entre perceptions et pensées. En ce sens, 1’'usage que fait Wolfson de Heideg-
ger peut entrer en résonance avec celui que Anthony Shaker accomplit dans son ouvrage
phare Thinking in the Language of Reality (2012) ol le rapport entre Etre et Langage chez
Heidegger est rapproché de celui que fait Sadr Din Qunawi (1209—1274), I’héritier direct
de celui qui mis en mouvement la pensée de I’Etre dans le soufisme, Ibn ‘Arabi (1165-
1240). Si Wolfson se concentre plus sur la présence de 1’Etre qui est a la fois son absence
et sa présence & soi; Shaker, lui, montre comment le langage coranique tel qu’il est vécu par
I’école d’Ibn ‘Arabi déploie les significations de I’Etre & travers la triade: L’indiqué (I’Etre
dans son absoluité) — indication (la parole coranique) — ce qui indique (celui qui récite le
Coran tout en déroulant ses sens cachés). Ainsi I’école d’Ibn ‘Arabi, surtout dans sa déclinai-
son contemporaine en Afrique de I’Ouest, ajoute aux termes Soi et Allah, un troisiéme terme
a I’Etre, celui de Samad (plénitude). Le Soi désigne le mouvement qui a la fois déploie et
ramene a soi la manifestation des étants en un lieu et temps circonscrit & son foyer. Ces étants
indiquent le Soi. Le nom Allah est ce qui régente et stabilise 1’ordre des étants dans ce lieu et
temps circonscrits. Par ailleurs, le nom Allah permet a chaque étant d’avoir sa fonction gram-
maticale précise dans la signification qui signific un monde. Enfin le nom Samad est ce qui
constitue le sens accompli de ce monde constitué par I’imaginaire du soufi.

Enfin, qu’il me soit permis d’émettre une légére critique a cet ouvrage de Wolfson.
L’éclectisme philosophique de Wolfson qui intégre dans sa réflexion des auteurs aussi di-
vers que Badiou, Schelling, le bouddhisme Yogacara (et d’autres...) assombrit la précision
de son propos a plusieurs reprises. Cela conduit parfois 1’ouvrage a ressembler plus & un
livre du champ de 1’ésotérisme occidental (dont le but est d’exposer un savoir total sur la
totalité de I’Etre) que celui de la world philosophy ou intercultural philosophy (dont le but
est de comprendre comment dans des contextes culturels différents et circonscrits, la
pensée appréhende son propre fondement). L’exemple le plus patent est celui de la page
255: «Adopting the mathematical lexicon of Badiou, we could describe Ein Sof as the void
that is the «subtractive suture to being».» Le probléme d’une telle assertion, c’est qu’elle
rapproche deux pensées fondamentalement distinctes. Lors d’un séminaire 4 Bern, j’ai
posé la question & Badiou de savoir si les idées de Zimzum et elle de Ein Sof pouvaient
étre rapprochées de sa conception du vide. Je n’ai regu de sa part qu’un regard ahuri suivi
d’une explication dans laquelle il insistait sur le fait que sa pensée se démarque considérab-
lement de celui du groupe de la Gauche Prolétarienne de ‘68 (Benny Levy, Guy Lardreau
et Christian Jambet) qui aprés la déception de la révolution, s’est converti & un platonisme
radical retrouvé dans les traditions des trois monothéismes. Le refus du religieux (c’est-a-
ce qui appelle I’humain a chercher a établir une pluralité de rapports avec ce qui fonde son
étre-1a selon la phrase de Heidegger: «Der Ruf kommt aus mir und doch tiber mich») par
Badiou doit étre pris en compte lorsque I’on aborde de maniére respectueuse la pensée de
ce dernier. Des rapprochements hétifs ne profitent ni a I’étude des mystiques spéculatives
des traditions monothéistes ni a I’étude de Heidegger.

Harlem/NY Philipp Valentini

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 493

Diletta Guidi, L 'islam deg musées. La mise en scéne de l'islam dans les politiques cultu-
relles frangaises, Zirich, Editions Seismo, 2022, 372 p., ISBN 978-2-8835-1102-6.

L’islam des musées. La mise en scéne de l'islam dans les politiques culturelles frangaises
est un livre signé Diletta Guidi, issu de sa recherche doctorale en lettres et science poli-
tique. Tres accessible, cette monographie analyse la mise en scéne de 1’islam a travers les
expositions de deux musées parisiens: d’une part, le Louvre — et plus spécifiquement son
département des arts islamiques inauguré en 2012 — et, d’autre part, I’Institut du monde
arabe (IMA) inauguré en 1987. L’analyse opére par un croisement de différentes données:
des observations in situ et des photographies prises au cours de visite des expositions mais
aussi des entretiens avec des responsables et des membres du personnel des deux musées.

En examinant le traitement de I’islam par les musées, D. Guidi s’intéresse au statut de
I'Etat-nation frangais, & ses politiques a I’égard de I’altérité islamique et son autodéfinition.
La mise en scéne muséale de 1’islam, autrement dit la définition que les musées donnent a
cette religion, résulte en effet d’une mutation dans la construction de la nation, un change-
ment de la fonction étatique et du rapport de la France a 1’altérité. C’est dire que 1’analyse
proposée fait se croiser une étude des pratiques muséographiques concrétes avec une réfle-
xion approfondie en science politique, mettant en évidence les relations entre la muséogra-
phie privilégi¢e par chacune des institutions et des enjeux politiques en tant que les musées
peuvent, dans une certaine mesure, étre appréhendés comme des instruments de 1°’Etat.

L’ouvrage, dont |’introduction constate un engouement international pour «I’art islami-
que», examine en premier lieu cette catégorie discursive née au XIX® si¢cle. En constatant
que la définition de I’art islamique reste floue, D. Guidi propose de regarder de plus pres
ce que les musées y mettent. Elle reconstitue alors I’histoire de cette catégorie en termes
d’art, de collection d’objets et de discipline scientifique. Il apparait que cet art et les insti-
tutions qui le constituent sont indissociables d’enjeux politiques empreints du rapport &
’altérité. C’est 1’Occident qui, dés le XIX® siécle, trie progressivement, a travers ses
pratiques muséographiques et collections, ce qui est digne d’étre montré de ’autre. Et, par
le méme processus, 1’Occident construit en retour sa propre identité. Enfin, I’ouvrage se
concentre sur deux modeles de la mise en scéne de 1’islam relatifs & chacune des instituti-
ons approchées. Il s’agit, d’une part, du modéle «universaliste-assimilationniste», propre
au Louvre, et, d’autre part, du modele dit «interculturel inclusif», caractéristique de I'IMA.

D. Guidi propose au lecteur une visite-type des expositions de chacune des institutions;
visite illustrée par des photographies ainsi que des plans permettant de visualiser le par-
cours comme la structuration des expositions. C’est en prenant en compte aussi bien la
conception que I’histoire des deux collections, 1’architecture et I’aménagement intérieur
du département des arts islamiques et de 'IMA que I’examen de la place de la religion
musulmane dans les expositions est effectué.

On peut dire qu’au Louvre, I’islam (avec une minuscule) fait place a I’'Islam (majuscule).
C’est davantage la culture et civilisation islamiques qui sont exposées selon des référents
esthétiques et non le registre cultuel de I’islam. L’ autrice reléve encore une atmospheére
orientalisante avant de remarquer que, suivant la politique du Louvre, I’islam est présenté
au passé€: aucun objet contemporain n’est exposé. Pour proposer une image alternative de
I’islam a celle issue des débats et polémiques, le Louvre présente dés lors un islam au passé
révolu n’ayant guere a voir avec I’islam contemporain. Il en résulte une lecture occiden-
talo-centrée: c’est I’Occident qui fait le choix des objets intégrés a 1’exposition, faisant par-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



494 Rezensionen — Comptes rendus

12 entrer I’islam dans la culture mondiale en privilégiant 1’esthétique au détriment des in-
formations quant aux usages des artefacts présentés ou aux procédés de leur acquisition.

A linverse, 2 'IMA, le culte musulman trouve sa place et la religion constitue le fil
directeur dans la construction de I’exposition. Par ailleurs, 1’islam se trouve inscrit dans la
continuité avec le judaisme et le christianisme. Quand bien méme, le visiteur se trouve ici
face a un islam idéalisé: si des pi¢ces contemporaines sont présentées a 1’Institut du monde
arabe, les formes de I’islam contemporain correspondent surtout aux pratiques rattachées
a la sphére privée et 'image du musulman est épurée de toutes les problématiques et cont-
roverses liées a cette religion.

D. Guidi s’efforce de réinscrire les politiques muséales dans les logiques macrosociolo-
giques. A ce propos, I'IMA et méme le Louvre, ce dernier représentant quelque peu
I’image du musée «vieille France», sont des institutions marquées par de profonds chan-
gements concernant les politiques culturelles de I’Etat entrainant des répercussions sur le
fonctionnement méme des musées. I1s n’ont guére le choix que d’entrer dans la logique du
«showy, ils se trouvent mis en concurrence et doivent dégager des bénéfices. S appuyant
sur les théories du sociologue Frangois Gauthier, 1’autrice raccroche les politiques cultu-
relles au phénomene de mutation de la fonction étatique, insistant sur le passage du «gou-
vernement» & la «gouvernance», donc d’un Etat-organisateur a un Etat dont la fonction est
de réguler les actions entre différentes parties prenantes. Dans les années 1970, tandis que
I’Etat a perdu le monopole de la gouvernementalité, il est devenu possible de concurrencer
son autorité. Ce phénomeéne a touché la compréhension et 1’application de la laicité: un
nouveau régime d’articulation de la relation entre 1’Etat et les cultes a été instauré, établis-
sant un passage de la laicité de la séparation a celle de la reconnaissance.

Ayant distingué les deux modeles muséographiques — pour rappel, le modele «universa-
liste-assimilationniste» pour le Louvre et le modele «interculturel inclusif» pour I'IMA —
I’autrice ne ceéde pas a une opposition duale, trop simpliste. Elle reléve des dynamiques de
changement au sein des deux institutions et de leur modele respectif de traitement de 1’is-
lam. A ce titre, la création du département des arts islamiques du Louvre et son fonctionne-
ment originel découlent tendanciellement d’une impulsion du haut vers le bas, ¢’est-a-dire
que I’Etat semble I’instigateur du projet. Il est relevé que la laicité muséale au département
des arts islamiques a motivé une lecture culturelle, non religieuse voire antireligieuse des
objets exposés. En mettant entre parenthéses la dimension religieuse, cette laicité muséale
«[...] est en accord avec I’esprit républicain, en quéte d’un islam modéré auquel reconnaitre
une place au sein de la communauté nationale» (p. 320). Aussi, le modéle «universaliste-
assimilationniste» vise-t-il a effacer les différences pour mettre en évidence les points com-
muns, notamment au regard esthétique des Beaux-Arts. Toutefois, suite & un changement
a la téte du département, une volonté de mieux intégrer les dimensions religieuses et con-
temporaines de 1’islam au Louvre est née.

Au contraire, ’IMA a été créé selon le modele de la gouvernance, c’est-a-dire avec une
pluralité de parties prenantes que 1’Etat régule, méme s’il est remarqué que ce modéle n’a
été véritablement opérationnel qu’a partir de la présidence de Jack Lang, personnalité po-
litique ayant favorisé les New Public Management (les nouvelles politiques publiques)
dans le secteur culturel frangais. Dans cette perspective, I’Institut du monde arabe présente
un islam inscrit dans et compatible avec les dynamiques du marché global. Jouant davan-
tage avec les limites de la laicité a la francgaise, ce musée «[...] réduit 1’ Arabe au musulman,
et le musulman & sa religiosité, dont il propose finalement une version acceptable et cool»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 495

(p. 323). Ce type de mise en scéne de I’islam rejoint par conséquent un souci propre a la
laicité de reconnaissance.

En conclusion, D. Guidi donne a son lecteur un apergu, que 1’on regrettera peut-étre trop
bref, de son musée imaginaire de I’islam. Celui-ci reprendrait les points positifs des deux
expositions analysées et donnerait plus de visibilit¢ a la période contemporaine. En outre,
il reviendrait sur I’actualité de 1’art islamique tout en ne taisant pas les débats qui touchent
I’islam aujourd’hui. La religion musulmane serait alors bien présente dans 1’exposition
mais questionnée. Son musée aurait des lors pour mission «de donner & voir I’autre, en
rendant compte en méme temps du regard qui I’expose et de la complexité de I’un comme
de I’autre» (p. 344).

L'Islam des musées ne se contente pas de mots mais inclut également des photographies.
I1 n’est cependant pas proposé de réflexion approfondie sur la relation entre les images et
le texte descriptif. Il faut ajouter que les photographies reproduites sont de taille réduite
rendant difficile pour le lecteur de les détailler avec minutie. En fait, I’intérét majeur de
I’ouvrage porte sur I’apport d’une analyse micro a un sujet davantage macrosociologique,
spécifiquement I’apport d’une analyse d’expositions & une réflexion sur la fonction de
IEtat, le passage du modéle du «gouvernement» a celui de la «gouvernance» et le rapport
a I’altérité. Enfin, I’ouvrage de D. Guidi a cela d’original qu’il étudie la mise en forme de
I’islam dans un domaine jusqu’a présent peu étudié, a savoir 1’espace muséal.

Fribourg Guillaume Chatagny

Josef Kreiml/Maria Baumann/Achim Dittrich (Hg.), « Die Schonste von allen». Hausma-
donnen und Mariendarstellungen in den Strassen von Regensburg (Regensburger Marriani-
sche Beitréige 3), Regensburg, Friedrich Pustet, 2022, 312 S., ISBN 978-3-7917-3324-1.

Ein schénes, reich bebildertes Buch wird uns hier dargeboten, dass seinerseits die (kérper-
liche) Schénheit im Titel trigt. Es gibt einen gewichtigen Strang katholischer Tradition
und Spiritualitdt, welcher die «Schonheit» auf die Gottesmutter tibertréigt und superlati-
visch verwendet. Gerade die barock-katholische Tradition (S. 31f, 57f, 73f, 126f), aber
auch das «marianische Jahrhundert» von 1830-1950 (S. 33f, 74f) legen, gotische Vorbilder
rezipierend, in ihrer Sinnlichkeit wert auf eine ganz bestimmte Form von « Demonstrativi-
taty: Gesten des Zeigens sind dabei zentral. Das kommt in vorliegendem Band deutlich
zum Vorschein — das Zeigen wird gleichsam repetiert. Dabei verschrénken sich, fiir die
Stadt Regensburg abgegrenzt, im Band kunsthistorische, kulturelle, touristische mit theo-
logischen und marianischen Ausfihrungen, Erkldrungen und Uberlegungen. Dem aus dem
Sortiment von Friedrich Pustet stammenden Buch lésst dies zu einem zugleich interdiszip-
lindren wie einem regional- und stadthistorischen (Euvre in handlicher Softcover-Ausfiih-
rung werden. Zuallerst ist das Buch eine Einladung, diese bayrische Stadt an der Donau zu
besuchen — nicht zuletzt die «Pustet-Villen» zu Beginn der Kumpfmiihler Strasse wegen,
wo sich Hausmadonnen befinden (S. 148-151).

Zusammen mit der ausfaltbaren Karte der Regensburger Innenstadt zu Beginn und am
Schluss des Bandes, d.h. im Umschlag integriert, stellen die kurz kommentierten Hausma-
donnen mitsamt trefflichen Abbildungen, beginnend mit S. 83, den eindriicklichen Haupt-
teil des Buches dar. Die Objekte sind durchnummeriert und kénnen auf der Karte leicht

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOL: 10.24894/2673-3641.00127



496 Rezensionen — Comptes rendus

gefunden werden. Wiirde sich eine Smartphon-Applikation hier nicht geradezu anbieten?
Es sind 72 Bildwerke, die sorgfiltig vorgestellt werden, nachdem von der Herausgeberin,
den Herausgebern und Adolfine Treiber (S. 61ff) hinflihrende Passagen in diesem 3. Band
der Reihe Regensburger Marianische Studien geboten wurden. Den Abbildungen folgen
ein wichtiges Glossar (z.B. zu «Maphorion» als Marienschleier und Grundlage des
«Schutzmantels» oder Maria «Hodegetria» als die Wegweiserin des Heils) sowie ein Au-
torenverzeichnis. Stichwort- und Personenregister gibt es nicht.

Neben den «Patrona Bavariae»-Darstellungen (schon am Titelblatt) stechen beim ersten
Durchblittern v.a. Bildwerk 23 (thronende «byzantinische» Madonna von 1982), Bildwerk
27 (eine Holzschnitzfigur aus 1981 — mit eher «trauriger, herber» Schonheit?!), Bildwerk
45 («Hohes Kreuz», doppelseitiges 500-jahriges Hochkreuz aus Stein mit einer Mondsi-
chelmadonna auf einer Seite des Kreuzes, dem Cruzifixus gegeniiber), Bildwerk 52 (mo-
derne, reduktionistische Marien-Silhouette aus 2018, vergoldet und zugleich das jiingste
Bildwerk im Band) sowie Bildwerk 70 (neobarockes Giebel-Stuckrelief der Gottesmutter
von Anfang des 20. Jahrhunderts) hervor. Damit sei die bunte Palette der Darstellungen
respektive Objekte nur angedeutet und zugleich Lust auf mehr gemacht!

Kreativ und aussagekriftig ist ein danach getitigter «Seitenblick» auf «verschwundene
Madonnen» im offentlichen Raum (S. 255f). Damit kommt die Geschichtlichkeit sowie
«Verginglichkeit» der Bildwerke nochmals stédrker ins Bewusstsein. Dass der Bischof von
Regensburg, Rudolf Voderholzer, das Buch tatkriftig unterstiitzt hat (vgl. abgedruckt sind
Geleitwort und Predigt), kénnte als Auftrag gesehen werden, es an anderen Orten, auch
hier in der Schweiz, gleichzutun und sich auf die Suche nach kleinen theologisch-relevan-
ten und aussagekriftigen Orten zu machen. Symbole im 6ffentlichen Raum sind von nicht zu
unterschétzender Bedeutung, seien sie nun in erster Linie religios oder politisch bzw. wirt-
schaftlich orientiert. In einer pluralen, vielfiltigen Gesellschaft kommen dabei viele Stem-
pelkissen zum Einsatz. Es wire fiir viele ein Verlust, wenn die «Die Schnste von allen»
sowie ihr Kind hier fehlen wiirden. In der Fribourger Unterstadt ist jiingst eine Marienstatue
nebst dem Anna-Brunnen «verschwunden» bzw. (zwischenzeitlich) ersetzt worden.

Fribourg David Neuhold

Timo Skrandies/Bettina Paust (Hg.), Joseph Beuys, Handbuch, Leben — Werk — Wir-
kung. Unter Mitarbeit von Jasmina Néllen, Zsuzsanna Aszodi, Alina Samsonija, im Rah-
men von «beuys 2021», Heidelberg, J.B. Metzler Verlag, 2021, 509 S., ISBN 978-3-476-
05791-4 (als eBook -01)

Der «Kunst-Prophet vom Rhein» (NZZ 25.2.21) Joseph Beuys war ein wichtiger und pro-
vokanter deutscher Kiinstler der Nachkriegszeit. Er zihlt heute weltweit zu den bedeu-
tendsten Kiinstlern des 20. Jahrhunderts. Er polarisierte und provozierte, er lebte den er-
weiterten Kunstbegriff und beschleunigte damit seinerzeit den Wandlungsprozess des zeit-
gendssischen Kunstgeschehens. Tatséchlich kénnte man meinen, {iber diesen Kiinstler sei
schon alles gesagt. Doch sind im Jubildumsjahr 2021, in dem Beuys’ Geburtstag sich zum
100sten Mal jdhrte, neben vielen Ausstellungen und anderen Ehrbekundungen auch ver-
schiedene Biicher erschienen — darunter das Joseph Beuys Handbuch, Leben — Werk — Wir-
kung. Auf tiber 500 Seiten wird viel Wissenswertes {iber sein Leben, sein Werk und seine

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOIL: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 497

Wirkung zusammengetragen, ohne aber einen «Anspruch auf Vollstdndigkeit» (S. X) zu ha-
ben. Vielmehr ist das Handbuch ein «Experiment» (S. VII), das als Wissens- und Orien-
tierungsgrundlage dienen kann aber auch dazu anregen soll weiterzudenken.

Die Herausgeber Timo Skrandies, Universitétsprofessor flir Kunstgeschichte in Diissel-
dorf, und Bettina Paust, Leiterin des Kulturbiiros Wuppertal, verfolgten bei der Erstellung
die Absicht, die «jlingere Entwicklung in der Beuys-Forschung mit dem Schwerpunkt auf
den deutschsprachigen Raum erstmalig komprimiert und umfassend abzubilden.» (S.VII)
Der J.B. Metzler Verlag 6ffnete dafiir sogar ihre «Personen-Handbuchreihe Literatum fiir
den Bereich der bildenden Kunst. Joseph Beuys Handbuch, Leben — Werk — Wirkung soll
«Beuys-Kenner:innen aber auch interessierten Laien» (S. VIII) die Moglichkeit geben,
«sich umfassend iiber den Universalisten Joseph Beuys zu informieren, sich tiefer in sein
Werk einzuarbeiten oder neue Forschungsgebiete zu entdecken. Das Handbuch will dabei
kein bestimmtes Beuys-Bild nahelegen oder neu schaffen, sondern einen Kiinstler aus ver-
schiedensten Blickwinkeln transdisziplinir beleuchten [...]» (S. VIII).

Damit das umgesetzt werden konnte, wurden 53 Autor:innen eingeladen, in 83 Artikeln,
gegliedert in sechs Kapiteln, sich dieser Mammutsaufgabe zu stellen. Jeder Artikel nimmt
auf je bis zu zehn Seiten einen besonderen Aspekt Beuys’ Leben, Werk und/oder Wirkung
in den Blick und fiihrt abschliessend chronologisch aufgelistet passende Werke, Literatur
sowie zum Teil auch Bild- und Tonquellen auf, Als Einstieg in den «komplexen Beuys-Kos-
mos» (S. X) bietet das erste Kapitel «Einheit von Leben und Werk» mit knapp 50 Seiten
einen Uberblick tiber die wichtigsten biografischen Daten — stets unterteilt entlang einzel-
ner Lebensphasen, die essenziell fur das Werk von Beuys sind. Im Anschluss werden auf
iiber 70 Seiten wichtige « Werkformen und -zusammenhéinge» thematisiert. Besonders deut-
lich wird hier Beuys gattungs- und sparteniibergreifendes Arbeiten, wovon das umfangrei-
che zeichnerische (Euvre, die verschiedensten Aktionen und Performances, seine plastisch-
skulpturalen Arbeiten, Multiples, Installationen und Rdume aber auch seine Musik und
insbesondere sein Konzept eines erweiterten Kunstbegriffs und einer Sozialen Plastik
Zeugnis ablegen. Auf weiteren 80 Seiten wird die weltweite « Werketablierung» behandelt.
Insbesondere das Thema stellt in der kunsthistorischen Forschung — so auch in der Beuys-
Forschung — ein wesentliches Desiderat dar. Ein Kunstwerk etabliert sich nur nach und
nach, wird verdichtet, institutionalisiert, vermittelt und damit fiir eine breitere Offentlich-
keit wahrnehmbar gemacht. Erst im folgenden Kapitel werden auf tiber 120 Seiten die
«Kontexte» Beuys’ (Euvre im Bezug zu kiinstlerischen Persénlichkeiten wie Johann Wolf-
gang von Goethe, Heinrich B61l oder Nam June Paik und auch im Bezug zu Beuys Werk
beeinflussenden Strémungen, Institutionen und Weltanschauungen deutlich gemacht. All
die verwirrenden «Begriffe» (erweiterter Kunstbegriff, Antikunst, Energie, Transforma-
tion, Partitur, Gesamtkunstwerk, Kapital, Kreativitéit, Prozesse, Soziale Plastik, Denken als
plastische Praxis u.a.) werden im Anschluss auf knapp 100 Seiten ausgiebig erliutert. Be-
schlossen wird das Handbuch mit einem Kapitel zur «Rezeption», das ihren Fokus auf
zwei prominente Diskurse: Tier-Mensch- und Natur-Mensch-Beziehungen aber auf Beuys
Rezeption in Kunst und Wissenschaft legt. Der «Anhangy stellt ein umfangreiches, aber
nicht vollstindiges Register von Autor:innen, Werken und Personen auf.

Insgesamt gelingt es Timo Skrandies und Bettina Paust gemeinsam mit zahlreichen Au-
tor:innen ein Handbuch mit viel Material zusammenzustellen, das so zu einer systemati-
schen Darstellung von Beuys Denken und Handeln wird, aber nicht von Beginn an gelesen
werden muss. Vielmehr 14dt es zum Nachschlagen oder gar zum Schmdokern ein. Da aber

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403506, DOIL: 10.24894/2673-3641.00127



498 Rezensionen — Comptes rendus

leider génzlich auf Abbildungen verzichtet und nur wenige Zitate des Kiinstlers aufgegrif-
fen wurden und es ausserdem in einem eher wissenschaftlichen Sprachstil geschrieben
wurde, verliert die Darstellung ihre Anschaulichkeit und Authentizitét und erschwert vor
allem — selbst interessierten — Laien den Zugang zum Handbuch. Joseph Beuys Handbuch,
Leben — Werk — Wirkung stellt aber durchaus — vor allem fiir junge Wissenschaftler:innen
und andere, eher fachwissenschaftlich orientierte Leser:innen — eine gute Ergénzung zu
bestehenden Standardwerken dar, beleuchtet Beuys Werk interdisziplinér und gibt interes-
sante Impulse flir eine weitere Auseinandersetzung mit Leben, Werk und Wirkung eines
bedeutenden Kiinstlers unserer Zeit.

Luzern Christine Szkiet

Peter Hersche, Max Weber, die Okologie und der Katholizismus, Basel, Schwabe, 2020,
203 S., Abb., ISBN 978-3-7965-4274-9.

Die Weberforschung wird seit jeher dominiert von Interpreten, die bekunden, dass der Uni-
versalgelehrte ein Grossteil von dem, was sich in Europa um 1900 auf dem Gebiet von
Wirtschaft, Politik oder Kunst abspielt, entschieden bejaht habe. Fiir tonangebende Webe-
rianer wie etwa Reinhard Bendix, Wolfgang Mommsen oder Wolfgang Schluchter ist aus-
gemacht, dass Max Weber weder mit Marxens Kritik an kapitalistischen Wirtschaftsfor-
men noch mit Nietzsches Schelte gegeniiber demokratischen Herrschaftstypen etwas an-
fangen konnte — im Gegenteil: Weber sei «jenseits» von deren Kulturkritik gestanden; im
Gegensatz zu jenen sei er «ein leidenschaftlicher Vorkdmpfer» eines «dynamischen Kapi-
talismus» ebenso wie einer «plebiszitdren Demokratie» gewesen.

Neben dieser sehr verbreiteten, in der einschldgigen Literatur oft als «orthodox» bezeich-
neten Lesart des Weber’schen Werkes gibt es eine weniger verbreitete, hdufig als «hetero-
dox» betitelte Lesart, nach welcher Max Weber immer in einer moderneskeptischen, zu-
weilen gar in einer modernekritischen Tradition stand. Die Interpretationen von Karl Lo-
with, Albert Salomon oder von Wilhelm Hennis stehen exemplarisch fiir diese Lesart. So
gelesen war Weber weniger ein leidenschaftlicher Befiirworter moderner Entwicklung als
eher ein «biirgerlicher Marx» «auf den Spuren Nietzsches» und damit ein Kulturkritiker,
welcher «in der Zeit gegen die Zeit» kémpfie.

Peter Hersche, bisher nicht aufgefallen durch Publikationen tiber Max Weber, z#hlt sich in
seinem 2021 erschienenen Buch Max Weber, die Okologie und der Katholizismus bewusst
zur zweiten Kategorie der Weberinterpreten. Im Anschluss vornehmlich an Wilhelm Hennis’
Werke will auch er den «<anderen» Webem (S. 7) hervorheben, jenen Weber also, der den
«Fortschritty — will heissen: Kapitalismus, Demokratie, Entzauberung und Verwissenschaft-
lichung in seinem (Webers) Versténdnis dieser Begriffe — als problematisch ansah.

Das schmale, flott formulierte und einen substantiellen Beitrag zur Weberforschung leis-
tende Buch von Hersche ist in sieben Kapitel gegliedert, wobei in jedem Kapitel eine Fa-
cette des kulturkritischen Weber beleuchtet wird: Nachdem im ersten Kapitel der Aufent-
halt des Gelehrten in Rom thematisiert worden ist — ein Aufenthalt, der fiir diesen in etli-
cher Hinsicht prégend war —, handeln die folgenden Kapitel von dessen regem Interesse an
Ideen, Organisationen und Personlichkeiten, welche kritisch sind gegeniiber der «abend-
landischen Rationalisierungy.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 499

Mit vielen Bezugnahmen auf den riesigen Quellenkorpus, mit kundigen Verweisen auf die
relevante Sekundérliteratur sowie mit amiisanten Exkursen in biographische Schliisselereig-
nisse geht es im Buch um Kultur- und Zivilisationskritik, um die Lebensreform und die
erotische Bewegung, um den Kulturkatholizismus und den protestantischen Arbeitseifer,
um die Okologie und den beginnenden Landschafisschutz, um den Kapitalismus und die
wachsenden Naturzerstérung und zudem, so im abschliessenden Kapitel, um die Aktualitét
der Weber’schen Kapitalismuskritik angesichts der 6kologischen Krise.

Die grosste Leistung von Peter Hersche besteht darin, dass er gleich eine Vielzahl von
Denkanstossen liefert bei Themengebieten, welche in der « Weber-Interpretationsindust-
rien (Hans-Peter Miiller) fiir gewohnlich nur am Rand besprochen werden. Dass, wie, aus
welchen Griinden und mit welchen Folgen sich Max Weber beispielsweise mit dem Vege-
tarismus auf dem Monte Veritd, mit dem Anarchismus in der Weltkriegszeit oder mit dem
so kapitalismusfeindlichen wie umweltfreundlichen Kreis um Ludwig Klages auseinan-
dersetzte, das ist durch die Forschung bisher nur spérlich untersucht worden. So ist es umso
erfrischender, dass Hersche aufzeigt, wie intensiv sich Weber mit solchen Alternativkul-
turen beschéftigt hat.

Fraglich ist, ob Max Weber — wie Hersche findet — mehr fiir Alternativkulturen iibrig
hatte als Erkenntnisinteresse. Der Skeptizismus dieses Denkers richtete sich nicht nur ge-
gen die (von ihm fiir gewdhnlich zwischen Anfithrungs- und Schlusszeichen gesetzten)
«Fortschritte» im Polit- oder Wirtschaftsleben, sondern auch gegen die (von ihm fiir ge-
wohnlich mit beissendem Spott iiberzogenen) Losungsvorschlédge aus alternativen Krei-
sen. Dass sich Weber vom 6kologischen Fliigel der fortschrittskritischen Bewegung etwas
erhoffte gegeniiber der kapitalistischen Umweltzerstérung, scheint unrealistisch, denn die-
ser war stets geradezu penetrant darauf bedacht, Optimismus als Illusion zu entlarven.
«Heute [...] ziemt uns der Versuch», so heisst es in der Antrittsvorlesung mit Blick auf
etwaige Weltverbesserungspline, «den Schleier der Illusionen zu liiften [...].»

Norbert Bolz — dessen Arbeiten zu Weber werden von Hersche nicht zitiert — betonte in
seiner auch fiir die Weberforschung wegweisenden Habilitationsschrift m. E. zurecht, dass
sich Max Weber dem in Deutschland um die Jahrhundertwende vielfach beschworenen
Auszug aus der entzauberten Welt radikal verweigerte. Weber, so Bolz im Anschluss an
Siegfried Kracauer, war ein « Wartender»: Er macht sich etwas vor weder iiber die Zu-
stinde der modernen Welt noch iiber die Chancen einer moglichen Alternative. «Wer
glaubt daran?», so wird in Wissenschaft als Beruf gefragt, «ausser einigen grossen Kindern
auf dem Katheder oder in Redaktionsstuben?» Man habe «kein Schlaraffenland» zu erwar-
ten, so pflegte Weber zu denjenigen zu sagen, welche die Welt nicht nur interpretieren,
sondern auch verdndern wollten, «weder im Diesseits noch im Jenseits, weder im Denken
noch im Handeln [...].»

Ziirich Christian Marty

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



500 Rezensionen — Comptes rendus

Annette Kehnel, Wir konnten auch anders. Eine kurze Geschichte der Nachhaltigkeit,
Miinchen, Blessing, 2021, 487 S., ISBN 978-3-6412-6712-4.

Die Generation des Rezensenten hat es als Kind, in einer eher armen Gegend aufgewach-
sen, noch selber erlebt: Bis in die Nachkriegszeit hinein wirtschafteten die meisten Haus-
halte in Europa, auch die nicht kriegsversehrten, sehr nachhaltig. Man hob Schnurreste und
einmal gebrauchtes Einpackpapier und -tiiten zur Zweitverwendung sorgfiltig auf, Kleider
und Werkzeuge wurden bis zum Geht-nicht-mehr geflickt. Brot wegwerfen galt als Siinde,
aus angefaultem oder schorfigem Obst wurden die schadhaften Stellen herausgeschnitten
und der Rest verzehrt, man trank selbstverstéindlich Leitungswasser, allenfalls mit Sirup
oder Limonadewiirfeln versiisst. Fiir die Mobilitdt standen neben den Fiissen hdchstens
Fahrrad und Bahn zur Verfiigung. Man heizte nicht immer alle Zimmer und 16schte das
Licht beim Weggehen. Undsoweiter.

Die heutige Generation diirfte solche frither ganz selbstverstindliche Verhaltensweisen
kaum mehr verstehen kdnnen, eher hdchst verwundert zur Kenntnis nehmen, abgesehen
von einigen Zeitgenossen, welche food-waste kritisieren, Reparaturcafés erdffnen oder die
gemeinsame Benutzung von Werkzeugen propagieren. Annette Kehnel hat nun aber den
Mut zum Unkonventionellen aufgebracht, eine Geschichte der Nachhaltigkeit zu schrei-
ben, Dieses Anliegen war {iberfiéllig, denn auf den eingetretenen Wandel wurde schon lin-
ger auch von Historikern, etwa Christian Pfister, hingewiesen. Die Autorin leitet ihr Buch
ein mit einer berechtigten Polemik gegen eine auf den «Fortschritt», auf Wachstum und
Wohlstand fixierte Geschichtsschreibung, welche den «homo oeconomicus» verabsolu-
tiert, eine rein lineare Entwicklung annimmt, die seit dem 18. Jahrhundert erfolgte lobpreist
und bloss gegenwartsbezogen in die Vergangenheit schaut. Alte Meistererzéhlungen vom
dunklen Mittelalter, von schwer schuftenden Menschen und unvorstellbar primitiv leben-
den Vorfahren werden dabei lustvoll demontiert.

Der eigentliche Inhalt des Werks wird dann unter fiinf Titeln: Sharing, Recycling, Mikro-
kredit, Spenden/Stiften und Minimalismus dargestellt. Ein bunter Bilderbogen zieht so an
uns vorbei: Kloster und Beginenhdfe als Orte des Teilens, Bodenseefischer und der Schifer
Pierre Maury aus Montaillou als Beispiel der Nutzung von Commons (basierend auf
Ellinor Ostroms Theorie der Allmende). Unter dem Stichwort Recyling tauchen zahllose
heute kaum mehr bekannte Reparaturberufe auf, das aus Lumpen fabrizierte Papier wird
als eines der ersten Recylingprodukte vorgestellt sowie die seit der Antike {iblich Wieder-
verwertung von Bauteilen, den Spolien, thematisiert. Die «Monti di Pieta» kénnen als erste
Beispiele von Mikrokreditbanken gelten, gleichzeitig zeigt Kehnel andere historische For-
men des Mikrokredits auf. Die berithmte Briicke von Avignon, die mit Ablassgeldern er-
bauten Kirchen und die Augsburger Fuggerei weisen auf die Moglichkeiten hin, mittels
Stiftungen grossere, der Allgemeinheit dienende Werke zu errichten, ohne staatliche Hilfe
oder Logiken der Marktwirtschaft. Bekannter sind dann die Beispiele eines sich mit dem
Minimum begniigenden Lebens, von Diogenes von Sinope bis zu Franz von Assisi.

Wenn auch der Bezug zu dem heute ohnehin reichlich abgenutzten Begriff der Nachhal-
tigkeit in diesen Beispielen nicht immer ganz itberzeugend ist, so kénnen sie doch alle als
Beispiele einer Alternative zur heute herrschenden Wirtschaftsordnung mit ihrem Kon-
sumfetischismus und ihrer Ressourcenverschwendung, ihrer Wegwerfmentalitdt und un-
verantwortlichen Miillproduktion gelten. Kehnel zeigt iibrigens auf, dass viele dieser Ver-
haltensweisen gar nicht so alt sind. Der Wandel erfolgte ndmlich definitiv erst im Laufe

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 501

der Fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts, einerseits durch die Amerikanisierung aller Le-
bensbereiche, andererseits durch den Import billigen Erddls aus dem Nahen Osten

Die zusammenfassende Darstellung der Autorin stiitzt sich nicht auf eigene Forschungen,
sondern einen allerdings reichen Fundus von gedruckten Quellen und Literatur. Kehnel ist
Mediivistin und entsprechend stammen die meisten ihrer Beispiele aus dieser Epoche. Es
ist nicht das erste Mal, dass aus der Medidvistik neue Anregungen fiir die Geschichtswis-
senschaft kommen: Die relative Armut an Quellen, die mindestens fiir das Friih- und Hoch-
mittelalter auch fast alle ediert sind, erzwingt neue Fragestellungen eher als quellentiber-
sittigte Epochen, wie die Zeitgeschichte.

Allerdings liegt in dieser Konzentration auch die entscheidende Schwiiche des Buches.
Zwar wird uns auf S. 17 eine Darstellung bis zur industriellen Revolution versprochen,
Tatséchlich werden dann aber nur ganz wenige Themenbereiche {iber das Mittelalter hin-
weg gefihrt. Die Darstellung der grosso modo letzten zwei Jahrhunderte konnte sich
Kehnel zwar zu Recht ersparen, denn hier hat die schon seit einer Generation betriebene Um-
weltgeschichte auch dem Problem der Nachhaltigkeit einige Aufmerksamkeit geschenkt.
Was fehlt, ist die Frithneuzeit und das ist bedauerlich, weil genau hier die Schaltstelle fiir den
Umschlag zu einer hemmungslos kapitalistischen Wirtschaft liegt und definitiv die Pfade be-
schritten wurden, die zu der von Kehnel (und allen &kologisch Denkenden) angeprangerten
Problematik fithrten. Kronzeuge ist hier Max Weber. Seine Protestantismus-Kapitalismus-
These ist in einigen Punkten zwar widerlegt, vielfach aber auch missverstanden und vor allem
dermassen zerredet worden, dass sich heute kaum jemand mehr damit befassen will. Aber
Webers vor mehr als hundert Jahren gestellte Kernfrage: Warum kam es so und nicht anders
bleibt uns weiterhin gestellt und ist noch keineswegs umfassend beantwortet. Dass die Kon-
fession dabei eine Rolle spielte, diirfte kaum zu bestreiten sein.

Abgesehen von diesen theoretischen Uberlegungen bote die Frithzeit viele weitere
schéne Beispiele, die man unter den weiten Schirm der Nachhaltigkeit stellen kdnnte. Nur
stichwortartig und gewiss ohne Anspruch auf Vollstdndigkeit seien etwa erwihnt: Die
Deindustrialisierung und Reagrarisierung Italiens nach der Krise von 1630, die damit er-
folgte Diversifikation der Produktion, das die Landwirtschaft priorisierende Sicherheits-
denken, die sorgfiltige Bewirtschaftung ihrer Wilder durch die Kloster, den Verzicht
geistlicher Fursten auf die Ausbeutung der Bodenschiétze ihrer Territorien, die kulturellen
Aufwendungen der Katholiken anstelle von Investitionen in die Wirtschaft, das (im Ka-
tholizismus) kirchliche Monopol des Kreditwesens, die von Kehnel bloss gestreifien, aber
erst in der Friithzeit sich massenhaft ausbreitenden Getreidebanken in Italien und Spanien,
die Bedeutung der Seelenmessen fiir den Geldkreislauf, die von Robert Netting am Bei-
spiel eines Walliser Dorfes analysierten komplizierten Strategien, eine Ubernutzung der
spirlichen Ressourcen zu vermeiden, die Leihe von Arbeitstieren, die Bemiihungen zum
Bau von Segelschiffen, welche den Wind besser ausnutzten, die in Paris perfekt organi-
sierte Wiederverwertung von Speiseresten von den Tischen der Reichen. Und vieles andere
mehr, auch die Hausviterliteratur kénnte noch eine Fundgrube sein.

Erste Versuche kdnnen selten vollkommen sein. Angesichts der Bedeutung der Thematik
dieses Buches ist Detailkritik wenig angebracht, konnte immerhin in einer verbesserten
zweite Auflage berticksichtigt werden. S. 33 miisste es Sdkularisation heissen. Entgegen
der Legende werden in der Tabelle S. 107 nur die absoluten Zahlen der Beginenhofe an-
gegeben, aber nicht der Anteil an der (vielleicht schwierig zu eruierenden) Gesamtbevél-
kerung. Die geldufige Parallelisierung der Emissionszertifikate mit dem Ablass scheint mir

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



502 Rezensionen — Compltes rendus

unpassend, denn dieser dient nicht der Verminderung kiinftiger Siinden, sondern dem
Nachlass der Strafen fiir vergangene. In Bologna fand 1547 keine einfache Synode statt,
sondern eine Sitzung des dorthin verlegten Konzils von Trient. Vielleicht aus Begeisterung
fiir Harald Welzer wurden die Augsburger Unternehmer Welser mit «z» geschrieben. Prin-
zipiell bedenklich scheint mir, die Fuggerei im Kontext des Buches zu nennen. Es herrscht
Konsens, dass die Fugger, namentlich durch ihre Bergbauaktivitéten, zu den ersten bedeu-
tenden Vertretern des Frithkapitalismus zdhlen. Die von Jakob Fugger gestiftete Wohn-
siedlung kann daher, wie viele andere Stiftungen von Kaufleuten (vgl. dazu in diesem
Werk S. 29411., zu Datini), auch als Bussleistung fiir dieses moralisch anriichige Geschiifts-
gebaren gelten, provokativ: ein blosses Feigenblatt. Petrus Johannis Olivi ist doch eine
etwas zwiespiltige Figur: Wegen seiner Preistheorie kénnte man ihn auch als Vorldufer
modernen und entsprechend problematischen nationaldkonomischen Denkens betrachten.

Das Werk von Kehnel ist eine hochst wichtige Neuerscheinung und geeignet fiir einen
Paradigmenwechsel. Die Abkehr von einer simplifizierenden und naiven Fortschrittsge-
schichte ist iiberfillig, eine Neubewertung von veréchtlich taxierten Verhaltensweisen un-
serer Ahnen notwendig. Wir milssen den «homo cooperans» wiederentdecken. Zu hoffen
bleibt, dass der von Kehnel eingeleitete «ecological turn» keine Seifenblase bleibt und vor
allem die Frithneuzeithistoriker den von ihr aufgeworfenen Ball aufnechmen. Noch wichti-
ger wiire allerdings, aus dem Buch etwas fiir die Praxis der Gegenwart zu lernen, auch
wenn die Autorin dazu in dem etwas abfallenden Schlusskapitel keine Rezepte liefern will.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Rudolf Steiner, Friihe Schrifien zur Goethe-Deutung: Grundlinien einer Erkenntnistheo-
rie der Goetheschen Weltanschauung — Goethes naturwissenschaftliche Schriften (Schrif-
ten. Kritische Ausgabe [SKA 1]). Herausgegeben und kommentiert von Christian Cle-
ment, mit einem Vorwort von Jost Schieren, Stuttgart/Bad Cannstadt, Frommann-Holz-
boog, 2022, CIX, 451 S., ISBN 978-3-7274-5801-9.

Die kritische Ausgabe von Schriften Rudolf Steiners enthélt im jiingsten Band frithe
Schriften tiber Goethe. Thm, Steiner, war als 21-jéhrigem 1881 die Herausgabe naturwis-
senschaftlicher Schriften Goethes in der Deutschen Nationalliteratur, einem editorischen
GroBprojekt des gerade zehn Jahre alten deutschen Nationalstaats, anvertraut worden. Man
begegnet in den Drucken zwischen 1884 und 1897 dem jungen Steiner, den Goethe nur
soweit interessierte, als er ihn fiir erkenntnistheoretische Uberlegungen nutzen konnte, mit
dem Ziel, gegen Kant eine unbegrenzte Erkenntnis zu postulieren. Steiners sachliche Aus-
einandersetzung mit Goethes Naturforschung blieb dabei begrenzt und verschwand in den
1890er Jahren fast komplett.

Die philologische Herausgeberarbeit von Christian Clement ist, wie auch in den letzten
Ausgaben, sorgfiltig erledigt, allerdings hat Steiner die Texte auch nur wenig liberarbeitet.
Clement weist dabei betrichtliche Revisionen wihrend Steiners 13 Herausgeberjahren nach,
etwa in der Ersetzung pantheistischer durch monistische Vorstellungen als Anhéinger Ernst
Haeckels (XXXIX), iiberhaupt in Steiners Neudeutung Goethes, indem er die Evolutions-
theorie in den sp#ten Texten einfithrte (LXIX) oder nach 1900 Goethe theosophisch revi-
dierte (CI-CIII). Der Anmerkungsapparat ist sehr knapp. Die wissenschaftliche Literatur

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 503

ist auf wenige Titel beschréinkt, die sich mit Steiner beschiftigen (es fehlt die Arbeit von
Christa Lichtenstern); es gibt keinerlei Einbeziehung der reichen Goetheforschung zu des-
sen naturforschenden oder naturphilosophischen Werken, Steiner erscheint als einsamer
Solitér.

Zwei Aspekte meine ich kritisch anmerken zu miissen. Clement beansprucht erneut (dazu
SZRKG, 111 [2017], 262f.), Steiner als Philosophen in die wissenschaftliche Debatte ein-
zubringen, was die universitire Wissenschaft «versdumt» habe (XXII). Er legt die Latte
noch hoher als frither: Steiners Bedeutung sei derjenigen des Aristoteles oder Darwins ver-
gleichbar (CIII). Kritische Uberlegungen, dass die fehlende Rezeption mit mangelnder
Qualitéit bei Steiner zu tun haben konnte, gibt es nicht, etwa hinsichtlich der zeitbedingten
Konzeption seines Idealismus mit der praktisch véllig fehlenden Sprachkritik oder seiner
radikal von sozialen Bedingungen abgetrennten Ideen (die Idee habe «alles, was sie kon-
stituiert, in sich selber» [223]). Auch Steiners Vorstellungen zum «Volk» (242, 244) blei-
ben unkommentiert. Dazu kommen Widerspriiche. So réumt Steiner die Berechtigung von
Kants Grenzen der Erkenntnis ein, um aber gleichzeitig von «htheren Formen des Be-
wusstseinsy auszugehen, die diese Grenzen tiberschreiten (L VII). Im tibrigen dokumentiert
Clement in erfrischender Deutlichkeit, dass Steiner zwar wissenschaftliche Anspriiche er-
hoben, eine wissenschaftliche Arbeitsweise aber zunehmend aufler acht gelassen hat
(LXXVIII; XCIID).

Zum zweiten {iberdehnt Clement die zu Recht angezeigten Kontinuitétslinien. So sollen
«zahlreiche gedankliche Pfade zu zentralen Aspekten seiner spéteren Esoterik» flihren, es
gebe «Andeutungen der Konzeption des <Astralleibes»» (XXXVI; s. auch XVIII und CII).
Hier liegen in der Tat interessante strukturelle Gemeinsamkeiten mit Steiners spéteren the-
osophischen Vorstellungen vor, aber man kann derartige Ahnlichkeiten nicht ohne eine
Einbeziehung der Differenzen diskutieren. AuBlerdem schwécht Clement erneut (s.
SZRKG, 115 [2021], 459) Steiners religionskritische Phase in den 1890er Jahren ab. Er
sieht «Spiritualitit und Wissenschaftlichkeit harmonisch miteinander [sic] integriert»
(XCIV), und in der Tat betrachtete Steiner die Naturwissenschaft als Grundlage seines
Idealismus (192). Aber der dabei angenommene «Urgrund des Weltendaseins» im Gegen-
satz zu «irgendeinem Schopfer» (189f.) flihrte zu einer Anthropologie, in der der Mensch
— Steiner ist hier von Stirner und Nietzsche geprigt — «alles durch sich selbst, nicht durch
ein anderes Wesen scin» miisse (246).

Clements Deutungsinteressen liegen relativ offen zu Tage: Er will Steiners Prigung
durch die Theosophie seit 1900 marginalisieren. Sie sei nur ein «Gefdf» (XXI; dhnlich
XXVII) unter anderen. Fiir Clement griindet die Anthroposophie in Steiners «eigenen An-
schauungen und Erlebnissen» (XXI), so dass er die Theosophie nur als temporére Durch-
gangsstation bendtige. Man kann mit guten Griinden bezweifeln, dass Steiners Biographie
nach diesem Modell des autonomen Genies funktionierte.

Fribourg/Bonn Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



504 Rezensionen — Comptes rendus

Oliver Diirr, Homo Novus. Vollendlichkeit im Zeitalter des Transhumanismus (Studia

Oecumenica Fribourgensia 106), Miinster, Aschendorff Verlag, 2021, 559 S., ISBN 978-
3-4021-2267-9.

Transhumanistische Thesen, Programme und Visionen befliigeln seit der Jahrtausend-
wende in kaum zu tiberschitzendem MalBe die kollektive Imagination der globalen digita-
lisierten Welt. Angesichts der Tatsache, dass in diesen Visionen nicht nur eine spezifische
digitalistische Anthropologie, sondern im Versprechen der Mdglichkeit eines <Mind-Up-
loadings» auch eine technogene eschatologische Hoffnungsperspektive kolportiert wird,
verwundert es, wie wenig theologische Untersuchungen zu diesem vielschichtigen Phéno-
men bislang erschienen sind. Der vorliegende Band, eine tiberarbeitete Fassung der Dis-
sertation des Verfassers, versucht dem Abhilfe zu schaffen. Was Diirr hier vorlegt, ist eine
umfassende, fachiibergreifende, jedoch ebenso treffsichere und tiefschiirfende Darstellung
und theologische Kritik der transhumanistischen Agenda aus der Sicht einer konfessions-
iibergreifenden christlichen Schépfungs- und Heilslehre.

Dabei ist es weniger das Anliegen des Verfassers, spezifische transhumanistische Thesen
philosophisch oder empirisch zu kritisieren, sondern eher, die dahinter stehenden, oft im-
plizit bleibenden metaphysischen, anthropologischen und imaginativen Hintergrundan-
nahmen zu tberpriifen, die den transhumanistischen Diskurs nicht nur zukunftsweisend
erscheinen lassen, sondern zu einer Art immanentistischen Ersatzreligion akademischer
und technologischer Eliten werden lieBen. Die grundlegende Problemstellung, wie man
gegen eine Vision bzw. ein vielgestaltiges ideologisches Programm argumentieren soll,
lost Diirr virtuos, indem er zum einen in einem ideologiekritischen Verfahren die dem
transhumanistischen Projekt immanenten Widerspriiche aufdeckt und den Schein seiner
Plausibilitit genealogisch entzaubert, zum anderen ihm in einer neu reformulierten christ-
lichen Anthropologie Ansitze zu einer zukunftsweisenden Alternative entgegenstellt.

Im ersten Teil entwickelt der Verfasser zundchst die technikphilosophischen Grundlagen
fuir die folgenden Analysen (Kap. 2), wobei evident wird, dass Technik einen eminent po-
litischen Charakter hat, indem sie Moglichkeitsrdume sozialen Handelns strukturiert. Dies
hat insofern theologische Implikationen, als jede politische Vision «vor dem Hintergrund
ihrer weltanschaulichen, imaginativen und metaphysischen Voraussetzungen als Eschato-
logie verstanden und entsprechend auch auf ihre soteriologische Dimension hin befragt
werden [kann]» (59). Diirr greift hier auf Denkfiguren der politischen Theologie zuriick,
der zufolge das Heil des Menschen bzw. eine «Bergung des Endlichen» nie unabhéngig
von seinen konkreten Handlungen und Strukturen des Zusammenlebens gedacht werden
kann. Der Transhumanismus erscheint vor diesem Hintergrund als quasi-religiose Heils-
lehre (Kap. 3), die unter dem Axiom der «morphologischen Freiheit», also einer uneinge-
schrinkten Wahlfreiheit in der Gestaltung des Selbst, zunéchst menschliche Selbstmodifi-
kation und -verbesserung (<enhancementy) propagiert, um dann jedoch in einen nihilisti-
schen Posthumanismus zu miinden, in dem der Mensch zugunsten eines obskuren posthu-
manistischen Zustandes transzendiert, d.i. letztlich liquidiert werden soll. Mit Blick auf die
Frage, wie ein solch januskopfiges Programm nicht nur koh#rent, sondern erstrebenswert
erscheinen kann, macht der Verfasser einen Ausflug in die begriffliche Genese von «trans-
human>. Ausgehend von Dantes Géttlicher Komddie, in der das Verb «transhumanar zu-
erst auftaucht, aber freilich als Bezeichnung einer heilsgeschichtlichen Bewegung hin zur

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



Rezensionen — Comptes rendus 505

Vergottlichung des Menschen in der Schau Gottes (visio Dei), wird gezeigt, wie der Be-
griff sich im Anschluss an Julien Huxley seiner spirituellen Tiefendimensionen entledigte
und eine rein immanente Bewegung in einem technogenen Weiter- und Nachleben be-
zeichnet. Die eschatologisch-politischen Implikationen dieser immanentistischen Meta-
physik werden im Anschluss (Kap. 4) unter Zuhilfenahme der politischen Theorien Eric
Voegelins und Giorgio Agambens analysiert. Dabei gelingt es dem Verfasser, die transhu-
manistische Vision als biopolitisch radikalisierte Variante des Hobbesschen Kampfes ums
Uberleben darzustellen. Mithin muss der Transhumanismus als «eschatologisches Kon-
kurrenzprogramm zum christlichen Glauben» (167) gesehen werden (Kap. 5), fiir den in
seiner exklusiven Fixierung auf das Innerweltliche (Heil» nichts anderes bedeuten kann als
eine quantitative Verldngerung gesunden Lebens innerhalb einer génzlich verfiigbaren und
kontrollierbaren Welt.

Im zweiten Teil deckt der Verfasser Schritt fiir Schritt die anthropologischen Hinter-
griinde dieses Programmes auf, beginnend mit einer Genese der Technik als Erweiterung
der menschlichen Handlungsmacht (Kap. 6), die — wie der Autor im Anschluss an Ivan
Illich argumentiert — im Verlauf des Spétmittelalters aufgrund eines neuen Verstédndnisses
der causa instrumentalis eine ambivalente Entwicklung nahm, da dieses den Weg fiir einen
rein instrumentalen Weltzugang ebnete. Die Geschichte dieser Entwicklung macht der Au-
tor an den Begriffen «Werkzeug», <Maschine», Prothese» und «System> fest. Dieser instru-
mentelle Weltzugang miindet schlieBlich in eine Anthropologie, in der der Mensch als eine
Art biologischer Computer (Kap. 7), d. h. als informationsverarbeitende Rechenmaschine
oder gar als substratunabhéngiges funktional-algorithmisches Muster verstanden wird, so-
wie in eine dementsprechende Theorie der Wirklichkeit als strukturierte Ansammlung ato-
mistischer Informationen. Das Paradox des Transhumanismus liegt dabei darin, dass er
den Menschen zugleich als autonomes Subjekt und als Produkt von Informationsverarbei-
tungsprozessen versteht, das sich immer mehr genétigt sieht, seine Entscheidungen an
technische Artefakte zu delegieren, da die Optimierungslogik techno-kapitalistischer Ge-
sellschaften seine subjektive Entscheidungskompetenz tiberfordert.

Das posthumanistische Programm einer Liquidierung des Menschen zugunsten einer
pseudo-rationalen <Superintelligenz», die sich schlieBlich im schwarzen Loch der techno-
logischen Singularitét vollendet (Kap. 8), erscheint als logische Konsequenz dieser para-
doxen Logik. Dem Verfasser gelingt es hier, das selbstwiderspriichliche Oszillieren zwi-
schen einem humanistischen Programm der Selbstperfektionierung und einem post-huma-
nistischen Programm der Selbstausloschung ins Virtuelle als zwei Kehrseiten derselben
Medaille auszuweisen. Dabei zeigt sich, dass ausgerechnet die hyper-kapitalistische Inno-
vationslogik, die die Zukunft der Menschheit gefihrdet, sich selbst als Triebfeder ihrer
Rettung deklariert.

Der abschliefende dritte Teil wird von einem Schwellenkapitel (Kap. 9) vorbereitet, das
die demokratiegeschichtlich analogielose Krisensituation der Gegenwart als eine tragisch-
existenzielle Entscheidungssituation beschreibt. An dieser Stelle kénne man kaum noch
argumentieren, sondern allein die existenzielle Plausibilitét einer anti-nihilistischen Alter-
nativposition aufweisen. Jede Existenzweise setzt cine implizite Metaphysik voraus. Im
folgenden Kapitel (Kap. 10), das ausdriicklich einen eklektischen Zug hat, unternimmt es
der Verfasser dann, unter postkonfessionellen Vorzeichen Ansétze zu einem alternativen
Weltbild bzw. einer alternativen Lebensform zu présentieren. Als entscheidend erweist

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



506 Rezensionen — Comptes rendus

sich dabei die Uberwindung der onto-theologischen Versuchung, die Differenz von Imma-
nenz und Transzendenz als eine dialektische Polaritit zu deuten, die entweder die radikale
Diesseitigkeit des christlichen Inkarnations-, Kreuzigungs- und Auferstehungsgeschehens
aus dem Blick verliert oder seine radikale Transzendenz immanentisiert. Die Theologie
miisse vielmehr die Spannungseinheit von Immanenz und Transzendenz im Blick haben,
die sich im Spannungsverhiltnis von schépferischer Neugestaltung und eschatologischer
Vorldufigkeit konkretisiert.

Die damit vorgezeichnete Antwort auf die technikgeschichtliche Krisis-Erfahrung der
Gegenwart orientiert sich am Vorbild von Denkern wie Dietrich Bonhoeffer, Johann Bap-
tist Metz und Jiirgen Moltmann, aber auch am radikal christozentrischen Denken Kathryn
Tanners. Vor diesem Hintergrund wird tiberzeugend gezeigt, dass es gerade der fehlende
Transzendenzbezug transhumanistischer Zukunftsvisionen ist, der sie daran hindert, der
«Vollendlichkeit» unserer immenenten Existenz gerecht zu werden: «Die Entscheidung
zur Annahme und Rettung des Endlichen ist deshalb die zentrale imaginative, ontologische
und politische Herausforderung der Theologie im Zeitalter des Transhumanismus.» (483—
484).

Innsbruck Enrico Grube

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 403-506, DOI: 10.24894/2673-3641.00127



	Rezensionen = Compets rendus

