Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 116 (2022)

Artikel: Kybernetischer Antichrist : zur theologischen Dimension der Frage nach
dem Bosen im digitalen Zeitalter

Autor: Durr, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1033404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1033404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kybernetischer Antichrist — Zur theologischen Dimen-
sion der Frage nach dem Bdsen im digitalen Zeitalter

«Ahnung, sie leitet mich, Unheil ist nah!
Jemand bereitet sich, bald ist er da!»'

Oliver Diirr

Die Figur des <Antichrist) fristet ein stiefmiitterliches Dasein in der Theologie.?
Wihrend in der modernen Theologie die Eschatologie wieder zu einem zentralen
Topos avancierte,’ gilt dies nicht unbedingt fiir den Antichrist. Dessen «Relevanz
in der gegenwdrtigen Diskussion» — so versichert ein einschldgiger Lexikonarti-
kel — sei «gering».* Die Lehre vom Antichrist wird entweder als «veraltetes Stiick

1

4

Aus einem Brief Vladimir Solov’&vs an seinen Freund Vasilij L’vovi¢ Veli¢ko vom 3. Juni
1897, zit. n. Ludolf Miiller/Irmgard Wille (Hg.), Solowjews Leben in Briefen und Gedichten
(Deutsche Gesamtausgabe Ergéinzungsband), Miinchen 1977, 184.

Zum «Antichrist» besonders in der christlichen Tradition vgl. Bernard McGinn, Antichrist.
Two Thousand Years of the Human Fascination With Evil, New York 2000, bes. 247-249;
Sven Hartman, Art. Antichrist, I. Religionsgeschichtlich, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York
1978, 20f; Otto Bocher, Art. Antichrist, II. Neues Testament, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York
1978, 21-24; Gustav Benrath, Art. Antichrist, ITI. Alte Kirche und Mittelalter, in: TRE, Bd. 3,
Berlin/New York 1978, 24-28; Gottfried Seebass, Art. Antichrist, IV. Reformations- und Neu-
zeit, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York 1978, 28-43; Jorg Salaquarda, Art. Antichrist, V. Philo-
sophisch, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York 1978, 43-50; Karlheinz Miiller, Art. Antichrist, I.
Im AT, Frithjudentum und NT, in: LThK?, Bd. 1, 744f; Martin Haeusler, Art. Antichrist, II.
Historisch-theologisch, in: LThK?, Bd. 1, 745f; Bernd Claret, Art. Antichrist, ITI. Systematisch-
theologisch, in: LThK?, Bd. 1, 746f, zur jiingeren Forschung vgl. Wolfram Brandes/Felicitas
Schmieder (Hg.), Antichrist. Konstruktionen von Feindbildern, Berlin 2010; Mariano
Delgado/Volker Leppin (Hg.), Der Antichrist. Historische und systematische Zug#nge (Studien
zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 14), Fribourg 2011. Bis auf die Rezeption von
Friedrich Nietzsche gilt dies auch in der Philosophie (Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in:
Giorgio Colli/Mazzino Montinari [Hg.], KSA, Bd. 6, Miinchen 22017, 165-253; vgl. Georg
Jenschke, Art. Antichrist 2, in: HWPh, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 381-385).

Vgl. Christoph Schwibel, Last Things First? The Century of Eschatology in Retrospect, in:
David Fergusson/Marcel Sarot (Hg.), The Future as God’s Gift. Explorations in Christian
Eschatology, London 2000, 217-241, hier 217. Hans Urs von Balthasar hat die Eschatologie
einschlégig als « Wetterwinkel» der Theologie bezeichnet, vgl. Hans Urs von Balthasar, Ver-
bum caro (Skizzen zur Theologie 1), Einsiedeln 31990, hier 276.

Vgl. Martin Karrer, Art. Antichrist, in; EKL3, Bd. 1, Gottingen 1986, 173f, hier 174.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



384 Oliver Diirr

Mythologie»® verbucht oder gar als Frucht einer «unreflektierten und politisch
gefédhrlichen Schwarz-Weill-Malerei» wahrgenommen, «mit deren Hilfe man
sich die Miihe der Analyse historischer Prozesse und der Beteiligung der Kirche
an ihnen entschligt».® Letztere Tendenz diagnostizieren jiingere Forschungsbei-
trige zu Entwicklungen im amerikanischen Fundamentalismus.’” Lang und ambi-
valent ist indes die Geschichte der Deutung historischer Ereignisse als Zeichen
des Endes, der Ubertragung biblisch-apokalyptischer Texte und Anspielungen auf
Elemente der jeweiligen Zeit und der Identifikation religidser, kultureller und poli-
tischer Figuren mit dem Antichrist oder zumindest antichristlichen Méchten sowohl
innerhalb als auch ausserhalb der christlichen Kirchen.® Hans Hillerbrand kommt
sogar zu dem Schluss, dass eine «Identifizierungssucht das Hauptmerkmal der Be-
schiftigung mit dem Antichrist»® sei. In der Tat hat die kirchliche Tradition den
Antichrist in der Regel als konkrete individuelle Gegengestalt zu Christus imagi-
niert.'® Erst in jiingerer Zeit kann eine «Ablosung» des Begriffs «von der Vorstel-
lung einer Einzelgestalt durch die einer machtvollen Struktur»'! beobachtet werden.
Diesem Wandel geht der vorliegende Beitrag exemplarisch im Blick auf die perso-
nale Konzeption des Antichrist bei Vladimir Solov’év (siehe Abschnitt 1) und die
apersonale bzw. systemische bei Ivan Illich (vgl. Abschnitt 2) nach und erkundet,
inwiefern sich diese Perspektiven im Blick auf die digitale Transformation des 21.
Jahrhunderts weiterentwickeln liessen (vgl. Abschnitte 3—4).

In der Rede vom Antichrist ist dabei hermeneutische Kompetenz gefordert.
Und zwar im Blick auf die einschlédgigen biblischen Textpassagen und die apoka-
lyptische Literatur der damaligen Zeit,'? aber auch in der Auseinandersetzung mit

3 Zu dieser Beobachtung vgl. Bernard McGinn, Die Lebensalter des Antichrist, in: Delgado/
Leppin, Der Antichrist (wie Anm. 2), 13-33, hier 29.

6  Seebass, Antichrist (wie Anm. 2), 41.

Vgl. Reinhard Hempelmann, Der Antichrist im christlichen Fundamentalismus, in: Delgado/

Leppin, Der Antichrist (wie Anm. 1), 413—424; McGinn, Lebensalter (wie Anm. 5), 13-33;

Hans Hillerbrand, Des Antichrist wundersame Reise durch die Geschichte, in: Delgado/Lep-

pin, Der Antichrist (wie Anm. 2), 35-50, hier 50; zur Eschatologie in diesem Kontext vgl.

Robert Clouse, Fundamentalist Theology, in: Jerry Walls (Hg.), The Oxford Handbook of

Eschatology, Oxford 2008, 263279, hier 263-276.

8 Vgl. Brandes/Schmieder, Antichrist (wie Anm. 2); Seebass, Antichrist (wie Anm. 2), 28-41;
Hillerbrand, Antichrist (wie Anm. 7), bes. 46-50.

°  Hillerbrand, Antichrist (wie Anm. 7), 46.

10 Vgl. Haeusler, Antichrist (wie Anm. 2), 745. Oder mindestens eine Mehrzahl von identifi-
zierbaren Einzelgestalten, wie z.B. die «vielen Antichristen» in 1 Joh 2,18.

Il Vgl. Walter Sparn, Antichrist, III. Dogmatisch, in: RGG, Bd. 1, Tiibingen 2008, 534536,
hier 535.

12 Zentrale biblische Passagen zum Antichrist sind u.a. 1 Joh 2,18.22; 1 Joh 4,3; 2 Joh 1,7; 2 Thess
2,1-12; 1 Thess 5,2-3; Offb 11-20; aber auch Dan 7; Apg 20,29-31; 2 Kor 11,13-15. Aufeine
Liste mit einschligigen Literaturangaben zu den entsprechenden exegetischen und hermeneu-
tischen Fragen wird hier aufgrund des begrenzten Umfangs eines solchen Artikels verzichtet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 385

historischen Antichristdeutungen bis in die Gegenwart hinein.'* Dazu gehort nicht
zuletzt die literatur- und medienwissenschaftliche Auseinandersetzung mit den
Rezeptionslinien apokalyptischer Motive (und spezifisch des Antichristmotivs).'4
Im Blick auf diesen weiteren kulturellen Kontext verzeichnet Joanna Jabtkowska
ndmlich eine zunehmende Verdringung literarischer Utopien durch Apokalyp-
sen, die heute «eine Art Hochkonjunktur» erleben.!® Diese Apokalyptik wurde
1988 von Klaus Vondung als Ausdruck eines «Krisenbewusstseins» in Bezug auf
eine mogliche «nukleare Katastrophe» und die «liberhandnehmende Umweltzer-
stérung»!® charakterisiert — im Blick auf die Gegenwart kénnen hier die Risiken
der Digitalisierung und der vielfiltigen Anwendungen sogenannter <kiinstlicher
Intelligenz> gedacht werden.!”

Der vorliegende Beitrag fokussiert aber auf sozio-technische Realitdten der
Gegenwart, das heisst auf Systeme, die schon heute in Betrieb sind und deren
ambivalente Auswirkungen auf den Menschen kritisch reflektiert werden miissen
(vgl. Abschnitte 3—4). Die kontroverse These des vorliegenden Beitrags lautet da-
bei: Gewissen Formen des Bdsen kann man nur mit theologischen Kategorien
(wie derjenigen des Antichrist) wirklich beikommen. Deshalb ist, besonders im
Blick auf die lange Geschichte ihrer Misssténde, die systematisch-theologische
Auseinandersetzung mit dem Begriff und der Vorstellung des Antichrist unab-
dinglich.'®

13 Ein aktuelles Beispiel ist Rod Dreher, Live Not by Lies: A Manual for Christian Dissidents,
New York 2020.

4 Vgl. Klaus Vondung, Die Apokalypse in Deutschland, Miinchen 1988; Joanna Jabtkowska,
Literatur ohne Hoffnung. Die Krise der Utopie in der deutschen Gegenwartsliteratur, Wies-
baden 1993; Claudia Gerhards, Apokalypse und Moderne. Alfred Kubins «die andere Seite»
und Ernst Jiingers Frithwerk, Wiirzburg 1999; Alexander-Kenneth Nagel, Europa wider den
Antichrist. Politische Apokalyptik zwischen Innovation und Institutionalisierung, in: Zeit-
schrift fiir Religionswissenschaft, 16 (2008), 133—156; Alexander-Kenneth Nagel, End-Zeit-
Geist: Moderne Apokalypsen als Krisenhermeneutik?, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die
Natur der Gesellschaft: Verhandlungen des 33. Kongresses der deutschen Gesellschaft fiir
Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt a. M. 2008, 1013-1029.

15 Jablkowska, Literatur (wie Anm. 14), 87.

16 Vondung, Apokalypse (wie Anm. 14), 339; vgl. Nagel, End-Zeit-Geist (wie Anm. 14),

1013-1029.

Die Zahl wissenschaftlicher und pseudowissenschaftlicher Publikationen zu Folgeabschiit-

zungen im Blick auf technische Systeme die auf sogenannt <kiinstlicher Intelligenz» basieren

ist in den letzten Jahren explodiert und kann hier aus Platzgriinden nicht angefiihrt werden.

Entsprechende Prognosen gehdren auch zu den Kernthemen transhumanistischer Zukunfts-

narrative, vgl. Oliver Diirr, Homo Novus. Vollendlichkeit im Zeitalter des Transhumanis-

mus. Beitrige zu einer Techniktheologie (Studia Oecumenica Friburgensia 108), Miinster

2022, 171-179; 293-304. Die mediale Rezeption in der Populédrkultur dieser jiingsten Ent-

wicklungen kann an weltweit erfolgreichen Film-Serien wie «Black Mirror» und «Altered

Carbon» nachverfolgt werden.

8 Vgl. Sparn, Antichrist (wie Anm. 11), 534.

17

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



386 Oliver Diirr

Personaler Antichrist

Kurz vor seinem Tod, am 13. August 1900, verfasste Vladimir Solov’&v (1853—
1900) die Kurze Erzdhlung vom Antichrist' als Amalgam biblischer Quellen-
texte, kirchlicher Uberlieferungen, historischer Erw#gungen und von Figmenten
seiner Einbildungskraft.?°

Die als Zukunftsvision inszenierte Erzéhlung handelt von einem «bemerkens-
werten» Menschen, der «noch jung, aber dank seiner hohen Genialitit [...] mit
seinen kaum dreiundreiflig Jahren durch seine philosophische, schriftstellerische
und soziale Té4tigkeit schon weithin berithmt geworden» ist, und den viele sogar
einen «Ubermenschen»?!' nennen.?? Dieser fiir seine bibelexegetische Arbeit mit
einem Ehrendoktortitel der Universitét Tiibingen versehene Autor verfasst eine
einflussreiche Schrift mit dem Titel: Der offene Weg zu Frieden und Wohlfahrt
der Welt. Darin scheinen «alle Widerspriiche versdhnt», und viele Menschen neh-
men sie «als die Offenbarung der ganzen Wahrheit» an.?> Durch die Windungen
der Geschichte kommt dieser Mensch an die Spitze der Weltverwaltung (Comité
permanent universel) und wird zum alleinigen Herrscher einer alles befriedenden
Weltmonarchie. Bei einem dkumenischen Konzil aller Christenmenschen ver-
sohnt er die ehemals gespaltenen Kirchen und wird schliesslich als machtvoller
Kaiser Roms und des ganzen Erdkreises zum «obersten Fiihrer und Herrn»?* aller
Welt. Dieser Antichrist, so beschreibt dies Solov’év lapidar, hilt «sich fiir das,
was in Wirklichkeit Christus war.»?’ Einzig eine kleine Verschworerbande chris-

19 Vgl. Wladimir Solowjew, Drei Gespréche iiber Krieg, Fortschritt und das Ende der Weltge-
schichte mit Einschluss einer kurzen Erzihlung vom Antichrist [1899-1900], in: Ludolf
Miiller (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8, Miinchen 1980, 116-294, im Folgenden halte
ich mich bei direkten Zitaten der Erzahlung an die von Ludolf Miiller eigens herausgegebene
kritisch-kommentierte Sonderausgabe (vgl. Wladimir Solowjew, Kurze Erzéhlung vom An-
tichrist [Quellen und Studien zur russischen Geistesgeschichte 1], hg. v. Ludolf Miiller,
Miinchen 81994).

20 Vgl. Solowjew, Drei Gespriiche (wie Anm. 19), 124f.

2 Zur in dieser Anspielung deutlich gemachten Auseinandersetzung Solov’&vs mit Friedrich
Nietzsche vgl. Wladimir Solowjew, Literatur oder Wahrheit? [1897], in: Ludolf Miiller
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8, Miinchen 1980, 44-48; Wladimir Solowjew, Die
Idee des Ubermenschen [1899], in: Ludolf Miiller (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8,
Miinchen 1980, 364—376; Ludolf Miiller (Hg.), Ubermensch und Antichrist. Uber das Ende
der Weltgeschichte. Aus dem Gesamtwerk Solowjews ausgewihlt und iibersetzt, eingeleitet
und erldutert, Freiburg i. Br. 1958. Auch das Verhiltnis zu Fédor Dostoevskij’s Grossinqui-
sitor und Solov’évs Antichrist vgl. Will van den Bercken, Christian Fiction and Religious
Realism in the Novels of Dostoevsky, London 2011, hier 97-106.

22 Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 18f.

2 Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 23f.

24 Solowjew, Erzéhlung (wie Anm. 19), 39.

2 Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 19.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 387

tustreuer Gldubiger aus den orthodoxen, katholischen und protestantischen Kir-
chen widersetzt sich der Herrschaft des Antichrist und vollzieht in einem Akt ge-
nuiner Solidaritdt die wahre «Vereinigung der Kirchen», jedoch aufgrund der
Verfolgung, «inmitten dunkler Nacht, an einem hochgelegenen und einsamen
Ort» etwas ausserhalb von Jerusalem.?® Schliesslich kehrt Christus in der Stunde
héchster Bedréngnis selbst im Rahmen seiner Parusie zurlick und ldutet das
«Ende» des «historischen Prozesses» ein, «das», so Solov’év, «aus dem Erschei-
nen, dem Triumph und dem Untergang des Antichrist besteht».?’

Die Erzdhlung ist die wohl einflussreichste von Solov’&vs Schriften und hat
die Rezeption seines Werkes nachhaltig gepragt: Im Blick auf die letzte Phase
seines Schaffens kann sogar von einer «Antichrist-Eschatologie»?® gesprochen
werden.? Ich habe andernorts argumentiert, dass sich die Schriften aus dieser
dunklen Phase von Solov’évs Biographie nur im Lichte der Kontinuitéiten seiner
religionsphilosophischen Gesamtkonzeption erschliessen lassen:*® Kerngedanke
dieses Systems ist das Gottmenschentum als freiheitlich-liebende Vereinigung
von Gott und Mensch (bei gleichzeitiger Wahrung ihrer schopferisch-geschopfli-
chen Differenz), wie es in Jesus Christus offenbar und im Symbol von Chalcedon
lehramtlich festgemacht worden ist.>! Im Anschluss daran ist Solov’&vs Denken

26 Solowjew, Erzidhlung (wie Anm. 19), 44f.

27 Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 47f.

28 So z.B. bei Ludolf Miiller, Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus,

in: Wolfgang Bohme (Hg.), Zeit — Endzeit — Ewigkeit (Herrenalber Texte 78), Karlsruhe

1987, 51-69, hier 68; Oliver Diirr, Christus oder Antichrist. Zur Frage nach der Kontinuitét

in Vladimir Solov’&évs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums, in: Freiburger Zeit-

schrift fiir Philosophie und Theologie, 66/2 (2019), 539558, hier 552.

Zur Eschatologie Solov’&vs insgesamt vgl. Miiller, Russische Eschatologie (wie Anm. 28),

51-69; Diirr, Christus (wie Anm. 28), 539-558; Martin Tamcke, «Denn Glanz hat dieses

verfilschte Gute iibergenug». Wladimir Solowjews Weg mit den Kirchen und der Kirche,

in: Mariano Delgado/Gotthard Fuchs (Hg.), Kirchenkritik der Mystiker. Prophetie aus Got-
teserfahrung, Bd. 3 (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 4), Fribourg

2005, 99-118; etwas dltere Studien zur Thematik des vorliegenden Beitrags sind Ludwig

Wenzler, Die Freiheit und das Bose nach Vladimir Solov’ev (Symposion 59), Miinchen 1978;

Antanas Maceina, Das Geheimnis der Bosheit. Versuch einer Geschichtstheologie des Wider-

sachers Christi als Deutung der «Erzéhlung vom Antichrist» Solowjews, Freiburg i. Br. 1955.

30 Vgl. Diirr, Christus (wie Anm. 28), 539-558, im Anschluss an Sergij Bulgakov, Die Natur
in der Philosophie Vladimir Solov’&vs, in: ders., Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als
Wirtschaftsgeschehen, Miinster 2014, 262-292; Sergej Bulgakov, Apokalyptik und Sozia-
lismus [1910], in: ders., Sozialismus im Christentum? Gottingen 1977, 53—134, bes. 132.

31 Solov’év hat diese Gedanken bereits in den «Vorlesungen iiber das Gottmenschentum» in
seiner frithesten Schaffensphase grundgelegt, vgl. Wladimir Solowjew, Vorlesungen iiber
das Gottmenschentum [1877-1881], in: Wilhelm Lettenbauer (Hg.), Deutsche Gesamtaus-
gabe, Bd. 1, Miinchen 1978, 537-750. Die metaphysische Bedingung der Méglichkeit einer
solchen Einheit ist Gegenstand von Solov’évs religionsphilosophischem System der soge-

29

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



388 Oliver Diirr

dezidiert «christlichy: «Das Teuerste am Christentum ist fiir uns Christus selbst»32,
lasst er die orthodoxe Hauptfigur der Erzdhlung sagen. Nach eigener Aussage
schrieb Solov’év diesen Text tiberhaupt nur, um dieses wichtigste Gut des Chris-
tentums vor der «Verfilschung» zu bewahren. Entsprechend lautete der Titel der
Drei Gesprdche, innerhalb derer die Erzdhlung als Handschrift eines verstorbenen
Ménchs vorgelesen wird, urspriinglich: «Vom verfélschten Guten».>* Solov’év will
einen Betrug aufdecken, der den Glutkern des Glaubens betrifft: Christus selbst.
Schon in den Vorlesungen iiber das Gottmenschentum schreibt er:

«Das Christentum hat seinen Eigengehalt, unabhéingig von allen Elementen, die es
sonst noch aufgenommen hat, und dieser eigene Gehalt ist einzig und allein Chris-
tus. Im Christentum als solchem finden wir Christus und nur Christus — darin liegt
die Wahrheit — so oft ausgesprochen und so selten innerlich erfasst.»>*

Solov’évs Sophiologie versucht, alle Wirklichkeit im Lichte dieser Wahrheit
Christi zu sehen und sowohl philosophisch-metaphysisch als auch literarisch-po-
etisch zu umkreisen.*> Die liebende Einheit von Gott, Mensch und Kosmos, die
in Jesus Christus bereits Realitdt geworden ist, muss sich, so Solov’&v, in der
freiheitlichen Geschichte der Menschheit als Ganzer noch bewéhren. An einer
entscheidenden Stelle in der Rechtfertigung des Guten schreibt Solov’év dazu:

«Durch sein Wort und durch die Tat seines Lebens [...] hat der wirkliche Gott-
mensch den Menschen das Reich Gottes offenbart; aber die Offenbarung kann hier
schon nach dem Sinn und dem Gesetz dieses neuen Reiches nicht mit dessen Erlan-
gen zusammenfallen. Indem die vollkommene sittliche Ordnung die unbedingte Be-
deutung jeder Person verwirklicht, setzt sie die sittliche Freiheit eines jeden Men-
schen voraus. Die wirkliche Freiheit aber wird fiir den endlichen Geist nur durch die
Erfahrung erworben: frei wéhlen kann nur der, der das, was er wihlt, und dessen
Gegensatz erkannt und erfahren hat. Und wenn Christus das Bése im wahren Mit-
telpunkt des Universums, das heilt in sich selbst auch endgiiltig besiegt hat, so
musste sich doch die Uberwindung des Bosen an der Peripherie der Welt, das heiBt
im kollektiven Ganzen der Menschheit vollzichen.»>®

Der Weltprozess ist fiir Solov’&v das ambivalente Drama der freien und lie-
benden Beziehung jedes einzelnen Elements zum géttlichen Prinzip und dadurch

nannten (Sophiologie> (vgl. dazu Diirr, Christus [wie Anm. 28], 553-555; Grzegorz Prze-
binda/Edward Swiderski, Vladimir Solov’&vs Fundamental Philosophical Ideas, in: Studies
in East European Thought, 54/1-2 [2002], 47-69).

32 Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 38.

3 Vgl. Wenzler, Freiheit (wie Anm. 29), 346.

34 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 667.

35 Vgl. Michael Martin, The Submerged Reality. Sophiology and the Turn to a Poetic Meta-

physics, Kettering, OH 2015, bes. 142—-148.

Wladimir Solowjew, Rechtfertigung des Guten. Eine Moralphilosophie (Deutsche Gesamt-

ausgabe 5), Miinchen 1976, hier 295 (Herv. im Original).

36

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOL: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 389

zum All-Ganzen. Ziel der Geschichte ist die eschatologische «All-Einheit», wo-
bei er sich die Wirklichkeit als differenzierte und gleichwohl metaphysisch ge-
einte «Vielheit» von «Elementen eines organischen Systems» vorstellt.3” Dieses
Ziel kann der Schépfung nicht in einem metaphysischen Gewaltakt aufgezwéngt
werden. Vielmehr muss der Weltprozess unter Einschluss der menschlichen Frei-
heit auf einen Moment hinauslaufen, an dem «nicht nur einzelne Personen, son-
dern [...] die ganze menschliche Gesellschaft bereit sein wird, eine bewusste und
freie Wahl zwischen dem unbedingten Guten und seinem Gegensatz zu treffen.»3®

Diese Wahl zwischen Gegensétzen impliziert fiir Solov’&v einen Gegenspieler
zu Christus — einen Anti-Christus. Als Kontrastbild zum Gottmenschen ist der
Antichrist indes kein Konzept, das Solov’év erst am Ende seines Lebens <ent-
deckt» hitte, sondern die logische Implikation seiner «Eschatologie des vollende-
ten Gottmenschentums».3® Die Freiheit zu Christus bedeutet zugleich auch die
Moglichkeit seiner Ablehnung, des Betrugs und des falschen Scheins. So werden
christologische Uberlegungen fiir Solov’év zum Ausgangspunkt seiner Reflexio-
nen iiber das Bose. An Jesus Christus, der — in der Unterordnung seines mensch-
lichen unter den géttlichen Willen — sein Leben in selbstloser Liebe fiir die Welt
hingab, kristallisiert sich flir Solov’&v das Bose als antichristliches Prinzip: «Der
Menschy, so schreibt er, «der durch sich selbst [...] géttliche Bedeutung erlangen
will, ein solcher individueller Mensch-Gott ist die Verkdrperung der Liige, eine
Parodie auf Christus oder der Antichrist.»*® Damit schérft sich der Blick auf das
Bose als Ablehnung des Guten.*! Bose ist fiir Solov’&v die «ausschliessliche
Selbstbehauptungy, der «feindliche Gegensatz zwischen sich selbst und allen an-
deren und die praktische Verneinung dieser anderen».*> Dieser Egoismus l4uft
darauf hinaus, dass der Mensch «sein ausschliessliches Ich an die Stelle des Gan-
zeny» stellt.® In der Erzdhlung keimt dieses Bose in der «mafBlosen Eigenliebe»
des Antichrist: «[S]ein klarer Geist wies ihn immer auf die Wahrheit dessen, wo-
ran man glauben muss: an das Gute, an Gott, an den Messias. Daran glaubte er,
aber er liebte nur sich allein. Er glaubte an Gott, aber ohne es zu wollen und ohne
sich dariiber klar zu sein, zog er in der Tiefe seiner Seele sich Thm vor.»*

37

Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 607. An anderer Stelle schreibt er: «Das reale

Ganze ist der lebendige Organismus. Gott als das Seiende, das seinen Inhalt verwirklicht hat,

als das Eine, das alle Vielheit in sich birgt — ist ein lebendiger Organismus» (vgl. Solowjew,

Vorlesungen [wie Anm. 31], 668).

38 Solowjew, Rechtfertigung (wie Anm. 35), 296.

3 Diirr, Christus (wie Anm. 28), 539-558, bes. 553-555.

40 Wladimir Solowjew, Die geistlichen Grundlagen des Lebens [1882-1884], in: Wladimir
Szylkarski (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 2, Freiburg i. Br. 1957, 7-152, hier 135.

41 Vgl. Miiller, Russische Eschatologie (wie Anm. 28), 59; 64.

42 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 688f.

43 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 688f

# Solowjew, Erzihlung (wie Anm. 19), 19, Herv. im Original.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



390 Oliver Diirr

Da Solov’év das All-Ganze der Wirklichkeit als lebendigen Organismus ver-
steht, kommt mit dem Bdsen auch der Tod. Wenn sich ein einzelnes Glied des kos-
mischen Leibes aus dem Gesamtorganismus herauslost und in Unabhédngigkeit
selbst behaupten mdchte, verwelkt es, abgeschnitten von seiner ontologischen
Quelle, notwendigerweise so wie das fallende Laub im Herbst (vgl. Joh 15.,4). Des-
wegen kann die letzte « Wiederherstellung der menschlichen Ganzheit» auch nicht
individuell erfolgen, nicht einmal nur sozial, wenn diese Sozialitit exklusiv-inner-
weltlich konzipiert wird, sondern allein durch die Vereinigung mit Gott:

«Die Ganzheit des universellen Menschen wird hergestellt durch die géttliche
Liebe, die den Menschen nicht nur hinaufhebt bis zu Gott, sondern, indem sie ihn
innerlich mit der Gottheit eins werden lésst, ihm die Fahigkeit gibt, in ihr alles Sei-
ende zu umfassen, wobei sie ihn mit der ganzen Schépfung in unloslicher und ewi-
ger Einheit verbindet.»*

Nur diese gottliche Liebe, so schreibt Solov’év, liberwindet sowohl das sittli-
che Bose als auch seine physischen Folgen — Krankheit und Tod: «Das Werk die-
ser Liebe ist die Auferstehung am Ende der Zeiten.»*® Der letzte und Adusserste
Feind, den es zu iiberwinden gilt, ist der Tod (vgl. 1 Kor 15,26), jedoch ist in der
Auferstehung Jesu Christi der Grund fiir diese Uberwindung bereits gelegt. Den-
noch kann die Wiederherstellung im Raum der Freiheit nicht durch einen Auto-
matismus von Seiten Gottes her bewerkstelligt werden. Vielmehr muss die
Menschheit selbst «in einer langen Reihe freier Akte» die «ganze rebellische
Vielheit wieder mit sich selbst und mit Gott verséhnen».*” Im Sprachspiel So-
lov’évs ist dies die individuelle und kollektive «Sophianisierung» der Menschheit
und der Welt. In der theologischen Sprache der Ostkirche entspricht dem die Ver-
gottlichung (theosis) der Schopfung, die vom Menschen in der Gnade geschicht-
lich erkémpft und als innerer Besitz angeeignet werden muss. Die wahre Einheit
in der Liebe muss beidseitig sein: ein synergischer, freier Akt von Gott und
Mensch.*® Hingegen miissen jegliche exklusiv-innerweltlichen Versuche des
Menschen, den Tod zu tiberwinden und die Geschichte zu ihrem guten Ende zu
bringen, im Sinne Solov’é&vs, als <antichristliche) Versuchungen entlarvt werden.

Im Letzten ist der Antichrist fiir Solov’év ein Betriiger. Sein Betrug ist eine
falsche Einheit, die nur dusserlich zusammenpfercht, was innerlich in Liebe ver-

4 Wladimir Solowjew, Russland und die Universale Kirche [1889], in: Wladimir Szylkarski
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 3, Freiburg i. Br. 1954, 145419, hier 419.

4 Solowjew, Russland (wie Anm. 45), 419, vgl. dazu Oliver Diirr, Auferstehung des Fleisches.
Umrisse einer leibhaftigen Anthropologie (Studia Oecumenica Friburgensia 91), Miinster
2020.

47 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 707.

48 Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 555; 707; 732.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 391

eint werden sollte. Dieser antichristliche Schein steht dabei der echten Wieder-
vereinigung des Kosmos im Wege und muss {iberwunden werden. Der Antichrist
ist fiir Solov’&v ein religiéser Usurpator, «der durch <Raub> und nicht durch geist-
liche Tat die Wiirde des Sohnes Gottes zu erlangen sucht»* und deshalb letztlich
nur eine «gldnzende Hiille des Guten und der Gerechtigkeit» ohne wirkliche Sub-
stanz bieten kann:*® «Im voraus auf diese triigerische Maske hinzuweisen, unter der
sich der Abgrund des Bosen verbirgt», schreibt er, «<war meine héchste Absicht»!,
denn «Glanz hat dieses verfilschte Gute iibergenug, aber wirkliche Kraft keine.»*?
Ultimativ ist das Bése fiir Solov’év also kein eigensténdiges ontologisches Prinzip,
keine eigenstdndige Wesenheit, sondern <nur> das falsche, egoistische und exklu-
sive Verhalten individueller Elemente der Wirklichkeit — seine Kraft, so macht So-
lov’év immer wieder deutlich, liegt allein in der Schwiche des Guten.*

Institutionalisierter Antichrist

Auch Ivan Illich (1926-2002) fiihlte sich in seinen kritischen Gegenwartsdiagno-
sen immer wieder dazu gendétigt, auf die biblisch-theologische Rede vom «Ge-
heimnis des Bosen» (vgl. 2 Thess 2,7) zurlickzugreifen. Dieses sei der Schliissel,
um die pervertierten Strukturen unserer modernen Gegenwart wirklich zu verste-
hen.’* Zusammen mit diesem Geheimnis des Bosen tritt im Kontext des Thessa-
lonicherbriefs ein «Mann der Gesetzlosigkeit» (2 Thess 2,3) auf, den die christli-
che Tradition seit Irendus in der Regel mit dem Antichrist identifiziert und als
Einzelfigur verstanden hat. Illich erahnte jedoch bereits im 20. Jahrhundert, dass
das <Antichristliche» als Gegenpart zur Person Jesu Christi vielleicht nicht als per-
sonaler Antagonist, sondern eher als etwas schlechthin Apersonales begriffen
werden miisste — auch wenn sich dieses Antichristliche sehr wohl in Systemen
verwirklicht, die durch menschliche Personen getragen sind.>

Aus dieser Warte interpretiert Illich die Moderne in den ehemals christlichen
Léndern des Westens als eine Perversion der frohen Botschaft des christlichen
Glaubens: Den Kern dieses Evangeliums arbeitet Illich an der Beispielerzéhlung

4 Solowjew, Drei Gespriche (wie Anm. 19), 124.

30 Solowjew, Drei Gespriche (wie Anm. 19), 127.

31 Solowjew, Drei Gespriche (wie Anm. 19), 127.

52 Solowjew, Erzdhlung (wie Anm. 19), 48.

33 Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 564.

% Vgl. Ivan Illich, In den Fliissen ndrdlich der Zukunft. Letzte Gespriche iiber Religion und
Gesellschaft mit David Cayley, Miinchen 2006, hier 86.

55 Vgl. Ilich, Zukunft (wie Anm, 54), 87.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



392 Oliver Diirr

des barmherzigen Samariters heraus (vgl. Lk 10,25-37).% Diese wird in der Regel
als universalethische Aufforderung zur Hilfe flir Bediirftige verstanden. Illich
weist jedoch darauf hin, dass die einleitende Frage, die Jesus zur Erzdhlung ver-
anlasst, nicht lautet: «Wie soll ich mit meinem Né#chsten umgehen?», sondern:
«Wer ist mein Néchster?» (vgl. Lk 10,29).°7 In dieser Perspektive stellt die Er-
zihlung einerseits die radikale Freiheit heraus, sich dem Néchsten, sogar den Fein-
den, in Liebe zuzuwenden, und verweist andererseits auf die revolutionire Einsicht,
dass keine konventionellen Kategorien — Rechte, Briuche, Sprachen, Kulturen oder
Religionen — abstrakt festlegen kénnen, wer dieser Néchste sei.>® Der Samariter, so
[llich, hilft nicht aufgrund einer allgemein vorgeschriebenen Verhaltensregel oder
ethischen Pflicht, sondern weil er auf den konkreten Ruf und Willen Gottes hort,
der sich in diesem leidenden Juden im Strassengraben &ussert, und er verkorpert
in seiner Tat zugleich die freie und liebende Zuwendung Gottes zum Menschen
und die Moglichkeit, Gott im Fleisch zu lieben.>® Sinnspitze der Erzdhlung ist
also die radikale Freiheit, sich in Liebe dem oder der Nichsten zuzuwenden, wer
auch immer er oder sie sei. Durch solche konkreten Taten und Begegnungen ent-
steht ein Netzwerk freiheitlicher (weil freiwilliger) Agape-Beziehungen, in dem
das Reich Gottes als dynamische Realitit bereits in der Geschichte aufblitzt.® Fiir
Illich kann die Realitét solcher Agape-Beziehungen, ihrer freiheitlichen Natur ge-
schuldet, niemals strukturell gewihrleistet, moralisch gefordert oder gar erzwun-
gen werden. Deshalb sieht er die jesuanische Vision personalen und relationalen
Menschsein radikal bedroht, durch schlechte Formen der Objektivierung, Profes-
sionalisierung und Institutionalisierung von immer mehr Lebensbereichen.

Aus dieser Warte entwickelt Illich eine eigene Genealogie der Moderne und
argumentiert, diese sei nur als Perversion (corruptio) des christlichen Evangeli-
ums zu verstehen, als «Verderbnis des Besten, die dann eintritt, wenn die Frohe
Botschaft institutionalisiert wird und die Liebe verkehrt wird in den Anspruch auf

56 Vgl. dazu Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 71-83; zur Interpretation Illichs vgl. Charles Tay-
lor, A Secular Age, Cambridge, MA 2007, hier 737-744; David Cayley, Introduction, in:
Ivan Illich, The Rivers North of the Future. The Testament of Ivan Illich as Told to David
Cayley, Toronto 2005, 1-44, hier 29-37; Karl Kardinal Lehmann, Entsteht aus dem ver-
félschten Christentum die Moderne? Zur Begegnung von Charles Taylor und Ivan Illich, in:
Michael Kiihnlein/Matthias Lutz-Bachmann, Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf
das Werk von Charles Taylor, Berlin 22018, 327-349.

57 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm, 54), 75.

% Vagl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 74f.

39 Vgl. Cayley, Introduction (wie Anm. 55), 30.

80 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 71-83; Taylor, Secular Age (wie Anm. 56), 282; 737;
Charles Taylor, Foreword, in: Ivan Illich, The Rivers North of the Future. The Testament of
Ivan Illich as Told to David Cayley, Toronto 2005, ix—xiv.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 393

Dienstleistungen.»®! Er kritisiert die modernen Institutionen insgesamt als « T4u-
schungen»,® das heisst <antichristlichey Versuche, den freien Geist des christli-
chen Evangeliums strukturell fest zu machen, zu garantieren, zu erzwingen.®® Es
geht [llich dabei nicht um konkrete Spekulationen dariiber, wer der Antichrist sei,
sondern darum, die Idee der «Siinde» und ihre Konsequenzen zu begreifen. Fiir
Illich «kann die Schrecken der Moderne nur erfassen [...], wer die Siindhaftigkeit
versteht, die in der Ablehnung der neuen Freiheit liegt, die im Evangelium ange-
boten wird.»% Diese spezifische Freiheit ist eine direkte Konsequenz der Selbstof-
fenbarung Gottes in Jesus Christus. Im Gottmenschen hat sich die Menschheit als
gottfihig erwiesen. Man kann Gott im Néchsten begegnen, Gottes ewiger Herrlich-
keit in irdenen Gefédssen (vgl. 2 Kor 4,6f), ja sogar in der geschundenen Gestalt
verworfenen Lebens.® Im Lichte dieser Offenbarung des christlichen Glaubens
steht jeder Mensch vor der freien Wahl, seine Mitmenschen als Ebenbilder Gottes
von unverlierbarem Wert zu behandeln (das ist die wahre Freiheit) oder nicht (das
nennt Illich: «Siinde»), ultimativ geht es darum, Gott selbst in diesen Menschen zu
begegnen oder diese Begegnung mit Gott zu verfehlen. Wer die gottgegebene
Wiirde eines Menschen ignoriert, in Frage stellt oder sogar ganz ablehnt, so argu-
mentiert Illich, der siindigt: «Die Ablehnung deiner Wiirde — das ist Siinde.»% Da-
mit ist fiir Illich an das genuin Christliche geriihrt: «Die Vorstellung, dass ich —
wenn ich dir nicht antworte, wenn du an meine Treue appellierst — Gott persénlich
beleidige, diese Vorstellung ist wesentlich, um zu verstehen, worum es im Chris-
tentum geht.»®’

Im Blick auf diese spezifisch christliche Offenbarung klért sich fiir Illich, wes-
halb das Bose bzw. der Antichrist als «Geheimnis» bezeichnet wird und zu den
Dingen gehort, die nur ein eingeweihter Christ erkennen kénne: «Das mysterium
iniquitatis ist ein mysterium, weil es nur durch die Offenbarung Gottes in Christus
erfasst werden kann.»®® Es besteht, so Illich, wesentlich in der Ablehnung genau
dieses Geoffenbarten: Weil jeder Mensch von géttlicher Wiirde und zur géttlicher
Herrlichkeit berufen ist (vgl. Kol 1,27), kristallisiert sich das Antichristliche, wie

81 Tllich, Zukunft (wie Anm. 54), 86.

2 Ivan Illich, Klarstellungen. Pamphlete und Polemiken, Miinchen 1996, hier 11.

63 Vgl. dazu exemplarisch Ivan Illich, Die Nemesis der Medizin. Die Kritik der Medikalisie-
rung des Lebens, Miinchen *2007; Ivan Illich, Entschulung der Gesellschaft. Eine Streit-
schrift, Miinchen 32003, Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik der Technik, Miinchen
32014; Ivan Illich, Genus. Zu einer historischen Kritik der Gleichheit, Miinchen 21995.

% Tllich, Zukunft (wie Anm. 54), 88.

6 Vgl. dazu Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 455-465.

% Tllich, Zukunft (wie Anm. 54), 87.

7 Tllich, Zukunft (wie Anm. 54), 87.

6 Tllich, Zukunft (wie Anm. 54), 85; vgl. Spam, Antichrist (wie Anm. 11), 534: «Erst seitdem
die Pridikation Jesu von Nazareth als des Christus Gottes moglich ist und nur wo sie in
Gestalt des Christentums présent ist, kann so etwas wie ein A[ntichrist] auftreten».

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



394 Oliver Diirr

es in der Ermordung Jesu Christi konkret wurde, an der Siinde am Mitmenschen,
spezifisch seiner Tétung — die bereits in der Zeit des Alten Testaments als Ur-
stinde verstanden wurde (vgl. Gen 4,8; Ex 20,13; Deut 5,17). Wer im Lichte der
Offenbarung Jesu Christi andere Menschen martert, wie Christus am Kreuz ge-
martert wurde, verwirklicht konkret das Antichristliche in der Welt. Diese Ein-
sicht hiangt jedoch am christlich geoffenbarten und geglaubten Menschenbild.

Digitale Kybernetik

Was Vladimir Solov’év noch gar nicht und Ivan Illich erst vage erahnen konnten,
war die Potenzierung von apersonalen systemisch-technischen Herrschaftssyste-
men, die sich mit der digitalen Transformation der Gesellschaft im 21. Jahrhun-
dert ereignet hat. Andernorts habe ich dariiber ausfiihrlicher geschrieben und kann
hier nur einige Kernaussagen zusammenfassen und weiterentwickeln.5
Paradigmatisch und wegweisend fiir diese Entwicklungen war die Kybernetik
(Steuerungskunst) im 20. Jahrhundert (die wiederum Illich bereits reflektiert
hat).”® Norbert Wiener bringt ihr Anliegen folgendermassen auf den Punkt:

«Cybernetics attempts to find the common elements in the functioning of automatic
machines and of the human nervous system, and to develop a theory which will
cover the entire field of control and communication in machines and living organ-
isms.»”!

Der entsprechende Weltzugang fiigt sich nahtlos in das umfassendere Pro-
gramm neuzeitlicher Wissenschaft, gesellschaftlicher Disziplinierung und techni-
scher Weltgestaltung ein, das die Geschichte des Westens bis heute priigt.”? Die
nicht zuletzt durch die Kybernetik selbst entfesselten technischen Potentiale wir-
ken sich nachhaltig auf das menschliche Selbst- und Weltbild aus.” Letztlich

6 Vgl. dazu Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), bes. 171-213.

0 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 226-229.

"I Norbert Wiener, Cybernetics, in: Scientific American, 179/5 (1948), 14-19, hier 14; vgl.
Norbert Wiener, Cybernetics: Or Control and Communication in the Animal and the Ma-
chine. Second ed. Cambridge, Massachusetts *1985 [1948/1961], hier 116-133.

2 Vgl. dazu Taylor, Secular Age (wie Anm. 56); Illich, Zukunft (wie Anm. 54); Louis Dupré,
Passage to Modernity. An Essay in the Hermeneutics of Nature and Culture, New Haven,
CT 1993, bes. 93-163.

* Vgl. dazu Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualitit,
Frankfurt a. M. 2003; Bernard Stiegler, La technique et le temps, 3 Bde., Paris 1996-2001;
andernorts habe ich im Blick auf diese Verinderungen von einer «Computeranthropologie»
gesprochen, vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 215-261; Oliver Diirr, Digitaltechno-
logische Aufklirung. Zur pharmakologischen Herausforderung der Technik im Zeitalter der
kiinstlich erweiterten Intelligenz, in: Jan Juhani Steinmann (Hg.), Die Alpen und das Valley.
Natur und Technik im digitalen Zeitalter, Gottingen 2022, 2743, hier 29-31.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 395

«verschwindet» in dieser Perspektive, wie bereits Martin Heidegger kommen-
tierte, «der Unterschied zwischen den automatischen Maschinen und den Lebe-
wesen»’* ginzlich und bereitet dabei den Gedanken vor, Menschen und Computer
seien im Wesentlichen vergleichbar. Die kybernetisch imaginierte Welt sugge-
rierte schliesslich eine restlose Verfiigbarkeit, Kontrolle und Steuerung der Wirk-
lichkeit, auch des menschlichen Lebens. Im digitalen Zeitalter wurden entsprechend
die Moglichkeiten technischer Weltgestaltung durch algorithmisch getriebene In-
novationen dramatisch revolutioniert. Symbolisch fiir deren Ambivalenz ist der
Umstand, dass die mitunter potentesten solcher digitaltechnischen Systeme mit so-
genannten <Black-Box-Algorithmen» operieren, deren hochkomplexe Kalkiile gar
nicht mehr nachvollzogen werden konnen.” So verliert der Mensch in gewisser
Hinsicht seine Kontrolle gerade an diejenigen Systeme, die er als wirksamste Mittel
zur Steuerung und Gestaltung von Wirklichkeit einsetzen mdchte.”® Der Umgang
mit zunehmend komplexer werdenden Techniksystemen einer digitalisierten Welt
kann dann auch mit Erfahrungen der Handlungsunfihigkeit, Uberforderung und
Ohnmacht verbunden sein. Dadurch wachsen das Bediirfnis und die Bereitschaft,
Verantwortung, Entscheidungen und Handlungstrégerschaft an technische Systeme
abzutreten, die ja, aus kybernetischer Sicht, vom Menschen gar nicht so verschieden
zu sein scheinen — und wenn, dann im Sinne ihrer Uberlegenheit.”” Transhumanis-
tische Narrative einer zukiinftigen Ablosung und Ersetzung des Menschen durch
sogenannte <kilnstliche Intelligenzen» kniipfen hier an.”® Nicht auszuschliessen
ist, dass Freiheit und Verantwortung an die hinter den Maschinen und Algorith-
men verborgenen «Programmierer» abgetreten werden, die sich durch diese Ano-
nymitéit der 6ffentlichen Rechenschaft entziehen.

Kybernetische Gedanken verquicken sich konkret mit politischen Program-
men: Das franzdsische Autorenkollektiv Tigqun bringt dies auf den Begriff der
<kybernetischen Hypothese»:

«L 'hypothése cybernétique [...] propose de concevoir les comportements biolo-
giques, physiques, sociaux comme intégralement programmés et reprogrammables.

7 Martin Heidegger, Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens, in: Petra Jae-
ger/Rudolf Liithe (Hg.), Distanz und Néhe. Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegen-
wart, Wilrzburg 1983, 11-22, hier 16; zur Genealogie dieser Mechanisierung des Menschen
vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 216-244.

> Vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 290-330.

6 Vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 204-211.

7 Vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 212f.

 Das gilt sowohl fiir utopisch-transhumanistische Entwiirfe (vgl. dazu Diirr, Homo Novus
[wie Anm. 17], bes. 61-106) als auch fiir dystopische Zukunfisszenarien wie sie beispiels-
weise Yuval Noah Harari vorgelegt hat (vgl. Yuval Noah Harari, Homo Deus. A Brief His-
tory of Tomorrow, London 32017).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



396 Oliver Diirr

Plus précisément elle se représente chaque comportement comme «piloté» en der-
niere instance par la nécessité de survie d’un <systéme» qui le rend possible et auquel
il droit contribuer.»”

Die entsprechenden, den einzelnen Menschen fiir das Gesamtsystem verein-
nahmenden Tendenzen, lassen sich in bio- und psychokapitalistischen Herr-
schaftssystemen,® in den «instrumentarischen»®' Dynamiken des digitalen Uber-
wachungskapitalismus und nicht zuletzt auch in den Zukunftsvisionen des zeit-
gendssischen Transhumanismus (sofern sie konsequent zu Ende gedacht wer-
den)®? beobachten. Es gehort zum Verdienst Michel Foucaults, in den Tendenzen
moderner Kontroll- und Herrschaftsprogramme einen sékularisierten Anspruch
religioser (und spezifisch christlicher) Heilsversprechen der ehemals kirchlichen
Pastoralmacht diagnostiziert zu haben.®> Dementsprechend wird im Digitalzeitalter
auch die christliche Vision eines inkarnierten Netzwerks von Agape-Beziehungen
durch die Alternative eines virtuellen Netzwerks abgeldst. Im digitalen Raum ge-
schieht, was in der analogen Welt immer nur annihernd erreicht werden konnte: die
restlose kybernetische Kontrolle und Steuerung von Wirklichkeit.

Gleichwohl schliesst sich gerade hier der Kreis: Denn just die algorithmisch
getriebenen Systemtechniken, die dabei eingesetzt werden sollen, entziehen sich
selbst wiederum der menschlichen Kontrolle. Das gilt schon flir herkdmmliche
Maschinen: Die in ihnen materialisierten Handlungsabldufe sind festgelegt und
konnen insofern von Personen nur noch initiiert, aber nicht mehr beeinflusst wer-
den. Das wirft einen ethischen Schatten auf die Frage nach menschlicher Verant-
wortung im Blick auf die Folgen des Maschinenbetriebs.®* Im digitalen Zeitalter
hat sich im Vergleich dazu die Eigenwirkmacht der Technik noch einmal drama-
tisch potenziert. Fast jedes menschliche Leben ist heute von algorithmischen Di-
gitaltechniken beriihrt, und das heisst, sie stehen unter dem direkten Einfluss aper-
sonaler Systeme. Auf Algorithmen basierende Systeme liefern die Basis fiir Ent-

7 Tigqun, L’hypothése cybernétique, in: Zone d’Opacité Offensive (Tiqqun #2), 2001, 224—
339, hier 230 (Herv. im Original).

80 vgl. Bernard Stiegler, Von der Biopolitik zur Psychomacht (Logik der Sorge 1.2), Frankfurt
a.M. 22015; Byung-Chul Han, Psychopolitik. Neoliberalismus und die neuen Machttechni-
ken, Frankfurt a.M. °2014. )

81 Vgl. Shoshana Zuboff, Das Zeitalter des Uberwachungskapitalismus, Frankfurt/New York
2019; Byung-Chul Han, Infokratie. Digitalisierung und die Krise der Demokratie, Berlin
2021. Shoshana Zuboff definiert «Instrumentarismus» als «Instrumentierung und Instrumen-
talisierung von Verhalten zum Zweck seiner Modifizierung, Vorhersage und Modifizie-
rung» (Zuboff, Uberwachungskapitalismus, 412).

82 Vgl. Diirr, Homo Novus (wie Anm. 17), 109-147; 263-332.

8 Michel Foucault, Le sujet et le pouvoir [1982], in: Daniel Defert/Frangois Ewald (Hg.), Dits
et écrits 1980—-1988 (Dits et écrits 1954-1988 1V), Paris 1994, 222-243, hier 229f.

8 Vgl. Christoph Hubig, Technik- und Wissenschaftsethik: Ein Leitfaden, Berlin 1993, hier 55.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 397

scheidungen in der Rechtsprechung, der Sozialhilfe und bei Bewerbungen im Ar-
beitsmarkt. Sie durchdringen Produktion, Logistik und Infrastruktur. Sie befeuern
technische Innovationen, Forschung und Wissenschaft. Sie sind aber auch die
Grundlage digitaler Masseniiberwachung, systematischer Manipulation und neu-
artiger Formen der Kriegsfithrung. Wie liesse sich die digitale Kybernetik einord-
nen, im Sinne einer Hermeneutik des Antichrist?

Schluss: Kybernetischer Antichrist

Die theologische Kategorie des <Antichrist), wie sie in diesem Beitrag umrissen
wurde, erlaubt die Dynamiken einer digital getriebenen Kybernetik in der Prob-
lematik ihrer spezifisch <apersonalen» Qualitét zu analysieren: Besteht doch hier
die Gefahr, dass sich die liebevolle und konkrete Zwischenmenschlichkeit, wie
sie in Jesus Christus offenbart und an der Erzéhlung vom barmherzigen Samariter
festgemacht wurde, in ihr schieres Gegenteil verkehrt, Uberall dort, wo mithilfe
solcher Technologien Wiirde, Freiheit und Leben menschlicher Personen beein-
trichtigt wird, muss im Lichte des bisher Gesagten von <antichristlichen) Dyna-
miken «siindhafter> Systeme geredet werden. Dass diese Technologien im Lichte
ihrer gesellschaftlichen Wirkmacht am Ende doch addquat als «etwas» und nicht
«jemand» beschrieben werden,® lisst erahnen, warum den Herausforderungen
des digitalen Zeitalters nicht allein mit klassisch-ethischen Kategorien und Dis-
kursen beizukommen ist. Diese Systeme sind als apersonale Scheinsubjekte ndm-
lich immun gegen jede Ethik. Thre Komplexitéit erlaubt es uns nicht mehr, Ver-
antwortung konkret zuzuschreiben, und dennoch sind sie Ursache von Ubeln, die
eine menschliche Gesellschaft nicht ignorieren kann. Ergéinzend gilt es also bib-
lisch-hermeneutische und systematisch-theologische Perspektiven zu kultivieren.
Der Umstand, dass diese Ubel schliesslich die Schattenseite positiver Moglich-
keiten dessen sind, was mit diesen Technologien méglich wire, tiberrascht aus
der Linse der christlichen Eschatologie durchaus nicht: Das Bése, als <antichrist-
lich) gefasstes, ist ja stets vom Schein des Guten umbhiillt, es ist die Perversion
des Guten. Stindhafte Strukturen wirken Boses mitunter durch das Gute (vgl. R6m
7,13).% Eine Sensibilitit fiir diese Ambivalenz und die Dynamiken menschlicher
Selbsttauschung, ist ein wichtiger Erkenntnisgewinn der systematisch-theologi-
schen Beschiftigung mit dem Antichrist.®” Uberall dort, wo dem Apersonalen

8 Zu dieser Unterscheidung vgl. Robert Spaemann, Personen. Versuche iiber den Unterschied

zwischen «etwas» und «jemand», Stuttgart 32006.

Lauren Winner spricht im Blick auf diese Ambivalenz von einem «characteristic damage»

siindhafter Strukturen (vgl. Lauren Winner, The Dangers of Christian Practice. On Wayward

Gifts, Characteristic Damage, and Sin, New Haven, Connecticut 2018).

87 Eine historische und systematisch reflektierte Rekonstruktion der Geschichte solcher Selbst-
t4uschungen wiére m.E. ein lohnendes Unternehmen.

86

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



398 Oliver Diirr

Entscheidungen liber Leben und Tod von Personen zugedacht werden (wo folglich
Algorithmen «entscheideny, bzw. wo deren Ergebnisse als «Entscheidungen» ak-
zeptiert werden) und deshalb Menschen, denen géttliche Wiirde zukommt, darunter
leiden oder, schlimmer noch, deswegen umkommen, verwirklicht sich aus christli-
cher Sicht das Antichristliche — das aber als solches nur erkannt wird, sofern die
theologisch reflektierte Perspektive des christlichen Glaubens eingenommen wird.

Der vorliegende Beitrag ist im Blick auf die theologische Konzeption des Anti-
christ besonders auch dem Drama menschlicher Freiheit nachgegangen. Es ging
dabei im Kern um einen christlich-theologischen Blick auf die digitalisierte Ge-
sellschaft durch die hermeneutische Linse zweier exemplarischer Antichrist-Tra-
ditionen (bei Vladimir Solov’&v und Ivan Illich). Zentral ist hierbei der Wandel
von der dlteren Tradition einer direkten Identifizierung von einzelnen historischen
Personen als Antichrist hin zur Sensibilitét fiir die antichristliche Dimension von
apersonalen Systemen geworden, die in der Gestalt von sogenannt <kiinstlichen
Intelligenzen» unsere Gesellschaften faktisch schon ldngst priagen. Der Problema-
tik dieser Digitaltechniken ist nun weder durch begleitende ethische Reflexion
allein noch durch rein technische Verbesserungsprozesse beizukommen (wenn-
gleich umgekehrt eine Losung der zugrundeliegenden anthropologischen Prob-
leme sich positiv auf ethische, juristische, politische, forschungspolitische und
technische Diskurse auswirken konnte). Letztlich hingen Vorstellung und Rede
vom <Antichristlichen» an der menschlichen Person, ihrer Freiheit und Wiirde —
die christlich-theologisch in der Gottebenbildlichkeit des Menschen verwurzelt
ist, zu der sich der Mensch wiederum frei verhalten muss. Wo hingegen Men-
schen sich selbst tduschen (in Bezug auf sich selbst oder ein externes Gut), da
kann das Bose im Gewand dieses Guten auftreten und dieses Gut pervertieren
(corruptio). Bei Solov’gv ist dieser Gedanke auf Uberlegungen zur kirchlichen
Okumene und zum Weltfrieden gerichtet, bei Illich auf die Reflexion der Institu-
tionen unserer spdtmodernen Gesellschaften angewandt. Heute, so lautet die
These des vorliegenden Beitrags, konnte er fruchtbar auf die Chancen der algo-
rithmisch getriebenen Digitalisierung fokussieren: Ein Gut, dessen Perversion ab-
zuwenden zu den zentralen kulturellen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts
gehdren muss. %8

88 Die hier dargelegten Gedankengiinge sind in ihrer Thesenhaftigkeit als Gesprichséffner ge-
dacht. Vielen Folgefragen miisste im Rahmen weiterfithrender Studien nachgegangen wer-
den. Das Projekt einer «Techniktheologie» ist diesem Unterfangen gewidmet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 399

Kybernetischer Antichrist — Zur theologischen Dimension der Frage
nach dem Bosen im digitalen Zeitalter

In der christlichen Tradition wurde die Figur des <Antichrist> in der Regel als individuelle
Gestalt verstanden, die konkret identifiziert werden konne. Erst in jiingerer Zeit kann eine
Verschiebung beobachtet werden, vom Antichrist als konkret benennbarer Einzelfigur hin
zu Konzeptionen von machtvollen (antichristlichen) Strukturen oder Systemen. Der vor-
liegende Beitrag zeichnet diese historische Entwicklung von Antichristdeutungen anhand
zweier Schlaglichter nach: Vladimir Solov’&v (1853—1900) denkt noch iiber einen perso-
nalen Gegenspieler zu Christus nach, wihrend sich Ivan Illich (1926-2002) bereits mit den
strukturellen und institutionellen Herausforderungen seiner Zeit beschéftigt. Die aus die-
sen unterschiedlichen Antichristkonzeptionen gewonnenen Erkenntnisse werden schliess-
lich fur die theologische Interpretation der anthropologischen Herausforderungen unserer
durch die Digitalisierung geprégten kybernetischen Gegenwart fruchtbar gemacht. Die al-
gorithmisch getragenen Techniksysteme des 21. Jahrhunderts haben némlich das Potential
inne, unsere Gesellschaften nachhaltig zu transformieren. Sie sind ein Gut, dessen Perver-
sionen zu vermeiden eine dringliche Aufgabe ist. Denn obwohl sie stets durch menschliche
Personen getragen sind, konstituieren solche Systeme eine neuartige Form von <apersona-
len» Wirkméchten, die als <antichristliche> begriffen werden miissen, wo auch immer sie
die Wiirde, Freiheit, Leib und Leben menschlicher Personen bedrohen.

Antichrist — Kybernetik — Digitalisierung — Kiinstliche Intelligenz — Algorithmen — Siinde
— Menschenwiirde — Gottebenbildlichkeit.

L’Antéchrist cybernétique — La dimension théologique de la question du mal

a l'ére numérique

Dans la tradition chrétienne, la figure de I’«Antéchrist» était généralement comprise
comme un personnage individuel qui pouvait étre concrétement identifi€. Ce n’est que ré-
cemment que 1’on peut observer un glissement de I’ Antéchrist en tant que figure indivi-
duelle concrétement identifiable vers des conceptions de structures ou de systémes puis-
sants (antichrétiens). Le présent article retrace cette évolution historique des interprétations
de I’ Antéchrist a I’aide de deux exemples: Vladimir Solov’év (1853-1900) réfléchit encore
a un adversaire personnel du Christ, tandis qu’Ivan Illich (1926-2002) se penche déja sur
les défis structurels et institutionnels de son époque. Les connaissances tirées de ces diffé-
rentes conceptions de I’Antéchrist sont finalement utilisées pour 1’interprétation théolo-
gique des défis anthropologiques de notre présent cybernétique marqué par la numérisa-
tion. Les systémes techniques du 21°™ siécle, portés par des algorithmes, ont en effet le
potentiel de transformer durablement nos sociétés. Ils constituent un bien dont il est urgent
d’éviter les perversions. Car bien qu’ils soient toujours portés par des personnes humaines,
de tels systémes constituent une forme inédite de puissances d’action «apersonnelles» qui
doivent étre comprises comme «antichrétiennes», partout ol elles menacent la dignité, la
liberté, le corps et la vie des personnes humaines.

Antéchrist — cybernétique — numérisation — intelligence artificielle — algorithmes — péché
— dignité humaine — image de Dieu.

Anticristo cibernetico — Sulla dimensione teologica della questione
del male nell’era digitale

Nella tradizione cristiana, la figura dell’ «Anticristo» veniva solitamente intesa come una
figura individuale che poteva essere identificata concretamente. Solo in tempi recenti si
pud osservare uno spostamento dall’Anticristo come figura individuale concretamente
identificabile verso concezioni di potenti strutture o sistemi (anticristiani). Il presente arti-
colo descrive questo sviluppo storico delle interpretazioni dell’ Anticristo sulla base di due

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



400 Oliver Diirr

punti salienti: mentre Vladimir Solov’&v (1853—1900) riflette ancora su di un antagonista
personale di Cristo, Ivan Illich (1926-2002) si occupa gia delle sfide strutturali e istituzio-
nali del suo tempo. Le nuove conoscenze acquisite da queste diverse concezioni dell’ An-
ticristo vengono infine rese fruttuose per 1’interpretazione teologica delle sfide antropolo-
giche del nostro cibernetico tempo presente, plasmato dalla digitalizzazione. I sistemi tec-
nologici del XXI secolo, supportati da algoritmi, hanno invero il potenziale di trasformare
le nostre societa a lungo termine. Sono una risorsa, le cui perversioni devono urgentemente
essere evitate. Infatti, sebbene siano sempre sostenuti da persone umane, tali sistemi costi-
tuiscono un nuovo tipo di poteri «apersonali» che devono essere intesi come «anticristiani»
laddove minacciano la dignitd, la liberta, il corpo e la vita delle persone umane.

Anticristo — Cibernetica — Digitalizzazione — Intelligenza artificiale — Algoritmi — Peccato
— Dignita umana — somiglianza a Dio.

Cybernetic Antichrist — On the Theological Dimension of the Question
of Evil in the Digital Age

In the Christian tradition, the figure of the « Antichrist» was usually understood as an indi-
vidual figure that could be concretely identified. Only in recent times can a shift be obser-
ved from the Antichrist as a concretely identifiable individual figure to conceptions of
powerful (anti-christian) structures or systems. This article traces this historical develop-
ment of interpretations of the Antichrist on the basis of two highlights: Vladimir Solov’&v
(1853—-1900) was still thinking about a personal antagonist to Christ, while Ivan Illich
(1926-2002) was already concerned with the structural and institutional challenges of his
time. The insights gained from these different conceptions of Antichrist are finally made
fruitful for the theological interpretation of the anthropological challenges of our cyber-
netic present shaped by digitalization. The algorithmically supported technological sys-
tems of the 21% century have the potential to transform our societies in the long term. These
systems are a commodity whose perversions must be avoided as a matter of urgency. For
although they are always supported by human persons, such systems constitute a new kind
of impersonal effective powers that must be understood as «anti-Christian» wherever they
threaten the dignity, freedom, life and corporeality of the human person.

Antichrist — Cybernetics — Digitalisation — Artificial Intelligence — Algorithms — Sin —
Human Dignity — Image of God.

Oliver Diirr, Dr. theol., Institut fiir Hermeneutik und Religionsphilosophie (Universitéit
Zirich), Zentrum Glaube & Gesellschaft (Universitit Fribourg); https://orcid.org/0000-
0003-0970-4090.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383—400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



	Kybernetischer Antichrist : zur theologischen Dimension der Frage nach dem Bösen im digitalen Zeitalter

