
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 116 (2022)

Artikel: Kybernetischer Antichrist : zur theologischen Dimension der Frage nach
dem Bösen im digitalen Zeitalter

Autor: Dürr, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kybernetischer Antichrist - Zur theologischen Dimension

der Frage nach dem Bösen im digitalen Zeitalter

«Ahnung, sie leitet mich, Unheil ist nah!
Jemand bereitet sich, bald ist er da!»1

Oliver Dürr

Die Figur des (Antichrist) fristet ein stiefmütterliches Dasein in der Theologie.2
Während in der modernen Theologie die Eschatologie wieder zu einem zentralen

Topos avancierte,3 gilt dies nicht unbedingt für den Antichrist. Dessen «Relevanz
in der gegenwärtigen Diskussion» - so versichert ein einschlägiger Lexikonartikel

- sei «gering».4 Die Lehre vom Antichrist wird entweder als «veraltetes Stück

1 Aus einem BriefVladimir Solov'ëvs an seinen Freund Vasilij L'voviC Veliöko vom 3. Juni
1897, zit. n. Ludolf Müller/Irmgard Wille (Hg.), Solowjews Leben in Briefen und Gedichten
(Deutsche Gesamtausgabe Ergänzungsband), München 1977, 184.

2 Zum «Antichrist» besonders in der christlichen Tradition vgl. Bernard McGinn, Antichrist.
Two Thousand Years of the Human Fascination With Evil, New York 2000, bes. 247-249;
Sven Hartman, Art. Antichrist, I. Religionsgeschichtlich, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York
1978,20f; Otto Böcher, Art. Antichrist, H. Neues Testament, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York
1978, 21-24; Gustav Benrath, Art. Antichrist, III. Alte Kirche und Mittelalter, in: TRE, Bd. 3,
Berlin/New York 1978,24-28; Gottfried Seebass, Art. Antichrist, IV. Reformations- und Neuzeit,

in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York 1978,28-43; Jörg Salaquarda, Art. Antichrist, V.
Philosophisch, in: TRE, Bd. 3, Berlin/New York 1978, 43-50; Karlheinz Müller, Art. Antichrist, I.
Im AT, Frühjudentum und NT, in: LThK3, Bd. 1, 744f; Martin Haeusler, Art. Antichrist, II.
Historisch-theologisch, in: LThK3, Bd. 1,745f; Bernd Claret, Art. Antichrist, III. Systematischtheologisch,

in: LThK3, Bd. 1, 746f, zur jüngeren Forschung vgl. Wolfram Brandes/Felicitas
Schmieder (Hg.), Antichrist. Konstruktionen von Feindbildern, Berlin 2010; Mariano
Delgado/Volker Leppin (Hg.), Der Antichrist. Historische und systematische Zugänge (Studien
zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 14), Fribourg 2011. Bis aufdie Rezeption von
Friedrich Nietzsche gilt dies auch in der Philosophie (Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in:
Giorgio Colli/Mazzino Montinari [Hg.], KSA, Bd. 6, München 122017, 165-253; vgl. Georg
Jenschke, Art. Antichrist 2, in: HWPh, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 381-385).

3 Vgl. Christoph Schwöbel, Last Things First? The Century of Eschatology in Retrospect, in:
David Fergusson/Marcel Sarot (Hg.), The Future as God's Gift. Explorations in Christian
Eschatology, London 2000,217-241, hier 217. Hans Urs von Balthasar hat die Eschatologie
einschlägig als «Wetterwinkel» der Theologie bezeichnet, vgl. Hans Urs von Balthasar, Ver-
bum caro (Skizzen zur Theologie 1), Einsiedeln 31990, hier 276.

4 Vgl. Martin Karrer, Art. Antichrist, in: EKL3, Bd. 1, Göttingen 1986, 173f, hier 174.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



384 Oliver Dürr

Mythologie»5 verbucht oder gar als Frucht einer «unreflektierten und politisch
gefährlichen Schwarz-Weiß-Malerei» wahrgenommen, «mit deren Hilfe man
sich die Mühe der Analyse historischer Prozesse und der Beteiligung der Kirche
an ihnen entschlägt».6 Letztere Tendenz diagnostizieren jüngere Forschungsbeiträge

zu Entwicklungen im amerikanischen Fundamentalismus.7 Lang und
ambivalent ist indes die Geschichte der Deutung historischer Ereignisse als Zeichen
des Endes, der Übertragung biblisch-apokalyptischer Texte und Anspielungen auf
Elemente der jeweiligen Zeit und der Identifikation religiöser, kultureller und
politischer Figuren mit dem Antichrist oder zumindest antichristlichen Mächten sowohl
innerhalb als auch ausserhalb der christlichen Kirchen.8 Hans Hillerbrand kommt

sogar zu dem Schluss, dass eine «Identifizierungssucht das Hauptmerkmal der
Beschäftigung mit dem Antichrist»9 sei. In der Tat hat die kirchliche Tradition den

Antichrist in der Regel als konkrete individuelle Gegengestalt zu Christus imagi-
niert.10 Erst in jüngerer Zeit kann eine «Ablösung» des Begriffs «von der Vorstellung

einer Einzelgestalt durch die einer machtvollen Struktur»11 beobachtet werden.
Diesem Wandel geht der vorliegende Beitrag exemplarisch im Blick auf die personale

Konzeption des Antichrist bei Vladimir Solov'ëv (siehe Abschnitt 1) und die

apersonale bzw. systemische bei Ivan Mich (vgl. Abschnitt 2) nach und erkundet,
inwiefern sich diese Perspektiven im Blick auf die digitale Transformation des 21.

Jahrhunderts weiterentwickeln Hessen (vgl. Abschnitte 3^4).
In der Rede vom Antichrist ist dabei hermeneutische Kompetenz gefordert.

Und zwar im Blick auf die einschlägigen biblischen Textpassagen und die
apokalyptische Literatur der damaligen Zeit,12 aber auch in der Auseinandersetzung mit

5 Zu dieser Beobachtung vgl. Bernard McGinn, Die Lebensalter des Antichrist, in: Delgado/
Leppin, Der Antichrist (wie Anm. 2), 13-33, hier 29.

6 Seebass, Antichrist (wie Anm. 2), 41.
7 Vgl. Reinhard Hempelmann, Der Antichrist im christlichen Fundamentalismus, in: Delgado/

Leppin, Der Antichrist (wie Anm. 1), 413-424; McGinn, Lebensalter (wie Anm. 5), 13-33;
Hans Hillerbrand, Des Antichrist wundersame Reise durch die Geschichte, in: Delgado/Lep-
pin, Der Antichrist (wie Anm. 2), 35-50, hier 50; zur Eschatologie in diesem Kontext vgl.
Robert Clouse, Fundamentalist Theology, in: Jerry Walls (Hg.), The Oxford Handbook of
Eschatology, Oxford 2008, 263-279, hier 263-276.

8 Vgl. Brandes/Schmieder, Antichrist (wie Anm. 2); Seebass, Antichrist (wie Anm. 2), 28-41 ;

Hillerbrand, Antichrist (wie Anm. 7), bes. 46-50.
9 Hillerbrand, Antichrist (wie Anm. 7), 46.
10 Vgl. Haeusler, Antichrist (wie Anm. 2), 745. Oder mindestens eine Mehrzahl von identifi¬

zierbaren Einzelgestalten, wie z.B. die «vielen Antichristem> in 1 Joh 2,18.
11 Vgl. Walter Sparn, Antichrist, III. Dogmatisch, in: RGG, Bd. 1, Tübingen 2008, 534-536,

hier 535.
12 Zentrale biblische Passagen zum Antichrist sind u.a. 1 Joh 2,18.22; 1 Joh4,3;2 Joh l,7;2Thess

2,1-12; 1 Thess 5,2-3; Offb 11-20; aber auch Dan 7; Apg 20,29-31; 2 Kor 11,13-15. Aufeine
Liste mit einschlägigen Literaturangaben zu den entsprechenden exegetischen und hermeneu-
tischen Fragen wird hier aufgrund des begrenzten Umfangs eines solchen Artikels verzichtet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 385

historischen Antichristdeutungen bis in die Gegenwart hinein.13 Dazu gehört nicht
zuletzt die literatur- und medienwissenschaftliche Auseinandersetzung mit den

Rezeptionslinien apokalyptischer Motive (und spezifisch des Antichristmotivs).14
Im Blick auf diesen weiteren kulturellen Kontext verzeichnet Joanna Jablkowska
nämlich eine zunehmende Verdrängung literarischer Utopien durch Apokalypsen,

die heute «eine Art Hochkonjunktur» erleben.15 Diese Apokalyptik wurde
1988 von Klaus Vondung als Ausdruck eines «Krisenbewusstseins» in Bezug auf
eine mögliche «nukleare Katastrophe» und die «überhandnehmende Umweltzerstörung»16

charakterisiert - im Blick auf die Gegenwart können hier die Risiken
der Digitalisierung und der vielfältigen Anwendungen sogenannter (künstlicher
Intelligenz) gedacht werden.17

Der vorliegende Beitrag fokussiert aber auf sozio-technische Realitäten der

Gegenwart, das heisst auf Systeme, die schon heute in Betrieb sind und deren

ambivalente Auswirkungen aufden Menschen kritisch reflektiert werden müssen

(vgl. Abschnitte 3-4). Die kontroverse These des vorliegenden Beitrags lautet
dabei: Gewissen Fonnen des Bösen kann man nur mit theologischen Kategorien
(wie derjenigen des Antichrist) wirklich beikommen. Deshalb ist, besonders im
Blick auf die lange Geschichte ihrer Missstände, die systematisch-theologische
Auseinandersetzung mit dem Begriff und der Vorstellung des Antichrist unab-

dinglich.18

13 Ein aktuelles Beispiel ist Rod Dreher, Live Not by Lies: A Manual for Christian Dissidents,
New York 2020.

14 Vgl. Klaus Vondung, Die Apokalypse in Deutschland, München 1988; Joanna Jablkowska,
Literatur ohne Hoffnung. Die Krise der Utopie in der deutschen Gegenwartsliteratur,
Wiesbaden 1993; Claudia Gerhards, Apokalypse und Moderne. Alfred Kubins «die andere Seite»
und Emst Jüngers Frühwerk, Würzburg 1999; Alexander-Kenneth Nagel, Europa wider den
Antichrist. Politische Apokalyptik zwischen Innovation und Institutionalisierung, in:
Zeitschrift für Religionswissenschaft, 16 (2008), 133-156; Alexander-Kenneth Nagel, End-Zeit-
Geist: Moderne Apokalypsen als Krisenhermeneutik?, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die
Natur der Gesellschaft: Verhandlungen des 33. Kongresses der deutschen Gesellschaft für
Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt a. M. 2008, 1013-1029.

15 Jablkowska, Literatur (wie Anm. 14), 87.
16 Vondung, Apokalypse (wie Anm. 14), 339; vgl. Nagel, End-Zeit-Geist (wie Anm. 14),

1013-1029.
17 Die Zahl wissenschaftlicher und pseudowissenschaftlicher Publikationen zu Folgeabschätzungen

im Blick auf technische Systeme die auf sogenannt (künstlicher Intelligenz) basieren
ist in den letzten Jahren explodiert und kann hier aus Platzgründen nicht angeführt werden.
Entsprechende Prognosen gehören auch zu den Kernthemen transhumanistischer Zukunfts-
narrative, vgl. Oliver Dürr, Homo Novus. Vollendlichkeit im Zeitalter des Transhumanismus.

Beiträge zu einer Techniktheologie (Studia Oecumenica Friburgensia 108), Münster
2022, 171-179; 293-304. Die mediale Rezeption in der Populärkultur dieser jüngsten
Entwicklungen kann an weltweit erfolgreichen Film-Serien wie «Black Mirror» und «Altered
Carbon» nachverfolgt werden.

18 Vgl. Spam, Antichrist (wie Anm. 11), 534.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



386 Oliver Dürr

Personaler Antichrist

Kurz vor seinem Tod, am 13. August 1900, verfasste Vladimir Solov'ëv (1853—

1900) die Kurze Erzählung vom Antichrist19 als Amalgam biblischer Quellentexte,

kirchlicher Überlieferungen, historischer Erwägungen und von Figmenten
seiner Einbildungskraft.20

Die als Zukunftsvision inszenierte Erzählung handelt von einem «bemerkenswerten»

Menschen, der «noch jung, aber dank seiner hohen Genialität [...] mit
seinen kaum dreiundreißig Jahren durch seine philosophische, schriftstellerische
und soziale Tätigkeit schon weithin berühmt geworden» ist, und den viele sogar
einen «Übermenschen»21 nennen.22 Dieser für seine bibelexegetische Arbeit mit
einem Ehrendoktortitel der Universität Tübingen versehene Autor verfasst eine

einflussreiche Schrift mit dem Titel: Der offene Weg zu Frieden und Wohlfahrt
der Welt. Darin scheinen «alle Widersprüche versöhnt», und viele Menschen nehmen

sie «als die Offenbarung der ganzen Wahrheit» an.23 Durch die Windungen
der Geschichte kommt dieser Mensch an die Spitze der Weltverwaltung (Comité
permanent universel) und wird zum alleinigen Herrscher einer alles befriedenden
Weltmonarchie. Bei einem ökumenischen Konzil aller Christenmenschen
versöhnt er die ehemals gespaltenen Kirchen und wird schliesslich als machtvoller
Kaiser Roms und des ganzen Erdkreises zum «obersten Führer und Herrn»24 aller
Welt. Dieser Antichrist, so beschreibt dies Solov'ëv lapidar, hält «sich für das,

was in Wirklichkeit Christus war.»25 Einzig eine kleine Verschwörerbande chris-

19 Vgl. Wladimir Solowjew, Drei Gespräche über Krieg, Fortschritt und das Ende der
Weltgeschichte mit Einschluss einer kurzen Erzählung vom Antichrist [1899-1900], in: Ludolf
Müller (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8, München 1980,116-294, im Folgenden halte
ich mich bei direkten Zitaten der Erzählung an die von LudolfMüller eigens herausgegebene
kritisch-kommentierte Sonderausgabe (vgl. Wladimir Solowjew, Kurze Erzählung vom
Antichrist [Quellen und Studien zur russischen Geistesgeschichte 1], hg. v. Ludolf Müller,
München 81994).

20 Vgl. Solowjew, Drei Gespräche (wie Anm. 19), 124f.
21 Zur in dieser Anspielung deutlich gemachten Auseinandersetzung Solov'ëvs mit Friedrich

Nietzsche vgl. Wladimir Solowjew, Literatur oder Wahrheit? [1897], in: Ludolf Müller
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8, München 1980, 44-48; Wladimir Solowjew, Die
Idee des Übermenschen [1899], in: Ludolf Müller (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 8,
München 1980, 364-376; Ludolf Müller (Hg.), Übermensch und Antichrist. Über das Ende
der Weltgeschichte. Aus dem Gesamtwerk Solowjews ausgewählt und übersetzt, eingeleitet
und erläutert, Freiburg i. Br. 1958. Auch das Verhältnis zu Fëdor Dostoevskij's Grossinquisitor

und Solov'ëvs Antichrist vgl. Will van den Bercken, Christian Fiction and Religious
Realism in the Novels of Dostoevsky, London 2011, hier 97-106.

22 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 18f.
23 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 23f.
24 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 39.
25 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 19.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 387

tustreuer Gläubiger aus den orthodoxen, katholischen und protestantischen
Kirchen widersetzt sich der Herrschaft des Antichrist und vollzieht in einem Akt
genuiner Solidarität die wahre «Vereinigung der Kirchen», jedoch aufgrund der

Verfolgung, «inmitten dunkler Nacht, an einem hochgelegenen und einsamen
Ort» etwas ausserhalb von Jerusalem.26 Schliesslich kehrt Christus in der Stunde
höchster Bedrängnis selbst im Rahmen seiner Parusie zurück und läutet das

«Ende» des «historischen Prozesses» ein, «das», so Solov'ëv, «aus dem Erscheinen,

dem Triumph und dem Untergang des Antichrist besteht».27

Die Erzählung ist die wohl einflussreichste von Solov'ëvs Schriften und hat
die Rezeption seines Werkes nachhaltig geprägt: Im Blick auf die letzte Phase

seines Schaffens kann sogar von einer «Antichrist-Eschatologie»28 gesprochen
werden.29 Ich habe andernorts argumentiert, dass sich die Schriften aus dieser
dunklen Phase von Solov'ëvs Biographie nur im Lichte der Kontinuitäten seiner

religionsphilosophischen Gesamtkonzeption erschliessen lassen:30 Kerngedanke
dieses Systems ist das Gottmenschentum als freiheitlich-liebende Vereinigung
von Gott und Mensch (bei gleichzeitiger Wahrung ihrer schöpferisch-geschöpflichen

Differenz), wie es in Jesus Christus offenbar und im Symbol von Chalcedon
lehramtlich festgemacht worden ist.31 Im Anschluss daran ist Solov'ëvs Denken

26 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 44f.
27 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 47f.
28 So z.B. bei Ludolf Müller, Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus,

in: Wolfgang Böhme (Hg.), Zeit - Endzeit - Ewigkeit (Herrenaiber Texte 78), Karlsruhe
1987, 51-69, hier 68; Oliver Dürr, Christus oder Antichrist. Zur Frage nach der Kontinuität
in Vladimir Solov'ëvs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 66/2 (2019), 539-558, hier 552.

29 Zur Eschatologie Solov'ëvs insgesamt vgl. Müller, Russische Eschatologie (wie Anm. 28),
51-69; Dürr, Christus (wie Anm. 28), 539-558; Martin Tamcke, «Denn Glanz hat dieses
verfälschte Gute übergenug». Wladimir Solowjews Weg mit den Kirchen und der Kirche,
in: Mariano Delgado/Gotthard Fuchs (Hg.), Kirchenkritik der Mystiker. Prophétie aus
Gotteserfahrung, Bd. 3 (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 4), Fribourg
2005, 99-118; etwas ältere Studien zur Thematik des vorliegenden Beitrags sind Ludwig
Wenzler, Die Freiheit und das Böse nach Vladimir Solov'ev (Symposion 59), München 1978;
Antanas Maceina, Das Geheimnis der Bosheit. Versuch einer Geschichtstheologie des
Widersachers Christi als Deutung der «Erzählung vom Antichrist» Solowjews, Freiburg i. Br. 1955.

30 Vgl. Dürr, Christus (wie Anm. 28), 539-558, im Anschluss an Sergij Bulgakov, Die Natur
in der Philosophie Vladimir Solov'ëvs, in: ders., Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als
Wirtschaftsgeschehen, Münster 2014, 262-292; Sergej Bulgakov, Apokalyptik und
Sozialismus [1910], in: ders., Sozialismus im Christentum? Göttingen 1977, 53-134, bes. 132.

31 Solov'ëv hat diese Gedanken bereits in den (Vorlesungen über das Gottmenschentum> in
seiner frühesten Schaffensphase grundgelegt, vgl. Wladimir Solowjew, Vorlesungen über
das Gottmenschentum [1877-1881], in: Wilhelm Lettenbauer (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe,

Bd. 1, München 1978, 537-750. Die metaphysische Bedingung der Möglichkeit einer
solchen Einheit ist Gegenstand von Solov'ëvs religionsphilosophischem System der soge-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



388 Oliver Dürr

dezidiert <christlich>: «Das Teuerste am Christentum ist für uns Christus selbst»32,

lässt er die orthodoxe Hauptfigur der Erzählung sagen. Nach eigener Aussage
schrieb Solov'ëv diesen Text überhaupt nur, um dieses wichtigste Gut des

Christentums vor der «Verfälschung» zu bewahren. Entsprechend lautete der Titel der

Drei Gespräche, innerhalb derer die Erzählung als Handschrift eines verstorbenen
Mönchs vorgelesen wird, ursprünglich: «Vom verfälschten Guten».33 Solov'ëv will
einen Betrug aufdecken, der den Glutkern des Glaubens betrifft: Christus selbst.

Schon in den Vorlesungen über das Gottmenschentum schreibt er:

«Das Christentum hat seinen Eigengehalt, unabhängig von allen Elementen, die es

sonst noch aufgenommen hat, und dieser eigene Gehalt ist einzig und allein Christus.

Im Christentum als solchem finden wir Christus und nur Christus - darin liegt
die Wahrheit - so oft ausgesprochen und so selten innerlich erfasst.»34

Solov'ëvs Sophiologie versucht, alle Wirklichkeit im Lichte dieser Wahrheit
Christi zu sehen und sowohl philosophisch-metaphysisch als auch literarisch-poetisch

zu umkreisen.35 Die liebende Einheit von Gott, Mensch und Kosmos, die
in Jesus Christus bereits Realität geworden ist, muss sich, so Solov'ëv, in der
freiheitlichen Geschichte der Menschheit als Ganzer noch bewähren. An einer
entscheidenden Stelle in der Rechtfertigung des Guten schreibt Solov'ëv dazu:

«Durch sein Wort und durch die Tat seines Lebens [...] hat der wirkliche
Gottmensch den Menschen das Reich Gottes offenbart; aber die Offenbarung kann hier
schon nach dem Sinn und dem Gesetz dieses neuen Reiches nicht mit dessen Erlangen

zusammenfallen. Indem die vollkommene sittliche Ordnung die unbedingte
Bedeutung jeder Person verwirklicht, setzt sie die sittliche Freiheit eines jeden
Menschen voraus. Die wirkliche Freiheit aber wird fur den endlichen Geist nur durch die
Erfahrung erworben: frei wählen kann nur der, der das, was er wählt, und dessen

Gegensatz erkannt und erfahren hat. Und wenn Christus das Böse im wahren
Mittelpunkt des Universums, das heißt in sich selbst auch endgültig besiegt hat, so
musste sich doch die Überwindung des Bösen an der Peripherie der Welt, das heißt
im kollektiven Ganzen der Menschheit vollziehen.»36

Der Weltprozess ist für Solov'ëv das ambivalente Drama der freien und
liebenden Beziehung jedes einzelnen Elements zum göttlichen Prinzip und dadurch

nannten <Sophiologie> (vgl. dazu Dürr, Christus [wie Anm. 28], 553-555; Grzegorz Prze-
binda/Edward Swiderski, Vladimir Solov'ëvs Fundamental Philosophical Ideas, in: Studies
in East European Thought, 54/1-2 [2002], 47-69).

32 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 38.
33 Vgl. Wenzler, Freiheit (wie Anm. 29), 346.
34 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 667.
35 Vgl. Michael Martin, The Submerged Reality. Sophiology and the Turn to a Poetic Meta¬

physics, Kettering, OH 2015, bes. 142-148.
36 Wladimir Solowjew, Rechtfertigung des Guten. Eine Moralphilosophie (Deutsche Gesamtausgabe

5), München 1976, hier 295 (Herv. im Original).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 389

zum All-Ganzen. Ziel der Geschichte ist die eschatologische «All-Einheit», wobei

er sich die Wirklichkeit als differenzierte und gleichwohl metaphysisch
geeinte «Vielheit» von «Elementen eines organischen Systems» vorstellt.37 Dieses

Ziel kann der Schöpfung nicht in einem metaphysischen Gewaltakt aufgezwängt
werden. Vielmehr muss der Weltprozess unter Einschluss der menschlichen Freiheit

auf einen Moment hinauslaufen, an dem «nicht nur einzelne Personen,
sondern [...] die ganze menschliche Gesellschaft bereit sein wird, eine bewusste und
freie Wahl zwischen dem unbedingten Guten und seinem Gegensatz zu treffen.»38

Diese Wahl zwischen Gegensätzen impliziert für Solov'ëv einen Gegenspieler
zu Christus - einen Anti-Christus. Als Kontrastbild zum Gottmenschen ist der
Antichrist indes kein Konzept, das Solov'ëv erst am Ende seines Lebens <ent-

deckt> hätte, sondern die logische Implikation seiner «Eschatologie des vollendeten

Gottmenschentums».39 Die Freiheit zu Christus bedeutet zugleich auch die

Möglichkeit seiner Ablehnung, des Betrugs und des falschen Scheins. So werden

christologische Überlegungen fur Solov'ëv zum Ausgangspunkt seiner Reflexionen

über das Böse. An Jesus Christus, der - in der Unterordnung seines menschlichen

unter den göttlichen Willen - sein Leben in selbstloser Liebe für die Welt
hingab, kristallisiert sich für Solov'ëv das Böse als antichristliches Prinzip: «Der
Mensch», so schreibt er, «der durch sich selbst [...] göttliche Bedeutung erlangen

will, ein solcher individueller Mensch-Gott ist die Verkörperung der Lüge, eine
Parodie auf Christus oder der Antichrist.»40 Damit schärft sich der Blick auf das

Böse als Ablehnung des Guten.41 Böse ist für Solov'ëv die «ausschliessliche

Selbstbehauptung», der «feindliche Gegensatz zwischen sich selbst und allen
anderen und die praktische Verneinung dieser anderen».42 Dieser Egoismus läuft
daraufhinaus, dass der Mensch «sein ausschliessliches Ich an die Stelle des Ganzen»

stellt.43 In der Erzählung keimt dieses Böse in der «maßlosen Eigenliebe»
des Antichrist: «[S]ein klarer Geist wies ihn immer auf die Wahrheit dessen, woran

man glauben muss: an das Gute, an Gott, an den Messias. Daran glaubte er,
aber er liebte nur sich allein. Er glaubte an Gott, aber ohne es zu wollen und ohne
sich darüber klar zu sein, zog er in der Tiefe seiner Seele sich Ihm vor.»44

37 Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 607. An anderer Stelle schreibt er: «Das reale
Ganze ist der lebendige Organismus. Gott als das Seiende, das seinen Inhalt verwirklicht hat,
als das Eine, das alle Vielheit in sich birgt - ist ein lebendiger Organismus» (vgl. Solowjew,
Vorlesungen [wie Anm. 31], 668).

38 Solowjew, Rechtfertigung (wie Anm. 35), 296.
39 Dürr, Christus (wie Anm. 28), 539-558, bes. 553-555.
40 Wladimir Solowjew, Die geistlichen Grundlagen des Lebens [1882-1884], in: Wladimir

Szylkarski (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 2, Freiburg i. Br. 1957, 7-152, hier 135.
41 Vgl. Müller, Russische Eschatologie (wie Anm. 28), 59; 64.
42 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31 688f.
43 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 688f
44 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 19, Herv. im Original.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



390 Oliver Dürr

Da Solov'ëv das All-Ganze der Wirklichkeit als lebendigen Organismus
versteht, kommt mit dem Bösen auch der Tod. Wenn sich ein einzelnes Glied des

kosmischen Leibes aus dem Gesamtorganismus herauslöst und in Unabhängigkeit
selbst behaupten möchte, verwelkt es, abgeschnitten von seiner ontologischen
Quelle, notwendigerweise so wie das fallende Laub im Herbst (vgl. Joh 15,4).

Deswegen kann die letzte «Wiederherstellung der menschlichen Ganzheit» auch nicht
individuell erfolgen, nicht einmal nur sozial, wenn diese Sozialität exklusiv-inner-
weltlich konzipiert wird, sondern allein durch die Vereinigung mit Gott:

«Die Ganzheit des universellen Menschen wird hergestellt durch die göttliche
Liebe, die den Menschen nicht nur hinaufhebt bis zu Gott, sondern, indem sie ihn
innerlich mit der Gottheit eins werden lässt, ihm die Fähigkeit gibt, in ihr alles
Seiende zu umfassen, wobei sie ihn mit der ganzen Schöpfung in unlöslicher und ewiger

Einheit verbindet.»45

Nur diese göttliche Liebe, so schreibt Solov'ëv, überwindet sowohl das sittliche

Böse als auch seine physischen Folgen - Krankheit und Tod: «Das Werk dieser

Liebe ist die Auferstehung am Ende der Zeiten.»46 Der letzte und äusserste

Feind, den es zu überwinden gilt, ist der Tod (vgl. 1 Kor 15,26), jedoch ist in der

Auferstehung Jesu Christi der Grund für diese Überwindung bereits gelegt.
Dennoch kann die Wiederherstellung im Raum der Freiheit nicht durch einen
Automatismus von Seiten Gottes her bewerkstelligt werden. Vielmehr muss die
Menschheit selbst «in einer langen Reihe freier Akte» die «ganze rebellische
Vielheit wieder mit sich selbst und mit Gott versöhnen».47 Im Sprachspiel So-

lov'ëvs ist dies die individuelle und kollektive «Sophianisierung» der Menschheit
und der Welt. In der theologischen Sprache der Ostkirche entspricht dem die
Vergöttlichung (theosis) der Schöpfung, die vom Menschen in der Gnade geschichtlich

erkämpft und als innerer Besitz angeeignet werden muss. Die wahre Einheit
in der Liebe muss beidseitig sein: ein synergischer, freier Akt von Gott und
Mensch.48 Hingegen müssen jegliche exklusiv-innerweltlichen Versuche des

Menschen, den Tod zu überwinden und die Geschichte zu ihrem guten Ende zu
bringen, im Sinne Solov'ëvs, als <antichristliche> Versuchungen entlarvt werden.

Im Letzten ist der Antichrist fur Solov'ëv ein Betrüger. Sein Betrug ist eine
falsche Einheit, die nur äusserlich zusammenpfercht, was innerlich in Liebe ver-

45 Wladimir Solowjew, Russland und die Universale Kirche [1889], in: Wladimir Szylkarski
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Bd. 3, Freiburg i. Br. 1954, 145-419, hier 419.

46 Solowjew, Russland (wie Anm. 45), 419, vgl. dazu Oliver Dürr, Auferstehung des Fleisches.
Umrisse einer leibhaftigen Anthropologie (Studia Oecumenica Friburgensia 91), Münster
2020.

47 Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 707.
48 Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Anm. 31), 555; 707; 732.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 391

eint werden sollte. Dieser antichristliche Schein steht dabei der echten
Wiedervereinigung des Kosmos im Wege und muss überwunden werden. Der Antichrist
ist für Solov'ëv ein religiöser Usurpator, «der durch <Raub> und nicht durch geistliche

Tat die Würde des Sohnes Gottes zu erlangen sucht»49 und deshalb letztlich
nur eine «glänzende Hülle des Guten und der Gerechtigkeit» ohne wirkliche
Substanz bieten kann:50 «Im voraus auf diese trügerische Maske hinzuweisen, unter der
sich der Abgrund des Bösen verbirgt», schreibt er, «war meine höchste Absicht»51,
denn «Glanz hat dieses verfälschte Gute übergenug, aber wirkliche Kraft keine.»52

Ultimativ ist das Böse fur Solov'ëv also kein eigenständiges ontologisches Prinzip,
keine eigenständige Wesenheit, sondern <nur> das falsche, egoistische und exklusive

Verhalten individueller Elemente der Wirklichkeit - seine Kraft, so macht
Solov'ëv immer wieder deutlich, liegt allein in der Schwäche des Guten.53

Institutionalisierter Antichrist

Auch Ivan Mich (1926-2002) fühlte sich in seinen kritischen Gegenwartsdiagnosen

immer wieder dazu genötigt, auf die biblisch-theologische Rede vom
«Geheimnis des Bösen» (vgl. 2 Thess 2,7) zurückzugreifen. Dieses sei der Schlüssel,

um die pervertierten Strukturen unserer modernen Gegenwart wirklich zu verstehen.54

Zusammen mit diesem Geheimnis des Bösen tritt im Kontext des Thessa-

lonicherbriefs ein «Mann der Gesetzlosigkeit» (2 Thess 2,3) auf, den die christliche

Tradition seit Irenäus in der Regel mit dem Antichrist identifiziert und als

Einzelfigur verstanden hat. Mich erahnte jedoch bereits im 20. Jahrhundert, dass

das <Antichristliche> als Gegenpart zur Person Jesu Christi vielleicht nicht als
personaler Antagonist, sondern eher als etwas schlechthin Apersonales begriffen
werden müsste - auch wenn sich dieses Antichristliche sehr wohl in Systemen
verwirklicht, die durch menschliche Personen getragen sind.55

Aus dieser Warte interpretiert Mich die Moderne in den ehemals christlichen
Ländern des Westens als eine Perversion der frohen Botschaft des christlichen
Glaubens: Den Kern dieses Evangeliums arbeitet Mich an der Beispielerzählung

49 Solowjew, Drei Gespräche (wie Anm. 19), 124.
50 Solowjew, Drei Gespräche (wie Anm. 19), 127.
51 Solowjew, Drei Gespräche (wie Anm. 19), 127.
52 Solowjew, Erzählung (wie Anm. 19), 48.
53 Vgl. Solowjew, Vorlesungen (wie Amm. 31), 564.
54 Vgl. Ivan Mich, In den Flüssen nördlich der Zukunft. Letzte Gespräche über Religion und

Gesellschaft mit David Cayley, München 2006, hier 86.
55 Vgl. Mich, Zukunft (wie Anm. 54), 87.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



392 Oliver Dürr

des barmherzigen Samariters heraus (vgl. Lk 10,25-37).56 Diese wird in der Regel
als universalethische Aufforderung zur Hilfe für Bedürftige verstanden, lllich
weist jedoch daraufhin, dass die einleitende Frage, die Jesus zur Erzählung
veranlasst, nicht lautet: «Wie soll ich mit meinem Nächsten umgehen?», sondern:
«Wer ist mein Nächster?» (vgl. Lk 10,29).57 In dieser Perspektive stellt die
Erzählung einerseits die radikale Freiheit heraus, sich dem Nächsten, sogar den Feinden,

in Liebe zuzuwenden, und verweist andererseits aufdie revolutionäre Einsicht,
dass keine konventionellen Kategorien - Rechte, Bräuche, Sprachen, Kulturen oder

Religionen - abstrakt festlegen können, wer dieser Nächste sei.58 Der Samariter, so

lllich, hilft nicht aufgrund einer allgemein vorgeschriebenen Verhaltensregel oder
ethischen Pflicht, sondern weil er auf den konkreten Ruf und Willen Gottes hört,
der sich in diesem leidenden Juden im Strassengraben äussert, und er verkörpert
in seiner Tat zugleich die freie und liebende Zuwendung Gottes zum Menschen
und die Möglichkeit, Gott im Fleisch zu lieben.59 Sinnspitze der Erzählung ist
also die radikale Freiheit, sich in Liebe dem oder der Nächsten zuzuwenden, wer
auch immer er oder sie sei. Durch solche konkreten Taten und Begegnungen
entsteht ein Netzwerk freiheitlicher (weil freiwilliger) Agape-Beziehungen, in dem
das Reich Gottes als dynamische Realität bereits in der Geschichte aufblitzt.60 Für
lllich kann die Realität solcher Agape-Beziehungen, ihrer freiheitlichen Natur
geschuldet, niemals strukturell gewährleistet, moralisch gefordert oder gar erzwungen

werden. Deshalb sieht er die jesuanische Vision personalen und relationalen
Menschsein radikal bedroht, durch schlechte Formen der Objektivierung, Profes-

sionalisierung und Institutionalisierung von immer mehr Lebensbereichen.
Aus dieser Warte entwickelt lllich eine eigene Genealogie der Moderne und

argumentiert, diese sei nur als Perversion (corruptio) des christlichen Evangeliums

zu verstehen, als «Verderbnis des Besten, die dann eintritt, wenn die Frohe
Botschaft institutionalisiert wird und die Liebe verkehrt wird in den Anspruch auf

56 Vgl. dazu lllich, Zukunft (wie Anm. 54), 71-83; zur Interpretation Illichs vgl. Charles Tay¬
lor, A Secular Age, Cambridge, MA 2007, hier 737-744; David Cayley, Introduction, in:
Ivan lllich, The Rivers North of the Future. The Testament of Ivan Illich as Told to David
Cayley, Toronto 2005, 1-44, hier 29-37; Karl Kardinal Lehmann, Entsteht aus dem
verfälschten Christentum die Moderne? Zur Begegnung von Charles Taylor und Ivan Illich, in:
Michael Kühnlein/Matthias Lutz-Bachmann, Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf
das Werk von Charles Taylor, Berlin 22018, 327-349.

57 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 75.
58 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 74f.
59 Vgl. Cayley, Introduction (wie Anm. 55), 30.
60 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 71—83; Taylor, Secular Age (wie Anm. 56), 282; 737;

Charles Taylor, Foreword, in: Ivan Illich, The Rivers North of the Future. The Testament of
Ivan Illich as Told to David Cayley, Toronto 2005, ix-xiv.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 393

Dienstleistungen.»61 Er kritisiert die modernen Institutionen insgesamt als
«Täuschungen»,62 das heisst <antichristliche> Versuche, den freien Geist des christlichen

Evangeliums strukturell fest zu machen, zu garantieren, zu erzwingen.63 Es

geht Illich dabei nicht um konkrete Spekulationen darüber, wer der Antichrist sei,
sondern darum, die Idee der «Sünde» und ihre Konsequenzen zu begreifen. Für
Illich «kann die Schrecken der Moderne nur erfassen [...], wer die Sündhaftigkeit
versteht, die in der Ablehnung der neuen Freiheit liegt, die im Evangelium
angeboten wird.»64 Diese spezifische Freiheit ist eine direkte Konsequenz der
Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus. Im Gottmenschen hat sich die Menschheit als

gottfähig erwiesen. Man kann Gott im Nächsten begegnen, Gottes ewiger Herrlichkeit

in irdenen Gefässen (vgl. 2 Kor 4,6f), ja sogar in der geschundenen Gestalt
verworfenen Lebens.65 Im Lichte dieser Offenbarung des christlichen Glaubens
steht jeder Mensch vor der freien Wahl, seine Mitmenschen als Ebenbilder Gottes

von unverlierbarem Wert zu behandeln (das ist die wahre Freiheit) oder nicht (das

nennt Illich: «Sünde»), ultimativ geht es darum, Gott selbst in diesen Menschen zu

begegnen oder diese Begegnung mit Gott zu verfehlen. Wer die gottgegebene
Würde eines Menschen ignoriert, in Frage stellt oder sogar ganz ablehnt, so
argumentiert Illich, der sündigt: «Die Ablehnung deiner Würde - das ist Sünde.»66 Damit

ist fur Illich an das genuin Christliche gerührt: «Die Vorstellung, dass ich -
wenn ich dir nicht antworte, wenn du an meine Treue appellierst - Gott persönlich
beleidige, diese Vorstellung ist wesentlich, um zu verstehen, worum es im
Christentum geht.»67

Im Blick auf diese spezifisch christliche Offenbarung klärt sich für Illich, weshalb

das Böse bzw. der Antichrist als «Geheimnis» bezeichnet wird und zu den

Dingen gehört, die nur ein eingeweihter Christ erkennen könne: «Das mysterium
iniquitatis ist ein mysterium, weil es nur durch die Offenbarung Gottes in Christus
erfasst werden kann.»68 Es besteht, so Illich, wesentlich in der Ablehnung genau
dieses Geoffenbarten: Weil jeder Mensch von göttlicher Würde und zur göttlicher
Herrlichkeit berufen ist (vgl. Kol 1,27), kristallisiert sich das Antichristliche, wie

61 Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 86.
62 Ivan Illich, Klarstellungen. Pamphlete und Polemiken, München 1996, hier 11.
63 Vgl. dazu exemplarisch Ivan Illich, Die Nemesis der Medizin. Die Kritik der Medikalisie-

rung des Lebens, München 52007; Ivan Illich, Entschulung der Gesellschaft. Eine
Streitschrift, München 52003, Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik der Technik, München
32014; Ivan Illich, Genus. Zu einer historischen Kritik der Gleichheit, München 21995.

64 Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 88.
65 Vgl. dazu Dürr, Elomo Novus (wie Anm. 17), 455-465.
66 Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 87.
67 Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 87.
68 Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 85; vgl. Sparn, Antichrist (wie Anm. 11), 534: «Erst seitdem

die Prädikation Jesu von Nazareth als des Christus Gottes möglich ist und nur wo sie in
Gestalt des Christentums präsent ist, kann so etwas wie ein A[ntichrist] auftreten».

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



394 Oliver Dürr

es in der Ermordung Jesu Christi konkret wurde, an der Sünde am Mitmenschen,
spezifisch seiner Tötung - die bereits in der Zeit des Alten Testaments als Ur-
sünde verstanden wurde (vgl. Gen 4,8; Ex 20,13; Deut 5,17). Wer im Lichte der

Offenbarung Jesu Christi andere Menschen martert, wie Christus am Kreuz
gemartert wurde, verwirklicht konkret das Antichristliche in der Welt. Diese
Einsicht hängt jedoch am christlich geoffenbarten und geglaubten Menschenbild.

Digitale Kybernetik

Was Vladimir Solov'ëv noch gar nicht und Ivan Illich erst vage erahnen konnten,
war die Potenzierung von apersonalen systemisch-technischen Herrschaftssystemen,

die sich mit der digitalen Transformation der Gesellschaft im 21. Jahrhundert

ereignet hat. Andernorts habe ich darüber ausfuhrlicher geschrieben und kann
hier nur einige Kernaussagen zusammenfassen und weiterentwickeln.69

Paradigmatisch und wegweisend für diese Entwicklungen war die Kybernetik
(Steuerungskunst) im 20. Jahrhundert (die wiederum Illich bereits reflektiert
hat).70 Norbert Wiener bringt ihr Anliegen folgendermassen auf den Punkt:

«Cybernetics attempts to find the common elements in the functioning of automatic
machines and of the human nervous system, and to develop a theory which will
cover the entire field of control and communication in machines and living
organisms.»71

Der entsprechende Weltzugang fugt sich nahtlos in das umfassendere

Programm neuzeitlicher Wissenschaft, gesellschaftlicher Disziplinierung und technischer

Weltgestaltung ein, das die Geschichte des Westens bis heute prägt.72 Die
nicht zuletzt durch die Kybernetik selbst entfesselten technischen Potentiale wirken

sich nachhaltig auf das menschliche Selbst- und Weltbild aus.73 Letztlich

69 Vgl. dazu Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), bes. 171-213.
70 Vgl. Illich, Zukunft (wie Anm. 54), 226-229.
71 Norbert Wiener, Cybernetics, in: Scientific American, 179/5 (1948), 14-19, hier 14; vgl.

Norbert Wiener, Cybernetics: Or Control and Communication in the Animal and the
Machine. Second ed. Cambridge, Massachusetts 41985 [1948/1961], hier 116-133.

72 Vgl. dazu Taylor, Secular Age (wie Anm. 56); Illich, Zukunft (wie Anm. 54); Louis Dupré,
Passage to Modernity. An Essay in the Hermeneutics of Nature and Culture, New Haven,
CT 1993, bes. 93-163.

73 Vgl. dazu Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualität,
Frankfurt a. M. 2003; Bernard Stiegler, La technique et le temps, 3 Bde., Paris 1996-2001;
andernorts habe ich im Blick auf diese Veränderungen von einer «Computeranthropologie»
gesprochen, vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 215-261; Oliver Dürr, Digitaltechnologische

Aufklärung. Zur pharmakologischen Herausforderung der Technik im Zeitalter der
künstlich erweiterten Intelligenz, in: Jan Juhani Steinmann (Hg.), Die Alpen und das Valley.
Natur und Technik im digitalen Zeitalter, Göttingen 2022, 27-43, hier 29-31.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 395

«verschwindet» in dieser Perspektive, wie bereits Martin Heidegger kommentierte,

«der Unterschied zwischen den automatischen Maschinen und den
Lebewesen»74 gänzlich und bereitet dabei den Gedanken vor, Menschen und Computer
seien im Wesentlichen vergleichbar. Die kybernetisch imaginierte Welt suggerierte

schliesslich eine restlose Verfügbarkeit, Kontrolle und Steuerung der
Wirklichkeit, auch des menschlichen Lebens. Im digitalen Zeitalter wurden entsprechend
die Möglichkeiten technischer Weltgestaltung durch algorithmisch getriebene
Innovationen dramatisch revolutioniert. Symbolisch für deren Ambivalenz ist der

Umstand, dass die mitunter potentesten solcher digitaltechnischen Systeme mit
sogenannten <Black-Box-Algorithmen> operieren, deren hochkomplexe Kalküle gar
nicht mehr nachvollzogen werden können.75 So verliert der Mensch in gewisser
Hinsicht seine Kontrolle gerade an diejenigen Systeme, die er als wirksamste Mittel
zur Steuerung und Gestaltung von Wirklichkeit einsetzen möchte.76 Der Umgang
mit zunehmend komplexer werdenden Techniksystemen einer digitalisierten Welt
kann dann auch mit Erfahrungen der Handlungsunfähigkeit, Überforderung und
Ohnmacht verbunden sein. Dadurch wachsen das Bedürfnis und die Bereitschaft,
Verantwortung, Entscheidungen und Handlungsträgerschaft an technische Systeme
abzutreten, die ja, aus kybernetischer Sicht, vom Menschen gar nicht so verschieden

zu sein scheinen - und wenn, dann im Sinne ihrer Überlegenheit.77 Transhumanistische

Narrative einer zukünftigen Ablösung und Ersetzung des Menschen durch

sogenannte (künstliche Intelligenzen) knüpfen hier an.78 Nicht auszuschliessen

ist, dass Freiheit und Verantwortung an die hinter den Maschinen und Algorithmen

verborgenen «Programmierer» abgetreten werden, die sich durch diese

Anonymität der öffentlichen Rechenschaft entziehen.

Kybernetische Gedanken verquicken sich konkret mit politischen Programmen:

Das französische Autorenkollektiv Tiqqun bringt dies auf den Begriff der
(kybernetischen Hypothese):

«L'hypothèse cybernétique [...] propose de concevoir les comportements
biologiques, physiques, sociaux comme intégralement programmés et reprogrammables.

74 Martin Heidegger, Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens, in: Petra Jae-
ger/Rudolf Ltithe (Hg.), Distanz und Nähe. Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart,

Würzburg 1983, 11-22, hier 16; zur Genealogie dieser Mechanisierung des Menschen
vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 216-244.

75 Vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 290-330.
76 Vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 204—211.
77 Vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 212f.
78 Das gilt sowohl für utopisch-transhumanistische Entwürfe (vgl. dazu Dürr, Homo Novus

[wie Anm. 17], bes. 61-106) als auch für dystopische Zukunftsszenarien wie sie beispielsweise

Yuval Noah Harari vorgelegt hat (vgl. Yuval Noah Harari, Homo Deus. A BriefHis-
tory of Tomorrow, London 32017).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



396 Oliver Dürr

Plus précisément elle se représente chaque comportement comme <piloté> en
dernière instance par la nécessité de survie d'un <système> qui le rend possible et auquel
il droit contribuer.»79

Die entsprechenden, den einzelnen Menschen fur das Gesamtsystem
vereinnahmenden Tendenzen, lassen sich in bio- und psychokapitalistischen
Herrschaftssystemen,80 in den «instrumentarischen»81 Dynamiken des digitalen
Überwachungskapitalismus und nicht zuletzt auch in den Zukunftsvisionen des

zeitgenössischen Transhumanismus (sofern sie konsequent zu Ende gedacht
werden)82 beobachten. Es gehört zum Verdienst Michel Foucaults, in den Tendenzen
moderner Kontroll- und Herrschaftsprogramme einen säkularisierten Anspruch
religiöser (und spezifisch christlicher) Heilsversprechen der ehemals kirchlichen
Pastoralmacht diagnostiziert zu haben.83 Dementsprechend wird im Digitalzeitalter
auch die christliche Vision eines inkarnierten Netzwerks von Agape-Beziehungen
durch die Alternative eines virtuellen Netzwerks abgelöst. Im digitalen Raum
geschieht, was in der analogen Welt immer nur annähernd erreicht werden konnte: die
restlose kybernetische Kontrolle und Steuerung von Wirklichkeit.

Gleichwohl schliesst sich gerade hier der Kreis: Denn just die algorithmisch
getriebenen Systemtechniken, die dabei eingesetzt werden sollen, entziehen sich
selbst wiederum der menschlichen Kontrolle. Das gilt schon für herkömmliche
Maschinen: Die in ihnen materialisierten Handlungsabläufe sind festgelegt und
können insofern von Personen nur noch initiiert, aber nicht mehr beeinflusst werden.

Das wirft einen ethischen Schatten auf die Frage nach menschlicher
Verantwortung im Blick auf die Folgen des Maschinenbetriebs.84 Im digitalen Zeitalter
hat sich im Vergleich dazu die Eigenwirkmacht der Technik noch einmal dramatisch

potenziert. Fast jedes menschliche Leben ist heute von algorithmischen
Digitaltechniken berührt, und das heisst, sie stehen unter dem direkten Einfluss
apersonaler Systeme. Auf Algorithmen basierende Systeme liefern die Basis für Ent-

79 Tiqqun, L'hypothèse cybernétique, in: Zone d'Opacité Offensive (Tiqqun #2), 2001, 224-
339, hier 230 (Herv. im Original).

80 Vgl. Bernard Stiegler, Von der Biopolitik zur Psychomacht (Logik der Sorge 1.2), Frankfurt
a.M. 22015; Byung-Chul Han, Psychopolitik. Neoliberalismus und die neuen Machttechniken,

Frankfurt a.M. 52014.
81 Vgl. Shoshana Zuboff, Das Zeitalter des Überwachungskapitalismus, Frankfurt/New York

2019; Byung-Chul Flan, Infokratie. Digitalisierung und die Krise der Demokratie, Berlin
2021. Shoshana Zuboffdefiniert «Instrumentarismus» als «Instrumentierung und Instrumentalisierung

von Verhalten zum Zweck seiner Modifizierung, Vorhersage und Modifizierung»

(Zuboff, Überwachungskapitalismus, 412).
82 Vgl. Dürr, Homo Novus (wie Anm. 17), 109-147; 263-332.
83 Michel Foucault, Le sujet et le pouvoir [1982], in: Daniel Defert/François Ewald (Hg.), Dits

et écrits 1980-1988 (Dits et écrits 1954-1988IV), Paris 1994, 222-243, hier 229f.
84 Vgl. Christoph Hubig, Technik- und Wissenschaftsethik: Ein Leitfaden, Berlin 1993, hier 55.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 397

Scheidungen in der Rechtsprechung, der Sozialhilfe und bei Bewerbungen im
Arbeitsmarkt. Sie durchdringen Produktion, Logistik und Infrastruktur. Sie befeuern
technische Innovationen, Forschung und Wissenschaft. Sie sind aber auch die

Grundlage digitaler Massenüberwachung, systematischer Manipulation und
neuartiger Fonnen der Kriegsfiihrung. Wie liesse sich die digitale Kybernetik einordnen,

im Sinne einer Hermeneutik des Antichrist?

Schluss: Kybernetischer Antichrist

Die theologische Kategorie des (Antichrist), wie sie in diesem Beitrag umrissen
wurde, erlaubt die Dynamiken einer digital getriebenen Kybernetik in der
Problematik ihrer spezifisch <apersonalen> Qualität zu analysieren: Besteht doch hier
die Gefahr, dass sich die liebevolle und konkrete Zwischenmenschlichkeit, wie
sie in Jesus Christus offenbart und an der Erzählung vom barmherzigen Samariter

festgemacht wurde, in ihr schieres Gegenteil verkehrt. Überall dort, wo mithilfe
solcher Technologien Würde, Freiheit und Leben menschlicher Personen
beeinträchtigt wird, muss im Lichte des bisher Gesagten von <antichristlichen>
Dynamiken (sündhafter) Systeme geredet werden. Dass diese Technologien im Lichte
ihrer gesellschaftlichen Wirkmacht am Ende doch adäquat als «etwas» und nicht
«jemand» beschrieben werden,85 lässt erahnen, warum den Herausforderungen
des digitalen Zeitalters nicht allein mit klassisch-ethischen Kategorien und
Diskursen beizukommen ist. Diese Systeme sind als apersonale Scheinsubjekte nämlich

immun gegen jede Ethik. Ihre Komplexität erlaubt es uns nicht mehr,
Verantwortung konkret zuzuschreiben, und dennoch sind sie Ursache von Übeln, die
eine menschliche Gesellschaft nicht ignorieren kann. Ergänzend gilt es also bib-
lisch-hermeneutische und systematisch-theologische Perspektiven zu kultivieren.
Der Umstand, dass diese Übel schliesslich die Schattenseite positiver Möglichkeiten

dessen sind, was mit diesen Technologien möglich wäre, überrascht aus
der Linse der christlichen Eschatologie durchaus nicht: Das Böse, als (antichristlich)

gefasstes, ist ja stets vom Schein des Guten umhüllt, es ist die Perversion
des Guten. Sündhafte Strukturen wirken Böses mitunter durch das Gute (vgl. Rom
7,13).86 Eine Sensibilität für diese Ambivalenz und die Dynamiken menschlicher
Selbsttäuschung, ist ein wichtiger Erkenntnisgewinn der systematisch-theologischen

Beschäftigung mit dem Antichrist.87 Überall dort, wo dem Apersonalen

85 Zu dieser Unterscheidung vgl. Robert Spaemann, Personen. Versuche über den Unterschied
zwischen «etwas» und «jemand», Stuttgart 32006.

86 Lauren Winner spricht im Blick auf diese Ambivalenz von einem «characteristic damage»
sündhafter Strukturen (vgl. Lauren Winner, The Dangers ofChristian Practice. On Wayward
Gifts, Characteristic Damage, and Sin, New Haven, Connecticut 2018).

87 Eine historische und systematisch reflektierte Rekonstruktion der Geschichte solcher Selbst¬
täuschungen wäre m.E. ein lohnendes Unternehmen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



398 Oliver Dürr

Entscheidungen über Leben und Tod von Personen zugedacht werden (wo folglich
Algorithmen «entscheiden», bzw. wo deren Ergebnisse als «Entscheidungen»
akzeptiert werden) und deshalb Menschen, denen göttliche Würde zukommt, darunter
leiden oder, schlimmer noch, deswegen umkommen, verwirklicht sich aus christlicher

Sicht das Antichristliche - das aber als solches nur erkannt wird, sofern die

theologisch reflektierte Perspektive des christlichen Glaubens eingenommen wird.
Der vorliegende Beitrag ist im Blick auf die theologische Konzeption des

Antichrist besonders auch dem Drama menschlicher Freiheit nachgegangen. Es ging
dabei im Kern um einen christlich-theologischen Blick auf die digitalisierte
Gesellschaft durch die hermeneutische Linse zweier exemplarischer Antichrist-Traditionen

(bei Vladimir Solov'ëv und Ivan Illich). Zentral ist hierbei der Wandel

von der älteren Tradition einer direkten Identifizierung von einzelnen historischen
Personen als Antichrist hin zur Sensibilität für die antichristliche Dimension von
apersonalen Systemen geworden, die in der Gestalt von sogenannt (künstlichen
Intelligenzen) unsere Gesellschaften faktisch schon längst prägen. Der Problematik

dieser Digitaltechniken ist nun weder durch begleitende ethische Reflexion
allein noch durch rein technische Verbesserungsprozesse beizukommen (wenngleich

umgekehrt eine Lösung der zugrundeliegenden anthropologischen Probleme

sich positiv auf ethische, juristische, politische, forschungspolitische und
technische Diskurse auswirken könnte). Letztlich hängen Vorstellung und Rede

vom <Antichristlichen> an der menschlichen Person, ihrer Freiheit und Würde -
die christlich-theologisch in der Gottebenbildlichkeit des Menschen verwurzelt
ist, zu der sich der Mensch wiederum frei verhalten muss. Wo hingegen
Menschen sich selbst täuschen (in Bezug auf sich selbst oder ein externes Gut), da

kann das Böse im Gewand dieses Guten auftreten und dieses Gut pervertieren
(corruptio). Bei Solov'ëv ist dieser Gedanke auf Überlegungen zur kirchlichen
Ökumene und zum Weltfrieden gerichtet, bei Illich auf die Reflexion der Institutionen

unserer spätmodernen Gesellschaften angewandt. Heute, so lautet die
These des vorliegenden Beitrags, könnte er fruchtbar auf die Chancen der
algorithmisch getriebenen Digitalisierung fokussieren: Ein Gut, dessen Perversion
abzuwenden zu den zentralen kulturellen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts

gehören muss.88

88 Die hier dargelegten Gedankengänge sind in ihrer Thesenhaftigkeit als Gesprächsöffner ge¬
dacht. Vielen Folgefragen müsste im Rahmen weiterführender Studien nachgegangen werden.

Das Projekt einer «Techniktheologie» ist diesem Unterfangen gewidmet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383-400, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



Kybernetischer Antichrist 399

Kybernetischer Antichrist - Zur theologischen Dimension der Frage
nach dem Bösen im digitalen Zeitalter
In der christlichen Tradition wurde die Figur des (Antichrist) in der Regel als individuelle
Gestalt verstanden, die konkret identifiziert werden könne. Erst in jüngerer Zeit kann eine
Verschiebung beobachtet werden, vom Antichrist als konkret benennbarer Einzelfigur hin
zu Konzeptionen von machtvollen (antichristlichen) Strukturen oder Systemen. Der
vorliegende Beitrag zeichnet diese historische Entwicklung von Antichristdeutungen anhand
zweier Schlaglichter nach: Vladimir Solov'ëv (1853-1900) denkt noch über einen personalen

Gegenspieler zu Christus nach, während sich Ivan Illich (1926—2002) bereits mit den
strukturellen und institutionellen Herausforderungen seiner Zeit beschäftigt. Die aus diesen

unterschiedlichen Antichristkonzeptionen gewonnenen Erkenntnisse werden schliesslich

für die theologische Interpretation der anthropologischen Herausforderungen unserer
durch die Digitalisierung geprägten kybernetischen Gegenwart fruchtbar gemacht. Die
algorithmisch getragenen Techniksysteme des 21. Jahrhunderts haben nämlich das Potential
inne, unsere Gesellschaften nachhaltig zu transformieren. Sie sind ein Gut, dessen Perversionen

zu vermeiden eine dringliche Aufgabe ist. Denn obwohl sie stets durch menschliche
Personen getragen sind, konstituieren solche Systeme eine neuartige Form von (apersonalen)

Wirkmächten, die als (antichristliche) begriffen werden müssen, wo auch immer sie
die Würde, Freiheit, Leib und Leben menschlicher Personen bedrohen.

Antichrist - Kybernetik - Digitalisierung - Künstliche Intelligenz - Algorithmen - Sünde

- Menschenwürde - Gottebenbildlichkeit.

L Antéchrist cybernétique - La dimension théologique de la question du mal
à l'ère numérique
Dans la tradition chrétienne, la figure de l'«Antéchrist» était généralement comprise
comme un personnage individuel qui pouvait être concrètement identifié. Ce n'est que
récemment que l'on peut observer un glissement de l'Antéchrist en tant que figure individuelle

concrètement identifiable vers des conceptions de structures ou de systèmes
puissants (antichrétiens). Le présent article retrace cette évolution historique des interprétations
de l'Antéchrist à l'aide de deux exemples: Vladimir Solov'ëv (1853-1900) réfléchit encore
à un adversaire personnel du Christ, tandis qu'Ivan Illich (1926-2002) se penche déjà sur
les défis structurels et institutionnels de son époque. Les connaissances tirées de ces
différentes conceptions de l'Antéchrist sont finalement utilisées pour l'interprétation théologique

des défis anthropologiques de notre présent cybernétique marqué par la numérisation.

Les systèmes techniques du 21èmc siècle, portés par des algorithmes, ont en effet le
potentiel de transformer durablement nos sociétés. Ils constituent un bien dont il est urgent
d'éviter les perversions. Car bien qu'ils soient toujours portés par des personnes humaines,
de tels systèmes constituent une forme inédite de puissances d'action «apersonnelles» qui
doivent être comprises comme «antichrétiennes», partout où elles menacent la dignité, la
liberté, le corps et la vie des personnes humaines.

Antéchrist - cybernétique - numérisation - intelligence artificielle - algorithmes - péché

- dignité humaine - image de Dieu.

Anticristo cibernetico - Sulla dimensione teologica délia questione
del male nell 'era digitale
Nella tradizione cristiana, la figura dell'«Anticristo» veniva solitamente intesa come una
figura individuale che poteva essere identificata concretamente. Solo in tempi recenti si

puô osservare uno spostamento daU'Anticristo corne figura individuale concretamente
identificabile verso concezioni di potenti strutture o sistemi (anticristiani). Il présente arti-
colo descrive questo sviluppo storico delle interpretazioni dell'Anticristo sulla base di due

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126



400 Oliver Dürr

punti salienti: mentre Vladimir Solov'ëv (1853-1900) riflette ancora su di un antagonista
personale di Cristo, Ivan Illich (1926-2002) si occupa già delle sfide strutturali e istituzio-
nali del suo tempo. Le nuove conoscenze acquisite da queste diverse concezioni dell'An-
ticristo vengono infine rese fruttuose per l'interpretazione teologica delle sfide antropolo-
giche del nostra cibernetico tempo présente, plasmato dalla digitalizzazione. I sistemi tec-
nologici del XXI secolo, supportati da algoritmi, hanno invero il Potenziale di trasformare
le nostre società a lungo termine. Sono una risorsa, le cui perversioni devono urgentemente
essere evitate. Infatti, sebbene siano sempre sostenuti da persone umane, tali sistemi costi-
tuiscono un nuovo tipo di poteri «apersonali» che devono essere intesi corne «anticristiani»
laddove minacciano la dignità, la liberté, il corpo e la vita delle persone umane.

Anticristo - Cibernetica - Digitalizzazione - Intelligenza artificiale - Algoritmi - Peccato

- Dignità umana - somiglianza a Dio.

Cybernetic Antichrist - On the Theological Dimension of the Question
ofEvil in the Digital Age

In the Christian tradition, the figure of the «Antichrist» was usually understood as an
individual figure that could be concretely identified. Only in recent times can a shift be observed

from the Antichrist as a concretely identifiable individual figure to conceptions of
powerful (anti-christian) structures or systems. This article traces this historical development

of interpretations of the Antichrist on the basis of two highlights: Vladimir Solov'ëv
(1853-1900) was still thinking about a personal antagonist to Christ, while Ivan Illich
(1926-2002) was already concerned with the structural and institutional challenges of his
time. The insights gained from these different conceptions of Antichrist are finally made
fruitful for the theological interpretation of the anthropological challenges of our cybernetic

present shaped by digitalization. The algorithmically supported technological
systems of the 21st century have the potential to transform our societies in the long term. These
systems are a commodity whose perversions must be avoided as a matter of urgency. For
although they are always supported by human persons, such systems constitute a new kind
of impersonal effective powers that must be understood as «anti-Christian» wherever they
threaten the dignity, freedom, life and corporeality of the human person.

Antichrist - Cybernetics - Digitalisation - Artificial Intelligence - Algorithms - Sin -
Human Dignity - Image of God.

Oliver Dürr, Dr. theol., Institut für Hermeneutik und Religionsphilosophie (Universität
Zürich), Zentrum Glaube & Gesellschaft (Universität Fribourg); https://orcid.org/0000-
0003-0970-4090.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 383^100, DOI: 10.24894/2673-3641.00126


	Kybernetischer Antichrist : zur theologischen Dimension der Frage nach dem Bösen im digitalen Zeitalter

